Jaka Repic

Urbanizacija in
vzpostavljanje
etni¢nih skupnosti
v Port Moresbyiju,
Papua Nova Gvineja

Univerza v Ljubljani



Urbanizacija in vzpostavljanje etni¢nih skupnosti
v Port Moresbyju, Papua Nova Gvineja

Avtor: Jaka Repic

Recenzenta: Jernej Mlekuz, Spela Kal¢i¢

Lektorica: Ziva Svigelj

Tehni¢no urejanje in prelom: Jure Preglau

Fotografija na naslovnici: Jaka Repic¢, Port Moresby, Papua Nova Gvineja 2002

Zalozila: Znanstvena zalozba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani
Izdal: Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo
Za zalozbo: Branka Kaleni¢ Ramsaka, dekanja Filozofske fakultete

Ljubljana, 2013

Prva izdaja

Elektronska publikacija (dostopna na: https://e-knjige.ff.uni-lj.si)
DOI: 10.4312/9789612376314

Publikacija je brezpla¢na.

©00]

Delo je zas¢iteno z mednarodno licenco Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0
International License (priznanje avtorstva, deljenje pod istimi pogoji).

Knjiga je izSla s podporo Javne agencije za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

CIP - Katalozni zapis o publikaciji
Narodna in univerzitetna knjiznica, Ljubljana

39:711.4(954)(0.034.2)
572:711.4(954)(0.034.2)
711.4:316.347(0.034.2)

REPIC, Jaka

Urbanizacija in vzpostavljanje etni¢nih skupnosti v Port Moresbyju, Papua Nova
Gvineja [Elektronski vir] / Jaka Repic. - 1. izd. - El. knjiga. - Ljubljana : Znanstvena zalozba
Filozofske fakultete, 2013
ISBN 978-961-237-631-4 (pdf)

272336384



Kazalo vsebine

Prolog . . . ... . . 11
1 Prizorisce: kraji interakcij na Papui Novi Gvineji . . . . ... ....... 15
1.1 Kolonializem na Papui Novi Gvineji. . . .. ............... 17
1.2 Osamosvajanje in oblikovanje nacionalne drzave . ......... 20
1.3 Urbanost in etni¢nost na Papui Novi Gvineji. . . ........... 21
2 Etni¢nost in etni¢ne skupnosti v urbanih okoljih. . . . . ... ... ... 23
2.1 Etnicnostin njenipomeni. . . . ... ... Lo L oL 24
22 Razli¢na pojmovanja etnicnosti. . . .. ... ... .. ... 26
23 Primordialisti¢ne teorije etni¢nosti. . . . . ............... 28

24  Tribalizem in etni¢nost — konceptualizacije druzbenih
organizacij v britanski socialni antropologiji. . . . ... ....... 34
25 Instrumentalisti¢ne teorije etnicnosti . . . .. ............. 42
2.6 Etni¢nost kot oblika druzbene interakcije. . . ... ... ... .. .. 45
2.6.1 Meje - konstitutivni dejavnik etni¢ne skupine . . . . .. .. 47
2.6.2 Druzbena organizacija kulturnihrazlik. . . .. ........ 49
2.7 Razlicne oblike etni¢nih skupnosti . . . . ................ 53
3 Ruralno-urbane migracije in urbanizacija na Papui Novi Gvineji . . .59
3.1 Urbanizacija na Papui NoviGvineji. . .. ................ 59
3.1.1 Ruralno-urbane migracije . . . .. ... ... .. .. ... 62
3.2 PortMoresby. . . . ... .. . 68
3.2.1 Ustanovitev Port Moresbyja kot upravnega sredis¢a . . . .68
3.2.2 Pocasen razvoj kolonialnega upravnega mesteca. . . . . . 70
3.2.3 Razvoj Port Moresbyja po drugi svetovnivojni. . . . .. .. 71
4 UrbananaseljavPort Moresbyju ... ..................... 75
4.1 Urbanapopulacija . ... ... ... . 78
4.2 UrbanonaseljeTwoMile . .. ... ... ... ... ... ..... 83
421 Infrastruktura. .. ... ... . 88
4.2.2 Razvojni projekti in poskusi eradikacije naselja . . . .. .. 89
4.23 PopulacijanaselaTwoMile. . .................. 920
43 Skupnost Okapijcev v urbanem naselju Two Mile. . . ... ... .. 92
4.3.1 Medsebojna pomo¢ in obligacijska razmerja. . ... ... 109



4.3.2 Urbana etni¢na skupnost kot preplet sorodstvenega

razmerja in sistemawantok . . . ... ............. 111

5 Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih etni¢nih skupnosti
naPapuiNoviGvineji . . ... ........ ... ... ... . ... . ... 115
5.1 Oblike primarnih druzbenih odnosovv mestih . . . ... ... .. 115
52 Urbane etni¢ne skupine oziroma sistemi wantok . . . .. ... .. 119
53 Medetnicni stiki in interakcije . . . ... ... ... .. L. 130
5.4  Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih v Port Moresbyju . .137
55 Kraj in kastom kot sidrisci etni¢nih identifikacij . . . ... .. ... 143
5.5.1 Ples — koncept kraja in krajevnih identifikacij. . . . .. .. 143
552 Kastom......... ... ... e 145
5.6 Kastom in oblikovanje nacionalnedrzave . .. ........... 147
6 Epilog - urbanizacija in etni¢nost v Port Moresbyju. . . . . ... ... 151
Priloge. . . . ... . . . 157
Graficnepriloge. . . . . . L 157
Slovar uporabljenih tujk iz jezika tok pisin . . ... ... .. ... .o ... 161
Povzetek . .. ... ... . . . ... 163
SUMMANY . . . . 165
Bibliografija . . . . ... ... ... .. ... 169
Stvarnokazalo ... ....... .. .. ... .. 187



Kazalo tabel

Tabela $t. 1: Rast deleza urbanega prebivalstva med letoma 1966 in 2011. .

Tabela $t. 2: Rast urbanega prebivalstva in razvoj pomembnejsih mest
na Papui Novi Gvineji med letoma 1971in 2000. . .........

Tabela 5t. 3: Relativno priseljevanje in odseljevanje po provincah
zaleto 1971, . . . . o

Tabela st. 4: Stevilo mogkih in Zensk ter njihov relativni delez v nekaterih
urbanih naseljihinvaseh. . . .. ........ ... ... ... ...

Tabela st. 5: Naselitev prebivalstva v urbanih vaseh po njihovih izvornih
provincah.. . . ... ... .. e

Tabela 5t. 6: Naselitev prebivalcev urbanih naseljih na obmogju Six Mile
po njihovih izvornih provincah. . ... ....... ... ... ...

Tabela 3t. 7: Stevilo priseljencev iz Vzhodnega viavja v urbanih naseljih
Port Moresbyja. . . ....... ... ... . .

Tabela st. 8: Regionalna oziroma provincialna razdelitev prebivalcev
naseljaTwoMile.. . . ... ... . . .

. 61

61

82



Kazalo zemljevidov

Priloga $t. 1: Zemljevid Papue Nove Gvineje. . . ... .............. 157
Priloga $t. 2: Zemljevid provincialno administrativne delitve
Papue Nove Gvineje. . . . ... ... ... . 158
Priloga st. 3: Zemljevid Port Moresbyja z oznakami nekaterih vecjih
urbanihnaselij.. . . ........ ... . . 159
Priloga $t.4: Zemljevid naseljaTwoMile.. . . .. ... .. ... ... ..... 160



Kazalo fotografij

Fotografiji 1 in 2: Vas Koki blizu sredis¢a mesta Port Moresby... . ... ... .. 75
Fotografiji 3 in 4: Urbano naseljeTwo Mile... . . . .. ................ 82
Fotografiji 5in 6: TrznicaKokimarket.. . . . ...................... 83
Fotografiji 7 in 8: Meja naselbine Okapijcev v urbanem naselju Two Mile.. . .85
Fotografiji 9 in 10: Bivalis¢a Okapijcev v naselju Two Mile.. . . . . ... ... .. 94
Fotografija 11: Notranjostenegaod bivalis¢. . . .. ................. 96
Fotografija 12: I1zdelava in prodaja pletenih izdelkov.. . . . ... ......... 99
Fotografija 13: Vsakdanje druzenje wantokov. . . .. ............... 101
Fotografija 14: Prodaja betelovihoresckov. . . . . ................. 102
Fotografije 15, 16 in 17: Mumu - priprava pojedine ob slovesnosti po

smrtienegaodwantokov.. . .. ... ... ... . . . ..., 104
Fotografiji 18 in 19: Mumu - razdelitev hrane in pojedina ob slovesnosti

po smrtienega od wantokov. . ................... 106
Fotografija 20: Trgovina na robu naselbine Okapijcev. . . . ... ... ... .. 128
Fotografija 21: Montiranje nelegalnega vodovodnega prikljucka. . ... .. 137
Fotografiji 22 in 23: Vodovodna napeljava v naselju Two Mile. . . . . . .. .. 138
Fotografiji 24 in 25: Vrtovi v urbanih naseljih.. . . .. ........ ... .... 140

Fotografiji 26 in 27: Utrinka iz otroskega vsakdanjika v urbanem
naseljuTwoMile. .. ... ... ... ... ... ... ... ..... 152






Prolog

Urbanizacija in vzpostavijanje etnicnih skupnosti v Port Moresbyju, Papua
Nowva Guineja je urbanoantropoloska monografija in rezultat raziskave,
ki sem se je lotil iz ve¢ vzrokov. Ti so izhajali iz mojih lastnih teoretskih,
regionalnih in tematskih zanimanj znotraj antropologije. Primarni razlog
za raziskavo ruralno-urbanih migracij na Papui Novi Gvineji, urbaniza-
cije Port Moresbyja in druzbenih interakcij znotraj barakarskih oziroma
urbanih naselij je bil povezan z zanimanjem za Oceanijo in Se posebno
za Papuo Novo Gvinejo. Ljudstva Papue Nove Gvineje so sicer zelo po-
gosto predmet socialnoantropoloskih raziskav, a urbanih $tudij na tem
obmodju ni prav veliko. Drzava in celotna regija je izredno zanimiva, saj
je demografsko, predvsem pa kulturno in jezikovno izredno raznovrstna.
Regija je jezikovno celo eno od najbogatejsih obmocij na svetu. Na Papui
Novi Gvineji namre¢ zivi zelo veliko ljudstev, ki se jezikovno, druzbeno in
kulturno med seboj razlikujejo, lo¢ijo oziroma se imajo za razli¢ne. Kljub
temu (obc¢asno tudi prav zaradi tega) pa so prisotne tudi razli¢ne oblike
interakcij, kar prina$a zanimiva spoznanja za razumevanje (po)kolonial-
nih druzbenih, kulturnih in politi¢nih pojavov. Najmocnejse interakcije
med posamezniki ali skupinami so potekale v zelo specifiénih kolonialnih
krajih (na primer med delavci na plantazah), sedaj pa potekajo v urbanih
okoljih. Mesta so prizori$¢a stalnih in nenehno spremenljivih srecevanj in
interakcij med pripadniki desetin in celo stotin razli¢nih skupin.

Na Papui Novi Gvineji je velik del urbanega prebivalstva priseljencev iz
ruralnih okolij. Ob ruralno-urbanih migracijah pa se vzpostavljajo nove
urbane etni¢ne skupnosti, ki jih sami imenujejo sistemi wantok in ki na-
stajajo kot odgovor na stresne izkusnje selitve, spremembe v okolju in
vsakdanjega Zivljenja ter na nove izzive, ki jih pred priseljence postavlja
urbano okolje. V' mestih Papue Nove Gvineje lahko opazujemo vrsto
druzbenih procesov, kot so nastajanje novih identifikacij, redefinicij tra-
dicije, spremembe v druzbeni strukturi in nastajanje novih druzbenih ka-
tegorizacij. Raziskava obravnava predvsem omenjene druzbenokulturne
pojave v Port Moresbyju, a podobni procesi se pojavljajo tudi v drugih
okoljih Papue Nove Gvineje. V tej raziskavi sem se torej usmeril pred-
vsem na notranje, ruralno-urbane migracije in preucevanje vzpostavljanja

11



urbane etnicnosti, ki je odvisna od razli¢nih kontekstov: zgodovinskega,
ekonomskega, migracijskega, druzbenopoliti¢nega ter (po)kolonialnega.
Etni¢nost namre¢ razumem predvsem kot situacijsko obliko neke sku-
pnosti, ki se vzpostavlja skozi interakcije z drugimi skupnostmi. Zato
sem se v veliki meri oprl na interakcionisti¢ni pristop, s katerim pro-
ces vzpostavljanja etni¢nih identifikacij in skupin opazujemo skozi in-
terakcije med skupinami ali posamezniki, ki se imajo za razlicne med
seboj. Goffman je dejansko ali fizi¢no interakcijo opredelil kot »vzajemno
vplivanje na aktivnosti posameznikov, ko so v neposredni fizi¢ni bliZini«
(1978: 26).' To opredelitev pa lahko raz§irimo na vsako vzajemno vpli-
vanje med posamezniki, ki so kakorkoli (fizi¢no, druzbeno, ¢ustveno ...)
povezani. Interakcije v Port Moresbyju so s stalis¢a prebivalcev vselej zelo
resna, pogosto dramati¢na zadeva. Interakcije namre¢ lahko opazujemo
kot igro zivljenja — vlog, povezav, odnosov, zavez, oznak in pri¢akovan;.

Studjj in raziskovanje je potekalo med letoma 2001 in 2003, od tega samo
etnografsko terensko raziskovanje v Port Moresbyju v novembru in de-
cembru 2002. Med terenskim delom sem skusal preveriti predpostavko
o nastajanju specifi¢nih oblik etni¢nosti v mestih Papue Nove Gvineje,
ki sem jo postavil s pomocjo dobljene literature o tej temi. Pri tem so mi
bila v veliko pomo¢ dela Hala in Marlene Levine (1979) o urbanizaciji in
z njo povezanimi druzbenimi spremembami ter o nastajanju novih druz-
benih kategorij na Papui Novi Gvineji, Marilyn Strathern (1972,1975) o
Hagenerjih iz Zahodnega visavja v Port Moresbyju, Nigela Orama (1968,
1976) o nastanku in razvoju Port Moresbyja ter o skupini Hula, Arnolda
Epsteina (1978) o oblikovanju etni¢ne skupnosti Tolaj na polotoku Ga-
zelle na Novi Britaniji, Jocelyn Linnekin in Lin Poyer (1990) o kulturni
identiteti in etni¢nosti na Pacifiku, Jannette Mageo (2001a, 2001b) o re-
definiranju kulturnih identifikacij in tradicij, Ronalda Maya in Ronalda
Skeldona (1977) o notranji migraciji na Papui Novi Gvineji, Alana Rewa
(1974) o druzbenih procesih in interakcijah pri delu ter Johna Mukeja
(2001) oziroma Johna Mukeja in Daniela Gonna (2002a,2002b) o prebi-
valcih urbanih naseljih v Port Moresbyju.

Terensko raziskovalno delo je potekalo v urbanem naselju Two Mile v
Port Moresbyju. To naselje mi je priporo¢il dr. John Muke, predavatelj na

1 Za simbolne interakcioniste je najpomembnejsi vidik posredne interakcije skozi simbolno menjavo.

12



Oddelku za antropologijo in sociologijo na Univerzi v Papui Novi Gvine-
ji, ki zelo dobro pozna razmere v urbanih naseljih Port Moresbyja, saj jih
ze dlje ¢asa raziskuje. Dr. Muke mi je priskrbel tudi veliko zbranega em-
piri¢nega gradiva o urbanih naseljih v Port Moresbyju, ki mi je pomagalo
postaviti skupnost Okapijcev v naselju Two Mile v $irsi kontekst migracij,
urbanizacije in ustvarjanja novih druzbenih kategorij. Naselje Two Mile
je eno od starej$ih urbanih naselij v mestu, priseljevanje pa poteka od se-
demdesetih let 20. stoletja dalje. Velik del prebivalcev je bilo priseljencev
prve generacije, veliko pa je bilo tudi otrok in mladostnikov, ki so se rodili
v Port Moresbyju. Prebivalstveno je dokaj raznovrsten, saj je sestavljen
iz ve¢ manjsih etni¢nih naselbin. Starost naselja in njegova struktura sta
bila najpomembnejsa kriterija pri izbiri lokacije etnografskega dela. Vecji
del terenske raziskave sem opravil v skupnosti Okapijcev iz Vzhodnega
visavja. Skupnost pa ni bila zamejena le na to naselje — je del nove rural-
no-urbane etni¢ne skupnosti, ki povezuje Okapijce v razli¢nih urbanih
naseljih v Port Moresbyju. Okapijci so me sprejeli z velikim gostolju-
bjem, odprtostjo in radovednostjo. V ¢asu obiskovanja in bivanja smo se
spoprijateljili, ob praznovanju pa so me vkljucili tudi v sistem medseboj-
nih izmenjav. Terensko delo je bilo prekratko za holisti¢no etnografsko
poznavanje Zzivljenja in druzbenih procesov med Okapijci, zato sem se
v intervjujih usmeril predvsem v izkusnje migracije in vkljucitve ter v
zZivljenje v urbani skupnosti v Port Moresbyju.

Leta 2002 in 2003 sem imel status mladega raziskovalca, kar mi je stro-
kovno in finan¢no omogocilo $tudij, potovanje na Papuo Novo Gvinejo
in etnografsko raziskovanje. Literaturo in gradivo sem dobil v razli¢nih
knjiznicah; na Filozofski fakulteti, pri dr. Borutu Telbanu, v knjiznici
SOAS (School of Oriental and African Studies), British Library, knjiznici
LSE (London School of Economics); ter knjiznici Michael Somare na Uni-
verzi Papue Nove Gvineje. Predvsem pa mi raziskave ne bi uspelo narediti
brez ljudi, ki so mi pomagali z nasveti ali mi odprli vrata v svoja Zivljenja.
Z nasveti, diskusijami in branjem zgodnjih verzij besedila so mi najbolj
pomagali dr. Borut Telban, dr. Zmago Smitek, dr. Rajko Mursi¢, dr. In-
grid Slavec Gradi$nik in dr. Bojan Baskar. Za veliko pomo¢, pomembne
pogovore in napotke je poskrbel dr. John Muke. Tony in Lorraine Pavsic
sta me nadvse gostoljubno sprejela v prvih tednih bivanja v Port Mo-
resbyju. Hane, Sethy in Julie Ano so me prav tako gostoljubno sprejeli v

13



svoja zivljenja, drugi Okapijci pa so poskrbeli, da sem se pri njih dobro
pocutil ter so mi omogoc¢ili etnografsko delo. Njihovo gostoljubje in sréna
odprtost sta bila najlepsi del raziskave.

14



1 Prizorisce: kraji interakcij na Papui Novi Gvineji

Drzava Papua Nova Gvineja spada v Melanezijo, kulturno-geografsko regi-
jo jugozahodnega Pacifika, ki jo sestavlja veliko otokov. Beseda Melanezija
pomeni ¢rno otodje, tako pa so jo poimenovali zgodnji evropski raziskovalci
Oceanije, zaradi temnopoltih prebivalcev. Opredelitev regije na podlagi 'ra-
snih' znacilnosti je predlagal Dumont d'Urville leta 1832 v Geografskem
drustvu v Parizu. V obdobju prevladujoce kulturne evolucijske paradigme so
raziskovalci pogosto primerjali Afriko in Melanezijo po bioloskih in druzbe-
nokulturnih znacilnostih. Seveda te primerjave ne vzdrzijo kriti¢ne presoje,
saj temeljijo na predstavah o rasnih znacilnostih. Ob tem pa naj omenim, da
je primerjava konceptov etni¢nosti, ki so jih britanski socialni antropologi
razvili ravno v Afriki (na primer Abner Cohen 1969, 1974; Epstein 1958,
1978; Gluckman 1958; Mitchell 1956) s specifiénimi oblikami etni¢nosti
na Papui Novi Gvineji, smiselna, dokler etni¢nost razumemo kot analiti¢ni
koncept in ne kot druzbenokulturne znacilnosti posameznih skupnosti.

Melanezija se razteza od zahodnega roba najve¢jega otoka Nove Gvineje,
ki je po Grenlandiji drugi najvedji otok na svetu, do Solomonovih otokov
oziroma celo do Fidzija na vzhodu (Sillitoe 1998: 1). Na zahodu meji na
Indonezijo, na severu na Mikronezijo, na jugu na Avstralijo ter na vzhodu
na Polinezijo. Regionalne meje upostevajo geografske, kulturne, bioloske
in druge kriterije, a so dolo¢ene zelo arbitrarno in se pri razli¢nih avtorjih
razlikujejo. Tako lahko na primer kulturno k Melaneziji pristevamo ne-
katere indonezijske otoke ob zahodni obali Nove Gvineje. Lo¢nica tudi
ni jasna med Melanezijo in Polinezijo, zlasti na primeru Fidzija, Tikopie
ali Ontong Jave.

Domnevne kulturne in bioloske podobnosti pa ne pomenijo tudi druzbe-
nokulturne ali celo jezikovne homogenosti. Melanezija je namrec¢ lingvi-
sticno eno najbolj raznovrstnih obmodij na svetu. Najvedji del Melanezije
zajema Papua Nova Gvineja (zemljevid Papue Nove Gvineje glej v prilogi
§t. 1), ki obsega vzhodni del otoka Nove Gvineje in $e priblizno Seststo
otokov, ki obsegajo kar petnajst odstotkov povrsine. Drugi veliki otoki so
del Bismarckovega arhipelaga, ki se za¢ne z otokom Manus in Admiralite-
tnimi otoki rahlo juzno od ekvatorja, se proti vzhodu nadaljuje do Novega

15



Hanovra, proti jugu pa ¢ez Novo Irsko in Novo Britanijo. Na vzhodu Papui
Novi Gvineji pripada $e Bougainville, ki je geografsko najsevernejsi otok
arhipelaga Salomonovih otokov. Na zahodu Papua Nova Gvineja meji na
indonezijski del Nove Gvineje, imenovan Zahodna Papua. Glede na geo-
grafsko raznolikost obsega tri glavne vrste naravnega okolja: obalo, pore¢na
nizavja ter visavje. Papua Nova Gvineja je lingvisti¢no edinstvena dezela na
svetu. Ocene o §tevilu jezikov so sicer razli¢ne, gibljejo se med sedemsto in
tiso¢, veliko jezikov pa je Ze izginilo. Neto¢ne ocene so nastale zaradi tezav
pri klasifikaciji jezikov, saj so meje med naredji in jeziki nejasne. Podobno
se je zgodilo pri klasifikaciji razli¢nih kulturnih skupin, saj domacini za
konceptualizacijo skupnosti niso uporabljali klasifikacije, ki bi temeljila na
kulturni homogenosti skupin, temve¢ je klasifikacija najveckrat temeljila
na sorodstvenih sistemih in krajih, kjer Zivijo. Prisotna sta glavna jezikovna
razreda, ki sta povsem razli¢na: avstronezijski in neavstronezijski. Neav-
stronezijske jezike so domnevno prinesli v ¢asu zgodnjih naselitev, ki naj bi
se zacele Ze pred priblizno stirideset tiso¢ leti, medtem ko so avtronezijski
jeziki poznejsi, med seboj bolj podobni in bolj razsirjeni v Oceaniji. Av-
stronezijski jeziki so namre¢ prisotni tudi v Indoneziji, Tajvanu, Vietnamu,

Maleziji, Filipinih, Mikroneziji in Polineziji (Sillitoe 1998: 9).

Lingvisti predvidevajo, da je veliko §tevilo jezikov in njihova razli¢nost
posledica zgodovinske izolacije skupin. Heterogenost jezikov pa ni nujno
le posledica izolacije, ampak tudi specifi¢nih oblik interakeij. Vsi danasnji
jeziki Papue Nove Gvineje pa so se razvili na tem obmocju skozi procese
medsebojnega mesanja in vplivanja ali izolacije, kar kaze na velik pomen
interakeij in povezav ali odsotnost le-teh tudi v zgodovini. Glede na dolgo
zgodovino, geografsko raznolikost, izredno tezko prehoden teren ter kul-
turno raznovrstnost se je razvilo izredno veliko med seboj precej razli¢nih
jezikov. Pogosto se celo zgodi, da so na istem obmodju ali provinci prisotni
jeziki, ki se v osnovi popolnoma razlikujejo. Povsem obicajno je, da celo
prebivalci bliznjih vasi na nekem dokaj majhnem obmocju govorijo raz-
licne jezike. Dorney navaja primer majhnega vulkanskega otoka Karkar,
na katerem Zivi priblizno petindvajset tiso¢ ljudi (1990: 31-32). Prebivalci
otoka, ki so si kulturno zelo podobni in povezani, govorijo dva povsem
razli¢na jezika. Prebivalci jugovzhodne strani otoka govorijo mlad avstro-
nezijski jezik takia, na severozahodni strani pa waskia, transnovogvinejski
jezik veliko starejSega nastanka.

16



Nova Gvineja je obmocje zelo zgodnje in dolgotrajne naselitve ¢loveka, pa
tudi obmodje z zgodnjim razvojem poljedelstva. Arheoloski dokazi, na pri-
mer terasasta polja ali sistemi namakanja in odvodnjavanja v visavju, kazejo
na razvoj poljedelstva zZe pred deset tiso¢letji, kar je vodilo do stalnih naselij.
»Arheologi so blizu mesta Mount Hagen na prizoriséu Kup nasli dokaze o
izredno zapletenem poljedelskem sistemu odtokov in kanalov ter njihovo
izdelavo datirali okoli deset tiso¢ let nazaj« (Dorney 1990: 25). Na poljih
so gojili rastline, ki uspevajo skozi vse leto, zlasti banane, taro, jam, kasneje
tudi sladki krompir ter raznovrstno zelenjavo. Ne glede na zgodnji razvoj
poljedelstva, ki je v nekaterih drugih regijah vodil do politi¢nih organizacij,
visoko hierarhi¢no strukturiranih druzb in mest, pa se na Novi Gvineji ni
razvila postpoljedelska druzba. Mesta so $ele posledica kolonializma.

1.1 Kolonializem na Papui Novi Gvineji

Druzbe na Novi Gvineji se pred prihodom kolonialistov niso zdruzevale v
sirSe politi¢ne organizacije ali drzave, ki bi zajemale ve¢ medsebojno raz-
liénih skupin.? To seveda ne pomeni, da so Zivele izolirano druga od druge.
Med njimi so potekala redna trgovanja, poroke, izmenjave kulturnih ele-
mentov, polj$¢in, orodij, kozmoloskega znanja v obliki mitov in zgodovine
(glej Barth 1987). Zanimiv dokaz o sodelovanju in stikih med skupinami
je razirjenje sladkega krompirja po vsej Melaneziji nedolgo zatem, ko so
ga Portugalci v 16. stoletju prinesli na Timor, Ambon in Moluske otoke.
Sladki krompir, imenovan batata tako kot na Karibih, so domacini zanesli
na obale zahodnega dela Nove Gvineje, od koder se je hitro razsiril po obali
in zlasti v notranjosti, kjer so ugodne razmere za gojenje in visok donos
povzrodili hitro rast prebivalstva. Sladki krompir, ki so ga Evropejci® skupaj
z drugimi kulturami, kot so manioka, papaja, koruza, kakav, ananas, arasidi,
buce in paradiznik, prinesli iz Srednje in Juzne Amerike, je dosegel Visavije
Nove Gvineje priblizno tristo let, preden je tja uspelo priti tudi Evropej-
cem. Evropski kolonializem je imel torej obcuten vpliv na prebivalce Nove
Gvineje, Se preden so evropski raziskovalci dosegli ve¢ino njenih obmocij.
Kolonializem je prinesel novosti, ki so korenito spremenile nacin Zivljenja

2 Do mnozi¢nih organiziranih dogodkov, povezav in interakcij je prislo v konfliktih in bitkah in vegjih
druzbenopoliti¢nih izmenjavah, kot je na primer moka (A. Strathern 1971).

3 Pri raziskovanju in naseljevanju Nove Gvineje uporabljam oznako Evropejci, enako oznacujem tudi evropske
priseljence in njihove potomce v Avstraliji, ki so imeli od konca 19. stoletja odlocilno vlogo pri kolonialni upravi
Papue Nove Gvineje.

17



in druzbene ureditve. Kasneje v knjigi se posebej ukvarjam z vzpostavlja-
njem urbanih etni¢nih skupin, ki so nastale v mestih zaradi izrazitejsih
medskupinskih interakeij.

Raziskovanje Nove Gvineje in drugih melanezijskih otokov je poteka-
lo od 16. stoletja dalje. Dorney (1990: 38-39) navaja Portugalca Antonia
d‘Abreauja in Francisca Serraa, ki naj bi kot prva Evropejca prisla na Novo
Gvinejo v letih 1511-1512. Imeni Papua in Nova Gvineja sta prva upora-
bila portugalski guverner na moluskih otokih Jorge de Meneses in Spanec
Inigo Ortiz de Retez. Prvi je ime Papua povzel iz malajske besede za nako-
drane lase, drugi pa je otok imenoval Nova Gvineja, saj so ga prebivalci spo-
minjali na ljudi iz afriske Gvineje. Najvedji interes v novo »odkriti« dezeli
so videli kr$¢anski misijonarji, ki so prisli s prvimi evropskimi priseljenci.
Pravi kolonializem pa se je zacel $ele konec 19. stoletja. Juzni del vzhodne
polovice Nove Gvineje je leta 1845 britanski kroni zgolj deklarativno pri-
svojil Charles Yule, John Moresby pa ponovno leta 1883. Nizozemska se
je ze leta 1848 polastila zahodnega dela otoka, ki je zdaj pod Indonezijo.
Najprej so jo poimenovali Nizozemska Nova Gvineja, nato Zahodni Irian,
Irian Barat, od leta 1973 Irian Jaya, od leta 2007 pa Zahodna Papua. Nem-
¢ija je 3. 11. 1884 razglasila kolonijo na severnem delu vzhodne polovice, le
tri dni kasneje pa so tudi Britanci dvignili zastavo v Port Moresbyju. Kolo-
nizacija Nove Gvineje je bila stratesko pomembna zlasti zaradi Avstralije.
Nem¢ija in Velika Britanija sta si v Evropi razdelili vzhodni del otoka in
zalrtali meje svojih kolonij po obmodjih, ki jih Evropejci se dolgo zatem
niso niti obiskali. Severni del sedanje Papue Nove Gvineje z otoki je pripa-
del Nemciji, juzni pa Veliki Britaniji.

Upravljanje nemskih in britanskih kolonialnih obmo¢ij se je zelo razli-
kovalo, pripeljalo pa je do prvih medskupinskih interakeij v kolonialnih
kontekstih in do vzpostavljanja urbanih etni¢nih skupnosti, kar kasne-
je natan¢neje obravnavam. Medtem ko Velika Britanija ni imela poseb-
nih kolonialnih interesov, je nemska administracija zacela izvajati politiko
ekonomskega izkoris¢anja zemlje, plantaz in ljudi. V nemskih kolonijah
Kaiser-Wilhelmsland (obsegala je severni del Nove Gvineje, upravljala pa
jo je Neu Guinea Kompagnie) in Bismarck Archipel (zajemala je otocja
severno, severovzhodno in vzhodno od Nove Gvineje, kolonijo pa je upra-
vljala druzba Bismarck Archipel Gesselshaft) so postavili plantaze kokosa

18



in drugih pridelkov. Leta 1900 je bilo na otoku Neu Pommern (sedanja
Nova Britanija) 2200 ha kokosovih plantaz, konec leta 1908 pa ze 12.442
ha (Zimmermann 1912: 380-381). Do leta 1914, ko se je zacela prva sve-
tovna vojna, in je Nemcija kolonije izgubila, so v plantaze spremenili Ze
280 tiso¢ hektarjev zemlje. Na teh plantazah so v delo prisilili priblizno sto
tiso¢ domacinov, med katerimi jih je Cetrtina tam tudi umrla. Poleg tega
so ze v 19. in na zacetku 20. stoletja izvedli precej ekspedicij, s katerimi
so raziskovali notranjost otokov. Nemska kolonialna uprava je ustanovila
tudi nekaj administrativnih in pristaniskih mest. Mocan razvoj in velikost
plantaz ter razvoj infrastrukture so popolnoma spremenili druzbeno orga-
nizacijo domacinov, saj so se le-ti zaradi ekonomskih in politi¢nih interesov
zaleli organizirati v vedje (etni¢ne) skupnosti, ki niso ve¢ temeljile pretezno
na sorodstvenih sistemih (Epstein 1978).

Po drugi strani je Velika Britanija leta 1906 kolonizacijo Papue Nove Gvi-
neje rade volje prepustila Avstraliji. Z zaCetkom prve svetovne vojne je
Avstralija dobila tudi oblast nad nemskim delom, vendar so iz strateskih
razlogov obdrzali lo¢eni administrativni upravi nad Papuo (juznim delom)
ter Novo Gvinejo (bivso nemsko kolonijo). Administrativni upravi sta bili
nastanjeni v Port Moresbyju in v Rabaulu na otoku Nova Britanija. Oba
dela so pod isto administracijo zdruzili $ele med drugo svetovno vojno.

Med drugo svetovno vojno je japonska vojska leta 1942 zasedla severni del
Nove Gvineje in z obalnih obmo¢ij prodrla v notranjost. Port Moresby, iz
katerega bi imeli prosto pot do Avstralije, so s kopensko vojsko neuspesno
poskusili zasesti ¢ez Owen Stanleyjev greben. Avstralskim vojakom so v
boju proti Japoncem pomagali domacini ter Americani, ki so na Manusu
postavili najmocnejse vojasko oporisce na jugozahodnem Pacifiku. Japon-
sko vojsko so zdesetkale tezke klimatske razmere, strupene kace, malarija in
druge bolezni. »Vojna na Papui Novi Gvineji je zahtevala Zivljenja sto pet-
deset tiso¢ japonskih vojakov« (Dorney 1990: 42). Zrtve domacinov tudi
niso bile majhne, a njih velesile med vojno niso upostevale. Po koncu vojne
je Awstralija spremenila politiko upravljanja Papue Nove Gvineje. Admi-
nistracija, ki je upravljala zdruzeno Papuo Novo Gvinejo, je od Avstralije
dobila $tiridesetkrat vedji prorac¢un kot pred vojno, kar ji je omogocilo za-
Cetek pravega razvoja in gradnje infrastrukture. »Druga svetovna vojna je
utrdila Avstralce v prepri¢anju o pomenu Papue Nove Gvineje za avstralsko

19



obrambo: Nova Gvineja lezi na poti potencialnih sovraznikov in je bistvena

kot opori§ce, iz katerega bi bilo mogoce napasti Avstralijo« (Nelson 2000:
275).

1.2 Osamosvajanje in oblikovanje nacionalne drzave

Po drugi svetovni vojni so se vse kolonije po svetu zacele osamosvajati. Tudi
avstralska vlada je Papuo Novo Gvinejo zacela pripravljati na samoupravo,
vendar so priprave potekale zelo pocasi. Sprva si nih¢e ni mislil, da bodo
lahko domacini Ze leta 1973 prevzeli vlado in le dve leti kasneje razglasili
samostojnost. Najvecja slabost je bila redka in nizka izobrazba ter premalo
iz$olanih domacinov, ki bi lahko delali v drzavnih institucijah. »Leta 1970
je bilo le 122 papuanovogvinejskih ucencev v Sestem letu srednje Sole. Celo
v Cetrtem — v vecini $ol zadnjem — letu srednje Sole je bilo le 1731 ucencev«
(Dorney 1990: 46). Redki domacini, ki so v administraciji delali na istih de-
lovnih mestih kot tuji drzavljani, so dobivali precej nizjo placo. Priprave na
samostojno upravljanje so potekale zelo pocasi, saj je tako vecina Avstral-
cev kot tudi domacinov pricakovala samostojnost Sele konec 20. stoletja ali
kasneje. Leta 1951 so ustanovili zakonodajni svet, v katerem so bili trije
domadini, ki jih je nastavila uprava, in Sestindvajset Evropejcev, ve¢inoma
birokratov zaposlenih v avstralski upravi. Misija Zdruzenih Narodov je bila
leta 1961 do tovrstne ureditve zelo kriti¢na. Predlagali so sto ¢lanski zbor
brez posebnih sedezev za Evropejce. Leta 1964 so potekale prve demokra-
ti¢ne volitve v StiriinSestdeset ¢lanski drzavni zbor, med njimi jih je deset
nastavila uprava, deset je bilo izvoljenih v posebnih elektoratih za Evropej-
ce in $tiriinstirideset demokrati¢no voljenih ¢lanov. Med slednjimi je vec¢ina
koncala le osnovno $olo.

Po volitvah leta 1972 je sir Mlichael Somare sestavil koalicijo in naslednje leto
prevzel vlado Papue Nove Gvineje, ki si je kot bistven cilj zadala osamosvo-
jitev izpod kolonialne uprave. Kljub poznim pripravam in nasprotovanjem se
je samostojnost hitro priblizevala. 16. septembra 1975 je Papua Nova Gvi-
neja razglasila samostojno drzavo z demokrati¢no parlamentarno ureditvijo.
Drzava je upravno razdeljena na 20 provinc, ki nadaljujejo kolonialno razde-
litev (glej prilogo 3t. 2). Ze pred osamosvojitvijo pa se je za drzavo zaCela tez-
ka ideolosko politi¢na naloga, in sicer oblikovati nacionalno drzavo. V drzavi
zivi veliko skupin, ki niso le jezikovno in kulturno razli¢ne, temvec se same

20



med seboj razlikujejo in poudarjajo pripadnost lastni skupini. Ljudje razen
skupne kolonialne oblasti pogosto niso imeli ob¢utka skupne zgodovine.

1.3 Urbanost in etni¢nost na Papui Novi Gvineji

Druzbene in kulturne razlike postanejo pomembne v krajih s koncentracijo in-
tenzivnih interakcij med ljudmi iz razli¢nih geografskih in druzbenokulturnih
okolij. Na Papui Novi Gvineji je nove kraje intentivnih druzbenih interakcij
vzpostavil kolonializem — sprva delovna sredisca, kot so plantaze in rudniki,
kasneje pa zlasti mesta. Zgodnji primeri poudarjanja etni¢ne identifikacije v
kolonialnih kontekstih sicer segajo v obdobje pogodbenih delavcev na planta-
zah. Tak primer je opisal Epstein (1978) za skupino Tolaj na polotoku Gazelle
na Novi Britaniji, kjer se je zaradi prihoda pogodbenih delavcev od drugod
pojavilo mo¢no poudarjanje etni¢nih identifikacij domacinov iz skupine To-
laj (primerjaj tudi Chowning 1986; Panoft 1969). Vzpostavljanje etni¢nosti pa
lahko opazujemo zlasti v urbanih okoljih, ki so nastala Sele v ¢asu kolonializma.
Ravno mesta so tista okolja, kjer »se ljudje najmocneje zavejo kulturne raznovr-
stnosti in se nanjo zelo zanimivo odzivajo« (Levine in Levine 1979: 10).

Razvijajo¢a se mesta in nadin Zivljenja urbanega prebivalstva imajo moc¢an
vpliv na vso dezelo, po drugi strani pa so migranti v mesta prenesli tudi
nekatere tradicionalne oblike druzbene organizacije, kar je imelo izreden
vpliv na sam razvoj urbanih sredi$¢ in Zivljenja v mestih. Raziskave, ki se
ukvarjajo z urbanimi okolji Papue Nove Gvineje, pogosto obravnavajo
prav nacine prenosa in modifikacije druzbene organizacije in kulturnih
znacilnosti iz ruralnega v urbano okolje. Tradicionalne ruralne druzbe-
nokulturne znacilnosti mo¢no vplivajo tudi na urbanost, tako v smislu
druzbene organizacije, na¢inov Zivljenja in prostorskih praks.

V mestih Papue Nove Gvineje so glavni trije principi druzbene ka-
tegorizacije — sorodstvo, prijateljstvo in etni¢nost — kot pomembne
oblike primarnih med¢loveskih odnosov, ki ljudi med seboj bodisi
povezejo oziroma jih locujejo (Levine in Levine 1979: 59).

Za vzpostavljanje novih urbanih skupnosti sta pomembna predvsem dva
dejavnika: kategorija izvornega kraja in skupna izkus$nja ruralno-urba-
ne migracije ter posledi¢nih sprememb v vsakdanjem zZivljenju. Izkus$nja

21



migracije iz ruralnega v urbano okolje je vgrajena v nove urbane skupnosti,
ki jih v jeziku ok pisin imenujejo sistemi wantok. Sistem wantok je sprva
oznaceval socialno mrezo ljudi, ki govorijo isti jezik, a je v mestih prerastel
zgodnjo kategorizacijo in lahko oznacuje tudi SirSe urbane etni¢ne sku-
pnosti. Klju¢, po katerem se oblikujejo taksne skupnosti, pa je kategorialna
razdelitev po poreklu oziroma izvornem okolju. Vzpostavljanje etni¢nosti
v mestih Papue Nove Gvineje je predvsem vidik druzbenih interakcij, po-
vezan z ruralno-urbano migracijo in urbanizacijo ter deluje kot strategija
urejanja odnosov v mestih.

Monografija je v nadaljevanju razdeljena na §tiri glavna poglavja. V na-
slednjem poglavju obravnavam vprasanje urbanosti in etni¢nosti. V njem
predvsem pojasnim sam koncept etni¢nosti, ki ga razumem in uporabljam
kot vidik druzbenih odnosov, specificen predvsem za urbana okolja, ne pa
kot specifi¢ne kulturne znacilnosti posameznih skupin. V tem delu pred-
stavim razli¢ne teorije etni¢nosti, razvoj koncepta v zgodovini antropoloske
discipline in nekatere oblike oziroma kontekste vzpostavljanja etni¢nosti,
predvsem kot urbanih skupnosti. Nato natanéneje predstavim zgodovino
Papue Nove Gvineje, vezano predvsem na (po)kolonialne ruralno-urbane
migracije in urbanizacijo. Posebej obravnavam zgodovino razvoja glavnega
mesta Port Moresby in nastanek neformalnih urbanih naselij. Posebno po-
zornost namenim naselju Two Mile in skupnosti Okapijcev, med katerimi
sem opravil tudi terensko etnografsko raziskavo o njihovi migraciji, naseli-
tvi v mestu in oblikovanju urbane skupnosti. Razpravo pa zaklju¢im z ana-
lizo vzpostavljanja urbanih etni¢nih skupnosti, imenovanih sistemi wantok,
z njimi povezanih druzbenih in prostorskih praks (na primer prisvojitve
zemlje in vode) ter pomeni in uporabami koncepta kaszom.

22



2 Etni¢nost in etni¢ne skupnosti v urbanih okoljih

Da se lahko etni¢nost pojavi, morajo biti skupine
vsaj minimalno v stiku ter ohranjati predstavo, da
so si med seboj kulturno razli¢ne. Ce ti pogoji niso
izpolnjeni, se etni¢nost ne vzpostavi, saj je etni¢nost
v osnovi vidik odnosov in ne svojstvo skupin.

(Eriksen 1993: 11-12)

Etni¢nost je analiti¢ni koncept, tesno povezan s koncepti etni¢nih skupin,
etni¢ne identitete ter z drugimi koncepti druzbenih kategorizacij in or-
ganizacij, kot je na primer nacionalnost ali nacionalna identiteta. Pojem
identiteta izhaja iz latinskega korena identitas (ali idem), ki pomeni isti
ter zajema dva osnovna koncepta: koncept identi¢nosti ali enakosti (tudi
istosti in istovetnosti) (ang. sameness) in koncept posebnosti ali razliko-
valnih znadilnosti (ang. distinctiveness). Identiteta oznacuje podobnosti
in razlike ter omogoca, da se posamezniki ali skupine razlikujejo od dru-
gih posameznikov ali skupin. Vse vrste identitet so druzbeno vzposta-
vljene, saj so kot dinamicen proces druzbeno pogojene in refleksivne ter
nastajajo kot rezultat interakcij med posamezniki in skupinami. Vezane
so na pomene, ki so »vedno izid strinjanja ali nestrinjanja, vedno stvar
konvencij, dogovorov, inovacij, vedno do neke mere deljeni in do neke
mere izpogajani« (Ule 2000: 3). Etni¢nost kot analiti¢ni koncept je tesno
povezana s specifi¢no obliko skupinske identitete. Predstavlja kategorijo
skupinskosti, odvisna pa je od interakcij med posamezniki in razli¢nimi
skupinami. Pri svojem delu se zato najbolj opiram na interakcionisti¢ne
teorije in zlasti na avtorje, kot so Fredrik Barth (1969a,1987), Anthony P.
Cohen (1998, 1994), Thomay Hylland Eriksen (1991, 1993, 1994/95) ter
Levine in Levine (1979).* Ker je etni¢nost analiticen, znanstven koncept,
na naslednjih straneh pojasnim, kaksna so bila razli¢na pojmovanja etnic-
nosti v etnologiji in antropologiji, kako so se te konceptualizacije razvijale
in spreminjale, ter kako so bile povezane s §irso konceptualizacijo druzbe
in kulture. Pregled razli¢nih teorij etni¢nosti zato v nekaterih delih zaje-
ma pregled razvoja etnoloske in antropoloske discipline.

4 Glej tudi Repic 2004.

23



2.1 Etni¢nost in njeni pomeni

Pojmovni izrazi, kot so etni¢nost, etni¢na skupina, medetni¢ni odnosi ter
etni¢ni konflikt so zelo pogosti tako v strokovnem antropoloskem in socio-
loskem Zzargonu kot tudi v javnem, politi¢nem in medijskem diskurzu. Ob-
staja precej$en terminoloski repertoar, ki izhaja iz osnovnega korena 'etnos'.
Izraza etnos in etni¢no izvira iz grske besede ezhnos oziroma iz pridevnika
ethnikos, ki sta sprva pomenila pogana ali brezverca ter Negrka. Pravzaprav
je sprva izraz ethnos pomenil skupino, jato ali ¢redo katerekoli Zivalske vr-
ste, metafori¢no pa se je razvil sopomen za mnozico junakov v vojnah in
je izrazal divjost, napadalnost in kaoti¢nost. Ethnos je tako pomenil vse
tuje, negrske, poganske cloveske skupine, ki naj bi bile seveda 'divjaske'. V
nasprotju z drugimi skupinami, ki so jih imenovali ezhnos, so sebe anti¢ni
Grki oznacevali z besedo demos, ki pomeni ljudstvo. Pojem ezhnos so kasneje
prevzeli tudi rimski zgodovinopisci, ki so z njim oznacevali vse, kar je bilo
nerimskega in oddaljenega. V Rimu so s pojmom ezhnos prevajali hebrejski
g0y, ki je sprva oznaceval mnozico, ljudstvo, ljudi, kasneje pa vse nejude in
nekristjane. Latinski izraz efhnicus, ki so ga uporabljali v cerkveni tradiciji
Se v 14. stoletju, je, v nasprotju s kristjani, oznaceval pogane. Latinske so-
pomenke grskega ezhnos v vsakdanji rabi so bile gens, genus; tribus; natio,
barbarus; civis, civitatis, katerih izpeljanke so sedaj pomembni pojmi vecine
sodobnih evropskih jezikov ter imajo posebno vlogo v terminologiji an-
tropologke in etnoloske tradicije.” Etnos, ki je v anti¢ni Gréiji pomenil vse
negrske skupine ter oznaceval znacilnosti, kot sta divjastvo in napadalnost,
pa v sodobni Grdiji oznacuje izklju¢no le Grke in grsko nacionalno tradi-
cijo. (Etimologijo termina sem povzel po Eriksen 1993: 3—4; Poutignat in
Streiff-Fenart 1997: 21; Sumi 2000: 36; Mursi¢ 1997: 230; 2000b: 67—68;
primerjaj tudi Juzni¢ 1977: 145, Kremensek 1978: 7, 11.)

V antropoloskem diskurzu poleg omenjenih izrazov obstajajo $e izpeljanke,
kot so temeljni pojmi etnografija in etnologija, etni¢na skupina in identi-
teta, poleg tega pa Se etnogeneza, etnozgodovina in drugo. V nasprotju s
srednjeevropsko in slovensko disciplinarno tradicijo, kjer se je etnologija
posvecala predvsem raziskovanju »tipi¢nih kulturnih oblik in vsebine vsak-
danjega zivljenja tistih druzbenih slojev in skupin, ki dajejo neki etni¢ni
ali nacionalni enoti njen specifi¢ni znacaj« (Kremensek 1960/61: 7), je v

5 Na primer izrazi narod, nacija ali angleski nation, ki izhajajo iz nasci (lat.): roditi (se) (Mursi¢ 2000b: 68).

24



angloameriski disciplinarni tradiciji etnologija pomenila »korpus empi-
ri¢nih raziskav, Se posebej o zaprtih, razlo¢enih 'primitivnih plemenih' in
'tradicionalnih' (posebno kmeckih) skupnostih« (Sumi 2000: 36). Drugace
povedano, medtem ko so srednjeevropski etnologi preucevali zlasti domaca
ljudstva in se s tem vkljucevali tudi v nacionalizacijo zgodovine in kul-
ture, je antropologija preucevala zlasti oddaljene plemenske skupnosti. V
ameriski sociologiji in antropologiji so sredi 20. stoletja etni¢nost zaleli
uporabljati za oznacevanje pripadnosti »skupini, ki ni bila angloameriskega

porekla« (Brumen 2000: 80).

Nejasno je tudi razmerje med etni¢nostjo, narodom in nacijo. V slovenski
etnologiji sta bila pojma etni¢na skupina in narod pogosto pomensko ize-
nacena, zato so kot predmet etnologije najveckrat uporabili izraze etni¢na
skupina, narod ali ljudska kultura (glej Brumen 2001: 9; Mursi¢ 2001: 20).
Najveckrat se z nacijo oznacuje tisto druzbo, ki je politicno dovolj moc-
no organizirana, da zahteva oziroma pridobi status nacionalne ali drzavno
konstitutivnost, pogosto pa se nacije opirajo na etni¢no ozadje (glej Eri-
ksen 1993: 6; primerjaj Gellner 1983: 3-7; Smith 1989: 154). Podobna
razdelitev je prisotna tudi sicer v antropoloskem diskurzu o etni¢nosti, ki se
»ukvarja predvsem s subnacionalnimi enotami, oziroma tak$nimi ali dru-
gacnimi manj$inami« (Tonkin idr. 1989: 17), eprav, kot poudarja Eriksen
(1993: 4), »vecinske, dominantne skupine niso prav ni¢ manj etni¢ne od
manjsin«. Vse skupnosti, bodisi lokalne, etni¢ne ali narodi, so namre¢ druz-
beno in simbolno konstruirane (Anthony P. Cohen 1998) oziroma imajo
znacaj »zamisljenih skupnosti« (Anderson 1998).

Nejasno pa ni le razmerje med etnicnostjo in nacionalnostjo. Se vedje
tezave predstavlja razmerje med etni¢nostjo in raso, zlasti v amerigki in
britanski druzbi, kjer v kontekstu etni¢nosti preucujejo tako migrante kot
tudi drzavljane azijskega in afriskega porekla, klasificirajo pa jih po 'ra-
snih' znacilnostih. Problemati¢no je lahko tudi razmerje med etni¢no-
stjo in razredom ter razmerje med etnic¢nostjo in kulturo, saj se v diskurz
o etni¢nosti pogosto pretihotapi teznja po esencializaciji kulturnih ali
druzbenih znacilnosti. Zaradi pojmovne zmede nekateri avtorji zagovar-
jajo opustitev konceptov etni¢nost in etni¢na skupina. Eriksen pa je, na-
sprotno, napisal, da je etni¢nost uporaben koncept, zlasti pri preucevanju
dinami¢nih in spremenljivih druzbenih pojavov, povezanih na primer z

25



migracijo, urbanizacijo in medskupinskimi interakcijami. »V tem konte-
kstu se etni¢nost pokaze kot izredno uporaben koncept, saj predlaga di-
namic¢no situacijo spreminjajocih se stikov in obojestransko prilagoditev

med skupinami« (Eriksen 1993: 9).

2.2 Razli¢na pojmovanja etni¢nosti

Precejsen del zgodovine antropoloskih konceptualizacij etni¢nosti, etni¢ne
skupine in identitete je zaznamoval primordializem, paradigma, ki sku-
pnosti, druzbene organizacije in identifikacije s skupinami pojasnjuje z
domnevno esencialnimi kulturnimi znacilnostmi in obcutenji prvobitnih,
prirojenih, naravnih, stabilnih in imperativnih druzbenih vezi. Te stati¢ne,
prirojene ali kmalu po rojstvu pridobljene vezi naj bi urejale druzbene in-
terakcije, skupinsko ¢lanstvo, notranjo integracijo ter kulturne znacilnosti.
Med zgodnimi kritiki primordializma so bili na primer Ze Edmund Leach
(1954); Clyde Mitchell (1956); Arnold Epstein (1958); Michael Moerman
(1965) ter Nathan Glazer in Daniel Moynihan (1963), a je tak pristop
prevladoval vse do izdaje knjige Abnerja Cohena Custom and Politics in
Urban Africa (1969) in predvsem zbornika Fredrika Bartha Ezhnic Groups
and Boundaries (1969a). Ta zbornik je z etnografskimi primeri pokazal, da
etni¢na pripadnost ni nespremenljiva kategorija, vezana na kulturne znacil-
nosti, temve¢ prehodna kategorija, odvisna zlasti od »druzbene organizacije

kulturnih razlik« (Barth 1969a).

Primordialisti¢na paradigma enaci etni¢no skupino z (esencializirano) kul-
turo, kar naj bi bila posledica domnevne kulturne izoliranosti med razli¢ni-
mi skupinami. Vez med kulturo in etni¢no skupino naj bi bila absolutna in
nespremenljiva — etni¢na skupina pomeni formo, kultura pa vsebine, vpete
v to formo. Pripadnost isti kulturi in implicitna predpostavka o kontinui-
teti druzbene organizacije v skupnosti imata osrednjo vlogo pri dolo¢anju
etni¢ne pripadnosti.® Juzni¢ pojma etnija’ in etni¢nost povezuje s Stirimi
oblikami kontinuitete, ki tvorijo strukturo in notranjo kohezijo skupin.
Kriteriji etni¢nosti po Juznicu (1993: 268) so:*

6 Tisto, kar druzbeno skupino razlikuje od zacasnih skupin, je njihova organizacija (primerjaj Keesing 1981: 213).

7 Nekateri slovenski avtorji namesto etnosa uporabljajo pojem etnija, ki izhaja iz francoi¢ine (na primer Juznic
1993; Sumi 2000).

8 Ti stirje kriteriji etnicnosti so problemati¢ni, saj izhajajo iz primordialisti¢nega staliica, kot ga je za izhodisce

kritike povzel tudi Barth (1969b: 10-11), le da je Juzni¢ posebej poudaril teritorialno opredeljenost.

26



*  bivalna ali teritorialna kontinuiteta, ki zahteva vezanost na teritorialno
obmodje in vkljucuje teritorialno identiteto;

*  biolosko-geneti¢na kontinuiteta, ki zajema resni¢no ali namisljeno
skupno poreklo;

»  jezikovna kontinuiteta v smislu enotne komunikacijske skupnosti;

*  politi¢na kontinuiteta v smislu organizacije skupnosti, vendar se ne
more vsaka etnija samostojno izraziti v smislu politi¢ne loenosti in
doloc¢ene samostojnosti.

Po primordialisti¢ni paradigmi naj bi bili kulturni stiki med etni¢nimi
skupinami omejeni na dolo¢eno izmenjavo znanja in dobrin ter naj ne
bi vkljucevali sprememb osrednje strukture, na kateri temelji skupnost.
Temeljno vlogo pri vzpostavljanju in obstojnosti etni¢ne skupnosti ima
domnevno jezik, ki pomeni notranjo kohezijo in skupnost razmejuje v
odnosu do drugih. Jezik naj bi bil osrednji povezovalni dejavnik in obe-
nem najpomembnej$a kulturna znacilnost, ki dolo¢a skupino. Van den
Berghe je napisal, da je »jezik vrhunska oblika preverjanja etni¢nosti, [saj
je] uCenje jezika univerzalno ¢lovesko izkustvo zgodnjega otrostva, s ¢i-
mer dosezemo polno ¢lovesko socialnost in se vklju¢imo v sorodstvene
vezi« (1991: 105). Jezik pa ni vedno klju¢ni oznacevalec etnicnosti, saj
je veliko primerov, kjer klju¢no vlogo v identitetnih politikah prevzame
religija (na primer pri Ircih), preteklost ali druge znacilnosti (na primer
pri pokolonialnih drzavah). V primordializmu pa jezik pogosto simbolno
predstavlja osrednjo kulturno znacilnost kulture.

Instrumentalisti¢na in konstruktivisti¢na paradigma etni¢nosti sta delo-
ma iz§li iz nasprotovanja primordializmu in zavzeli stalisce, da je etni¢nost
spremenljiv pojav, etni¢na identiteta pa prehodna, procesualna (je ves Cas
bolj ali manj podvrZena reinterpretaciji in rekonceptualizaciji) druzbeno
konstruirana oziroma izbrana zaradi konkretnih ekonomskih ali politi¢nih
prednosti. Ne ujema se s 'skupno kulturo', temve¢ uporablja izbrane kultur-
ne vsebine za simbolno oznacevanje svoje identitete. Simbolom so pome-
ni kulturno pripisani oziroma sprejeti z druzbenim konsenzom, povezava
med njima pa je povsem arbitrarna (Saussure 1997). Etni¢nost se oblikuje
na mejah skupnosti skozi druzbeno interakcijo in organizacijo kulturnih
razlik. Kulturne vsebine, s katerimi oznacujemo etni¢nost, imajo vlogo s
konsenzom druzbe sprejetih simbolov, s katerimi neka skupina oznacuje

27



lastno zamejenost in avtonomnost. Pomembno stalis¢e skrajnega instru-
mentalizma pa celo pravi, da je etni¢nost (izklju¢no) le rezultat ekonomskih
in politi¢nih interesov.

Dejansko je instrumentalizem odgovoril na vrsto vprasanj v zvezi z vzposta-
vljanjem $irsih skupin ali novih oblik druzbene organizacije v urbanih oko-
ljih in odprl popolnoma nove razseznosti v razumevanju druzbenih dinamik.
Primordialisti so etni¢nost razumeli kot stabilni druzbeni okvir, medtem ko
skrajno instrumentalisti¢no stali$¢e trdi, da je etni¢nost situacijsko zelo spre-
minjajo¢ se pojav, kulturni konstrukt modernosti in urbanosti, ki ima funkei-
jo v akterskem zamisljanju kulturnih razlik in njihovem upravljanju. Pri obeh
paradigmah so za pojasnjevanje oblik in znacilnosti druzbenih organizacij
pomembne teoretske in metodoloske dispozicije, saj izhajajo iz splosnih an-
tropoloskih konceptualizacij druzbe in kulture. »Antropologija se je nevarno
razpela med oba pola te osrednje interpretacijske zagate v etni¢nih $tudijah
prav zaradi tega, ker je svojo razpravo o etni¢nem izpeljala iz svojih koncep-
tualizacij kulture« (Sumi 2000: 26). Dokler so antropologi druzbene skupine
dojemali kot stati¢ne, izolirane otoke z lastno (reificirano) kulturo, so tudi
morebitne spremembe v druzbeni organizaciji pojasnjevali kot posledico red-
kih prelomnih dogodkov, ki nastanejo v razvoju druzbe.

Zunanji opazovalci tezijo k predpostavkam, da so spremembe
v kulturi in strukturni organizaciji skupin usodnega pomena.
Predpostavka, da je sprememba enaka destrukciji 'zakona, lo-
gike in navad', je le predsodek etnocentri¢nih antropologov.

(Leach 1954: 287)

23 Primordialisti¢ne teorije etni¢nosti

Primordialisti¢no izhodi$¢e je v antropoloskih raziskavah zadnja desetle-
tja le redko, a kritika primordializma je vseeno pogosta izhodis¢na tocka
teoretskih razprav o pojmih, kot so etni¢nost, etni¢na skupina in etni¢na
identiteta. V naslednjih vrsticah zato omenjam le nekaj najpomembnejsih
avtorjev, ki so postavili temelje primordializmu. Durkheim je primordialne
odnose razumel kot temeljni povezovalni element druzbe, taksen pristop pa
mu je pomagal zavrniti utilitaristi¢na pojasnjevanja druzbene solidarnosti.

28



Njegova teza pravi, da individualno Zivljenje izhaja iz kolektivnega, in da
nosilec vzpostavitve druzbenih odnosov ni posameznik, temve¢ druzba.
»Solidarnosti ne ustvarja kooperacija, temve¢ 'impulzivne sile, kot so krvno
sorodstvo, vezanost na zemljo, kult prednikov in skupnost ritualov'« (Pou-
tignat in Streiff-Fenart 1997: 99).

Za tvorca izraza primordialno Poutignat in Streiff-Fenart (1997: 98) ime-
nujeta Shilsa, »ki ta izraz uporabi, da podpre svojo tezo o znacaju primar-
nih skupin v integraciji in reprodukciji globalne druzbe«. Shils (1957) je
poudaril, da druzba pravilno funkcionira zato, ker se ljudje pri opravljanju
svojih konkretnih dejavnosti ravnajo v skladu z zahtevami neposredne oko-
lice. Pri vsakdanjem delovanju naj se ljudje namre¢ ne bi ravnali po nekih
abstraktnih ideologijah in videnju sveta ter druzbe, temvec naj bi jih vodila
konkretna integracija v sistemu osebnih odnosov. Obc¢utenju primordial-
ne povezanosti, ki je del narave med¢loveskih odnosov in je neodvisna od
njihove vsebine, posamezniki priznavajo veliko vlogo in jo s tem spreme-
nijo v druzbeno dejstvo. Primordialne vezi imajo zato v skupnosti pose-
ben pomen, podoben sorodstvenim odnosom, in jih zaznamuje »intenzivna
solidarnost, ki jo ohranjajo s svojo prisilno modjo in ¢ustvi« (Poutignat in

Streiff-Fenart 1997: 98-99).

Clifford Geertz (1963), ki se je ukvarjal z oblikami solidarnosti kot naspro-
tjem urbanih skupnosti, je druzbeno lojalnost in povezanost pojasnjeval s
primordialno povezanostjo, ki ne izhaja iz druzbene interakcije, temve¢ iz
ob¢utenja naravne sorodnosti (primerjaj Poutignat in Streiff-Fenart 1997:
99). »V vseh druzbah in ¢asih imajo ljudje nekatere vezi, ki izvirajo bolj iz
naravne — lahko bi rekli duhovne — sorodnosti kot iz druzbene interakcije«
(Geertz 1963: 110). Druzbena povezanost se zdi naravna in se opira na
intuitivno opazena druzbena dejstva, kot so predpostavke o skupnih genet-
skih znacilnostih, $irSem krvnem sorodstvu, jeziku, religiji, lokalni pripa-
dnosti ter skupnih ritualih.

Primordialne vezi izhajajo iz 'danosti' druzbenega obstoja: v glav-
nem iz neposrednih stikov in sorodstvenih vezi, poleg tega pa Se
iz rojstva v doloceni religiozni skupnosti, ki govori neki jezik ali
narecje in uposteva dolocene druzbene prakse. Zdi se, da skla-
dnost krvi, govora, navad in tako dalje pomeni nepopisljivo in

29



obc¢asno nezadrzljivo prisilo. Posameznik je vezan na sorodnika,
soseda ali pripadnika iste vere ipso facto; ne le kot rezultat osebne
naklonjenosti /.../ toda vsaj v veliki meri zaradi nekega nerazlo-
Zljivega absolutnega pomena samih vezi. (Geertz 1963: 109)

Njegove ideje so uporabili v etni¢nih $tudijah pri utrjevanju prepri¢anja o
pomenu etni¢nih identitet. Etni¢na identiteta naj bi izhajala iz domnev-
no skupnega bioloskega in kulturnega porekla, zato naj bi jo zaznamovale
dolo¢ene kulturne znacilnosti. »Etni¢na identiteta je primarna, ker se po-
sameznik rodi s konstitutivnimi elementi etni¢ne identitete, /.../ s tistimi
elementi, ki ga povezujejo z dolo¢enimi predniki, katerih tradicija se pre-
nasa skozi generacije« (Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 100). Primordi-
alisti so etni¢no identiteto razumeli kot temeljno in neizogibno skupinsko
identiteto, ki se prenasa skozi emocije in spomine ter na nacin, na katerega
posameznik nima vpliva. Vse druge skupinske identitete imajo sekundarno
vlogo. Etni¢na identiteta je posamezniku vsebinsko pripisana in ni pod-
vrzena bistvenim spremembam. Neodvisna je od interakcij s pripadniki
drugih etni¢nih skupin, saj se osnova etni¢ne identitete tvori, uresnicuje in
prenasa izklju¢no znotraj etni¢ne skupine.

Kritika primordializma izhaja tudi iz opredelitve primordialisti¢nih druz-
benih odnosov, ki naj bi odrazali psiholoske in ¢ustvene potrebe posame-
znika po pripadnosti skupnosti:

V etni¢ni identiteti se kaze proizvod dispozicij, ki izhajajo iz so-
cializacije in skupinske izkus$nje. V tej perspektivi je obcutenje
afektivne sorodnosti, znacilno za odnose znotraj etni¢ne skupine,
povezano s procesi simbolne konstrukcije ob¢utenja podobnosti
in razli¢nosti, ki izhajajo iz nezavednih modelov prakse. (Pouti-

gnat in Streiff-Fenart 1997: 102-103)

Blizu primordializmu je tudi sociobioloska paradigma, ki etni¢nost ra-
zume kot obliko §irSega druzbenega sorodstva. Van den Berghe je raz-
vil neodarvinisti¢no tezo, ki etni¢nost prakti¢no izenacuje s sorodstvom:
»etni¢na Custva so podaljsek sorodstvenih custev« (1991: 84). Predstave
o razdirjenem sorodstvu so prisotne v kozmologijah in mitih o skupnih

30



prednikih. Njegova teza pravi, da so »ljudje, tako kot Zivali, genetsko pro-
gramirani za maksimiranje lastnih moznosti za uspeh v reprodukciji, pri
Cemer ta proces ne zajema le reprodukcije genov posameznika, temvec
tudi reprodukcijo genov njegovega rodu, torej tistih ljudi, ki so mu ge-
netsko podobni« (Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 104). Etni¢nost naj
bi torej predstavljalo razsirjeno sorodstvo, s pomocjo katerega posame-
zniki uveljavljajo lastno druzbeno mo¢. Van den Berghe poseze tudi na
podrogje teorije rase, ki jo razume kot tiste fenotipske znacilnosti, ki kot
trivialni pokazatelji omogocajo razlikovanje med sorodniki in nesoro-
dniki. Njihova funkcija je podobna funkciji jezika ali drugih kulturnih
znacilnosti, ki omogocajo druzbeno razlikovanje oziroma simbolizirajo
meje med skupnostmi. Van den Berghe je nastel tri kategorije poglavitnih
znacilnosti etni¢nih skupin (1991: 98):

*  genetsko prenesene fenotipske ali rasne znacilnosti;

*  etni¢na uniformiranost predstavnih simbolov (oblacila, tetoviranje ...);
*  obnasanje, vedenje in ezoteri¢no znanje.

Sociobiolosko paradigmo lahko ozna¢imo tudi za perenialisti¢no, saj za-
govarja prirojenost dejavnikov, ki oblikujejo temeljno skupinsko identite-
to. »Etni¢na in rasna Custva se pogosto zdijo iracionalna, ker se pod njimi
skriva samostojna gonilna sila, ki je v skrajnem primeru groba namenska
naravna selekcija reprodukeijsko uspesnih genov« (Van den Berghe 1991:
106). Stati¢nost etni¢ne identitete pa ne pomeni tudi staticnosti kulture.
Kultura, katere nosilec je posamezna etni¢na skupina, ima funkcijo maksi-
miranja moznosti za obstanek, reprodukcijo in izrabo virov. Zaradi tega je
kultura ves ¢as podvrZena spremembam, enaka ostaja le ideja o razlikovanju
'mi' — 'drugi’, ki je tudi sicer osnovna dihotomija, ki povzro¢a oblikovanje
katerekoli identitete. Sociobioloska paradigma v temeljnih predpostavkah
ostaja zvesta primordializmu, deloma pa se pribliZa tudi instrumentalizmu.
Sociobioloska etni¢nost naj bi temeljila na najveckrat nezavednih 'genet-
skih' interesih in maksimira druzbeno mo¢ z druzbenim povezovanjem na
podlagi etni¢nih znacilnosti, kot so skupno poreklo, kultura ali jezik.

Priblizno do devetdesetih let 20. stoletja je tudi v slovenski etnologiji in an-
tropologiji prevladoval izrazito primordialisti¢en pristop k obravnavi etnic-
nih skupin in drugih oblik druzbenih organizacij. Juzni¢ je zastopal izrazito
primordialisti¢ni pristop:

31



Pod 'etnijo' pojmujemo posebno razpoznavno ¢lovesko skupino, ki
ima jasne posebnosti v biolosko-antropoloskem, socialno-kultur-
nem in Se kakem pogledu. Tako je vsaka druzba, ki ji ¢lovek pripada
kot njen ud, etni¢na, in prav na tej podlagi razli¢na od drugih druzb
oziroma drugim druzbam podobna. (Juzni¢ 1977: 145)

Podobno je ljudstvo opredelil Kremensek. Pod pojmom etni¢na skupina
si je predstavljal »...druzbeno skupino, za katero je znacilna vrsta skupnih
kulturnih pojavov, tako obi¢ajev in navad, norm in vrednot, simbolov in
jezika, na¢ina Zivljenja, skupnih tradicij, skupne zgodovinske usode in tako
dalje« (Kremensek 1978: 13). Politi¢no pa je ljudstvo rezultat druzbenih
sprememb v razsvetljenstvu in se od naroda ne razlikuje bistveno — le po
stopnji politicne organiziranosti in ekonomske razvitosti.

Druzbeni razvoj je seveda vnesel bistvene spremembe v druzbe-
no zivljenje. Namesto rodov, plemen, so se pojavile $irse skupno-
sti, med njimi Se zlasti nacionalne skupnosti, nacije, narodi. /.../
'Ljudstvo' je v tem politicnem kontekstu pomenilo skupnost vseh
drzavljanov brez kakr$nih koli dotedanjih stanovskih pregraj.
(Kremensek 1978: 11)

Ljudstvo naj bi bila torej neka ohlapna kategorija, ki je pred razsvetljenstvom
zajemala »rodove in plemenac, kasneje pa se je razvila v »skupnost vseh dr-
Zavljanov« oziroma se je politicno aktualizirala. Ta skupnost se zdaj kaze v
nacionalnih drzavah in je neposredno povezana »s pojavom in razvojem ka-
pitalisti¢nih druzbenih odnosov«. Narod pa je po Kremensku mlajsa in ozZja
kategorija kot etnos, saj je »njegova konkretna zgodovinska manifestacija na
doloceni stopnji druzbenoekonomskega razvoja« (1978: 12-13). Kremen-
skovo razlikovanje med narodom in ljudstvom je podobno Bromleyevemu
razlikovanju med etnosom in etnodruzbenim organizmom kot njegovo kon-
kretno zgodovinsko manifestacijo. Leta 1969 je Bromley v ¢lanku 'Etnos in
endogamija' spodbudil spremembo »... efnografije v raziskovanje efnosov,
oziroma /.../ v raziskovanje etnicnosti« (Banks 1996: 17). Njegova teorija je
pomenila nov pristop k raziskavam migracij pripadnikov razli¢nih etni¢nih
skupnosti znotraj Sovjetske zveze, kjer so po revoluciji pri¢akovali, da se bo
poudarjanje etni¢nih identitet umaknilo domoljubnim ¢ustvom. Kljub mo¢ni

32



ideologiji in programom prisilnega preseljevanja in akulturacije avtohtonih
skupin in manjgin, so etni¢ne skupine znotraj Sovjetske zveze ohranjale svoje
identitete in predstave o medsebojnih kulturnih razlikah. Bromleyeva teorija
etni¢nosti je predpostavljala, da se stabilna osnova etni¢nosti ohranja skozi
vse druzbene oblike (glej Banks 1996: 18). Etnos je definiral kot »zgodovin-
sko oblikovano skupnost ljudi, ki jih zaznamujejo skupne, relativno stabilne
kulturne znacilnosti, dolo¢ene skupne psiholoske znacilnosti ter zavest o sku-
pnosti, ki je drugacna od drugih, podobnih skupnosti« (Bromley 1974: 66).
S tem pa se je priblizal Barthu, ki je prav tako interakcijo postavil za temelj
procesa vzpostavljanja etni¢nosti: »sama ideja [etnos] /.../ izvira pretezno iz
sooCenja ene skupnosti z drugo« (Bromley 1974: 58).

V slovenskih etnologkih raziskavah so prav migracije spodbudile novo kon-
ceptualizacijo etni¢nosti in etni¢nih identitet. V' etnologiji je to razvidno
predvsem v raziskavah zamejcev, zdomcev in izseljencev. Ingrid Slavec-Gra-
disnik (1990) je to povzela v metodoloskih izhodis¢ih etnoloskega preuceva-
nja etni¢ne identitete slovenskih izseljencev:

Podlaga za obravnavo tega problema je bila nedvomno tudi ne-
problematizirana etnologka teza o Slovencih kot etnosu, etni¢ni
skupnosti, s prepoznavnimi, dolo¢ljivimi diakriti¢nimi znacil-
nostmi, posebnostmi na eni in na drugi strani domneva o ohra-
njanju, negovanju etni¢ne kulture; skratka, misel o etni¢ni identi-

teti in njenih (stalnih?) simbolih. (Slavec 1990: 310)

Dejstvo, da slovenski jezik ni nujno konstitutiven element etni¢ne identi-
tete, pojasni tudi Nives Suli¢ (1983), ki pokaze, da jezik med otroki sloven-
skih izseljencev ni nujno pomemben del samoidentifikacije. Ravno raziska-
ve izseljevanja iz Slovenije so zacele obravnavati etni¢nost kot prehodno,
dinami¢no kategorijo, ki se izraza v spremembah in reinterpretaciji vsebine
in oblike etni¢ne identitete. »Slovenci na tujem nas ne morejo zanima-
ti samo kot nosilci neke izvirne, negovane, konzervirane ali folklorizirane
kulture« (Slavec 1990: 313). Etnologija in antropologija na Slovenskem
sta se najprej na podro¢ju migracij, kasneje pa $e na drugih podro¢jih (na
primer Knezevi¢-Hocevar 1999; Brumen 2000) delno odrekli primordiali-
sti¢ni konceptualizaciji druzbe v zameno za analiti¢ne pristope, s katerimi
je mogoce bolje pojasniti dinami¢ne druzbene procese.

33



24 Tribalizem in etni¢nost - konceptualizacije druzbenih
organizacij v britanski socialni antropologiji

Pojem plemena je sluzil oblikovanju nasprotja med
majim nacionalizmom in vasim tribalizmom. (Pouti-

gnat in Streiff-Fenart 1997: 90, originalni poudarek)

Na paradigmatske spremembe v razumevanju druzbenih organizacij in
identitet v drugi polovici 20. stoletja so mo¢no vplivale tudi razprave o
konceptu plemen in etni¢nosti. Po drugi svetovni vojni in druzbenopoli-
ticnih spremembah v svetu, povezanih z zatonom obdobja kolonializma,
opazimo v tradiciji britanske socialne antropologije, vsaj kar zadeva preu-
Cevanje Afrike, dve glavni antropoloski usmeritvi, ki sta se med seboj lo¢ili
po raziskovalnih interesih in metodoloskih izhodis¢ih. Na eni strani so bili
priznani in vidnej$i predstavniki britanske socialne antropologije, kot so
Radclifte-Brown, Evans-Pritchard, Meyer Fortes, Jack Goody in drugi, ki
so se ukvarjali s tradicionalnimi oblikami druzbenih organizacij med afri-
skimi plemeni. Potem je bil tu Edmund Leach, ucitelj na Oxfordu, ki pa je
svojo pot zastavil drugace kot drugi kolegi ter korenito spremenil obravna-
vanje identitet in skupinskih organizacij. Poleg njega so bili na drugi strani
$e zelo vplivni predstavniki t. i. manchestrske $ole, med katerimi je imel
vodilno vlogo njihov uéitelj Max Gluckman. Ti so obravnavali druzbene
spremembe kot neposredne posledice kolonializma in hitro rastoce urba-
nizacije — predvsem na primeru migracij v rudarska in industrijska mesta
— ter se ukvarjali z nastajanjem modernih industrijskih nacionalnih druzb
v nastajajocih drzavah (po)kolonialne Afrike. V prvi polovici 20. stoletja
je bil sicer v britanski antropologiji prevladujo¢ funkcionalizem in vpliv
Malinowskega, po letu 1938 pa socioloske oziroma strukturalisti¢ne usme-
ritve z Radcliffe-Brownom, ki je bil pod mo¢nim vplivom sociologije Emi-
la Durkheima. »Principe druzbenih organizacij so prikazovali zgolj skozi
konkretne aktivnosti in dejanske druzbene pojave, ne pa kot sistem, ki bi ga
bilo mogoce razumeti« (Kuper 1998: 89). Vec¢inoma so plemena preucevali
kot zaprte in stabilne druzbene enote, kar se je nadaljevalo tudi v obdobju
strukturalizma. Med britanskim in francoskim strukturalizmom je bila bi-
stvena razlika v tem, da je bila »Radcliffe-Brownova metoda ... empiri¢na.
Strukturalistiénemu umevanju se pribliza le toliko, da so nekatere teh relacij

34



sistematicne ... Lévi-Straussova struktura pa se ne nanasa na empiri¢no re-
alnost, temve¢ na modele, konstruirane za njeno interpretacijo.« (Baskar
1994: 261) Strukturalna analiza druzb je temeljila na primordialisti¢cnem
izhodi$c¢u, po katerem je sorodstvo osnovni sistem skupnosti in je klju¢en
pri oblikovanju vseh drugih oblik druzbene organizacije. Kuper je povzel
raziskovalna vodila pri tedanjih socialno antropoloskih raziskavah v Afriki:

Temeljni problem, ki izhaja iz ... ekonomskih vplivov evropske ci-
vilizacije, je problem kohezije afriske druzbe. Afriska druzba je
izpostavljena hudim pritiskom in obstaja nevarnost, da bi vplivne
sile, ki vstopajo na kontinent, lahko pripeljale do njene popolne
dezintegracije /.../ Raziskave [so bile] usmerjene k iskanju na¢inov
za boljse razumevanje naslednjih podrocij: dejavnikov socialne ko-
hezije v prvotni afriski druzbi, na¢inov, kako je v lu¢i novih vplivov
socialna kohezija oslabela, tezenj po novih oblikah zdruzevanja
in vzpostavljanja novih druzbenih vezi ter oblik sodelovanja med
afriskimi druzbami in zahodno civilizacijo. (1998: 122-123)

Formalno so se sicer raziskovalci usmerili na preucevanje sprememb, ki
sta jih prinesla kolonializem ter interakcija med domacini in kolonialci,
dejansko pa so se ukvarjali predvsem z raziskovanjem »temeljne socialne
kohezije prvotnih afriskih druzbs, torej predvsem s sorodstvenimi sistemi.
Pleme naj bi bila namre¢ tista primordialna osnova, v kateri se oblikujejo
preostale podkategorije. Tudi Meyer Fortes, ki se je ukvarjal s sorodstveno
mrezo pri Talensijih je »sorodstveni sistem razumel kot ekvivalent socialni
strukturi plemenskih druzb« (Kuper 1998: 112). Tako kot Radcliffe-Brown
je predvideval, da so sorodstveni sistemi izpeljani iz druzinskih odnosov in
je zato mo¢no poudarjal vlogo sorodstva in medosebnih odnosov pri soro-
dnikih. Tudi po drugi svetovni vojni so poglavitne teme v britanski antro-
pologiji ostajale struktura druzbenih odnosov, (plemenski) politi¢ni sistemi
in podrocje sorodstvenih sistemov. Precej velike paradigmatske spremem-
be pri raziskovanju druzbenih organizacij so prinesli $ele pripadniki t. i.
manchesterske Sole. Za naso obravnavo so bili poleg Ze omenjenega Maxa
Gluckmana najpomembne;jsi $e Phillip Mayer, Clyde Mitchell, Arnold
Epstein in Abner Cohen. Posvetili so se predvsem ruralno-urbanim migra-
cijam, urbanizaciji, rudarstvu, industrijski druzbi in povezanim druzbenim

35



spremembam v kontekstu kolonializma. V teh okvirih so razmisljali tudi o
novih oblikah druzbenih organizacij, predvsem o vzpostavljanju urbanih
etni¢nih skupin.

Clani manchestrske $ole so sodelovali z leta 1938 ustanovljenim intitu-
tom Rhodes-Livingstone v Severni Rodeziji (sedanji Zambiji), ki je bil
namenjen raziskovanju druzboslovnih in ekonomskih tematik, zlasti druz-
benih problemov in pojavov v britanskih kolonijah v Afriki. Ceprav je bil
stacioniran v Rodeziji, so raziskovalci pokrivali tudi druge afriske drzave.
Ukvarjali so se z razli¢nimi temami, kot so pravni sistemi, izkoris¢anje ze-
mlje, prehrana, migracija, urbanizacija, ter s tematikami, ki so spremenile
antropolosko konceptualizacijo druzbenih organizacij. Raziskovali so »...
spremembe v druzbeni organizaciji med avtohtonim prebivalstvom, ki so
posledica interakeij z belci in drugimi avtohtonimi skupinami« (Banks
1996: 25). Kolonializem so upostevali kot klju¢ni dejavnik pri preucevanju
kultur in druzbenih organizacij avtohtonega prebivalstva, plemenskih sku-
pnosti pa niso ve¢ obravnavali kot stati¢nih in izoliranih kulturnih otokov,
temve¢ kot skupnosti, vpete v §irsi interaktivni druzbeni sistem. Afriske
delavce v mestih so obravnavali kot delavce znotraj industrijskega urbanega
konteksta in ne le kot preseljene kmete (glej Mitchell 1956; Epstein 1958
in 1978). Ravno z urbanimi raziskavami so zasluzni tudi za terminoloski
prehod od pojma pleme k pojmu etnicna skupina.

Max Gluckman je med letoma 1942 in 1947 vodil institut, leta 1949 pa je
ustanovil oddelek za antropologijo na univerzi v Manchestru. Zasluzen je
za ustanovitev raziskovalne $ole, kjer je (so)oblikoval glavna metodoloska
in interpretativna teoretska vodila. Uporabljali so metodo razgirjene razi-
skave primera (extended case study) in analizo medosebnih odnosov. Z inte-
rakcionisti¢no analizo, kjer so v sredisCe pozornosti postavili posameznika
kot akterja, so se odmaknili od oxfordskih strukturalistov. Usmerili so se
v raziskovanje sprememb v druzbenem okolju, ki so posledica interakci-
je med domacini in kolonialisti ter med razli¢nimi afriskimi skupinami v
delavskih in urbanih okoljih. Gluckmanov argument je bil, da »... druz-
beno ravnotezje ni preprosta stvar, ki bi bila rezultat brezhibne integracije
druzbenih skupin. Prav nasprotno; izhaja iz dialekti¢nega procesa uravna-
vanja nasprotij.« (Kuper 1998: 164) Skozi nasprotja in celo konflikte se

ravnotezje porusi, nato nastane novo, spremenjeno ravnotezje, ki se kaze v

36



spremenjeni druzbeni organizaciji. Ta teza je zelo pomembna, saj dopusca
utilitaristi¢no uporabo konstitutivnih elementov oblikovanja skupnosti. Na
ozemlju Zulujev je bilo dialekticno nasprotovanje sicer prisotno tudi Se
pred prihodom kolonialne oblasti, vendar je obstajalo neko ravnotezje kljub
nasprotovanju med plemeni, saj so bila le-ta zdruzena pod istim kraljem.
S prihodom kolonialne oblasti se je ravnotezje v sistemu porusilo, vzposta-
vilo pa se je novo ravnotezje v obliki sodobne politi¢ne organizacije, ki se
je izrazalo v nasprotju med belci in lokalnimi skupinami. Njihovi odnosi
so mo¢no odvisni od situacije (konteksta), v kateri stopajo v odnose, in
posledi¢no oblikujejo bolj ali manj trajne oblike druzbenih povezav. Sku-
pine niso kulturno homogene, saj »... povezava med nekaterimi Zuluji in
Evropejci ter njihovimi vrednotami in prepricanji znotraj kategorije Zulu
ustvarja skupine, ki v nekaterih situacijah presezejo interesne razlike med
Afri¢ani in belci, ter poudarijo razlike med seboj« (Gluckman 1958: 21).
Etni¢no skupino je pojmoval skozi kulturne vsebine, a tudi kot identitetne
kategorije, ki so premakljive oziroma zamenljive (glej Gluckman 1958: 12).
Ceprav se je Ze podal na podrodje analize medetniénih odnosov, pa je bila
zanj klju¢ni element za skupinsko identifikacijo $e vedno kulturna vsebina.
Skupina Zulu in Evropejci naj bi po njegovem mnenju drug pri drugem
opazali kulturne in materialne znacilnosti ter razlike (jezik, kulturno zna-
nje, tradicije in ne nazadnje 'rasne’ znacilnosti), ki so za Gluckmana kon-
stitutivni elementi etni¢ne identitete.

Podobno kot za Gluckmana tudi za Edmunda Leacha druzbena pravila
niso bila ve¢ imperativna, stabilna in jasna dolocila, ki urejajo vse vidike
druzbe in po katerih se mora ravnati vsak posameznik, temve¢ nekaksna
nejasna, predvsem pa konfliktna pravila, ki jih posamezniki lahko izrabi-
jo v tekmovanju za politi¢ne vplive in ekonomske dobrine. Njuno skupno
sporocilo je povzel Kuper (1998: 162): »...osnovno dinamiko druzbenih
sistemov generira politi¢na aktivnost; ljudje v okviru pogosto konfliktnih in
nejasnih pravil tekmujejo drug z drugim, da bi povecali svoje premozenje
ali si pridobili boljsi status.«

Temeljni koncept, ki so ga uporabljali pripadniki manchestrske Sole, je bil
tribalizem in njegovi derivativi, kot so detribalizacija in retribalizacija. Gre

za obravnavo identitetnih sprememb juznoafriskih 'plemen' kot posledico

kolonialne uprave (primerjaj Banks 1996: 28-31; Eriksen 1993: 21, 30).

37



Koncept tribalizma izhaja iz latinskega korena #ribus, kar lahko prevajamo
kot pleme, ki naj bi »sebe opredeljevalo s skupnim prednikom« (Juzni¢
1993: 269). Omenjeni socialni antropologi pa so tribalizem uporabili kot
etni¢nost, saj so se ukvarjali z dinami¢nimi spremembami identitet med
urbanim prebivalstvom. Ve¢ avtorjev se je ukvarjalo s skupinami rudar-
skih delavcev v Bakrenem pasu, ki so se iz vasi priselili v mesta (na primer
Mitchell 1956; Epstein 1958, 1978). Identifikacija z izvornim plemenom
se je s prihodom v mesto spremenila in reinterpretirala, v mestu pa se je
vzpostavila nova skupnost, ki je za oznacevanje svoje identitete uporabljala
znacilne tradicionalne simbole, ni pa prenesla tudi vseh kulturnih vsebin.’

Clyde Mitchell je obravnaval strukturno opozicijo med Evropejci in doma-
¢ini v rudarskih mestih t. i. Bakrenega pasu (Copperbelf). Ta mesta so lezala v
blizini rudnikov, strukturno pa so bila razdeljena na evropejski in afrigki del
mesta, vsak s svojo lastno administracijo. V delu 7he Kalela Dance (1956) je
opisal in analiziral obliko in vsebino popularnega 'plemenskega’ plesa Kalela.
Ceprav je ples izrazito plemenski, pa vsebuje pesmi, obleke in druge vsebine,
ki izhajajo iz mestnega okolja. Mitchell ugotavlja, da tribalizem, ki se izraza v
plesu kalela, ne vsebuje ideje, kot jo klasi¢no pojmujemo pod plemenom, torej
stati¢nost, nespremenljivost in imperativno pripisanost. » Iribalizem v tem
delu in drugih delih tega obdobja izraza ocitno obstojnost 'plemenskih' iden-
titet med afriskimi migranti v mestih, ki so jih ustvarili Evropejci« (Banks
1996: 29). Zato je treba ljudi, ki Zivijo v vaseh ali mestih obravnavati kot del
istega druzbenokulturnega sistema (Gluckman 1960).

V ruralnih okoljih pripadnost plemenu vkljucuje participacijo v
politicnem sistemu in Zivljenju s sorodniki. /.../ Po drugi strani pa
je tribalizem v mestih povsem drugacen pojav. Je predvsem nacin
klasifikacije velikega $tevila Afri¢anov iz razli¢nih okolij, ki Zivi-
jo skupaj v mestih, in ta klasifikacija je osnova ... novih afriskih
skupin ... ki so vzpostavljene kot odgovor na potrebe urbanega

zivljenja. (Gluckman 1960: 55)

Tribalizem, v osnovi pojem ruralnega okolja, se je v spremenjenih oblikah

9 Omenjeni avtorji so skupaj z Leachem in poznej§imi urbanimi antropologi (na primer Abner Cohen 1969,
1974) zasluzni za spremembo konceptualizacije skupnosti, skupinske organizacije in druzbene strukture ter
konceptualno spremembo tribalizma v etni¢nost.

38



pojavil v mestih, ki sta jih zaznamovali segregacija med evropskimi in afri-
skimi prebivalci in interakcije med razli¢nimi skupinami. Afrigki prebival-
ci mest so bili priseljenci iz razli¢nih drzav in plemen. Znotraj mesta so
se delili po izvorni plemenski pripadnosti ali po poklicni identiteti, ki je
lahko celo prevladala nad plemensko pripadnostjo. Kolonialisti so namre¢
kolonije, mesta in rudnike upravljali s pomocjo lokalne administracije in
policije, ki sta si morali med uporom delavcev v rudnikih Bakrenega pasu
leta 1935 poiskati zatocis¢e med Evropejci. Boljse administrativne sluzbe
so v glavnem dobili pripadniki istega plemena. V mestih je identifikacija
pogosto pomenila nacin povezovanja ljudi, ki so imeli od tega ekonomsko
in politi¢no korist.

Pojavi, ki so jih obravnavali Mitchell in drugi predstavniki manchestrske
Sole, so podobni pojavom med evropskimi migranti v ZDA, ki so prav
tako v urbanem okolju ohranjali etni¢ne identitete. Gluckman, Mitchell
in drugi predstavniki manchestrske Sole so zaceli razpravljati, da je tri-
balizem v mestih povsem nov pojav, na katerega imajo vedji vpliv kot
tradicionalna plemenska skupnost — migracije, urbanost in delo. » Triba-
lizem'/.../ v osnovi ostaja kategorija interakcije v vsakdanjih druzbenih
odnosih« (Mitchell 1956: 42), ki pa se kot kategorija razlikovanja pojavlja
predvsem v urbanih okoljih zato, ker tam potekajo moé¢ne druzbene in-
terakcije med mnozico ljudi, ki izvirajo iz razli¢nih okolij. T1i ljudje upo-
rabijo plemenske oznake le za medsebojno prepoznavanje in oblikovanje
skupin, medtem ko vsebina kulturnih znacilnosti izvornega plemena v
mestih nima tako velikega pomena. Kulturne znacilnosti, kot so obleka,
jezik, plesi itd., prevzamejo vlogo simbolov, s katerimi posameznik izraza
svojo skupinsko pripadnost, tako da ga drugi ¢lani multietni¢ne urbane
druzbe prepoznajo in se vedejo temu primerno. Zelo podoben je polozaj
v mestih Papue Nove Gvineje, kjer se zaradi stalnih medskupinskih in-
terakcij pojavijo nove druzbene oblike ali urbane etni¢ne skupine, ki se v
mestih vzpostavljajo na podlagi skupnega porekla.

Tudi v imigrantskih drzavah, kot so ZDA, Avstralija ali Argentina, med
migranti obstaja teznja po ohranjanju etni¢ne identitete, ki sicer nima vse-
binskih povezav z izvorno etni¢no skupino, deluje pa kot bistveni simbolni
razloCevalni dejavnik. V nasprotju s t. i. teorijo talilnega lonca se identitete
niso stalile v eno samo supraidentiteto, saj je $e po ve¢ generacijah prisotna

39



tendenca ohranjanja ali iskanja »korenin« izvorne etni¢ne (ali nacionalne)
skupine (glej Repi¢ 2006). V urbanem okolju, kjer Zivijo posamezniki, ki
izhajajo iz velikega Stevila razli¢nih okolij, se je tezko nauciti prepoznava-
nja in kodeksa obnasanja za vsako skupino, zato obstaja tendenca, da tiste,
ki so od nas bolj oddaljene in med seboj podobne, razvr§¢amo pod isto
kategorijo. V' Mitchellovem primeru ljudje »... vse skupine reducirajo na
tri ali $tiri kategorije, ki nosijo imena tistih plemen, ki so bila ob prihodu
Evropejcev najmocnejsa« (Mitchell 1956: 28). V nadaljevanju bomo videli,
da so v mestih Papue Nove Gvineje poleg etni¢nih oznak pogoste tudi $irse
regionalne klasifikacije.

Mitchell se je Ze poslavljal od primordializma, saj je opazil tudi prehajanje
med skupinami, predvsem pa na skupinsko organizacijo ni gledal kot na
nekaj stabilnega in nespremenljivega, temvec¢ je empiri¢no pokazal na iden-
titetne spremembe ter vplive urbanega okolja in razmer na vzpostavljanje
novih oblik druzbene organizacije. Pojasnjeval je mehanizme klasifikacij,
ni pa pojasnil vzrokov, ki privedejo do teh sprememb. Phillip Mayer pa je
$e zagovarjal primordialisti¢no stalisCe, saj ni verjel, da procesi v urbanem
okolju, ki jih je opisal Mitchell, pomenijo »...nove druzbene kategorije, /.../
temved etni¢ne in pridobljene z rojstvom« (Mayer 1971: ix, v Banks 1996:
32). Mayer je bil prepric¢an, da se lahko identitete spreminjajo le znotraj iste
skupine, skladno z druzbenimi spremembami, ne pa tudi med skupinami. V
raziskavi med migranti skupine Xhosa v mestu East London v Juzni Afriki
je opazil delitve v manjse skupine znotraj skupine migrantov, ki so izhajali
iz istega izvornega plemena. Med migranti v mestu pa je opazil podskupini
tistih, ki so prevzeli urbani nacin Zivljenja, in tistih, ki sicer Zivijo v mestu,
a niso Zeleli postati mescani in so ohranjali tradicionalno Zivljenje. Med
Xhosi so se torej pojavile razne variante, ¢eprav vse izvirajo iz iste skupine.

Za spremembe v konceptualizaciji etni¢nih skupin je bil zelo pomem-
ben Edmund Leach, ki je svoje najpomembnejse delo Political Systems in
Highland Burma (1954) napisal po terenskem delu med Kacini v Burmi.
Njegovo stalis¢e, da kolonialna administracija povzroca tudi spremembe
v druzbeni strukturi, se ni ujemalo z dotedanjimi funkcionalisti¢nimi dis-
pozicijami o stabilnem ravnotezju v druzbah. Zanj so bile druzbe le v tre-
nutnem, a nestabilnem ravnotezju in ves ¢as v minljivem stanju ter pred
morebitnimi spremembami. Odlo¢no je nasprotoval teoriji ravnotezja, ki

40



je izhajala iz Radcliffe-Brownove konceptualizacije druzbene strukture.
Ta je namre¢ predpostavljala, da druzbe obstajajo v stabilnem ravnotezju
in je s tem pri druzbah zanikala tako spremenljivost kot tudi socasnost™,
saj ni upostevala, da so spremembe nekaj normalnega in vedno prisotnega.
»Vsaka resni¢na druzba je proces v Casu« (Leach 1954: 5). Poudaril je, da
so antropoloski modeli druzb idealni in predstavljajo ravnotezje, medtem
ko resni¢ne druzbe niso v stanju ravnotezja. Trdil je tudi, da je druzbena
organizacija pomembnej$a kot kulturne znacilnosti. Druzbena organizacija
oblikuje in dolo¢i skupinskost, kulturna vsebina pa jo le oznacuje. »Kultu-
ra priskrbi formo, 'obleko" druzbeni situaciji« (Leach 1954: 16). Zato so
zanj »etni¢ne identitete, ki temeljijo na predpostavkah skupne kulture, le
'nezgode zgodovine' (Leacheva fraza)« (Eriksen 1993: 92). Leach je v svo-
ji analizi $e vedno uporabljal izraza pleme ter politicna skupnost, vendar
se njegova konceptualizacija skupnosti ne sklada s klasi¢no (primordialno)
antropologko, temve¢ bolj s poznej$o (Barthovo) konceptualizacijo etni¢nih
skupin. V analizi kacinskih politi¢nih sistemov (Leach 1954) se je ukvarjal
s politi¢nimi skupnostmi Kacinov ter analiziral etni¢ne odnose med Kacini
in Sani ter identitetne premene med pripadniki teh dveh skupin in pod-
skupin. S tem je pozornost od kulturnih vsebin preusmeril na medetni¢no
interakcijo kot konstitutivni dejavnik skupnosti.

Ker je obravnaval odnose med Kacini in Sani, je najprej opozoril na pro-
blem dolocanja in razmejevanja skupin. »Predpostavka, da v 'mormalni'
etnografski situaciji med seboj razli¢na plemena najdemo urejeno razpore-
jena v prostoru in z natan¢no dolo¢enimi mejami med njimi, je akademska
fikcija« (Leach 1954: 290). Nadaljeval je, da so raziskovalci pogosto 'nasli'
razli¢na plemena, ker so aksiomatsko predpostavljali, da so skupnosti, na
katere so naleteli, razlicna plemena. Za dolocanje skupnosti in to¢nih meja
med njimi so namre¢ uporabljali neke splosno sprejete kriterije, kot sta na
primer jezik, lokalnost in kultura. Povsem obicajna je bila v antropologiji
predpostavka, da so skupine, ki govorijo razli¢ne jezike ali naredja, razli¢-
na plemena. Vsako taksno pleme so nato obravnavali posebej, lo¢eno od
drugih. Vendar je Leach pokazal, da so »obi¢ajna etnografska merila glede
tega, kaj tvori kulturo ali pleme, brezupno neprimerna« (Leach 1954: 281).

10  Leach je Ze v uvodu poudaril, da antropoloske raziskave obravnavajo Nuere, Tikopijce in Trobriandce, kakr$ni so
(s predpostavko, da so taksni vedno bili in vedno bodo), in ne kot skupine Tikopijcev leta 1929, Nuerov leta 1935
in Trobriandcev leta 1914 (glej Leach 1954: 7; ve¢ o zanikanju socasnosti in o antropoloskih konceptualizacijah
'drugih’ glej v Fabian 1983).

41



Namesto tega je nastel nekaj etnografskih primerov, ki se ne ujemajo s to
predpostavko. Tako sta na primer sosednji skupini Gauri in Atsi, Ceprav
njuni pripadniki govorijo razlicna jezika, del skupine Kacinov, saj imajo
skupen sorodstveni sistem.

Leach je tudi pokazal, da lahko razli¢ne skupine za konstitutivne elemente
lastne identitete uporabljajo iste kulturne vsebine kot druge skupine in je
opisal primer uporabe iste mitologije za utemeljitev druzbene organizacije
dveh kacinskih podskupin gumlao in gumsa, kjer je prva egalitarna in druga
hierarhi¢na (glej Leach 1954; primerjaj Eriksen 1993: 73). »Neka druzbe-
na struktura lahko zavzame vrsto kulturnih manifestacij, prav tako pa lah-
ko razli¢ne druzbene strukture predstavljajo isti kulturni simboli« (Leach
1954: 279). Vsaka skupina za oznalevanje svoje identitete uporablja arbi-
trarne simbole, ki so doloceni s konsenzom, njihova funkcija pa je dolocitev
meja med skupinami. Ti simboli se lahko spreminjajo, pomembno je le, da
jih skupnost sprejme in jih poudarja ob interakeciji z drugimi skupnostmi.
Vpliv Edmunda Leacha je bil zelo velik, saj je zacel novo podrodje raziskav,
ki je zahtevalo ponoven premislek antropoloskih konceptualizacij skupin
in skupinskih identitet. Michael Moerman je zapisal: »Ze vse od Leacheve
zelo vplivne raziskave /.../ ni dvoma, da so spremembe etni¢nih identitet

pomembno podrogje raziskav« (1965: 1223).

2.5 Instrumentalisti¢ne teorije etni¢nosti

Resni¢ni paradigmatski prelom iz primordializma k skrajnemu instru-
mentalizmu je povzrocilo delo Custom and Politics in Urban Africa Abner-
ja Cohena (1969), ki je nadaljevanje manchestrske Sole. V tem delu avtor
obravnava trgovce skupine Hausa v juznem Nigerijskem mestu Ibadan ter
nacine, kako manipulirajo s svojo etni¢no identiteto, da ohranjajo nadzor
nad trgovanjem z zivino in ore$cki kola."! Ukvarjal se je s tribalizmom,
urbanizacijo, medetni¢nimi odnosi, vplivi, ki jih je imela kolonialna oblast
na druzbeno organizacijo ter z odnosi med skupinami in drzavo. Terensko
delo je opravil leta 1960, ko se je Nigerija osamosvojila, osamosvajale pa
so se tudi druge afriske drzave. Cohenova glavna teza je, da je etni¢nost
instrumentalna kategorija: »razlogi, da skupina utrdi in vzdrzuje etni¢no
identiteto, so ekonomski in politi¢ni, ne pa psiholoski« (Banks 1996: 33).

11 Orescke kola zvecijo kot stimulans po velikem delu zahodne Afrike.

42



Etni¢nost je socioloska, etska kategorija, je orodje, ki raziskovalcu omogoci
opisovanje in razumevanje procesov, kot so povezovanje v skupine, razme-
jevanje od drugih skupin in etni¢na identifikacija. Mehanizmi, skozi katere
se vzpostavljajo skupine in skupinska identiteta, niso prirojeni ali prido-
bljeni ob rojstvu, temveé¢ temeljijo na ekonomskih in politicnih interesih
posameznikov in skupin.

Hausi so $irsa kategorija v Nigeriji in Gani, ki pa ni bila tudi politi¢no orga-
nizirana. Veliko Hausov je bilo sezonskih delavcev, Cohen pa je opisal sku-
pnost Hausov v mestu Ibadan, kjer je sicer dominantna skupina Joruba, a
so se migranti Hausa organizirali v mo¢no povezano skupnost in oblikovali
lastno etni¢no identiteto. Naselili so se v lo¢enem delu mesta, imenovanem
Sabo, govorili svoj jezik, njihovo Zivljenje pa je mo¢no temeljilo na etni¢ni
ekonomiji. V oblikovanju lo¢ene etni¢ne skupnosti ni ni¢ primordialnega
ali posledica tradicionalne plemenske kulture, saj novi migranti Hausa, ki
se preselijo v Ibadan, niso avtomati¢no vkljuceni v skupnost, temvec se mo-
rajo Sele nauciti biti Hausi oziroma se 'retribalizirati'.

Kultura Hausa v Sabu je v mnogih pogledih nova kultura in novi
migranti Hausa, ki prihajajo s severa, se je morajo $ele nauciti. Ne
postanejo 'eni izmed nas' preprosto zato, ker prihajajo iz pokraji-

ne Hausa in govorijo jezik hausa. (Abner Cohen 1969: 49)

Spremembe identitet so torej nujne za vse ruralno-urbane migrante, ki bi
zeleli biti vkljuceni v novo skupnost. Urbane etni¢ne skupine imajo drugac-
ne kulturne znacilnosti, druzbeno organizacijo in drugacen nacin Zivljenja.
Migranti se morajo v novem okolju 'retribalizirati' ali sprejeti novo skupin-
sko identiteto.'?

'Retribalizacija' je sociokulturna manifestacija oblikovanja novih
politi¢nih skupin in je rezultat /.../ povecane interakcije med
etni¢nimi skupinami. Je proces, pri katerem skupina neke etnic-
ne kategorije, katere ¢lani so vkljuceni v boj za mo¢ in privilegi-
je s ¢lani skupine druge etnic¢ne kategorije, v okviru formalnega

12 Za manipulacijo z etni¢nimi identitetami potrebujejo dolocen referenéni okvir, najpogosteje (a ne vedno) znanje
jezika. Sam jezik ni toliko pomemben kot proces ucenja jezika, ki poteka med odrascanjem in socializacijo, ko
posamezniki ponotranjijo tudi nekatere navade ter nacine misljenja in vedenja.

43



politicnega sistema manipulira z navadami, vrednotami, miti,
simboli in ceremonijami svoje kulturne tradicije, da bi izobliko-
vala neformalno politicno organizacijo, ki jo lahko uporabi kot

orozje v boju. (Abner Cohen 1969: 2, originalna poudarka)

Etni¢nost skupine Hausa v mestu Ibadan je konkretna ekonomska in po-
liticna strategija. Orescke kola gojijo predvsem na jugu, zato jih trgovci
Hausa iz mesta Ibadan posiljajo trgovcem Hausa na severu Nigerije, kjer je
veliko povprasevanje. Obratna pa je pot pri trgovanju Zivine, ki jo vzrejajo
predvsem na severu Nigerije (na jugu manj, zaradi nevarnosti muhe ce-
-ce) in jo posiljajo na jug, kjer je povprasevanje po mesu. Taksno trgovanje
zahteva organizacijo, sodelovanje in medsebojno zaupanje. Razvilo se je
med Hausi na jugu in tistimi na severu. Vsakdo, ki je Zelel na novo vstopiti
v to trgovanje, je moral vstopiti tudi v skupnost Hausa, ki nadzoruje vso
trgovino. Etni¢nost v tem primeru daje konkretno ekonomsko prednost,
saj lahko posameznik postane trgovec z ore$cki in Zivino le kot pripadnik
skupine Hausa. Skupnost Hausa v Ibadanu je razvila visoko stopnjo notra-
nje integracije in se zaprla (vzpostavila meje) v odnosu do drugih skupin.
Vzpostavitev in nato vzdrzevanje etni¢nosti je Cohen pojasnil zgolj z in-
strumentalnimi mehanizmi, med katerimi sta najpomembnejsa ekonomska
in politicna prednost etni¢ne skupine in identitete. Zaradi zunanjih priti-
skov se je oblikovala notranja organizacija, ki ni sama sebi namen, temvec je
orozje v boju za ekonomske vire. Za Cohena etni¢nost ni naraven in vedno
prisoten fenomen, temvec se pojavi $ele ob ugodnih pogojih.

Epstein (1978) se s skrajno instrumentalisti¢nim pristopom Cohena ni stri-
njal, saj po njegovem etni¢nost zaznamujeta dva vidika. Prvi je druzbeni ali
objektivni, oziroma sistem druzbenih kategorij; drugi pa je subjektivni ozi-
roma psiholoski vidik. V' tem je Epstein (1958; 1978) $e ostajal zvest pri-
mordializmu. Omejil se je predvsem na psiholoski vidik etni¢nosti, kjer sta
skupnost jezika ter skupne socializacijske izkusnje skorajda nujna, 'transcen-
dentalna’ pogoja. Trdil je, da je razvoj identitete posameznika proizvod dol-
gega procesa, v katerem imajo klju¢no vlogo tako zunanji, druzbeni dejavniki,
kot notranji, psihologki. Zanj je etni¢nost osnovna identiteta, nikjer pa ni ra-
zlozil, »zakaj bi bila tako pomembna ravno etni¢na identiteta in ne razredna,

spolna ali katera druga« (Banks 1996: 38). Epsteinova glavna kritika Abnerju

44



Cohenu izvira iz Cohenove nezadostne razlage 'etni¢ne interesne skupine',
saj naj bi bila po Cohenu instrumentalna etni¢nost edina, ki obstaja, in naj bi
bil ekonomski in politi¢ni interes edini razlog za oblikovanje skupnosti (glej
Cohen 1974). Instrumentalisti¢na teorija pravi, da je etni¢nost precej nov
neformalen politi¢ni pojav, ki je nastal zaradi druzbenih in institucionalnih
sprememb v modernosti. Tudi ¢e so neko¢ obstajali politi¢ni in ekonomski
interesi za oblikovanje etni¢nosti, se etni¢nost v ve¢ini primerov ohranja tudi,
ko obstaja neka relativna stabilnost in teh interesov ni vec.

Cohenov skrajni pristop je prinesel novo obdobje v pojasnjevanju druzbe-
nih organizacij. Tudi nekdanji afriski tribalizem je, tako kot etni¢nost, izraz
za isti pojav in sicer »... oblike reakcij na pogoje modernosti, ki tako v Afri-
ki kot v Zdruzenih drzavah Amerike vodi posameznike, da se organizirajo
po etni¢nih smereh, da bi vzdrzali ekonomsko in politi¢no tekmo« (Pouti-
gnat in Streiff-Fenart 1997: 107). Etni¢nost posameznikom in skupinam
pomeni orodje, ki pomaga priti do politicne moci in ekonomskih dobrin.
Taksno stalisce sta zavzela tudi Glazer in Moynihan (1975: 18, v Poutignat
in Streiff-Fenart 1997: 107), ki sta napisala, da je znacilnost etni¢nosti, da
je »zaris¢e skupinske mobilizacije za konkretne politi¢ne cilje«.

Instrumentalisti¢ni pristop so isto¢asno razvijali tudi sociologi v ZDA, ki
so se ukvarjali z oblikovanjem in obstojnostjo etni¢nih skupin v imigrant-
skih urbanih okoljih. Njihove raziskave so bile obenem tudi kritika t. i.
teorije talilnega lonca. Glazer in Moynihan sta v delu Beyond the Melting
Pot (1963) opisala obstojnost etni¢nosti med temnopoltimi prebivalci, Por-
tori¢ani, Judi, Italijani in Irci v New Yorku. Razpravljata, zakaj imigrant-
ske skupine (tudi potomci migrantov) ohranjajo specifi¢no urbano etni¢no
identiteto, ki pa je druga¢na od izvorne. Glazer in Moynihan sta kasneje
(1975) zavzela $e strozjo instrumentalisti¢no pozicijo in celo zavrnila mo-
znost, po katerem ima moderna etni¢nost kakr$nokoli povezavo s tradici-
onalno druzbeno strukturo. Etni¢nost sta razumela kot rezultat sodobne
druzbene ureditve in izklju¢no sodoben urbani pojav, ki ga je treba razliko-
vati od drugih druzbenih organizacij.

2.6 Etni¢nost kot oblika druzbene interakcije

Eno najpomembne;jsih in prelomnih del v etni¢nih $tudijah je zbornik ese-
jev skandinavskih socialnih antropologov Ethnic Groups and Boundaries: The

45



Social Organization of Culture Difference (Etnicne skupine in meje: druzbena

organizacija kulturnib razlik), ki ga je uredil Fredrik Barth (1969a). Za iz-

hodis¢éno pozicijo pri definiciji koncepta etni¢ne skupine je Barth izbral

kritiko primordializma, ki izvira iz klasi¢ne strukturalno-funkcionalisti¢cne

antropologije. Povzel je glavne znacilnosti primordialisticnega modela, ki

etni¢no skupino oznacuje kot populacijo, ki:

*  je pretezno biolosko samoobnovljiva;

*  njeni pripadniki imajo skupne temeljne kulturne vrednote, ki se kazejo
v odkriti enotnosti kulturnih oblik;

*  ima vzpostavljeno polje komunikacije in interakcije;

*  ima ¢lanstvo, ki je samoprepoznavno in ga prepoznajo drugi ter tvori
kategorijo, ki se lo¢i od preostalih kategorij istega tipa.

Zgornje kriterije je Barth povzel po Narollu (1964), ki je za etni¢ne sku-
pnosti predlagal naziv kulturne enote (cu/tunit). Podobno je kriterije za do-
lo¢anje skupnosti razumel Geertz (1963: 112-113):

*  domnevne krvne vezi ali kvazisorodstvo

*  rasav smislu fenotipskih podobnosti in ne skupnega porekla

+  jezik

e teritorij
+ religija
*  navade.

Po predpostavki, da so skupnosti izolirane enote, je vzdrzevanje meja ne-
problemati¢no, saj naj bi bile rasne, kulturne in druge razlike objektivno
dejstvo in naj bi same po sebi zados¢ale za razlo¢evanje. Barth pa je po-
udaril pomembnost empiri¢nih raziskav, iz katerih naj izhajajo teoretski
koncepti o etni¢nih skupinah. Primordialisti¢ni model je zavrnil Ze zaradi
pomanjkanja empiri¢nih podatkov, saj le-ta »... vsebuje predpostavljeno
stalis¢e o tem, kateri so pomembni dejavniki pri genezi, strukturi in funkeiji
taksnih skupin« (Barth 1969b: 11). Taksen pogled implicira predpostavko,
da vsaka skupina kot odgovor na okolje razvije lastne kulturne in druzbene
forme v relativni izolaciji. Skozi zgodovino adaptacije naj bi se torej obli-
koval »svet locenih ljudstev, vsaka s svojo kulturo in organizirana v druzbo,
ki jo lahko legitimno opiSemo kot izoliran otok« (Barth 1969b: 11). Vsi
¢lani ne delijo enakih kulturnih znacilnosti, vendar so s pripadnostjo sku-
pini vpeti v druzbeno organizacijo skupnosti. Etni¢na pripadnost torej ne

46



pomeni pripadnosti kulturi skupine, temve¢ vpetost v skupnost in (samo)
identifikacijo s to skupnostjo. Ta skupnost ima vzpostavljene etni¢ne meje
in druzbeno organizacijo, ki dolo¢a naravo odnosov znotraj skupnosti ter
interakcijo z drugimi skupinami.

2.6.1 Meje - konstitutivni dejavnik etni¢ne skupine

Barth je pokazal, da so etni¢ne skupine oblikovane druzbeno in kulturno
ter da vsebina skupine — tako 'kultura' kot tudi ¢lani — ni a priori stabilna. V
bistvu se ne ohranja skupina kot taka, temve¢ predstava skupine. Kulturne
vsebine niso bistvene za oblikovanje in vzdrzevanje etni¢ne skupine. Barth
je najprej ovrgel primordialisti¢no predpostavko, po kateri je vzdrzevanje
meja neproblemati¢no. Trdi, da so ravno meje skupnosti bistveni konstitu-
tivni element etnicne identitete. Sam angleski termin boundary prevajam
kot mejo, Irena Sumi (2000) in Dugka Knezevi¢-Hocevar (1999) pa sta
namesto 'meje' uporabili 'mejnost’. Mursic se je odlo¢il za uporabo termina
lo¢nica’, »saj gre pri vzpostavljanju meje v smislu boundary za utemeljeva-
nje razlik« (2000a: 45). Sicer se tu sreajo trije angleski izrazi: frontier, ki
oznacuje abstraktno, premikajoco se mejo oziroma skrajno, zunanjo mejo;
ter border in boundary. V geografiji naj bi se border uporabljal predvsem za
kulturne meje, boundary za fizicne in politicne meje, frontier pa za mej-
ne cone in nejasno dolocene meje (glej Knezevi¢ 1999: 23-32; primerjaj
Anthony P. Cohen 1998: 121-122). V antropologiji pa je ravno obratno:
border oznacuje fizi¢ne, politicne, upravne ali administrativne meje med
drzavami ali provincami (glej na primer Wilson in Donnan 1998; 1999),
boundary pa konceptualne in kulturne meje (glej Barth 1969b; Anthony P.
Cohen 1998: 118-132, 1994).

Meje so lahko fizi¢ne, politi¢ne, simbolne ali konceptualne, so pa predvsem
kraji, kjer potekajo interakcije in prepoznavanja ter razlikovanja med etnic-
nimi skupinami. Metodologko Zarisce raziskovanja, ki je neko¢ zajemalo kul-
turne vsebine etni¢ne identitete — simboli, kot so obleka, hrana, jezik itd. — je
preusmeril na meje, ki obdajajo skupnost. Meje pa so prehodna kategorija:

Dejstvo je, da se meje ohranjajo kljub prehodu ¢lanov ¢ez njih.

Z drugimi besedami, kategori¢ne etni¢ne distinkcije niso posle-
dica pomanjkanja mobilnosti, stikov in informacij, imajo pa za

47



posledico druzbene procese izkljucitve in inkorporacije, s ¢imer
se ohranjajo kategorije razli¢nosti £4ub spremembam pri udelez-
bi in ¢lanstvu za ¢asa individualnih Zivljenj. (Barth 1969b: 9-10,
originalni poudarek)

Etnografsko gradivo je pokazalo, da je prehodnost pripadnikov ene etni¢ne
skupine v drugo pogost in popolnoma normalen proces. Etni¢na skupina
in identiteta sta prehodni kategoriji, odvisni od druzbene organizacije kul-
turnih razlik. Etni¢ne skupine niso izolirane, temve¢ vzdrzujejo interakcijo
z drugimi skupinami. Etni¢na distinkcija ni rezultat izoliranosti skupine,
temvec je, ravno nasprotno, posledica interakcij, ki ne vodijo v zlitje skozi
spremembe in akulturacijo. Etni¢ne meje o(b)stajajo kljub izmenjavi ¢lanov
med razli¢nimi skupinami in spremembami njihove identitete. »Skupine se
med seboj ne izolirajo, temve¢ ¢ez etni¢ne meje ohranjajo druzbene odnose,
ki pogosto temeljijo ravno na razli¢nosti etni¢nih statusov« (Barth 1969b:
10). Etni¢ne razlike ne temeljijo na odsotnosti kulturne interakcije, temve¢
so pogosto prav te razlike osnova, na kateri tvorijo druzbeni sistem.

Kulturne razlike med skupinami se ohranjajo kljub medetni¢nim stikom.
Dihotomirani etni¢ni statusi pa se ohranjajo ravno zaradi medetni¢nih sti-
kov in, pogosto, medsebojne simbioze. Cez meje lahko posamezniki in sku-
pnosti vzdrzujejo pomembne druzbene odnose, ki pogosto temeljijo ravno
na razli¢nih etni¢nih statusih. Skupnost ne more Ziveti v izolaciji in se obe-
nem zavedati lastne identitete. Le skozi interakcijo se oblikuje in vzdrzuje
identiteta o lastni skupnosti. Meje torej etni¢ne skupine ne izolirajo, temvec
¢lanom in neclanom omogo¢ijo konceptualizacijo razlikovanja med dvema
(ali ve) etni¢nima skupinama. Meje, ki jih preuc¢ujemo, so druzbene meje,
Ceprav se veasih pokrivajo tudi s teritorialnimi.

Barth je s svojo tezo pojasnil, da razli¢nost med etni¢nimi skupinami ne iz~
haja iz kulture — ta je lahko podobna kulturi drugih etni¢nih skupin oziroma
se znotraj skupine razlikuje tudi med posamezniki — temvec izhaja iz orga-
nizacije meja etni¢nih skupin. Barthov koncept etni¢nih skupin, za razliko
od klasi¢nega koncepta, ne izhaja iz kulture kot glavnega vzroka etni¢ne
kategorije, temve¢ iz etni¢nih meja, druzbene organizacije in interakcije z
drugimi skupinami. Kulture, ki je lastna etni¢ni skupini, ne obravnava kot
primarne znacilnosti, ki definira organizacijo etni¢ne skupine, temve¢ kot

48



rezultat socialne organizacije. Kulturne razlike med razli¢nimi etni¢nimi
skupinami seveda obstajajo, vendar ne moremo predpostavljati enostavne
povezave med kulturnimi razlikami in razlikami v etni¢nih kategorijah.

Kontinuiteta etni¢ne skupine je odvisna od vzdrZevanja meja.
Kulturni elementi, ki oznaCujejo meje, se lahko spreminjajo.
Kulturne znacilnosti pripadnikov in skupine se prav tako lahko
transformirajo. Celo oblika organizacije skupine se lahko spre-
meni, vendar lahko z dejstvom o kontinuiteti delitve na ¢lane in
neclane skupine dolo¢imo naravo kontinuitete in raziskujemo
spremenljivo kulturno obliko in vsebino. (Barth 1969b: 14)

Meje so kategorija razlikovanja med skupinami. Razlikovanje je mogoce
zaradi druzbenih dejavnikov identitete in ne javnih, objektivnih kulturnih
razlik. Etni¢na skupina kot zakljucena skupnost obstaja ravno zaradi tega,
ker se opredeli do drugih skupin. Dokler obstaja kontinuiteta delitve, ob-
staja tudi kontinuiteta etni¢nih skupin.

2.6.2  Druzbena organizacija kulturnih razlik

Barth raziskovanja ni usmeril na samo vsebino kulture in notranjo struktu-
ro etni¢nih skupin, temve¢ na razli¢ne procese, ki povzrocajo in ohranjajo
etni¢ne skupine. Za raziskovanje obstojnosti etni¢nih skupin pa je treba po-
zornost preusmeriti z notranjega ustroja in zgodovine posameznih skupin
na procese vzpostavljanja in vzdrzevanja etni¢nih meja (Barth 1969b: 10).
Pozornost je namenil druzbeni organizaciji kulturnih razlik in ugotovil, da
skupne kulturne znacilnosti ne nastopajo ve¢ kot neka determinanta or-
ganizacije skupin, temve¢ kot rezultat procesa ohranjanja druzbenih meja.
Nekatere kulturne znacilnosti prevzamejo vlogo javnih simbolov, s katerimi
skupina komunicira (oznacuje ali izraza) svojo identiteto tako ¢ez meje,
proti drugim skupinam, kot tudi navznoter. Oblikovanje meja ne zahteva
vzpostavljanja dejanskih kulturnih razlik, temve¢ le poudarke na doloc¢enih
simbolih, ki izrazajo razlike. Tako so kulturne razlike druzbeno konstruira-

ne (primerjaj Anthony P. Cohen 1998: 76).

Pripadnost skupini se kaze na dva glavna nacina. Prvi zajema prepoznava-
nje in priznavanje javnih simbolov, kot so jezik, obla¢ilna kultura in nacin

49



zivljenja. T1 javni simboli so kulturni elementi ali znacilnosti, ki jih je etnic-
na skupina spremenila v reprezentativne simbole, s katerimi izraza identi-
teto (primerjaj Anthony P. Cohen 1998). Vsaka identiteta je simbolizirana.
»Simboli so sredstvo komunikacije, nacin, kako se izrazajo vrednote, preko
njih se celo misli, skozi njih se akumulirajo izkustva« (Juzni¢ 1993: 230).
Drugi nacin pripadnosti zajema osnovne vrednostne norme in moralo.
»Pripadnost etni¢ni kategoriji pomeni soditi ali biti sojen po standardih, ki
se skladajo z osnovno identiteto«® (Barth 1996b: 14).

Skupna kultura torej ni tista znacilnost, ki bi opredeljevala etni¢no skupin-
sko organizacijo, temvec¢ je rezultat druzbene organizacije kulturnih razlik
oziroma procesov vodenja interakcije med ¢lani in ne¢lani ter vzpostavlja-
nja etni¢nih meja. Pojem etni¢ne skupine postane smiseln $ele takrat, ko
¢lani etni¢ne skupine opredelijo svoje meje in meje druzbenega sistema. Z
vzpostavitvijo etni¢nih meja se opredelijo do drugih etni¢nih skupin. Druz-
bene konstrukcije identitete nastajajo na mejah oziroma ob odnosih, ki jih
imajo med seboj pripadniki razli¢nih skupin. Skupine se sicer identificirajo
same, vendar skozi opozicijo do druge skupine.

Ce skupnost ohranja identiteto, ko poteka interakcija med ¢lani in
neclani, se kot posledica oblikujejo kriteriji za dolocanje ¢lanstva
in nacini oznacevanja pripadnosti in izkljucitve. Skupino definirajo
njene meje in ne vsebovane kulturne znacilnosti. (Barth 1969b: 15)

Etni¢nost je tako skupinska kot tudi individualna identifikacija, ki se obli-
kuje in ohranja v druzbenih interakcijah znotraj ter zunaj skupine. Etni¢ne
skupine svojo identiteto oblikujejo in vzdrzujejo na mejah oziroma s tem, da
dolocijo in ohranjajo meje skupnosti. Meje niso stati¢ne, temvec jih ves ¢as
dolocajo posamezniki skozi interakcijo s pripadniki drugih skupin. V proce-
su interakcije dolo¢ajo in oznacujejo kriterije ¢lanstva in izkljucitve. Etni¢ne
skupine med interakcijo z drugimi skupinami poudarjajo kriterije in simbole
identitete ter razlike v obnasanju ¢lanov in s tem kulturne razlike. Etni¢ne ka-
tegorije ne morejo biti izolirane in samozadostne, saj za lastno identifikacijo

13 Posameznika ocenjujejo po tistih pravilih, ki jih vsebuje kultura skupine, s katero se identificira. Za ¢lanstvo namrec
niso pomembne objektivne razlike v obnasanju posameznikov. »Ce se identificirajo s skupino A, v nasprotju do
skupine B, s tem sprejmejo, da se jih obravnava ter se njihovo obnasanje interpretira in sodi kot A in ne kot B; z
drugimi besedami, s tem deklarirajo svojo pripadnost skupni kulturi z drugimi ¢lani skupine A« (Barth: 1969b: 15).

50



potrebujejo interakcijo z drugimi druzbenimi kategorijami. Istocasno inte-
rakcijo strukturirajo tako, da kulturnih razlik ne poenotijo, temve¢ jih sku-
pine ohranjajo. Organizacija etni¢nih meja vsebuje metodo, ki vzpostavlja in
vzdrzuje stabilne medetni¢ne stike. Ta metoda zajema sklope vzorcev delo-
vanja na podrodju interakcije, ki urejajo situacije stikov na podrogjih, kjer so ti
sprejemljivi, ter onemogocajo stike na podrodjih, kjer so nezazeleni.

Stabilni medetni¢ni odnosi zahtevajo naslednje strukturiranje inte-
rakcije: niz pravil, ki ureja situacije ob stikih in omogoca sodelovanje
na dolocenih podrogjih aktivnosti, ter na drugi strani niz pravil, ki ob
nekaterih situacijah prepre¢i medetni¢no interakcijo in tako izolira

dele kulture pred soocenjem in modifikacijo. (Barth 1969b: 16)

Barth in drugi avtorji zbornika so etni¢ni status subjektivizirali: »... etni¢ne
skupine so subjektivne kategorije askripcije in identifikacije in imajo funk-
cijo organiziranja interakcije med ljudmi« (Barth 1969b: 10). Etni¢na iden-
titeta je najbolj odvisna od druzbene organizacije kulturnih razlik, ki dolo¢a
pravila, po katerih potekajo interakcije med pripadniki razli¢nih skupin.
Ob tem se enostavno razumevanje kulturnih razlik, ki naj bi obstajale zara-
di geografske in druzbene izolacije, pokaze za nezadostno.

Do podobnega sklepa je prisel Moerman (1965), ki se je vprasal: Kdo so
Lueji? Skupina Lue je sicer etni¢na skupina na Tajskem. Tisto, kar je Mo-
ermana bolj zanimalo, pa je bilo vprasanje, po ¢em se lo¢i od drugih? Opis
njihovih kulturnih znacilnosti in distinkcij mu ni zado$c¢al. »Ker jezik, kul-
tura, politi¢na organizacija in drugo ne sovpadajo, enote, ki jih opredelimo
z enim kriterijem, ne sovpadajo z enotami, ki jih opredelimo z drugimi kri-
teriji« (Moerman 1965: 1215). Tudi sami pripadniki skupine Lue so mu na
vprasanje, kaj jih razlikuje od drugih, v odgovor nasteli kulturne znacilnosti,
ki so bile v resnici skupne z nekaterimi drugimi, sosedskimi skupinami,
s katerimi Zivijo v tesnem sodelovanju. Toda kljub temu ohranjajo lastno
identiteto. Moerman je prisel do sklepa, da je etni¢nost oziroma »biti Lue«
emska kategorija askripcije in da »je nekdo Lue zato, ker verjame, da je Lue,
se sam identificira in ravna kot Lue« (Moerman 1965: 1219).

Barth (1969¢) je svoja teoreti¢na izhodi$¢a zasnoval na primeru raziskave
ljudstva Patan, na zahodu Pakistana in vzhodu Afganistana. Teritorij, ki

51



ga poseljujejo, je ekolosko raznovrsten, zato na tem obmocju obstaja ve¢
nacinov kulturne prilagoditve in izrabe okolja. Raznovrstnost ekoloske pri-
lagoditve zajema vasi, kjer se ukvarjajo z enostavnim ali ekstenzivnim po-
ljedelstvom, urbane migrante, skupine Zivinorejskih nomadov ter trgovske
nomade. Poleg mnozice razprsenih skupin Patanov na tem obmodju Zivijo
$e druge skupine, predvsem Balucijci na jugu, Hazari na zahodu, Kafirji
in Kohistanci na severu ter Pandzabijci na vzhodu. Vprasanje, ki si ga je
zastavil Barth, je preprosto: glede na to, da obstaja toliko razli¢nih skupin
Patanov na tako velikem obmodju in da so med njimi velike kulturne razli-
ke, kako, da se vsi sklicujejo na isto etni¢no identiteto?

Kulturna raznovrstnost, ki jo opazujemo med razli¢nimi skupi-
nami Patanov /.../ in je primerljiva z razlikami med katerokoli
njihovo skupino in sosednjimi skupinami Nepatanov, ne nudi
kriterijev za razlo¢evanje med ljudmi v smislu etni¢ne identitete.

(Barth 1969c¢: 119)

Pri raziskovanju se je Barth zato raje osredotocil na interakcije s sosednji-
mi skupinami. Zanimalo ga je, kaj se dogaja na mejnih obmogjih ljudstva
Patan. Na jugu obmodja Patan je opisal prehajanje Patanov med Baludijce,
ki se sicer pocasi pomikajo proti severu. Vzrok za identitetne spremem-
be je navedel v politi¢ni organizaciji Baludijcev, ki dopus¢a reorganizacijo
in asimilacijo ljudi, medtem ko Patani to zavracajo (Barth 1969c: 124).
Patan je le tisti, ki je Patan po poreklu, oziroma je bil rojen v tej skupini,
Balucijci pa lahko postanejo tudi drugi, ¢e se za to odlocijo. Ko se Patani
vkljucijo v politi¢no organizacijo Balu¢ijcev, s tem spremenijo tudi svojo
etni¢no identiteto. Identitetna sprememba pa se najpogosteje pojavi takrat,
ko posameznik s to spremembo izkoristi dolo¢ene ugodnosti in prednosti.
Barth in njegovi sodelavci so upostevali politicne in ekonomske interese
posameznikov pri spremembah, ohranjevanju in sklicevanju na etni¢nost,
$e posebej pa so poudarjali ekolosko perspektivo pri spremembah ali ob-
stojnosti etni¢nih identitet (na primer Haaland 1969). Kljub spremenljivo-
sti etni¢ne identitete pa jo je Barth razumel kot imperativno, zato so mu
nekateri avtorji oditali primordialisti¢no stalis¢e (na primer Abner Cohen
1974: xii). Za instrumentaliste je etni¢nost nov, sodoben in urban pojav.
Nove identitete in skupnosti naj bi nastajale $ele z urbanizacijo, medtem
ko lahko po Barthovem mnenju etni¢ne skupine najdemo v vseh druzbah.

52



2.7 Razli¢ne oblike etni¢nih skupnosti

Etni¢nost je po Barthu kategorizacija, ki posameznike klasificira na pod-
lagi »njihove osnovne, najpomembnejse identitete« (Barth 1969b: 13).
Je subjektivna klasifikacija, ki ima funkcijo organizacije interakcije med
ljudmi. Etni¢nost je druzbeno ucinkovita, zato mora biti opredeljena s
perspektive njenih ¢lanov, od znotraj. Povedano drugace, etni¢no ¢lan-
stvo mora biti priznano s strani ¢lanov. Ce se nekdo deklarira kot pripa-
dnik neke skupine, s tem deklarira tudi svojo pripadnost skupni kulturi
te skupine. Znacilno za vecino etni¢nih skupin je, da svojo avtonomnost
in zamejenost argumentirajo s sklicevanjem na skupno kulturo in pore-
klo. Etni¢na skupina nima dejansko lastne, enkratne in izolirane 'kulture’,
temvec lastno druzbeno organizacijo kulturnih razlik. Ko je Barth meto-
dolosko pozornost usmeril na meje etni¢nih skupin, je opazil, da se ravno
na mejah najmoc¢neje pojavlja oznacevanje kulturnih razlik. Etni¢nost ni
stati¢na, temve¢ procesualna kategorija, saj se etni¢na identiteta ves Cas
potrjuje in vzdrzuje skozi interakcije na mejah.

Posamezniki na mejah poudarjajo simbole lastne etni¢ne skupine ter s tem
vzpostavljajo odnose z drugimi. V tem pogledu so konceptualne meje druz-
beni produkti, ki se spreminjajo po potrebi. Njihova funkcija je zamejitev
skupnosti in njena predstavitev zunanjemu svetu. »Meje kot javni videz sku-
pnosti so simbolno enostavne, kot objekt notranjega diskurza pa so simbolno
kompleksne« (Anthony P. Cohen 1998: 74). Kot zunanji simbol so produkt
notranje integracije skupnosti. Meje omogocijo predstavo o oblikovani sku-
pnosti, oznacujejo njen zacetek in konec ter narekujejo pripoznavanje iden-
titete. Meje vkljucujejo tisto, kar je po konsenzu med seboj podobno, ter iz-
klju¢ujejo tisto, kar je drugacno. So predvsem konceptualne in »obstajajo v
umevanju opazovalcev« (Anthony P. Cohen 1998: 12). Pri mejah je pomem-
ben simbolni vidik, torej kaj meje pomenijo ljudem oziroma kaksen pomen
jim ljudje pripisujejo. »Zavest skupnosti je ujeta v percepcijo njenih meja, ki

jih ljudje oblikujejo med interakcijo« (Anthony P. Cohen 1998: 13).

Pri razli¢nih oblikah etni¢nih skupnosti lahko prepoznamo znacilnosti in
mehanizme oblikovanja in ohranjanja etni¢nosti in medetni¢nih odnosov,
Ceprav se same pojavne oblike med seboj mo¢no razlikujejo. Oblikovanje
skupnosti po etni¢nih kriterijih je lahko ponekod zelo pomembno, dru-
god pa ima zanemarljiv vpliv. Odvisno je tako od druzb, zgodovinskega

53



trenutka, konteksta, ekonomskih in druzbenopoliti¢nih razmer, posame-

znikov kot njihovega interesa itd. Eriksen (1993: 13-14) je, glede na razli¢-

ne okolis¢ine, povzel stiri tipe skupin:

1.

2.

4.

Urbane etni¢ne skupine. Ta tip zajema tako nacionalno kot koloni-

alno urbanizacijo in industrializacijo (glej na primer Mitchell 1956;
Epstein 1958; 1978). V tem okviru kasneje obravnavam tudi vzpo-
stavljanje etni¢nih skupnosti v mestih Papue Nove Gvineje (primerjaj
Levine in Levine 1979).

Staroselsko prebivalstvo' (indigenous peoples) zajema skupine, ki so
ponavadi relativno slabo politicno organizirane, a delno vkljucene v
nacionalne drzave. Praviloma nimajo politi¢ne, kve¢jemu kulturno
avtonomijo.

Nacije brez drzave. To so skupine, ki so dobro politi¢no organizirane,

njihovo politi¢no vodstvo pa zahteva pravico do lastne nacionalne dr-
zave (na primer Kurdi, Sikhi, Baski, Palestinci ...).

Etnicne skupine v pluralnih, multietni¢nih druzbah. Sem spadajo raz-
licne etni¢ne skupine migrantov ali diaspor v pluralnih ali multikul-
turnih druzbah.

Eriksen je etni¢nost opredelil tako, da je zajel vse $tiri tipe kategorij. Njego-

va definicija je morda e najboljsa, saj je po njej etni¢nost uporaben koncept,

ki oznacCuje dinami¢no situacijo spremenljivih stikov in prilagajanj med

skupinami. Namesto da druzbe opisuje kot stati¢ne, jih etni¢nost pojasnjuje

v kontekstu sprememb, procesov, dvoumnosti in kompleksnosti.

Etni¢nost je vidik druzbenih odnosov med akterji, ki sebe sma-
trajo za kulturno razli¢ne od pripadnikov drugih skupin, s kateri-
mi imajo vsaj minimalno redno interakcijo. Lahko jo definiramo
kot druzbeno identiteto (ki temelji na relaciji Mi — Drugi), katere
znacilnost je metafori¢no ali fiktivno sorodstvo. Druzbeni odnos
ima etni¢no naravo, ko so kulturne razlike redno vzrok razlik v
interakciji pripadnikov skupin. Etni¢nost zadeva tako vidike
pridobitve in prenehanja interakcije, kot tudi vidike pomena in
oblikovanja identitete. V tem smislu je etni¢nost politi¢na, orga-
nizacijska in simboli¢na. (Eriksen 1993: 12)

14

To je precej nejasno definiran tip, saj ne zajema na primer Baskov, ki so poindustrijska druzba in so kot
staroselska manjginska nacija vkljuceni v nacionalno drzavo.

54



Etni¢nost je tudi za Eriksena (kot za Bartha in primordialiste) imperativna,
saj naj bi vsak ¢lovek, ne glede na to, ali zivi v Evropi, Melaneziji ali kje
drugje, pripadal etni¢ni skupini, bistveni pogoj za oblikovanje etni¢nosti
pa je vsaj minimalni redni stik med razli¢nimi skupinami in medsebojno
komuniciranje kulturnih razlik. Etni¢nost pa sam razumem predvsem kot
analiti¢ni koncept, ki omogoca razumevanje razli¢nih (predvsem urbanih)
druzbenih oblik in so druzbeno in simbolno konstruirane. Gellner (1983)
in Anderson (1998) sta pisala o narodih kot druzbenih konstruktih oziro-
ma zamisljenih skupnostih, Anthony P. Cohen (1998) pa je pokazal, da so
vse skupnosti, od majhnih lokalnih skupin do velikih narodov, imaginarne
ter simbolno konstruirane.

Razli¢ne oblike etni¢nih skupin imajo lahko povsem razli¢ne vloge.
Manifestacije etni¢nosti ali nacionalnosti ob razpadu Jugoslavije, ob
sporih na Severnem Irskem ali spopadih na Bliznjem Vzhodu, se raz-
likujejo od manifestacij etni¢nosti pri razli¢nih skupinah v mestu New
York. Eriksen (1993: 41-42) je, po Donu Handelmanu, povzel stopnje
organizacijskega vpliva etni¢nosti in izdelal tipologijo stopenj etni¢ne
inkorporacije. Te variirajo od zelo ohlapne in nepomembne kategorije
do tesno povezanih skupin.

1. Etnicna kategorija najbolj ohlapno povezuje svoje ¢lane. Nastane za-

radi interakcij z drugimi skupinami, njena funkcija pa je urejanje teh
interakeij in obnasanja. Pripadniki etni¢nih kategorij se imajo za kul-
turno razli¢ne od pripadnikov drugih skupin, niso pa tesno medseboj-
no povezani.

2. Etni¢na mreza temelji na etni¢ni kategorizaciji, poleg urejanja interak-
cij z 'drugimi' pa omogoca tudi oblikovanje tesnih vezi med posame-
zniki znotraj mreze. Etni¢na mreZa omogoca distribucijo in ohranjanje
ekonomskih in politi¢nih interesov ter dobrin znotraj etni¢ne katego-
rije (na primer pri zaposlovanju).

3. Etnicna zveza je naslednja stopnja. Clani etniéne kategorije, ki se
zdruzujejo tudi zaradi interesov, lahko svojo pripadnost uresnicijo v
politinem sistemu. Ta sistem ali organizacija je v okviru multietni¢ne
drzave pogosto neformalna, a vseeno izvaja pritisk na svoje ¢lane in s
tem oblikuje doloceno stopnjo integracije. Se bolj formalno pa ureja
tudi interakcijo z drugimi etni¢nimi skupinami, saj zastopa interese
lastne etni¢ne skupnosti.

55



4.  Etnicna skupnost je najvisja stopnja notranje integracije in politicne

organizacije etni¢ne kategorije, ki poleg vsega zgoraj nastetega obvla-
duje tudi lasten teritorij, ki ga obdajajo dokaj trdno dolocene in sta-
bilne meje.

Tovrstna tipologija je poskus pojasnitve Siroke sfere, ki jo pokriva pojem
etni¢nosti. Lahko ga razumemo kot tipologijo etni¢ne organizacije, razvoj-
ni okvir pri etnogenezi,” ali kot vidike medetni¢nih procesov. Je model, ki
nam omogoca razumeti razli¢ne stopnje etni¢ne integracije, vendar ga ne
smemo razumeti kot stati¢ni model. V vsakdanjem Zivljenju lahko, glede na
situacije, prav zlahka preklopimo med vsemi stopnjami etni¢ne integracije,
zato je treba upostevati $ir$i kontekst vzpostavljanja etni¢nih skupin (na
primer urbanizacijo).

Max Weber je etni¢ne skupine oznacil za nesorodstvene skupnosti posa-
meznikov, ki negujejo vero v skupno poreklo na nacin, ki omogoca osnovo
za oblikovanje skupnosti. Zanj so etni¢ne skupine politi¢ne skupnosti, ki
vzdrzujejo subjektivne predstave o skupnem poreklu in simbolnem sorod-
stvu in so, ne glede na to, ali imajo te predstave kakrinokoli objektivno
osnovo, »pomembne pri oblikovanju in vzdrzevanju nesorodstvenih sku-
pinskih odnosov« (Weber 1961: 306). V mnogih primerih pomenita sku-
pno poreklo in fiktivno sorodstvo dva glavna kriterija etni¢nosti (primerjaj
Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 182). Ideja o skupnem poreklu pa ni le
znacilnost etni¢nih skupin, temve¢ upravicuje in poudarja smisel zameje-
nosti in avtonomnosti skupine.

Razlike med skupinami lahko sluzijo kot etni¢na diferenciacija
samo takrat, ko so znak skupinske povezanosti. Drugace receno,
ravno verovanje v skupno poreklo osmisli in ponotranji atribute,
kot so barva, jezik, vera, skupni teritorij in jih s tem naredi za
bistvene in nespremenljive znacilnosti dolo¢ene skupine. (Pouti-

gnat in Streiff-Fenart 1997: 184)

Dejstvo, da neka skupina govori isti jezik, prakticira podobne rituale in
naseljuje isti teritorij, samo po sebi ne pomeni etni¢nih znacilnosti, ceprav

15 Ce Handelmanovo tipologijo razumemo kot razvojni proces, se moramo zavedati, da ne gredo vse etni¢ne
skupine skozi vse (politi¢ne) stopnje. Posamezne stopnje lahko preskocijo, ali pa se celo asimilirajo v neko drugo
etni¢no skupnost.

56



je ucenje jezika kot »osrednja sestavina ¢lovekove socializacije temeljnega
pomena za oblikovanje identitete« (Minnich 1989: 67; glej tudi Van den
Berghe 1991: 105). Najveckrat $ele poudarjanje skupnega porekla kot sim-
bola pripadnosti zameji in integrira ljudi v isto etni¢no skupino. Minnich
(1989: 68) je ugotovil, da »... oblikovanje persistentnih, kolektivnih iden-
titet temelji na Custveni izku$nji skupnega izvora in skupne usode posame-
znikove skupine. Trdozivost taksnih identitet skozi ¢as pogojujejo trajne
opozicije, ki vzdrzujejo pomembno razlocevanje mi/oni.« Skupno poreklo
ne sovpada nujno z 'objektivno' zgodovino, saj vse skupine relativizirajo
in ustvarjajo lastne tradicije. Simboli identitet oziroma kriteriji skupnega
porekla so zakoreninjeni v mitih in junakih ter imajo v socialnem spominu
pomembno vlogo pri oblikovanju etni¢ne skupine.

57






3 Ruralno-urbane migracije in urbanizacija na
Papui Novi Gvineji

3.1 Urbanizacija na Papui Novi Gvineji

Tako kot v drugih dezelah tretjega sveta tudi na Papui Novi Gvineji poteka
mocan proces migracije prebivalstva iz ruralnega v urbano okolje. V naspro-
tju z mnogimi dezelami Azije, Latinske Amerike in celo Pacifika, kjer se
mnozice obubozanih ljudi s podezelja zlivajo v ogromna, prenaseljena mesta,
pa sta na Papui Novi Gvineji Zivljenje v ruralnem okolju in poljedelstvo se
vedno prevladujo¢i obliki naselitve, nacina Zivljenja in materialne produkcije.
Vecina prebivalcev Papue Nove Gvineje, kar 87 odstotkov, Zivi na podezelju,
le manjsi del, priblizno 13 odstotkov, jih Zivi v mestih, in $e med temi je velik
del migrantov prve generacije (National Population Census 2000).

Mesta so na Papui Novi Gvineji novost, ki jo je kolonialna uprava skupaj z
rudniki, plantazami in industrijo uvedla $ele v 20. stoletju. V drzavi je urba-
nizacija zelo mlad pojav, celo tako, da je bil velik del urbanega prebivalstva
rojen na podezelju. Razvoj prvih naselij evropskih kolonialistov se je zacel
proti koncu 19. stoletja na nemskem delu Nove Gvineje, a to so bila majhna
administrativna in plantazna sredis¢a. V nasprotju s Papuo, kjer sta si bri-
tanska in kasneje avstralska uprava prisluzili sloves, da zavirata kolonizacijo,
so Nemci na severovzhodnem delu Nove Gvineje in na otokih veliko vlozili
v razvoj plantaz, cestnih povezav in pristanis¢ ter zaceli izkorisc¢ati zemljo
in prebivalce. Juzni del za Britance ni bil zanimiv, saj sta bili Avstralija in
Nova Zelandija na obmodju juznega Pacifika bolj zanimivi in varni kolo-
niji. Ko je Avstralija prevzela upravo nad celotno Papuo Novo Gvinejo, se
vedno ni veliko vlagala v razvoj. Ustanovili so mesta z administrativnim
znacajem, kjer so Ziveli zlasti belci, sprva so poleg njih v mestih lahko Ziveli
le tisti Papuanovogvinejci, ki so bili zaposleni kot pomo¢ administraciji ali
v redkih tovarnah. Sele v obdobju pred drugo svetovno vojno so prve pa-
trulje prodrle do notranjosti Nove Gvineje, v ve¢no zelene gosto naseljene
doline v Visavju. Prvi raziskovalci so v tridesetih letih 20. stoletja prodrli
v notranjost Visavja, kjer so nasli mnogo stevil¢nih skupin (o raziskovanju
Vigavja Nove Gvineje glej Schieftelin in Crittenden 1991). Raziskovalcem
so sledili misijonarji ter iskalci zlata in rud.

59



Mesta so ustanavljali kolonialisti, zlasti kot administrativna sredisca in re-
gionalne centre, rudarska in industrijska mesta ter kulturna in izobrazeval-
na sredisca. Znacaj mesta se je spreminjal glede na to, kaj je mesto predsta-
vljalo v regionalnem in nacionalnem smislu, pa tudi glede na priseljence. V
prestolnico Port Moresby in druga vec¢ja mesta, ki so regionalna sredis¢a in
glavna mesta provinc, prihajajo priseljenci s celotne Papue Nove Gvineje,
najvec pa iz okolice teh mest. V Goroki, sredi$¢u province Vzhodno visavje,
Zivijo posamezniki iz vseh drzavnih provinc. Podobne znacilnosti imajo
vsa urbana okolja, ¢eprav je njihova privlacnost za priseljence odvisna od
velikosti, pomembnosti za drzavo, moznosti zaposlitve in drugih izzivov
mestnega Zivljenja. Mala mesteca so okrozni centri ali rudarska mesteca,
kamor se priseljujejo predvsem prebivalci bliznjih vasi.

Vsaka drzava ima lastno definicijo urbanega okolja. Na Papui Novi Gvi-
neji je mesto »vsaka naselbina, v kateri Zivi vsaj 500 prebivalcev z mi-
nimalno gostoto 195 prebivalcev na kvadratni kilometer in z urbanimi
znacilnostmi, kot so vodovod, elektri¢na napeljava, ceste, trgovine in dru-
go« (Papua New Guinea National Census 1990: 32-33). Ta kriterij je
precej nizji kot v mnogih drugih drzavah po Evropi in po svetu, vendar
je tudi poselitvena struktura populacije druga¢na. Glavna znacilnost mest
ni velikost, temve¢ njihova funkcija in demografska in kulturna sestava.
Mnogi prebivalci, ki se preselijo v mesta, se selijo le zacasno, zaradi dela in
mikavnosti, ki jo prinasa urbano Zivljenje. Stevilo urbanega prebivalstva
naraca, relativni delez pa v zadnjih desetletjih ne narasca, saj je naravni
prirast prebivalstva na podezelju precej visok, vsekakor veéji kot v mestih.
Nasprotno pa je prirast prebivalstva zaradi migracije v mestih veliko vedji
kot na podezelju.

Migracije v mesta so bile najmoc¢nejse med letoma 1966 in 1970. V tem
petletnem obdobju je $tevilo mestnega prebivalstva poraslo za 275 % oziro-
ma 22 % letno, kar je velik prirast v primerjavi z 2,4-odstotno letno rastjo
prebivalstva celotne Papue Nove Gvineje. Odstotek urbanega prebivalstva
celotne populacije je poskocil za 6,9 %. Kasneje je bila rast nekoliko nizja,
a $e vedno visoka. Po popisu leta 2000 je od celotne populacije, ki je stela
5.190.776 ljudi 666.950 ljudi Zivelo v mestih, leta 2011 pa je celotna po-
pulacija znasala 7.059.651 prebivalcev, delez urbanega prebivalstva pa je bil
12,1 % oziroma ocenjen na 852.620.

60



Tabela st. 1: Rast deleza urbanega prebivalstva med letoma 1966 in 2011.

1966* 1971 1980 1990** 2000 2011
Populacija 2.150.317 | 2.435.409 | 2.978.057 | 3.759.954 | 5.190.776 | 7.059.651
Urbana pop. | 103.600 |285.016 |395.713 |536.860 |666.950 | 852.620
Delez urbane | 4,8 % 11,7 % 13,3 % 14,3 % 13% 12,1%
pop- (%)

Vir: Drgavni statisticni urad, Port Moresby, Svetovna banka.

* Popisi prebivalstva pred letom 1966 na tem mestu niso relevantni, saj v popis mestnega
prebivalstva niso vkljucevali domacinov (Levine in Levine 1979: 17), poleg tega pa so do
leta 1964 prepovedovali neorganizirano priseljevanje domacinov v mesta.

** Popis leta 1990 ni bil popoln zaradi upora na otoku Bougainville.

Dale¢ najvedji porast $tevila urbanih prebivalcev zaradi migracij je prisoten
v Port Moresbyju (glej tabelo st. 2). Druga vedja mesta so $e Lae, Madang,
Rabaul, Goroka, Mt. Hagen, Wewak in druga mesta, ki so najveckrat tudi
administrativna sredis¢a provinc ali otokov. Narasca tudi $tevilo urbanih
okolij na Papui Novi Gvineji. Leta 1966 je bilo tam 34 mest, leta 1980 ze
63 mest, leta 1990 pa 80 mest (Zocca 2000: 2).

Tabela $t. 2: Rast urbanega prebivalstva in razvoj pomembnejsih mest na Papui Novi
Goineji med letora 1971 in 2000.

1971 1980 1990 2000

Port Moresby 76.507 123.624 | 194.295 |254.158 (ocene
do 300.000%)

Lae 38.707 61.617 80.655 123.398
Madang 16.865 21.335 27.057 32.318
Mt. Hagen 10.621 13.441 18.977 27.877
Wewak 15.015 19.890 23.224 27.031
Goroka 12.065 18.511 18.368 19.523
Rabaul 26.619 14.954 18.186 3.907
Druga mesta <10.000 preb. 88.617 122.341 | 156.098 |178.738
Skupaj urbano preb. PNG 285.016 |395.713 |536.860 |666.950

Vir: Drgavni statisticni urad, Port Moresby

*Stevilo prebivalstva v Port Moresbyju za leto 2000 ni toéno, saj se zaradi velikega stevila
prebivalcev neformalnih barakarskih naselij razlikuje od uradnega Stetja — 254.158 — do
ocene — 300.000 (Muke 2001: 105). Za leto 2011 je uradno Stetje pokazalo 318.128 ljudi,
ocene pa segajo nekaj deset tiso¢ prebivalcev visje.

61



3.1.1 Ruralno-urbane migracije

Prevladujo¢i trend sodobnih migracij na Papui Novi Gvineji so ruralno-
-urbane migracije, ki pa ne potekajo zgolj v eno smer, temvec so krozne in
zelo dinamicne. »Prevladujoci tip migracijskih tokov v drzavah v razvoju
je krozna migracija, ki ne zajema spremembe mesta stalnega bivanja, tem-
ve¢ le zacasno bivanje zunaj svoje skupnosti, ki lahko traja nekaj mesecev
ali let« (May in Skeldon 1977: 1). Krozne in zacasne migracije so bile
znadilne tudi za zacetne organizirane delovne migracije, ko so kolonialisti
v vaseh najeli delavce za nekaj let in jih po koncani pogodbi prepeljali
nazaj v vasi. V zadnjem Casu pa se kazejo tudi tendence stalne selitve. Po-
gosto se prva generacija migrantov preseli za dalj$e obdobje, a se s¢asoma
vrnejo, njihovi otroci, rojeni v mestih, pa tam tudi ostanejo. May in Skel-
don (1977: 3) sta navedla odstotek priseljencev (rojenih zunaj province,
v kateri se nahaja mesto) v osmih ve¢jih mestih leta 1971: Port Moresby
62 %; Lae 61 %; Rabaul 46 %; Madang 56 %; Wewak 48 %; Arawa 84 %;
Goroka 50 % in Mount Hagen 44 %.

Migracije so obstajale Ze pred prihodom Evropejcev, vendar so bile
omejene na izjemne selitve redkih posameznikov ali skupin, trgovska
potovanja, spremembe bivanja kot posledice poroke med pripadnikoma
razli¢nih skupin ali spremembe bivanja kot posledice medskupinskega
vojskovanja. Medskupinska bojevanja so bila tudi tehten razlog pro-
ti nepotrebnim potovanjem in selitvam. Britanska oziroma avstralska
uprava je zelo hitro pacificirala dezelo, saj so strogo kaznovali medsku-
pinske boje, kanibalizem ipd. Ljudje so naselili ozemlja, ki so bila v pre-
teklosti sporna, ali so se selili proti misijonom in upravnim srediscem.
Zlasti pomembna sprememba so bila pogodbena dela na plantazah, v
rudnikih ali v mestih kot pomo¢ upravnikom. Zaradi pogodbenih del
so mladi moski za dolocen ¢as zapuscali vasi, po izteku pogodbe pa so
se morali vrniti v kraj stalnega bivali§¢a. Do leta 1940 je vecina delav-
cev iz obalnih provinc Nove Gvineje odhajala na delo na plantaze na
otokih ali v Centralni provinci ter v rudnike v provinci Morobe. Zaradi
primanjkovanja delovne sile so leta 1949 zaceli zaposlovati delovno silo
v gosteje naseljenem Visavju. Zaposlitvene migracije so potekale le v

16~ Na Papui Novi Gvineji so pri popisu prebivalstva rojstni kraj upostevali na ravni province. Migracije znotraj
provinc iz popisa niso razvidne.

62



okviru Delovnega Nacrta za Visavie (Highland Labour Scheme). Delavci
so sklenili pogodbeno delo za dve leti, po tem pa so jih na stroske delo-
dajalcev prepeljali nazaj domov. Po $estih mesecih so lahko znova stopili

v pogodbeno zaposlitev, a to je storil le majhen delez delavcev. (Glej
May in Skeldon 1977:5)

Po letu 1960 je bilo Visavje Nove Gvineje najpomembne;jsi vir delavcev, ki
so odhajali delat na plantaze kakava, kokosa in kav¢uka na Novi Britaniji,
Novi Irski, Bougainvillu in v Centralni provinci. Nekajletna pogodbena
zaposlitev je postala privlacna zaradi Zivljenjskih izkusenj in materialnih
dobrin, ki so jih prinesli nazaj. Mnogi mlajsi moski iz notranjosti dezele
so pred poroko odhajali na delo na plantaze. Med delom so se spoznavali
z belci, kr§¢anstvom, zakoni, sodstvom in se naucili skupnega komunika-
cijskega jezika, imenovanega melanezijski pidzin ali z0k pisin. To znanje
so skupaj z mnogimi uporabnimi materialnimi dobrinami (nozi, macete,
sekire, petrolejke, lonci in krozniki ...) in denarjem prinasali nazaj do-
mov. Tako so si materialne dobrine, ki so jih kupili pri Evropejcih, utrle
pot v tradicionalne institucije druzbenih izmenjav, kar je pomenilo, da so
postale nujno blago za vsakega mladega moskega, ki se je Zelel porociti in
si ustvariti polozaj v druzbi (primerjaj Buck 1989: 160). Po uvedbi dav-
kov in Solstva, ki tudi ni poceni, je delo na plantazah za mnoge postalo
nujni vir prihodkov. Domacini so namre¢ z obale v notranjost prinagali
tudi religijo. Tako so se domacini zaceli vkljucevati v sistem kapitalistine
produkcije. »Kulturne in ekonomske spremembe so povzroc¢ili predvsem
tujci, ki so imeli dva cilja: ekonomsko izkori$¢anje in religiozno spreobra-

¢anje« (Chowning 1977: 81).

V ¢asu kolonializma so bili poglavitni cilji delavskih migracij province s po-
godbenim plantaznim delom (Nova Irska, Vzhodna in Zahodna Nova Bri-
tanija, Manus), z moZnostjo zaposlitve v rudnikih (zlasti Bougainville) in
tiste z ve¢jimi mesti (Centralna provinca'” s Port Moresbyjem in provinca
Morobe z mestom Lae). Po drugi strani je najvec ljudi odhajalo iz province
Gulf (odhajali so v Port Moresby), Chimbuja (odhajali so v bliznje Vzho-
dno visavje, Port Moresby, Lae in Manus) ter province Manus. V tabeli t.
3 so razvidni migracijski tokovi do leta 1971. Tendenca mnozi¢nih migracij

17 Port Moresby in bliznja okolica zdaj sicer spadata pod NCD (National Capital District), vendar vecina avtorjev
$e vedno uporablja naziv Centralna provinca (na primer Muke 2001; Muke in Gonno 2002a). NCD je namre¢
le majhno obmogje glavnega mesta, ki ga obkroza Centralna provinca.

63



v vedja mesta, zlasti Port Moresby, se je namre¢ pojavila Sele v sedemdesetih
letih 20. stoletja in je nato le narascala.

Tabela §t. 3: Relativno priseljevanje in odseljevanje po provincah za leto 1971.
Prikazani so odstotki priseljencev in izseljencev glede na vse prebivalce v provinci.
Vir: May in Skeldon 1977: 10.

Provinca (urejeno po odstotku prisel- Priseljevanje (%) Izseljevanje (%)
jencev)

Centralna 21,0 6,4
Vzhodna Nova Britanija 20,6 9,4
Zahodna Nova Britanija 17,4 8,9
Nova Irska 15,2 7,9
Bougainville 11,8 3,1
Manus 10,1 14,8
Morobe 7,6 7,8
Severna provinca 6,5 8,7
Madang 6,2 6,7
Gulf 5,6 20,4
Zahodno visavje 5,5 2,9
Vzhodno visavje 4,7 52
Vzhodni Sepik 3,6 9,3
Zahodni Sepik 2,6 7,3
Zahodna provinca 2,5 6,1
Milne Bay 2,4 6,3
Provinca Chimbu 1,9 12,6
Juzno visavje 1,7 59

Pri migracijskih tokovih, ki so razvidni iz tabele $t. 3, je treba upostevati,
da so se notranje migracije na Papui Novi Gvineji zares sprostile Sele v
sedemdesetih letih 20. stoletja. Leta 1974 so Delovni nacrt za Visavje
ukinili in dokonéno sprostili migracijske tokove. Navdusenje nad pogod-
benim delom je namre¢ ponehalo, namesto tega pa so se zacele pojavljati
mocnejse teznje po neodvisnih selitvah v mesta. Histori¢no lahko pre-
vladujoc¢e migracijske vzorce lo¢imo na migracije znotraj tradicionalnih
druzbenih skupin (selitve med vasmi), zaposlovanje pogodbenih delavcev
(zalasne selitve med vasmi in delovnimi plantazami, rudniki ali mesti) ter

64



neodvisne migracije (prevladujejo selitve med vasmi in mesti). V zadnjih
desetletjih ima najve¢jo imigracijo Port Moresby, pomemben je $e Lae
in nekatera druga mesta. Delez urbanega prebivalstva pa kljub rasti mest

ostaja pri priblizno 12 do 13 odstotkih.

Ekonomski vidik migracij ne zado$¢a za pojasnjevanje migracijskih to-
kov oziroma razlogov za selitve. Poleg ekonomskega je treba upostevati
$e druzbene, kulturne, osebne, geografske in druge dejavnike. Objektiv-
ni kriteriji zajemajo moznosti zaposlitve, dostopnost informacij, bivalne
razmere itd. Med pomembnimi dejavniki pri odlo¢itvi za migracijo v me-
sto je razdalja in dostopnost. Papua Nova Gvineja ima zelo slabo cestno
infrastrukturo, saj je geografski teren tezko prehoden. Port Moresby kot
glavno mesto ima cestne povezave le z bliznjo okolico, drugi deli drzave
(Visavje, poredje Sepik itd.) pa so iz Port Moresbyja dostopni le z le-
talskim prevozom. Zato velik del prebivalstva mest najveckrat prihaja iz
bliznje okolice. Letalska infrastruktura je sicer zelo razsirjena, vendar je
prevoz drag. Drugi kriteriji so e, kako druzba, iz katere so migranti, do-
jema migracijo, raven vzpostavljene druzbene mreze v novem okolju ter
zlasti osebni razlogi, ki jih imajo posamezniki za selitve. Vecina ljudi, ki
se ne selijo za stalno, odhaja v mesta zaradi zaposlitve. Pri tem pa jih ne
spodbuja le ekonomska prednost, ki jo vidijo v mestih, temvec tudi osebni
razlogi, kot so uveljavitev statusa v druzbi, spoznavanje novega okolja,
drugih ljudi, privla¢nost mestnega Zivljenja in drugo.

Selitve v mesta zelo pogosto sploh ne pomenijo zares velike ekonomske
prednosti, kar so povedali tudi mnogi sogovorniki, ki so pogosto poudarili,
da je zivljenje na podezelju lazje in boljse kot v mestih. Ljudje, ki se selijo v
oddaljena mesta, morajo privarevati oziroma od sorodnikov dobiti dovolj
denarja, da si kupijo letalsko vozovnico. Ta zacetni kapital pomeni Ze prvo
oviro za vse, ki bi se zeleli preseliti. Poleg tega za sabo pustijo zemljo, na
kateri pridelujejo hrano. Ko pridejo v mesta, morajo hrano kupovati. Poleg
hrane imajo $e druge stroske, ki jih mnogi niti niso pricakovali. Zivljenje v
mestu veliko stane in denar, ki ga zasluzijo, tudi hitro porabijo. Dejstvo je,
da ljudje, ki se Zelijo preseliti v mesta, najveckrat nimajo dovolj informacij,
da bi lahko pretehtali prednosti in slabosti migracije v mesto. »Zelo jasno
se kaze, da ima le malo migrantov natan¢no predstavo o tem, s ¢im se bodo

soo¢ili, ko pridejo v mesto« (May in Skeldon 1977: 17).

65



Vecina migrantov ni prisla v mesta zato, ker bi jih v to prisilile slabe eko-
nomske razmere doma. Migracije so Ze v ¢asu kolonializma postale prica-
kovana dejavnost za mlade moske, saj pomenijo svobodo, pustolovi¢ino in
neodvisnost (M. Strathern 1975: 59, 419), omogocale pa so jim tudi zaslu-
zek, ki so ga potrebovali za poroko. Marilyn Strathern, ki je raziskovala v
provinci Hagen in med priseljenci iz Hagna v Port Moresbyju, je ugotovila,
da »ne obstaja enostavna korelacija med ekonomskim razvojem doma in
eksodusom migrantov iz province Hagen« (1972: 22). Mnogi sogovorniki,
ki so se v Port Moresby preselili iz Vzhodnega visavja, tega niso naredili le
zaradi ekonomskih prednosti. V Vzhodnem visavju uspevajo kavni nasadi,
s katerimi se da zasluziti precej denarja, poleg tega pa se da izkoriscati
prednosti poceni Zivljenja v domaci vasi. Poslovni uspeh s kavnimi nasadi
je po eni strani zmanjsal raven migracije, po drugi pa jo je povecal, saj so
ljudje z zasluzenim denarjem lahko kupili letalsko karto, akumulirali dovolj
kapitala za nalozbe v mestih ter si zagotovili dovolj sredstev za ¢as, ko se
bodo vrnili domov.

Migracija ni enostaven rezultat Zelje po zaposlitvi, /.../ Zelja po
zaposlitvi pa ni enostavna indikacija Zelje po denarju. Dostopni
so alternativni nacini zasluzkov — pridelovanje hrane za denar,

trgovina in drugi gospodarski podvigi. (M. Strathern 1975: 32)

Kljub tezjemu zivljenju kot na podezelju pa so za mnoge mesta zelo
privla¢na. V mestih Zelijo ljudje uspeti, zasluZiti veliko denarja in se nato
vrniti domov. Priseljenci so pricakovali, da bodo zasluzili veliko denarja,
poleg tega pa okusili zanimivo Zivljenje v mestu (primerjaj M. Strathern
1975: 85). Pomemben razlog za migracije v mesta je sledenje sovas¢anu
ali znancu, ki se je preselil v mesto in si tam ustvaril dom. Taksni primeri
spodbudijo tudi druge, da se preselijo v mesta, obenem pa najraje izbe-
rejo tista mesta, kjer Ze Zivijo kaks$ni njihovi sovas¢ani, znanci, prijatelji
ali sorodniki.

Eden od pomembnih razlogov za delovne migracije je bil na primer na-
biranje denarja za poroko, zlasti za Zenitno placilo (Oram 1968). Po dru-
gi strani pa se v mesta selijo tudi taksni, ki se s tem Zelijo izogniti poroki.
V tradicionalni druzbi na podezelju lahko ob¢utijo nemo¢ in nesamo-
stojnost, saj jim poroko uredijo starsi in sorodniki. S selitvijo v mesta se

66



za nekaj Casa ali za vedno izognejo taksni situaciji (IM. Strathern 1975:
89). Zato se selijo predvsem moski, ki sledijo sorodnikom, prijateljem
ali sovaicanom in si v mestih poiicejo sluzbe. Zenske se selijo manj,
tiste, ki odhajajo v mesta, pa najveckrat pridejo zaradi moza. Pogosta
praksa je, da se Zenske v mesta preselijo Sele, ko si moski Ze najde sluzbo
ter se naseli v lastnem domovanju. V Sestdesetih in sedemdesetih letih
20. stoletja je bila pri migracijah velika razlika med §tevilom moskih in
zensk. V Centralno provinco se je leta 1966 priselilo 400 moskih na 100
zensk, leta 1971 pa 274 moskih na 100 Zensk. Za primerjavo: leta 1966
se je iz Vzhodnega visavja odselilo 713 moskih na 100 Zensk, leta 1971
pa 370 moskih na 100 Zensk. Zdaj je spolno razmerje migrantov veliko
bolj uravnotezeno, a $e vedno rahlo prevladuje v korist moske populacije.
V urbanem naselju Two Mile v Port Moresbyju je leta 2002 Zivelo 58 %
moskih in 42 % Zensk, v mlajSem naselju Ragamuka v istem mestu pa
52 % moskih in 48 % Zensk (Muke in Gonno 2002a: 38, 83). Te stevilke
kazejo na to, da je populacija mlajsih naselij, kot je na primer Ragamuka,
bolj ustaljena in stabilnejsa kot tista v naselju Two Mile, saj je razlika
med §tevilom moskih in Zensk komaj opazna.

Migracije so bile predvsem v preteklosti izrazito krozne, v vedji meri pa
so taksne Se zdaj. Kljub prehodu iz pogodbene delovne migracije v sa-
mostojno je kroznost migracij ostala prevladujoca. Ljudje so odhajali na
delo v mesta ali plantaze in se ¢ez nekaj let vrnili domov. »Ve¢ kot polo-
vica migrantov v provinci Morobe (z mestom Lae) in Centralni provinci
(Port Moresby) se je med letoma 1966 in 1971 vrnila domov po petih
letih dela v mestu« (Levine in Levine 1979: 28). Po zakljucku dela so se
vracali z denarjem, materialnimi dobrinami, znanjem o zunanjem svetu in
drugimi informacijami, ki so spodbujale tudi druge, mlajse moske, da so
prav tako odsli na plantaze ali v mesta. V druzbah v Visavju je zelo hitro
postalo povsem normalno, da so mlajsi moski odhajali za nekaj let v me-
sta. Ustvarili so nekaksno inercijo, ki §e vedno motivira ljudi, da se selijo.
Inercija migracij v mesto pa obstaja tudi zaradi vzpostavljenih druzbenih
mrez v mestih in medsebojne pomodi, ki so je delezni priseljenci. V me-
stih so nastale specificne oblike etni¢nih skupnosti, oziroma tiste oblike
sistema wantok, s katerim urejajo vzpostavljanje novega nacina zivljenja v
urbanem okolju. Sistemn wantok sicer pomeni osnovno urbano druzbeno
organizacijo, Ceprav je prisoten tako v tradicionalnih druzbah kot tudi v

67



skupnostih, ki nastajajo v mestih. Beseda wanzok v jeziku fok pisin pomeni
tiste, ki govorijo isti jezik (ang. one talk), prihajajo iz istega kraja in delijo
isto kulturno tradicijo ali kastom (ang. custom). Je tudi sistem medsebojne
pomodi, ki so je delezni vsi pripadniki istega sistema wantok. V tradicio-
nalnem okolju je druzbena organizacija vezana predvsem na sorodstvene
vezi in na lokalno pripadnost, v mestih pa predstavlja specifi¢no obliko
urbane etni¢nosti oziroma tribalizma, kot ga poimenujejo nekateri avtorji

(Sillitoe 2000: 169-170; Muke in Gonno 2002a, 2002b).8

3.2 Port Moresby

Najvedje in za migrante pogosto najbolj zanimivo in privlacno mesto
Papue Nove Gvineje je glavno mesto Port Moresby. Lezi na juzni oba-
li vzhodnega dela Papue Nove Gvineje. Cestne povezave potekajo le s
Centralno, Milne Bay in provinco Gulf. Z vecino preostale Papue Nove
Gvineje ima glavno mesto le ladijske in letalske povezave. Kljub tezki
dostopnosti pa so v Port Moresbyju prisotni prebivalci iz vseh provinc
in okrozij. To je kulturno, lingvisti¢no in etni¢no najbolj heterogeno ur-
bano okolje na Papui Novi Gvineji. Je upravno, gospodarsko, regionalno,
nacionalno, kulturno in izobrazevalno sredis¢e drzave. Poleg tega je Port
Moresby v smislu procesov urbanizacije in nastajanja etni¢nih skupno-
sti reprezentativen primer za celotno Papuo Novo Gvinejo (glej Levine
in Levine 1979; Oram 1976; Rew 1974; Muke 2001; Muke in Gonno
2002a, 2002b). Prav v Port Moresbyju je bilo narejenih najve¢ raziskav
urbanega okolja Papue Nove Gvineje. Raziskovalci so najpogosteje razi-
skovali eno etni¢no skupino in njen nacin adaptacije na Zivljenje v mestu
(Oram 1968; Salisbury in Salisbury 1972; M. Strathern 1972, 1975; M.
Ward 2000; Whiteman 1973; Zimmerman 1973).

3.2.1 Ustanovitev Port Moresbyja kot upravnega sredis¢a

Port Moresby so ustanovili Evropejci na obmodju naravnega zaliva, ki je
zelo primeren za pristani$¢e. Zaradi dobre naravne lege je $e vedno izredno
priljubljen med pomors¢aki, zlasti jadralci, ki plujejo po jugozahodnem Pa-
cifiku, saj je za razliko od pristanis¢ na severnem delu Avstralije varen pred
orkani. Ko so prvi Evropejci v sedemdesetih letih 19. stoletja pristali na

18 Vec glej v poglavju Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih etni¢nih skupnosti na Papui Novi Gvineji.

68



obmodju sedanjega Port Moresbyja, so nasli skupek vasi, ki se zdaj imenuje
Hanuabada (ve¢ o tem glej v Belshaw 1957; Oram 1976). Poleg te so bile
ob obali $e druge vasi, kjer sta ziveli skupini Motu in Koita. Vasi skupine
Motu so bile zgrajene na kolih nad vodo ali na obali, vasi Koita pa v notra-
njosti na bliznjih pobo¢jih (Goddard 2005: 22). Najvedje politiéne enote so
bile vasi, v katerih je Zivelo do nekaj sto ljudi. Na celotnem sirSem obmocju
danasnjega Port Moresbyja je Zivelo okoli dva tiso¢ ljudi (Oram 1976: 4).

Februarja 1873 se je v zalivu zasidrala ladja Basi/isk. Kapitan John Moresby
je po svojem ocetu notranji zaliv poimenoval Fairfax, zunanjega pa Mores-
by. Kmalu zatem je kongregacijska cerkev v Port Moresbyju postavila mi-
sijon. Med domacini se je kr§¢anstvo hitro prijelo, saj so misijonarji Biblijo
in druge krs¢anske tekste kmalu prevedli v jezik Motu. Zaradi opravljenega
dela misijonarjev na obmodju Port Moresbyja je bilo to idealno mesto za
ustanovitev uprave po letu 1884, ko je Velika Britanija razglasila protekto-
rat nad juznim delom Nove Gvineje. Evropejci so do takrat ze vzpostavili
dobre odnose s skupino Motu, ki je bila zaradi obsezne trgovske mreze zelo
vplivna. Preko njih se je dalje siril vpliv Evropejcev. Leta 1885 so ustanovili
britansko administracijo, ki je bila osnova za kasnejsi razvoj mesta.

Britanska, kasneje pa avstralska uprava je Zelela zascititi domacine pred
Evropejci, zlasti pred odtujitvijo njihove zemlje z nasiljem ali prevaro. Bri-
tanci so pridobili Ze precej izkusenj v drugih kolonijah, zato so vsaj formal-
no skusali zadCititi pravice in navade domacinov. Uprava je zalela graditi
manjse administrativno mestece. Od domacinov so poceni odkupili zemljo,
kjer so postavili upravne enote, trgovinski center in bivalis¢a za belce. Za-
Celi so politiko stroge segregacije med belci in domacini, ki je trajala do
konca Sestdesetih let 20. stoletja in se kaze tudi v urbanisti¢ni ureditvi Port
Moresbyja, kjer so bila naselja belcev in domacinov postavljena vsaksebi.
Naselitev Evropejcev v Port Moresbyju je bila v nasprotju drugimi obmodji
Nove Gvineje in Pacifika zelo mirna. Najvecji vpliv na Zivljenje domacinov
so imeli misijoni. Uprava je zacela politiko ¢im manjsega vpliva zunanjega
sveta na Papuo Novo Gvinejo in je s to politiko nadaljevala do druge sve-
tovne vojne. Kdor se je Zelel priseliti na Novo Gvinejo, je za to potreboval
posebno dovoljenje avstralske uprave. Postavili so temelje za razvoj mesta
in ustanovili vse pomembne institucije.”

19 Vec o ustanovitvi mesta glej na primer v Oram 1976: 1-26; Goddard 2001, 2005; Levine in Levine 1979.

69



3.2.2  Pocasen razvoj kolonialnega upravnega mesteca

Med letoma 1889 in 1941 se Port Moresby ni bistveno razvijal. Ves ta ¢as je
ostajal »majhno zaspano, omrtviceno kolonialno mestece, ki je delovalo le kot
administrativno sredis¢e« (Oram 1976: 27). Zaradi segregacije med domacini
in Evropejci oziroma Avstralci je Port Moresby postal malo upravno mestece
z veCinskim prebivalstvom evropskega porekla. Redki domacini, ki so ziveli v
mestu, so bili zaposleni pri Evropejcih. Port Moresby je bil tako »avstralsko
mestece, iz katerega so bili domacini izkljueni tako fizi¢no kot druzbeno«
(Oram 1976: 27). Uprava je sicer spodbujala gospodarski razvoj, zlasti razvoj
plantaz, rudnikov in izkori¢anja gozdov, vendar obmocje Papue ni predsta-
vljalo velikega gospodarskega potenciala. Poleg tega je uprava otezevala nase-
litev Evropejcev, spodbujala je le prihod tistih, ki bi ustvarjali gospodarski ra-
zvoj v dezeli. Trgovanje s preostalim svetom je bilo majhno, za kar so bile krive
tudi zelo slabe prometne povezave med Papuo in Avstralijo. Do leta 1920 so
izvazali predvsem zlato in baker, kasneje pa je izkopavanje bakra zamrlo. Za-
Cel se je mocnejsi razvoj plantaz, na katerih so gojili kavcuk, kokos, konopljo
in sisal za vrvi ter kasneje tudi kavo. Plantaze so ustvarili Evropejci, a jih je
bilo sprva malo in Se te so bile skoraj vse v blizini Port Moresbyja. Uprava je
ustanovila tudi formalno trgovanje z domacini, ki so prodajali svoje poljedel-
ske pridelke. Tako so se domacini vklju¢ili v ekonomijo in monetarni sistem.
Denar, ki so ga zasluzili z delom na plantazah ali prodajo lastnih poljscin, so
porabili za nakup Zeleznega orodja, obleke, kuhinjskih pripomockov in uvo-
zene ali predelane hrane, kot je ¢aj, sladkor, plocevinke z mesom ali ribami itd.

Med prvo svetovno vojno je celotno obmogje sedanje Papue Nove Gvineje
prislo pod avstralsko upravo, vendar se pomen Port Moresbyja zaradi tega
ni spremenil. Avstralska vlada je upravo prej$njih nemskih kolonij namre¢
postavila v Rabaulu. Do druge svetovne vojne se Port Moresby ni bistveno
spreminjal. V' okolici so sicer ustanovili precej plantaz, kjer so zaposlovali
domacine, v samem mestu pa je Zivelo manjse $tevilo domacinov, ki so delali
pri Evropejcih. Do leta 1941 je tako potekal pocasen, a stalen razvoj obmocdij
obalne Nove Gvineje in otokov. V notranjost pa je uprava zares segla sele po
drugi svetovni vojni. Zato do takrat v Port Moresbyju ni bilo priseljencev iz
Visavja. Port Moresby je imel cestne povezave le z okolico, z drugimi deli
Nove Gvineje pa nobenih. Z razvojem letalskega prometa pa je postal do-
stopen tudi priseljencem iz oddaljenih krajev. Sele po drugi svetovni vojni

70



se je zacel hitrejsi razvoj Port Moresbyja, ki je imel pred tem znacaj majh-
nega administrativnega mesteca, v katerem domacinom, z izjemo zaposlenih
delavcev, bivanje ni bilo dovoljeno. »Zato je v Port Moresbyju, danes dale¢
najve¢jem mestu Papue Nove Gvineje, pred letom 1942 Zivelo precej manj
kot tiso¢ Papuancev« (Levine in Levine 1979: 15). Sicer pa tudi Evropejcev
ni bilo veliko. Po Oramovih ocenah (1976: 27) je leta 1941 v Port Moresbyju
zivelo okoli 400 Evropejcev, malo Azijcev in me$ancev, na celotnem obmodcju
okoli mesta pa le okoli tri do $tiri tiso¢ domacinov.

Do druge svetovne vojne Port Moresby ni imel pomembne vloge ne kot
trgovsko ne kot industrijsko sredis¢e. Lezi v precej nerazviti regiji, ki je
imela malo prebivalcev. Z notranjostjo dezele je imel slabo razvite cestne
povezave, ki so segale le do okoliskih vasi in plantaz. Najpomembnejse poti
s preostalo Papuo Novo Gvinejo so ostajale morske poti, zato je bila vecina
pomembnih mest Papue Nove Gvineje postavljena ob morju. Lae in Ra-
baul sta imela veliko trgovskega prometa in sta bila v tem smislu pomemb-

nejsa kot Port Moresby.

Zacetek druge svetovne vojne in avstralska napoved vojne Nemciji nista
prebivalstva Port Moresbyja prav ni¢ prizadeli. Bili so dale¢ stran od Evro-
pe in vseh grozot vojne. Ko pa je japonska mornarica decembra leta 1941
napadla Pear] Harbour, so se razmere spremenile. S Papue so evakuirali
skoraj vse Evropejce, ostali so le v misijonih in upravi. Namesto njih je
prisla vojska. Japonci so kmalu zasedli Rabaul, saj je vojna za Pacifik pote-
kala tudi na tleh Papue Nove Gvineje. S severnega dela Nove Gvineje so
zaleli prodirati proti Port Moresbyju, ki je bil zadnja obramba na poti do
Auvstralije. Port Moresby se je spremenil v vojagko oporisce, prebivalce pa so
evakuirali. Vendar so Avstralci in Ameri¢ani zmagali v boju za Port Mores-
by. Do leta 1944 je mesto ostalo vojasko oporisce, po tem letu pa so se vanj
vrnili civilisti. Pomembno vlogo med vojno so imeli domacini, ve¢inoma
kot delavci pri oskrbovanju vojaskih oporis¢, nosaci ali celo vojaki.

3.2.3  Razvoj Port Moresbyja po drugi svetovni vojni

Po drugi svetovni vojni je Avstralija Papui Novi Gvineji zacela namenjati
veliko ve¢ sredstev za razvoj kot prej. Zaceli so razvijati infrastrukturo in
industrijo, zlasti letalisca in letalske povezave. Leta 1949 je avstralska vlada
oznanila odlo¢itev, da bo glavno mesto Papue Nove Gvineje Port Moresby.

71



Majhno administrativno mestece z malo ljudmi se je zacelo hitreje iriti in
razvijati. Hitro je zacela rasti tako populacija priseljencev evropskega pore-
kla kot tudi domacinov. Stevilo prebivalcev mesta je s 7.230 prebivalcev leta
1947 naraslo na 76.507 prebivalcev leta 1971, delez Evropejcev pa je ves
Cas ostajal okoli dvajset odstotkov (Oram 1976: 85). Relativni in absolutni
delez Evropejcev pa se je po osamosvojitvi zelo zmanjsal. Leta 1990 je imel
Port Moresby 194.295 prebivalcev, leta 2000 uradno 254.158, leta 2011 pa
318.128, a so ocene Se precej visje prav zaradi mnozice neformalnih urba-
nih naselij v mestu. Delez Evropejcev v Port Moresbyju pa je padel na okoli
en odstotek ali Se manj. V nasprotju s po¢asnim razvojem v prvi polovici 20.
stoletja je danes Port Moresby dale¢ najvecje mesto Papue Nove Gvineje in
prizorisce stalnih interakcij med velikim $tevilom posameznikov oziroma
med pripadniki razli¢nih etni¢nih ter jezikovnih skupin. Po letu 1945 je
namre¢ uprava s¢asoma sprostila prepoved selitve v mesto. Domacinom so
sprva dovolili obiske, dolge do stiri dni pri sorodnikih, ki so v mestu delali.
Po tem c¢asu so morali nezaposleni domacini zapustiti Port Moresby, ven-
dar je bil to odlok, ki so ga le tezko izvr$evali. Nekateri so v mestu ostajali in
se zaceli naseljevati v neformalnih naseljih. Poleg tega je kolonialna uprava
sprva zaposlovala zlasti ljudi iz neposredne okolice. Le redki domacini so
v Port Moresby prisli na pogodbeno delo iz oddaljenih krajev Papue Nove
Gvineje, a tudi te so po koncani pogodbi delodajalci poslali domov.

Glavno mesto se je zacelo §iriti Sele v petdesetih in Sestdesetih letih 20.
stoletja, a kljub temu niso razvijali cestnih povezav z drugimi deli drzave.
Namesto cestnih so zaceli razvijati letalske in ladijske povezave. Na Papui
Novi Gvineji je bilo leta 2000 urejenih kar 490 letalis¢, od tega 21 asfaltira-
nih. Letalske povezave pokrivajo celotno drzavo in vsa obmodja povezujejo
z vedjimi mesti, predvsem s prestolnico. Vendar so letalske povezave drage,
kar poleg pomanjkanja moznosti naselitve Se vedno pomeni veliko oviro k
$e bolj mnozi¢nemu priseljevanju domacinov. Veliko usluzbencev v javnih
sluzbah do osamosvojitve leta 1975 je bilo Evropejcev, kasneje pa so ta me-
sta vse bolj zasedali domacini. V Port Moresbyju je bilo zaradi njegovega
upravnega znacaja in hitre Siritve na voljo po osamosvojitvi veliko sluzb v
upravnem sektorju, pa tudi v industriji.

Mesto se je hitro toliko razgirilo, da je zajelo tudi bliznje vasi Hanuaba-

da, Koki, Kila Kila, Vabukori in druge. Na obrobjih mesta, predvsem na

72



mestnih zemljis¢ih ali na zemljis¢ih lokalnih skupin, so se zacela pojavljati
neformalna urbana barakarska naselja, v katerih so se ve¢inoma naselili le
»zalasni« priseljenci. T4 so se bodisi naselili brez dovoljenja ali pa najeli ze-
mljis¢e pri domacinih. (glej Goddard 2005: 27; Chand in Yala 2006) Ko je
nekdo postavil bivalis¢e, so mu kmalu sledili njegovi sorodniki, prijatelji in
drugi pripadniki njegove etni¢ne skupine. Znacaj urbanih etni¢nih skupin
(sistemov wantok), ki Zivijo v strnjenih naselbinah v naseljih, je se vedno zelo
znacilen za barakarska naselja v Port Moresbyju (glej na primer Jackson
1977; Levine in Levine 1979; Muke 2001; Goddard 2001, 2005). V teh
naseljih namre¢ Zivijo priseljenci, ki nimajo boljsih moznosti za nastani-
tev ali pa se nameravajo nekega dne vrniti v rodno vas in se zato odlo¢ijo
za bivanje v »zacCasnih« bivalis¢ih. Najveckrat so to le malo boljse barake,
ki jih postavijo iz lesa ali odpadnega gradbenega materiala in pokrijejo s
plocevinastimi strehami. Oram pravi, da »bivalis¢a v vro¢i klimi, kjer ljudje
vecino Casa prezivijo zunaj, niso tako pomembna kot v mrzlih klimatskih
razmerah« (Oram 1968: 12-13), pomemben dejavnik pa je tudi, da veci-
no druzbenega Zivljenja poteka v naseljih na prostem. Zdaj$nje ocene so,
da vsaj sto tiso¢ ljudi ali dobra tretjina prebivalstva glavnega mesta Zivi
v urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju (IMuke 2001: 105). Taksna
barakarska naselja, ki so najveckrat neformalna oziroma niso urbanisti¢no
nacrtovana, imenujejo tudi urbana naselja (na primer Muke 2001; Muke in
Gonno 2002a; Levine in Levine 1979), vasi, ki jih je zajelo Sirjenje mesta,
pa urbane vasi (Levine in Levine 1979). Urbana naselja drugace imenuje-
mo tudi barakarska naselja (shantytowns), nezakonita naselja ljudi na ze-
mlji, za katero nimajo zakonite pravice (squatter settlements) ali siromasni,
zloglasni deli mesta ali predmestja (s/ums) (glej Goddard 2001: 9). Slumi so
sicer pogosto tista naselja, kjer imajo prebivalci najeta bivalis¢a in urejeno
dovoljenje za bivanje, v ilegalnih naseljih (squatters) pa taksnega dovoljenja
nimajo (Basham 1978: 174,177). Zanimivo pa je, da imajo prebivalci urba-
nih naselij pogosto dokaj dober zivljenjski standard, nimajo pa zagotovljene
dolgoroéne varnosti. To je vsaj deloma pogojeno z zacasnostjo migracije.

Port Moresby ni edino mesto, v katerem so se razvila urbana naselja. V vseh
vedjih mestih na Papui Novi Gvineji so razmere mo¢no podobne, le da je
v Port Moresbyju stevilo ljudi, ki Zivijo v urbanih naseljih, najvecje. Najpo-
membnej$a mesta za migrante so poleg Port Moresbyja Se nekatera mesta v
Visavju, ob obali in na otokih. Otok Bougainville, kjer so bile zaradi tezenj

73



po odcepitvi razmere specifi¢ne, je bil vsaj v¢asih zaradi velikih moznosti
zaposlitve v rudniku bakra zelo privlacen za migrante. Rudnik bakra, ki je
z davki v sedemdesetih in osemdesetih letih 20. stoletja prispeval izjemno
pomemben delez prihodkov v drzavni proracun, so sicer zaradi oboroze-
nega upora in teznje po odcepitvi po letu 1989 zaprli, kar je spremenilo
moznosti za delo za migrante in domacine. Kategoriji etni¢nosti in rase
so na Bougainvillu uporabili pri upravicevanju Zelene odcepitve od Papue
Nove Gvineje, ki pa ni uspela (Larmour 1992: 87). V drugih mestih Papue
Nove Gvineje je situacija bolj podobna tisti v Port Moresbyju. Pristanisko
mesto Lae, ki je drugo najvecje mesto v drzavi, ima prav tako precej ur-
banih naselij, saj je zaradi pristani$¢a in bliznjih rudnikov zelo privla¢no
za migrante in nudi dobre moznosti zaposlitve. Lae je poleg tega s cesto
povezan z Visavjem in severno obalo Nove Gvineje. Migracija v Lae je za
prebivalce Visavja mnogo laZja, saj ne potrebujejo denarja za drag letalski
prevoz.** V Laeu je ve¢ urbanih naselij z monoetni¢nimi naselbinami, saj
se prebivalci iz istega okolja naselijo skupaj in se druzijo predvsem med
sabo (Zimmerman 1973). Lae je povezan z Goroko, Kundiawo, Mount
Hagnom in Mendijem. Vsa ta mesta (ter obalni mesti Wewak in Madang
ter Rabaul na Novi Britaniji) so regionalna sredisca, kljub temu pa je precej
prebivalcev priseljencev iz drugih provinc. Priseljenci se naseljujejo v slab-
$ih barakarskih naseljih, pomo¢ pa poiscejo pri svojih wantokib, ki ze Zivijo
v teh mestih (Levine in Levine 1979).

20 Konec leta 2002 je letalska vozovnica med Port Moresbyjem in Goroko v Vzhodnem visavju stala 404 kine, kar
je bilo priblizno 100 USD ali dobra mese¢na placa v Port Moresbyju.

74



4 Urbana naselja v Port Moresbyju

Urbana naselja so torej tista naselja, ki niso urbanisti¢no urejena, ljudje pa
v njih Zivijo brez lastnistva zemljisca. Nimajo poenotene gradnje, urejene
kanalizacije, vodovoda, elektri¢ne napeljave, cest in javnega transporta ter
drugih javnih sluzb. Po drugi strani pa so demografsko in antropolosko
zelo spremenljiva in raznovrstna. »Urbana naselja so kozmopolitske mreze
plemenskih skupnosti ali subkultur, ki jih pogosto zaznamuje etni¢nost in
regionalizem v urbani kulturi« (Muke 2001: 8). Urbana naselja lahko deli-
mo tudi na neformalna, kjer prebivalci nimajo dovoljenja za bivanje in gra-
dnjo hi§, ter formalna, ki so jih naknadno urbanisti¢no uredili po naselitvi
priseljencev. Kolonialna politika je bila sprva strogo usmerjena proti gradnji
hi$ na urbanisti¢no neurejenih zemljis¢ih. »Urbanisti¢ni nacrtovalci so gra-
dili naselja, ki so bila zunaj finan¢nega dosega domacinov, in so ohranjali
de facto segregacijo« (M. W. Ward 1977: 56). Urbana naselja so kljub temu
nastajala, saj mestna uprava ni izvajala sankcij nad ¢rnimi gradnjami, poleg
tega pa niso imeli nobenega nacrta za reSevanje stanovanjskega problema
med priseljenci. Sprva so priseljencem bivalis¢a priskrbeli njihovi deloda-
jalci zraven delovnih prostorov (compound)(glej Oram 1968: 6; 1976: 97;
Rew 1974; Goddard 2001: 5-14). V tak$nih okoljih so Ziveli samski moski,
ki so prihajali iz razli¢nih okolij. Oram (1968: 6) za leto 1964 navaja, da
je 35 odstotkov priseljencev iz skupine Hula v Port Moresbyju Zivelo v bi-
valis¢ih, ki so jim jih priskrbeli delodajalci. S¢asoma so delodajalci opustili
taksno prakso, priseljenci pa so si bivalis¢a uredili sami bodisi v strnjenih
naseljih ali v tradicionalnih vaseh na obmodju mesta.

V vaseh je populacija etni¢no dokaj homogena, saj v njih Zivijo ve¢inoma
pripadniki skupine Motu (ob obali) in Koita (v notranjosti). Na vaski ze-
mlji pa so se razvila naselja s pripadniki drugih skupin, katerim so domacini
zemljis¢a odstopili, prodali ali dali v najem (glej tudi Chand in Yala 2006).
Mnogi priseljenci so si bivalis¢a brez dovoljenja postavili na ob¢inski ze-
mlji. »Tisti, katerim delodajalci niso priskrbeli bivalisé, so si zgradili lastna
bivalis¢a, bodisi barakarska naselja brez dovoljenj na vladni zemlji ali na
zemljis¢u Motu ali Koita z njihovim dovoljenjem« (Oram 1968: 3). Dokler
je bilo priseljencev malo, so jim domacini dopustili naseljevanje na njiho-
vi zemlji, kasneje pa vedno manj. Ko so enemu priseljencu dovolili, da si

75



postavi bivalid¢e, so k temu kmalu prisli rojaki (wantoks), ki so si zraven
postavljali nova bivalis¢a. Tako so nastala naselja z etni¢no homogenimi
populacijami. Ker pa je bilo priseljencev vedno ve¢, so se v istih naseljih
naselili pripadniki razli¢nih skupnosti, a so se glede na etni¢no pripadnost
zdruzevali v naselbine. Urbana naselja v Port Moresbyju delujejo kot opo-
zicija urbanisti¢no urejenim mestnim predelom ter pomenijo problem, saj
veljajo za obmodja pouli¢nih kriminalnih druzb (glej Goddard 2001), po
drugi strani pa »so resitev za pomanjkanje urejenih bivali§é¢« (Jackson 1977:
41). V Port Moresbyju je prisotna mocna stereotipizacija urbanih naselij
kot brezpravnih prizoris¢ pouli¢nih kriminalcev (raskols) ter »nezaposlenih
in neprilagojenih potepuhov, ki predstavljajo nepotrebni madez na drzavni
podobi« (Goddard 2001: 16). Med belci velja mnenje, da so urbana naselja
kriminalna okolja in skrivalis¢a za kriminalce. Slisal sem, da naj bi celotno
naselje Two Mile Zivelo od prostitucije, kar je bil vsekakor zgolj predsodek.
Moj gostitelj, kjer sem bival med prvim delom terenske raziskave, me je
veCkrat predstavil svojim prijateljem in povedal, da sem antropolog in pre-
ucujem kriminalce (ang. rascals) v Two Mile.

Leta 1964 je 4.500 priseljencev Zivelo v osemnajstih naseljih v Port Mores-
byju. V vecini teh naselij so Ziveli pripadniki istih etni¢nih skupin: v stirinaj-
stih naseljih so Ziveli priseljenci z obmoc¢ja Gulf, v dveh pa pripadniki skupine
Hula, ki so se naselili na zemljis¢u skupine Motu iz vasi Vabukori (Oram
1968: 4). Leta 1970 so stevilo prebivalcev neformalnih urbanih naselij ocenili
na dvanajst tiso¢ (Oram 1976: 99), leta 1980 na petnajst tiso¢, leta 1990 na
dvajset tisoc, leta 1995 na dvainstirideset tiso¢, leta 2000 pa so jih presteli ve¢
kot petdeset tiso¢, ocene pa so se gibale vse do sto tiso¢ (Muke 2001: 28,105).

Leta 2001 je bilo v Port Moresbyju Ze ve¢ kot petdeset taksnih naselij in se-
dem urbanih vasi. To¢no stevilo urbanih naselij v Port Moresbyju ni znano,
njihova ocena pa se giblje okoli petdeset (Muke 2001: 45). Problem nastane
zaradi kriterijev klasifikacije. Nekatera naselja so priseljenci poselili z dovo-
ljenjem mestne uprave ali lastnikov zemlje, druga pa so zrasla brez dovoljenj
na praznih nezasedenih zemljis¢ih znotraj urbanega obmodja. Vmes pa je
$e ve¢ tipov naselij. Lahko se na primer razrastejo preko dovoljenih meja in
delujejo kot ilegalna naselja. V takem primeru je del naselja formalen, del
pa ilegalen. Samo mesto se je veckrat razsirilo in vedno znova zajelo nekaj
naselij in vasi, ki so bile prej zunaj mestnega obmocja. Problem pa nastane

76



$e pri dolocanju, kje se eno naselje zacne in drugo konca. Nekatera naselja
namrec rastejo tako hitro, da se med sabo zdruzujejo. Na obmodju Six Mile
je na primer ve¢ manj$ih naselij.? Uprava je bila nacelno proti, v praksi pa
je dopuscala nastanek teh naselij, vendar so morala biti oddaljena od tistih,
v katerih so ziveli Evropejci. Port Moresby je strukturno razdeljen na dva
socialna ali razredna segmenta. Prvi je urbanisti¢no nacrtovan z modernimi
stavbami, upravnimi enotami in bivalis¢i z visokim standardom. V njem so
vcasih ziveli Evropejci, zdaj pa bogatejsi domacini, zlasti usluzbenci v vla-
dnih sluzbah. Drugi del ni urbanisti¢no nacrtovan. V ta sektor spadajo tako
obmodja z bivalis¢i srednje Zivljenjske ravni kot veliko $tevilo neformalnih
barakarskih naselij najnizje Zivljenjske ravni.

Nekatera izmed urbanih vasi in naselij so Hanuabada, Koki, Kila Kila, Va-
bukori, Badili, Konedobu, Gerehu, Nine Mile, Eight Mile, Six Mile area ali
Dump area (Saraga, Ragamuka, Dogura), Five Mile, Four Mile, Two Mile
ali Rabiakani, Rabia Camp, Horse Camp, Koroboresia, Kipo, Vada Vada,
Kesi, June Valley, Erima, Wildlife, Paga Hill, Sabama, Kaugere, Gordon
Ridge, Makana, Morata, Ohola, Tokarara in druga. Lokacije nekaterih ve-
¢jih urbanih vasi in urbanih barakarskih naselij glej v prilogi st. 3.

21 Glej tabelo st. 6.

77



Fotografiji 1 in 2: was Koki blizu sredisca mesta Port Moresby in urbanega naselja Two
Mile. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

4.1

Urbana populacija

V urbanih naseljih v mestu Se vedno prevladuje stevilo moskih, vendar jih

je le za desetino vec kot Zensk. Bolj ko je delez enakomeren, bolj je naselje

stabilno, saj so se naselile celotne druzine in ne le moski priseljenci.

Tabela §t. 4: Stevilo moskih in Zensk ter njihov relativni delez v nekaterih urbanih

naseljih in vaseh. Popisana populacija obsega priblizno polovico vse populacije v

urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju. Vir: Muke 2001: 65.

Naselje Moski Delez % Zenske Delez % Skupaj
Koki 2003 54,1 1702 45,9 3705
Makana 793 58,2 570 41,8 1363
Two Mile 1515 57,2 1133 42,8 2648
Vada Vada 1293 553 1047 447 2340
Vanuatu 245 56,2 191 43,8 436
Six Mile 3255 55,5 2613 44,5 5868
Five Mile 2092 57,0 1578 43,0 3670
Erima 3482 55,7 2765 44,3 6247

78



Naselje Moski Delez% | Zenske Delez% | Skupaj
Horse Camp 2628 53,6 2274 46,4 4902
Sabama 2717 53,1 2396 46,9 5113
Paga Hill 217 55,2 176 44,8 393
Hanuabada 3887 52,3 3550 47,7 7437
Morata 4849 55,3 3918 44,7 8767
Skupaj 28.976 54,8 23913 45,2 52.889

V Port Moresbyju Zivijo priseljenci iz vseh provinc Papue Nove Gvineje.
Najvec, 20,5 %, jih prihaja iz Vzhodnega visavja, 15,7 % je Motu-Koita iz
okolice, iz province Gulf jih je 13,5 % in iz province Simbu 13 % (Muke
2001: 3). Pri popisu prebivalce razvrstijo po provinci, v kateri so se rodili.
Etni¢ne skupine so seveda $e veliko bolj specifi¢ne, vendar jih je na Papui
Novi Gvineji preveg, da bi lahko ugotovili natan¢no pripadnost vseh pri-
seljencev. Po drugi strani pa tudi priseljenci sami sebe in druge priseljence
klasificirajo po provincah ali $ir$ih regijah, kjer so se rodili. Sele v okviru
iste $irSe skupine se razvr$¢ajo bolj natan¢no — okrozje v provinci, etni¢na
ali jezikovna skupina, vas ter sorodstvena skupnost.

V vseh vecjih urbanih naseljih je prisotnih veliko etni¢nih skupin oziroma
skupin, razvrc¢enih po regijah ali provincah. V tabeli st. 5 je prikazana re-
gionalna razdelitev prebivalcev urbane vasi Hanuabada skupaj z njenima
deloma Elevala in Gabi. Mo¢no prevladujejo pripadniki skupine Motu in
Koita, ki so domorodni prebivalci na obmodju Port Moresbyja. Nekaj preo-
stalih prebivalcev prihaja e iz okolice (NCD) in Centralne province ter iz
province Gulf. Delez preostalih je izjemno majhen.

Tabela $t. 5: Naselitev prebivalstva v urbanih vaseh po njihovih izvornih provincah.

Vir: Muke 2001: 48.

Province Hanuabada | Elevala Gabi Delez % Skupaj
Centralna 4255 1555 772 88,5 6582
(Motu, Koita)

Centralna (ostali) 151 13 88 3,4 252
Gulf 43 6 360 5,5 409
Zahodna 20 39 19 1,0 78
Oro 9 0 2 0,1 11

79



Province Hanuabada | Elevala Gabi Delez % Skupaj
Milne Bay 18 0 1 0,3 19
Mo., Ma., Sep.* 15 18 0 0,4 33
Otoki NG** 10 2 0 0,2 12
Preostali™* 21 2 18 0,6 41
Skupaj 4542 1635 1260 100 7437

*Mo., Ma., Sep.: Morobe, Madang, Vzhodni in Zahodni Sepik.
** Otoki Nove Gvineje: Manus, Nova Irska, Vzhodna in Zahodna Nova Britanija, Severni
Solomonovi otoki.

“** Celotno Visavje Nove Gvineje.

Urbana naselja imajo drugacno strukturo populacije po poreklu, saj so
mlajsa, naselili so jih Sele priseljenci po letu 1950. Populacija iz okolice
(Centralna provinca) $e vedno zavzema velik delez, ni pa prevladujoca, tako
kot v urbanih vaseh, kjer je preostalih prebivalcev le majhen odstotek. V
tabeli $t. 6 je prikazana razdelitev prebivalcev na podroc¢ju urbanega naselja
Six Mile na obrobju Port Moresbyja. Naselje je sestavljeno iz treh delov,
med katerimi je najvedji Saraga (45,6 %), Dogura (39,4 %), najmanjsi pa je
Ragamuka (15 %). Ragamuka je etni¢no zelo homogeno naselje, saj so tam
ob popisu leta 1999 ziveli izklju¢no priseljenci iz province Chimbu z izje-
mo §tirih priseljencev iz Vzhodnega visavja in province Enga. Kljub temu
je znotraj naselja ve¢ naselbin, kjer se zdruzujejo priseljenci iz istih klanov,
vasi ali okrozij. Tudi sicer priseljenci iz province Chimbu prevladujejo, sle-
dijo jim priseljenci iz Vzhodnega visavja in Centralne province. V strukturi
populacije se takoj lahko opazi povezovanje po kriteriju skupnega porekla.

Tabela st. 6: Naselitev prebivalcev urbanih naseljih na obmocju Six Mile po njihovih
izvornih provincah. Vir: Muke 2001: 56.

Province Saraga Dogura | Ragamuka | Delez % Skupaj
Chimbu 738 273 873 32,1 1884
Vzhodno visavje 355 1123 2 25 1480
Centralna 845 556 0 23,9 1401
Morobe 189 131 0 5,5 320
Gulf 197 12 0 3,6 209
Oro 90 109 0 3,4 199
Juzno visavje 113 2 0 2,0 115

80



Province Saraga Dogura | Ragamuka | Delez % Skupaj
Enga 18 35 2 1,0 55
Milne Bay 41 0 0 0,7 41
Zahodno visavije 18 15 0 0,6 33
Vzh.in Zah. Sepik 4 18 0 0,4 22
Zahodna 24 2 0 0,4 26
Vzh.in Zah. Nova 0 26 0 0,4 26
Britanija

Madang 16 0 0 0,3 16
Manus 5 7 0 0,2 12
Severna Irska 5 0 0,1 5
Preostale 24 0 0 0,4 24
Skupaj 2677 2314 877 100 5868

Populacija, ki Zivi v urbanih naseljih Port Moresbyja, je etni¢no in ling-
visti¢no zelo raznovrstna, ima pa skupno izku$njo migracije v nepoznano
mestno okolje in zato tudi nekatere skupne znacilnosti. Vsi so se v Port
Moresby priselili kot delavci, ¢eprav motivacija za migracijo v mesto ni
samo delo, temve¢ je glavni razlog doziveti nov zanimiv nacin Zivljenja v
mestnem okolju. Mlajsi prebivalci urbanih naselij so se sicer rodili v mestu,
a veinoma Cutijo povezanost z okoljem, od koder so se njihovi starsi od-
selili. Ravno v tej generaciji se dogajajo najve¢je druzbene spremembe, saj
mladi, ki so se rodili v urbanih naseljih, Port Moresby ne vidijo kot svoje
primarno okolje. Vezani so na vasi, ki jih morda niso $e nikoli videli ali pa
so jih le redko obiskali. Poleg tega ne govorijo jezika svojih starsev, saj so se
v mestu naudili le z0& pisin. Nimajo vzpostavljenih mo¢nih druzbenih pove-
zav z rojaki in sorodniki iz vasi, saj se z njimi tezko celo sporazumevajo. Po
drugi strani pa imajo dobro vzpostavljeno druzbeno mrezo v mestu, dosto-
pno imajo boljso izobrazbo in veliko mozZnosti za mestne sluzbe. Njihove
druzbene identifikacije so drugacne kot identifikacije njihovih starsev.

Manjsa urbana naselja so etni¢no homogena, ve¢ja pa so poseljena po
naselbinah, s to¢no dolo¢enimi mejami, kjer Zivijo homogene etni¢ne
skupine priseljencev (Jackson 1977: 33). V urbanih naseljih lahko Zivi
tudi nekaj tiso¢ prebivalcev razli¢nih skupin, med katerimi so pripadniki
vsake skupine strnili bivalis¢a v naselbino. Med naselbinami so dolo¢ene
priblizne ali natan¢ne meje, v¢asih celo ograje. V naselbine se zdruzujejo

81



pripadniki istega sisterma wantok oziroma pripadniki iste etni¢ne skupine.
Druzijo se predvsem med sabo in s pripadniki iste etni¢ne skupine, ki
zivijo v drugih naseljih v Port Moresbyju. Zelo pogosto se obiskujejo in
v¢asih skupaj pripravijo razna slavja. Udejstvujejo se v raznih druzabnih
aktivnostih, kot je igranje kart, igranje ragbija ali drugih $portov. Vecina
druzbenih aktivnostih poteka bodisi v monoetni¢nih naselbinah, bodisi v
neformalnih drustvih, ki so prav tako najveckrat monoetni¢na in ne mul-
tietni¢na (primerjaj Levine in Levine 1979: 48). S pripadniki iste etni¢ne
skupine, ki Zivijo v drugih naseljih, so mnogo bolj povezani kot s sosedi,
ki so pripadniki drugih skupin. Tako pripadniki istih etni¢nih skupnosti
ne tvorijo enotne teritorialne skupnosti, temve¢ se povezujejo v nadlo-
kalne mreze. Vzpostavljanje etni¢nih skupnosti na Papui Novi Gvineji se
sklada s temeljnimi antropoloskimi teorijami etni¢nosti, njihove pojavne
oblike pa so v nekaterih vidikih zelo specifiéne in znacilne le za urbana

okolja Papue Nove Gvineje.

Etni¢nost v Port Moresbyju je premakljiva identifikacija, odvisna od druzbe-
nih razmer in interakcij. Najsplo$neje se ljudje druzbeno povezujejo na ravni
province. Priseljenci iz iste province, ki Zivijo v razli¢nih naseljih, so med
seboj mocneje povezani kot s tistimi sosedi v naselju, ki niso iz iste province.
Skupnosti na ravni provinc, okrajev ali celo vasi torej v mestu niso teritorialno
locirane, temve¢ obsegajo skupnost, povezano iz naselbin v razli¢nih urbanih
naseljih. V tabeli §t. 7 je prikazana poselitev priseljencev iz Vzhodnega visavja
v razli¢nih urbanih naseljih v Port Moresbyju. Ob tem pa je treba poudariti,
da se kohezija skupnosti na ravni province manifestira redko, le ob politi¢nih
dogodkih, kot so na primer volitve. Etni¢ne skupnosti ponavadi zajemajo
ozje kategorije, a $e vedno $irSe kot tradicionalne vaske skupnosti.

Tabela &t. 7: Stevilo priseljencev iz Vzhodnega visavja v urbanih naseljih Port
Moresbyja. Tabela je zajela priblizno polovico prebivalcev iz Vzhodnega visavja, ki
so leta 2001 Ziveli v urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju. Vir: Oddelek za
antropologijo in sociologijo, Univerza Papue Nove Gvineje.

Urbano naselje ali vas St. priseljencev iz V. visavja
Morata 2800
Erima 2417
Six Mile 1534

82



Urbano naselje ali vas St. priseljencev iz V. visavja
Vada Vada 1149
Five Mile 940
Sabama 842
Two Mile 731
Horse Camp 64
Paga Hill 41
Hanuabada 39
Koki 3
Skupaj 10.560
4.2 Urbano naselje Two Mile

Naselje Two Mile oziroma Rabiakani je tipi¢no urbano naselje v Port Mo-
resbyju. Od sredid¢a mesta oziroma poslovnega sredis¢a (Central Business
District) je oddaljeno dve milji, po ¢emer je dobil tudi neuradno ime.* Lezi
na pobod¢ju hriba blizu gospodarskega in industrijskega podrodja, imenova-
nega Badili (glej zemljevid Port Moresbyja v prilogi §t. 3). Vecina zemljisca
je drzavnega, razen manjSega dela na severnem delu, ki je tradicionalno
zemljisce v lasti skupine Koita (customary land). Lastniki tega zemljisca so

dovolili naselitev priseljencem iz Vzhodnega visavja (Muke 2001: 50).

Two Mile je eno najstarejsih urbanih naselij v Port Moresbyju. Tako kot dru-
ga urbana naselja, ki so se pojavljala na obrobju mesta, je Two Mile nastalo
ze okoli leta 1950, ko je manjsa skupina delovnih migrantov svoja bivalis¢a
postavila na neuporabnem poboc¢ju, ki se od obale dviga proti vzhodu. Naselje
je nastalo v neposredni blizini glavnega naselja domacinov Koki-Badili. V
tem Casu je bil Port Moresby $e majhno upravno sredisce, v katerem so Ziveli
belci, delavcei pa so bivali na njegovem obrobju. Na ravnini vzhodno od sre-
dis¢a mesta so v Sestdesetih letih 20. stoletja zaceli urejati novo gospodarsko
in bivalno sredis¢e, imenovano Boroko. Med Borokom in sredi$¢em mesta so
zgradili glavno cesto Murray Highway, ki je speljana mimo severnega roba
naselja Two Mile. Strateska pozicija naselja Two Mile med gospodarskim in
bivalnim sredis¢em ter sredis¢em mesta je spodbudila priseljevanje, a je po

22 Podobno so imena dobila tudi druga naselja, na primer Three Mile, Four Mile, Five Mile... Imena se nanasajo
na razdaljo od sredis¢a mesta do dolocenega naselja ob cesti Hubert Murray Highway. Nastala so neformalno
za lokalno uporabo, a so s¢asoma postala glavne oznake (primerjaj Goddard 2001: 26).

83



drugi strani kmalu onemogocila njegovo $iritev, saj je bilo z vseh strani ome-
jeno. Mestna uprava je obmodje skusala urbanisti¢no urediti, zato je precej$nji
del zemljis¢a odkupila od domacinov. Razdelili so ga na tri odseke — dva so
namenili za drzavne stavbe, drugo pa so prepustili Nacionalnemu stanovanj-
skemu skladu, ki je zemljis¢a prepustil priseljencem. Ti so si tam po lastnih
nacrtih brez urbanisti¢ne ureditve postavili bivalica.

Fotografiji 3 in 4: zelena krajina urbanega naselja Two Mile na pobocju med obmocjem
Koki-Badili in Borokom. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

84



Na splosno imajo prebivalci naselja Two Mile moznost dostopa do pre-
cej$njega Stevila komunalnih storitev, kot je na primer javni prevoz, kana-
lizacija, elektri¢na napeljava, vodovod in telefonski kabel, veliko tega pa
je neformalnega. Naselje je namre¢ kljub tem moznostim neurejeno, saj
so le redki prebivalci izkoristili komunalne napeljave. Vse naselbine imajo
vodovod v obliki neformalnih skupnih zunanjih prikljuckov. Kanalizacija
za strani$¢a v ve¢jem delu naselja ni urejena, prav tako ne kanalizacija za
meteorne in odpadne vode, ki se stekajo po strugah med hisami.

Two Mile je razprostranjeno na pobodju hriba, ki se spus¢a do industrij-
skega predela Badili in do trznice ob naselju Koki (Koki market). Koki je
tradicionalna vas ob morju, hise pa so zgrajene na kolih nad vodo. Pobogje,
na katerem se razteza Two Mile, se z vzhoda proti zahodu spus¢a do morja
in je ponekod nagnjeno tudi do trideset stopinj. Pobocje ni enakomerno,
ampak ima ve¢ ravnih predelov in vmesnih dolinic, po katerih si v dezevni
dobi voda utira struge. Zemlja je bila prvotno zelo revna, posejana zgolj
z grmicevjem. Po naselitvi so jo priseljenci z odpadki in vodo obogatili,
jo prekopali in s kultivacijo pocasi spremenili v rodovitno zemljo, kjer so
lahko zaceli gojiti rastline za prehrano. Takih vrtov je Se vedno precej, a so
zaradi goste naselitve in velikega Stevila bivalis¢ majhni. Na zunaj daje na-
selje vtis zelene oaze v sicer precej pusti in presuseni pokrajini, ki jo prekriva

trda trava, grmicevje in redka drevesa.

85



Fotografiji 5 in 6: trznica Koki market, med urbanim naseljem Two Mile in
tradicionalno vasjo Koki. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

Urbana kulturna krajina v Port Moresbyju je izredno raznolika. Povsod v
mestu, Se posebej pa v urbanih naseljih predstavlja zmes naravnega okolja
in ¢loveskega poseganja vanj. Urbanizacija je spremenila pokrajino v okolje
visokih stavb, bivalnih naselij, cest, industrijskih obmo¢ij in ne nazadnje
urbanih naselij. Port Moresby odraza britansko kolonialno tradicijo, vendar
so ga domacini nacrtno in nenacrtno spremenili glede na svoje tradicije.
Prav tako pa je to mesto, ki ga zaznamuje nastanek in mnozicen razvoj
barakarskih naselij. Nasprotje med visoko moderno stanovanjsko stolpnico
'Hugo' ob naselju Two Mile in barakarskim naseljem, ki se razteza na po-
boéju pod stolpnico, je »urbana pokrajinska znacilnost, nekaterim zadrega
in drugim prizor izredne lepote« (Muke 2001: 40). Urbana kulturna krajina
je rezultat etni¢no mo¢no raznovrstne populacije. Zlasti v urbanih naseljih
se pozna velika razlika pri gradnji bivalis¢ in urejanju neposrednega okolja.
Takoj opazna znacilnost urbanega naselja Two Mile je poselitev po etnié-
no homogenih naselbinah, ki vzdrzujejo razli¢no naravno okolje ter strogo
zaznamovane meje med naselbinami. Meje so pogosto oznacene z ograjo
ali pa samo z nacinom postavitve bivalis¢, ki so z vhodom obrnjena proti
drugim hiSam v naselbini in stran od sosednje naselbine. Naselbina Okapij-
cev je od naselbine skupine Goilala razmejena z mrezno ograjo, od naselja

86



Chimbu pa delno z ograjo (proti severu) in delno brez (proti severovzhodu
in vzhodu) (glej fotografiji 7 in 8).

Fotografiji 7 in 8: naselbina Okapijcev v urbanem naselju Two Mile je od drugih
etnicnih naselbin locena z ograjami. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

87



4.2.1 Infrastruktura

Urbano naselje Two Mile je zelo blizu sredis¢a mesta in Boroka, ki je po-
membno gospodarsko, industrijsko in bivalno obmodje v Port Moresbyju.
Na severni in juzni strani ga omejujeta cesti, za katerima se vzpenjata strma
hriba, na vzhodu Boroko in na zahodu Koki in obala. Okoli naselja se dvigajo
visoke stolpnice in moderne poslovne stavbe, ki predstavljajo urbano sredi-
§¢e. Poleg tega sta blizu industrijska cona in obmocje z modernimi bivalnimi
stavbami. Zaradi osrednje lege oziroma bliZine tako sredis¢a mesta kot Bo-
roka bi pricakovali boljSo urbanisti¢no ureditev naselja, ki ostaja barakarsko
naselje. Pod moderno visoko stolpnico pa Zivijo ljudje v lesenih in plocevi-
nastih barakah. Naselje je urbanisti¢no popolnoma neurejeno, zgrajeno brez
dovoljenj ali upostevanja gradbenih predpisov ter naceloma brez osnovnih
komunalnih napeljav, razen vode. Voda je nujno potrebna za Zivljenje, zato
v Port Moresbyju ni urbanih naselij, do katerih ne bi bila napeljana voda.
Vprasanja vode se bolj poglobljeno lotim v zadnjem sklopu monografije, v
poglavju »Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih Port Moresbyja«.

Priblizno tri Cetrtine bivali$¢ ni priklopljenih na elektri¢no napeljavo (Muke
in Gonno 2002a: 23). Elektriko imajo napeljano zlasti hise ob robovih na-
selja ali tiste na bolj urejenem delu naselja. Nekatere izmed teh imajo ele-
ktri¢ne luci, mnogim pa so elektriko odklopili, saj prebivalci niso placevali
rac¢unov. Tisti, ki se bolje znajdejo, si lahko sami priklopijo elektriko, saj je
elektri¢na napeljava v blizini. Medtem ko imajo vodo vsi (natanéneje vse
naselbine, saj imajo le redki vodo v hisah), pa imajo elektri¢no napeljavo le
redki, ponavadi tisti, ki jo nujno potrebujejo, na primer lastniki trgovinic in
podobno. Takih ni veliko, saj nimajo veliko elektri¢nih aparatov. Dobava
elektrike poteka preko ljudi, ki so do svoje hise napeljali elektriko in redno
placujejo racune. Ti dobavljajo elektriko svojim sosedom in za to tudi po-
birajo denar. Tako imajo dodaten vir prihodkov ter neko avtoriteto in mo¢
pri dobavi elektri¢ne energije (Muke in Gonno 2002a: 89-90). Mnogi so
redno poslusali radio, a na baterije. Luci v ¢asu raziskave ve¢inoma niso
imeli, v vsakem primeru pa so bile hise predvsem za spanje in v¢asih za
kuhanje, vse druge aktivnosti pa potekajo zunaj pred hisami, kjer zakurijo
ogenj. Kuhajo na kerozinu ali drveh. Podobno kot z elektri¢no je s telefon-
sko napeljavo. Le redki imajo v hisi telefon, vsi pa ga uporabljajo v sluzbah
za komuniciranje z ljudmi iz vasi. V vaseh sicer prav tako kot v urbanih

88



naseljih ve¢inoma ni telefonske napeljave, a prebivalci na podezelju lahko
telefonirajo iz mest ali svojih sluzb, ¢e jih imajo. Druga mozZnost je rastoca
uporaba mobilnega omrezja, ki v zadnjih letih postaja vedno pomembnejse
za komunikacijo, dostop do interneta in socialnih omrezij.

4.2.2  Razvojni projekti in poskusi eradikacije naselja

Naselje Two Mile se je zaradi bliZine sredi§¢a mesta hitro §irilo. Leta

1973 ga je mestna uprava nameravala urbanisti¢no urediti. Odkupila je

velik del zemljis¢a in ga nekaj namenila za gradnjo modernih stavb in

stolpnice, preostalo pa prepustila Nacionalnemu stanovanjskemu skladu,

ki naj bi urbanisti¢no uredilo obmog¢je s Stanovanjsko shemo samopomo-

¢i (ang. Self-help housing scheme). Muke in Gonno (2002a: 95) sta navedla

naslednje tocke, ki jih je leta 1973 vsebovala ta shema:

* formalna vkljuéitev prebivalcev urbanih naselij kot ¢lanov urbane
skupnosti;

* financiranje prenove naselij ali preselitev prebivalcev na bolj ustrezne
lokacije;

*  pospesitev gradnje primernih bivali§¢ ter pomo¢ pri gradnji v obliki
ugodnih kreditov.

Naselje je v tem casu segalo preko meja drzavne zemlje na tradicionalno
zemljisce, ki ga ta shema ni zajemala. Del naselja, ki je bil Ze tedaj zgrajen
na tradicionalnem zemljis¢u, so diskriminirali, saj ga niso hoteli vkljuciti v
formalno predmestje. Del zemljis¢a so razdelili na sistem manjsih zemljis¢,
med njimi speljali vodovod, poti, ceste in struge za meteorno vodo. His,
ki so Ze stale na zemljis¢ih, niso spreminjali, Zeleli so le urediti prostor za
nova bivalis¢a. Nova bivalis¢a so morali priseljenci postaviti sami, a pod
pogoji in po nacrtih mestne uprave. Pogoji so zajemali postavitev v naselju,
nacin gradnje, materiale, vi§ino stropa, Stevilo in velikost sob itd. Mnogi
priseljenci si seveda niso mogli privos¢iti zahtevne in drage gradnje hi$ in
so namesto teh postavili lesene barake na nosilnih lesenih kolih, hise pa so
krite s plocevino in drugimi gradbenimi materiali, ki so jih nasli na odpa-
dih. Nekatera zemljisca je mestna uprava oddala, zgradili pa so celo nekaj

hi$ in jih prav tako oddali.

Zahteve za gradnjo pravih his se niso obnesle, saj priseljenci niso imeli do-
volj sredstev, da bi si jih privoscili, prav tako pa niso imeli prave motivacije.

89



Glede na to, da jih je vecina prisla zacasno ali pa so vsaj prisli s taksno
predstavo, si sploh niso nameravali ustvariti doma v Port Moresbyju. Po
prepricanju mnogih priseljencev je njihov pravi dom ostajal na podezelju,
v mesto pa so prisli le zacasno, za nedolocen ¢as. Zaradi popolne neustre-
znosti stanovanjske sheme so deset let po zacetku nalrte opustili, kar je
pomagalo priseljencem, da so si zgradili bivalis¢a po svoje in v naselbinah
svojih wantokov. Druga urbana naselja v Port Moresbyju so prav tako kot
Two Mile nastala neformalno, brez urbanisti¢ne ureditve in ve¢inoma ta-
k$na tudi ostala. Le nekatera so delno urejena.

Priseljenci so se $e naprej priseljevali v naselbine, kjer so Ziveli njihovi roja-
ki. Tako so oblikovali veliko etni¢nih naselbin, ki so sicer majhne, a obenem
gosto poseljene zaradi sistermna wantok medsebojnih obligacij. Bivalis¢a so
stisnjena skupaj, z majhnim $tevilom zunanjih vodovodnih pip in stranisc.
V naseljih je precej$nje tveganje za pozar, higiensko so opore¢na. Poti in
predvsem struge, ki so jih v sedemdesetih letih uredili, so Ze zdavnaj erodi-
rale, se podrle ali se z vsakodnevno uporabo spremenile. Zaradi nenadzo-
rovanega Sirjenja in vecanja prebivalstva so se pojavili neformalni prikljucki
na vodo in v¢asih tudi elektriko. Neformalna naselja so se pojavila na vseh
obmodjih, primernih za Zivljenje, blizu mestnega sredis¢a, tako na tradi-
cionalni kot drzavni zemlji. Na drzavni zemlji so med urejenimi bivali§¢i
zgradili veliko barak, na tradicionalni pa so se z dovoljenjem tradicionalnih
Koita lastnikov najprej naselili priseljenci iz Vzhodnega visavja, ki so jim
sledili $e drugi priseljenci iz Visavja.

Two Mile je zaradi lege blizu sredis¢a mesta zanimiv za interese mestnih obla-
sti, ki so ze poskusale preseliti prebivalce na kaksno drugo, bolj oddaljeno lo-
kacijo, na tem mestu pa postaviti nove zgradbe. Prebivalce so skusali preseliti
zlasti v naselja Six in Eight Mile, ki so precej bolj prostorna in na mestnem
obrobju. Ti naérti so leta 2002 zaradi politi¢nega vpliva urbanih naselij sicer
zastali, vendar prihodnost naselja in njegovih prebivalcev ostaja negotova.

4.2.3  Populacija naselja Two Mile

Prvi naseljenci v naselju Two Mile so bili iz Centralne province in bliznjih
provinc: Gulf, Severna, Zahodna in Milne Bay. Priseljenci iz Visavja so
zaleli prihajati v sedemdesetih letih 20. stoletja in so se sprva naseljevali
na tista zemljisca, ki jih mestna uprava ni nameravala urbanisti¢no urediti.

90



Priseljenci iz Vzhodnega visavja so se naselili na tradicionalni zemlji z do-
voljenjem lastnikov, s¢asoma pa niso ve¢ sprasevali za dovoljenje. Povsod v
Port Moresbyju je namre¢ naseljevanje na tradicionalno zemljo potekalo
tako, da so le prvi priseljenci dobili dovoljenja, drugi pa so se priseljeva-
li k svojim rojakom, wantokom, in za naselitev niso prosili tradicionalnih
lastnikov. Prebivalci iz Visavja so se brez dovoljenj zaceli naseljevati tudi
na zemljis¢u, ki ga je odkupila mestna uprava. Po ukinitvi nacrtov za urba-
nisti¢no ureditev naselja je bilo priseljevanje e lazje. V naselju se je stevilo
priseljencev povecevalo, zlasti pa se je povecal delez priseljencev iz Visav-
ja, ki je presegel celo delez priseljencev Goilala (iz Centralne province) in
Kerema (iz province Gulf). Leta 1999, ko so Muke in njegovi sodelavci
izvedli popis, je bilo v naselju Two Mile kar 1224 priseljencev iz Visavja
Nove Gvineje, kar je bilo 46 odstotkov vseh prebivalcev v naselju (Muke in
Gonno 2002a: 84). V naselju Two Mile, ki se je po letu 1950 zalelo Siriti,
je leta 1973 Zivelo 763 ljudi v 120 bivaliscih, leta 1999 pa 2468 ljudi v 325
bivalis¢ih (po Muke in Gonno 2002a: 106). Najve¢ ljudi je iz Centralne

province, nato iz Vzhodnega visavja, Chimbuja, Gulfa in iz drugih provinc.

Tabela $t. 8: Regionalna oziroma provincialna razdelitev prebivalcev urbanega naselja

Two Mile. Vir: Muke in Gonno 2002a: 84.

Provinca Populacija Delez %
Centralna 840 31,7
Vzhodno visavje 731 27,6
Provinca Chimbu 369 13,9
Provinca Gulf 305 11,5
Zahodna provinca 188 7,1
Provinca Enga 55 2,1
Zahodno visavje 36 1,4
Juzno visavje 33 1,3
Preostale province 91 3,4
Skupaj 2648 100

Prebivalstvo v naselju Two Mile je bilo v ¢asu raziskave dokaj mlado. Kar
stirideset odstotkov prebivalstva je bilo mlajsih od osemnajst let. Naselje je
ze pred desetletji izgubilo znacaj delavskega naselja, Ceprav je v naselju Se
vedno vedji delez moskih kot Zensk. Moskih je bilo v naselju kar osemin-
petdeset odstotkov. Zenske se najveckrat pridruzijo moskim, a $ele potem,

91



ko si moski Ze ustvarijo Zivljenje v mestu, najdejo delo in si postavijo biva-
lis¢e. Minogi priseljenci pa dolgo Zivijo pri svojih sorodnikih ali wantokih.

Med 2648 prebivalci, ki so jih v urbanem naselju Two Mile leta 1999 popi-
sali John Muke in njegovi sodelavci, je bilo 459 (17,3 %) predsolskih otrok,
kar 981 (37,1 %) prebivalcev ni imelo formalne izobrazbe, osnovno $olo do
Sestega razreda je koncalo 573 (21,6 %) prebivalcev, do desetega razreda
371 (14 %), 54 (2 %) prebivalcev naselja pa je imelo kon¢ano srednjo $olo
ali fakulteto (Muke in Gonno 2002: 87). Izobrazbena struktura je bila zelo
razli¢na, mo¢no pa je bila odvisna od starosti prebivalcev naselja, saj je v
naselju bivalo precej takih, ki so se Se vedno izobrazevali, po drugi strani pa
vsi otroci niso obiskovali $ole. Vecina odraslih moskih je imela vsaj nekaj
formalne izobrazbe, ki so jo bodisi pridobili pred prihodom ali v Port Mo-
resbyju. Po drugi strani pa so imele le redke Zenske kakrsnokoli formalno
izobrazbo. Izobrazbo so sicer nekateri razumeli kot nacin, da si izboljsajo
moznosti za delo, a ker so se mnogi nameravali vrniti v rodno vas, izobra-
zevanja niso jemali kot absolutno potrebnega. Delo torej pri vecini ni bilo
vezano na izobrazbo. Skoraj stirideset odstotkov prebivalcev naselja je bilo
otrok, ki so bili premladi za delo, malo manj je bilo nezaposlenih, manj kot
dvajset odstotkov uradno zaposlenih, mnogi pa so opravljali razli¢na dela
brez uradne zaposlitve. Med nezaposlenimi je bilo veliko Zensk, ki sicer
niso hodile v sluzb, a so vseeno sluzile denar na trznicah ali na ulicah s
prodajanjem betelovih oresckov, sadja ali zelenjave z vrtov ter jajc in drugih
malenkosti, ki so jih kupile v trgovinah in nato prodajale. Nekatere Zenske
so tudi pletle torbice, vrece, okrasne prte in podobne re¢i, ki so jih prav tako
prodajale na ulicah, trznicah ali v drugih naseljih.

4.3 Skupnost Okapijcev v urbanem naselju Two Mile

Hane Ano je doma iz vasi Henegaru v Vzhodnem vi$avju, med mojo raz-
iskavo urbanih naselij leta 2002 pa je Zivel v naselju Two Mile v Port Mo-
resbyju. V glavno mesto se je preselil zaradi razli¢nih razlogov, med njimi
predvsem zaradi dela in mikavnosti mestnega Zivljenja ter pustoloviin.
Veckrat mi je pripovedoval o svojem Zivljenju, poti, ki ga je pripeljala v Port
Moresby in o tem, kaksne so njegove izkusnje migracije in Zivljenja v ve-
Gem mestu. Ze tedaj je imel zelo jasen cilj, da se bo, ko bo zasluzil $e nekaj
denarja, vrnil v domaco vas in zacel pridelovati kavo.

92



Rojen sem bil doma, v vasi Henegaru v Okapi leta 1957. Okapa je
eno od devetih okroZij v Vzhodnem visavju. Nasa vas je najvedja v
Okapi. Moy starejsi brat Molaki je Sel v Solo v Goroki, ko sem bil se
maghen decek. Tam je bival v internatu, dokler ni koncal sole. Leta
1966, ko sem bil se mlad fant, je prisel pome. Oce je sklenil, da grem
lahko z njim v Solo, ko bom dovolj star. Pes je prisel osemdeset kilome-
trov dalec. Zacel je zgodaj zjutraj in prisel pozno ponoci. Moji starsi
so vedeli, da pride pome, jaz pa ne. Tako sem Sel s starejsim bratom v
Solo v Goroko. V Goroki sem bil do leta 1972 in koncal Sest razredov
osnovne Sole. Leta 1972 sem prisel nazaj domov, saj si moji starsi niso
vec mogli privostiti placevati mojega Solanja. Moy oce je bil tulai, sve-
tovalec, zelo vpliven clovek v vasi. Poslal me je v misijon in postal sem
mlad misijonar. Kot misijonar sem stiri leta prezivel v vasi Ketave v
Okapi. V tej vasi govorijo drugacen jezik, tokples. Mi jim pravimo
liudstvo Kimi. Tam smo govorili v jeziku tok pisin, ki sem se ga naucil

med Solanjem v Goroki.

V vasi Kétave sem imel zelo dobrega prijatelja Thomasa. Nekega dne
so prisli neki ljudje iz Chimbuja in so se hoteli s Thomasom bojevati.
Hoteli so odpeljati njegovo dekle. Tam ni bilo veliko deklet. Spopadel
sem se njimi in enega od njih tako pretepel, da je padel po tleh in
nato zbezal. Tega ne bi smel narediti, saj sem bil misijonar in mi
smo ucili, da se ne sme bojevati. Sodelavec, gospod Tafo, ki je bil zelo
pomemben clovek, me je kaznoval, ker sem se zapletel v pretep. Niso
mi pustili bojevati se, jaz pa sem se vseeno stepel, da sem pomagal
prijatelju. Zato nisem vec mogel delati kot misijonar. Izgubil sem

sluzbo in poslali so me v Goroko.

Ker sem potreboval sluzbo, sem sel na Bougainville. Tam sem ostal
eno, ne, dve leti in nato z letalom odsel v Port Moresby. Na Bougain-
villu sem delal v supermarketu v baru. Bil sem tocaj in prodajal pivo.
Se vedno sem bil mlad fant, nisem Se imel Zene. Po dveh letih sem
dal odpoved v sluzbi. Tam nisem imel nobenih wantokov, zato sem
odpovedal sluzbo. Tam sta bila le Se dva fanta — moja wantoka, a smo
skupaj odsli v Port Moresby. Onadva sta delala drugje kot jaz, a smo
se ves cas druZili. Nismo Ziveli skupaj, a smo bili dobri prijatelji. Ker
pa nismo imeli drugih wantokov, sem jima nekega dne rekel, ce gresta
z mano v Port Moresby.

93



Vsi trije smo prisli v to naselje Two Mile, ki je bilo takrat se precej majh-
no. Ko smo pristi, je tu Ze Zivelo nekaj nasih wantokov, a /e pestica,
Stiri ali pet. Danes jib je vec sto samo v tem naselju. /.../ Ko sem prisel
v Port Moresby, sem bival pri wantokih. Pri njih sem stanoval, dajali
so mi hrano in nekaj denarja. Kmalu sem si nasel sluzbo pri avstralski
in novozelandski gradbeni druzbi Pasuwe Itd. Oni gradijo hise, trgo-
vine. Tam sem koncal in Sel k TINT Aircargo distributors. Tudi tam sem
odpovedal sluzbo in zacel delati pri angleski druzbi, ki prodaja oroZje,
Peter & Simons Company. Tudi od tam sem odsel in zdaj delam kot
varnostnik pri POSF (Public Office for Superannuation Fund — pokoj-
ninski sklad). Tu, v naselju Two Mile, sem si postavil hiso in se poro-
cil. Porocil sem se petkrat, a sem proe stiri Zene zapustil, ker niso imele
otrok. § peto Zeno Sipo, ki sem jo spoznal v Port Moresbyju, a je prav
tako iz maoje vasi, sva dobila pet otrok. Eden je umrl. Zdaj imava stiri

sinove: Normana, Mathewa, Foganija in Cooperja.

Podobne pripovedi o migraciji in Zivljenju v mestu sem slisal od ve¢ Oka-
pijcev in nekaterih drugih prebivalcev naselja Two Mile. Vsaka izkusnja je
edinstvena in posebna, lahko pa ugotovimo nekatere skupne znacilnosti.
Velik del prebivalcev Port Moresbyja in velika ve¢ina prebivalcev urbanih
naselij je priseljencev prve generacije. S seboj so prinesli znanje, vsakdanje
prakse in druzbeno organizacijo iz rodnih vasi in jih v mestih spremenili
oziroma prilagodili urbanemu okolju. » Tradicionalna kultura in druzbena
organizacija sta zelo prisotni in Zivi ter imata mocan vpliv na mesta, saj
jih Jjudje postopoma spreminjajo iz tujih okolij v lastne edinstvene urbane
centre« (Levine in Levine 1979: 2). Znacilnosti tradicionalne kulture, ki ni
stabilna in nespremenljiva, priseljenci prinesejo v mesta, a jih tudi spreme-
nijo glede na nove Zivljenjske izku$nje in druzbene razmere.

Naselbina priseljencev iz Vzhodnega visavja, ki sebi pravijo Okapians (ali
Gorokans, po glavnem mestu Vzhodnega visavja Goroki), leZi v severovzho-
dnem delu urbanega naselja Two Mile. Na jugovzhodni strani je zamejeno
z visoko plocevinasto ograjo, za katero stojijo vecje zidane stavbe. Proti jugu
in zahodu so zamejeni z mrezno ograjo, za katero bivajo pripadniki skupine
Goilala iz Centralne province. Na severni strani imajo za sosede Chimbu-
je, od katerih so prav tako loceni z ograjo. Pobodje naselja se proti jugu in

94



zahodu hitro spusca, ob jugozahodnem vznozju pa stojijo moderne zidane
stavbe in ena visoka stolpnica. Proti zahodu se naselje spusti do industrijske
cone Badili in trznice Koki (zemljevid naselja glej v prilogi st. 4). Okapijci
so sirSa ali translokalna urbana skupnost (sistern wantok) in v Port Mores-
byju Zivijo v razli¢nih urbanih naseljih, ne le v naselju Two Mile. Vecji del
terenske raziskave sem opravil v naselbini Okapijcev v Two Mileu, ob¢asno
pa smo skupaj obiskali wantoke v nekaterih drugih naseljih. Naselbina Oka-
pijcev v Two Mileu je majhna, gosto naseljena in strnjena, saj je omejena z
vseh strani. Poleg tega je v naselju Two Mile $e nekaj podobnih naselbin
priseljencev iz Vzhodnega visavja. Na tradicionalnem zemljiscu stoji Se ena
podobna manjsa naselbina, nizje proti zahodu pa je Banana Block, njihova
najve¢ja naselbina v naselju Two Mile. Priseljenci iz Vzhodnega visavja so
bili skupaj druga najvecja skupina v naselju Two Mile, saj jih je bilo ob po-
pisu leta 1999 kar 27,6 odstotka. Ta deleZ pa je le priblizen, saj temelji na
popisu prebivalcev naselja, ki ga je izvedel Muke s sodelavci leta 1999. Ob
popisu so kriterij stalnega bivali$¢a ugotavljali tako, da so popisali tiste, ki so
zadnjo no¢ prespali v naselju. Taksen kriterij seveda ni natancen, saj ne upo-
Steva razlik med obiski in dolgotrajnimi priseljenci, po drugi strani pa vse-
eno omogoca ugotavljanje splodne strukture populacije. Stevilo prebivalcev
naselij se ves ¢as spreminja, saj v urbana naselja stalno prihajajo ljudje iz vasi,
ki se tja preselijo ali pa pridejo le na nekajtedenske obiske k sorodnikom. Po
drugi strani pa se nekateri prebivalci urbanih naselij tudi vracajo v svoje vasi.

Novembra in decembra 2002 je v naselbini Okapijcev stalno ali zacasno
zivelo 141 ljudi v 25 bivalis¢ih. Poleg teh bivalis¢ je na obrobju naselja
trgovina, v samem naselju pa dve pokriti stranisci. Hise so manjse lesene
barake, krite s plo¢evinasto streho, velike priblizno med 10 in 40 m?. Ker se
naselbina razteza po pobod¢ju hriba, le nekaj his stoji na dovolj ravnem te-
renu, da so lahko postavljene na tleh. Vecino his so zato zgradili dvignjeno
od tal — stojijo na kolih. Ve hise so postavili prebivalci naselbine sami, saj
za postavitev hiSe ne potrebujejo nobenih uradnih dovoljenj, le privoljenje
in pomo¢ svojih wantokov. Hise v naselbini so omejene predvsem s pro-
storom, saj so Ze sicer mo¢no stisnjene druga k drugi. Vendar pa so izrazili
pripravljenost pomagati svojim wantokom: » Za wantoke je vedno dovolj pro-
stora. Ko pridejo k meni moji wantoki, lahko stanujejo pri meni, pomagam pa
Jim tudi postaviti hiso.«

95



Fotografiji 9 in 10: bivaliséa Okapijcev v naselju Two Mile so strnjena, lesena in krita
s plocevino ter vecinoma postavijena na kolih. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

96



Pri razporeditvi bivalis¢ v naselbini Okapijcev je opazna razporeditev druz-
benih statusov. V naselbini je ve¢ina Okapijcev pripadnikov bodisi klana
Pagataisa ali Lasota in kljub temu, da so v mestu vsi wanzoki, stanujejo pri-
padniki klanov skupaj. Hane Ano, ki je iz vasi Henegaru in klana Lasota ter
je ze ve¢ kot dvajset let Zivel v naselju Two Mile, je imel za najblizje sosede
svoje sorodnike ali pripadnike istega klana. Ko so prisli v mesto, so namre¢
nekateri bivali pri njem, ob njegovi hisi pa so si postavili tudi bivalis¢e. V
hisi, ki stoji nasproti Hanetove, sta stanovala Ruth in njen moz Kanipa
Yokefa. Ruth je najprej zivela pri Hanetu, ko je za nekaj mesecev prisla na
obisk iz Okape. S Kanipo sta se poro¢ila v vasi, kasneje pa skupaj prisla v
Port Moresby. Pri naselitvi jima je najve¢ pomagal ravno Hane. Podobno je
v zgornjem delu naselbine, kjer je bila ve¢ina prebivalcev pripadnikov klana
Pagataisa iz vasi Pagataisa. Oboji so iz Okape in tradicionalni prijatelji in
zavezniki, toda govorijo razli¢na naredja: »Jaz njih razumem, vendar ne go-
vorim njihovega tokples. Zato se raje pogovarjamo v tok pisinu. Tudi oni ne
govorijo mojega tokples.«* Kljub razlikam v jeziku pa so pripadniki istega
sistema wantok. Na tem primeru je opazno, da ne gre toliko za jezik kot za
skupno druzbeno organizacijo, tradicionalna obligacijska razmerja in iden-
tifikacijo z izvornim okoljem.

Hisa, v kateri je bival Hane Ana, je velika okoli 25 kvadratnih metrov in
ima tri sobe. Zgrajena je bila na lesenih kolih in je pravokotne oblike, ob-
sega pa vecji bivalni prostor s kuhinjo in dve spalnici. V celoti je zgrajena
iz lesa in krita s plocevinasto streho. Hane jo je postavil sam, pomagali so
mu le nekateri prijatelji. Pred hiSo stopnice vodijo na ozko verando, s katere
je vhod v bivalni prostor. V hisi ni bilo pravega pohistva, le nekaj desk, na
katerih so odlozene posode, gorilnik na kerozin in pribor ter razno orodje.
Tla so narejena iz dvojnih lesenih desk, prav tako stene. Na tleh niso imeli
nobene podloge, v nekaterih drugih hisah pa so polozili nekaksen linolej.
V obeh spalnicah je bila na tleh postelja — penasta podloga lezi na tleh,
pokrita pa je z raznobarvnimi rjuhami, odejo in vzglavnikom. Poleg tega so
ponavadi v kotu lezala zlozena oblacila, ivalni stroj in razne revije ter ¢a-
sopisi. Spalnici imata okni, medtem, ko ima bivalni prostor le vrata. Zaradi
tega je v hisi precej temno. Mnoge hise v naselbini sploh niso imele oken.
V hisi sta bivali dve druzini: Hane Ano s svojo Zeno Sipo (ki je bila v ¢asu

23 Tokples ali jezik vasi Henegaru imenujejo kerana, jezik vasi Pagataisa pa forai ali fore.

97



mojega obiska z enim od sinov v Vzhodnem visavju) in otroki ter Sethy
Ano z Zeno Julie. Sethy je Hanov wantok, pa tudi njegov necak (sin Hano-
vega starejSega brata Erica). Star je bil 26 let, Julie pa 22. Kljub temu, da sta
bila Ze nekaj ¢as porocena, $e nista imela otrok, sta pa nacrtovala le dva ali
tri otroke, ker sta nameravala dlje ¢asa ostati v Port Moresbyju.

Fotografija 11: notranjost enega od bivalisé. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

Naselbina Okapijcev nima urejene kanalizacije in elektri¢ne napeljave. Le
dve hisi in trgovina imajo napeljano elektriko, v drugih pa so uporabljali
kerozinske svetilke ali svece.?* HiSe so precej temne, uporabljajo pa jih
zlasti za spanje in pripravo hrane. Najve¢ kuhajo na kerozinskih gorilni-
kih, razen ko naredijo mumu, proslavo s pojedino, ko hrano pripravijo na
tradicionalni nacin v zemeljski peci z vro¢imi kamni. V naselbini sta dve
zunanji vodovodni pipi, ki ravno e zado$cata za potrebe vseh stanovalcev.
Vodo si vsak po potrebi prinese do his. Eno od teh dveh pip uporabljajo
tudi za tuiranje. Med hisami so imeli majhne vrtove, na katerih so gojili
rastje, ki je znacilno za Visavje. Na vrtovih so pridelovali banane, sladki
krompir, sladkorni trs (pizpif) in nekatere vrste zelenjave, ki jo gojijo tudi
doma. Najblizje okolje v naselbini jih s tem rahlo spominja na domace

24 V monoetni¢nih naselbinah v urbanih naseljih je pogosta praksa, da ima le en prebivalec prikljuceno elektri¢no
napeljavo, ki jo proti placilu uporabljajo tudi drugi (Muke 2001: 91-92). Pri Okapijcih ni bilo te navade.

98



okolje, ¢eprav so razlike velike. Sosednji Goilala so na primer gojili po-
polnoma drugo rastje. Rastline, ki jih gojijo v naseljih, imajo prakti¢ni
namen, a obenem tudi oznacujejo meje in $irSe poreklo skupnosti v na-
selju ter sporocajo kulturno identiteto (primerjaj Muke 2001: 40). Vrtov
je v naselju malo, saj ni veliko prostora. Mnogi zato obdelujejo vrtove na
obrobju mesta, kamor hodijo enkrat ali dvakrat na teden.

Med 141 ljudmi, ki so v ¢asu mojega obiska Ziveli v naselbini, je bilo 78
moskih in 63 Zensk. Razlika med stevilom moskih in Zensk je prisotna za-
radi migracij delovne narave, saj se ve¢inoma le moski v Port Moresby selijo
zaradi sluzb, Zenske pa jim kasneje sledijo. Moski so bili ve¢inoma zaposle-
ni ali samozaposleni, ve¢ina Zensk pa je formalno nezaposlenih, a z delom
vseeno prispevajo svoj delez. Nekateri nezaposleni moski so se ukvarjali s
posojanjem denarja in z obrestmi precej zasluzili:

Jaz ne delam, ampak Zivim doma z Zeno. Prodajava denar. Dava
10 kin, nazaj dobiva 15 kin. 50-odstotne obresti v dveb tednih.
Denar za posojila dobiva s prodajo hrane, zelenjave in betelovih
oresckov, ki jih kupiva na Gordonovi trznici in jih na ulici proda-

Jjava delavcem.

Kratkotrajno posojanje denarja je sicer zelo razsirjeno, a pogosto tudi pred-
met sporov. Denar ponavadi posojajo za $tirinajst dni, saj v Port Moresbyju
delavci dobivajo placo na dva tedna (forznightly). Najveckrat posojajo manj-
$e zneske, 10, 20 ali 50 kin. Sethy in Julie sta zacetni kapital nabrala tako,
da sta na ulicah prodajala betelove orescke. Ti so na trznici stali med 25 in
30 toea, na ulici pa 50 do 60 toea®:

Za dve kini dobim na trnici sedem oresckov, med katerimi pa je po-
gosto kaksen pokvarjen. Ce je med njimi pet ali Sest dobrib, se vedno
zasluzim tri kine. Véasih pa imam tudi izgubo.

Sethy je $e dodal, da je »prodaja denarja« uspesen posel, saj »nekateri iz
delovnega razreda denar zapravijo za nepotrebne stvari in si ga zato sposodijo
od mene«. Dodal je tudi, da denarja ne posoja komurkoli, temve¢ le tistim,

25  Toea je stotina kine.

99



za katere ve, kje Zivijo in delajo. Ce mu &ez §tirinajst dni denarja ne vrnejo,
povisa obresti na 100-odstotne. »Ce mi denarja ne vrne ob roku, podvojim
obresti. Ce mi ne bi vrnil denarja v mesecu ali dveb, bi ga lahko pretepel in
nato pozabil na denar.« Praksa posojanja denarja deluje tudi zaradi sisze-
ma wantok, obligacijskih razmerij in medsebojnih pomo¢i. Vedno gre za
manjs$o vsoto denarja, ki jo vsak lahko vrne, saj mu na pomo¢ priskocijo
njegovi wantoki.

Skupnosti so izredno pomembne pri resevanju problemov in konfliktov,
kajti posameznik v konfliktnih situacijah nikoli ne nastopa sam. Ce pri-
de do resnejsih sporov, se skupnosti med seboj ponavadi dogovorijo za
kompenzacije oziroma skupinsko povracilo denarja. Skupnost v takih
primerih deluje kot podaljsek posameznikov in lahko celo prevzame nase
odgovornost, ki jo nosi katerikoli posameznik v skupnosti. Zelo uspe-
$na in pogosta oblika medskupinske interakcije so poravnave, kjer se dve
skupnosti dogovorita o medsebojnem dolgu in ta dolg tudi poravnata.
Dolg posameznika nase prevzame skupnost. Taksni primeri se dogajajo
tudi pri prometnih nesre¢ah, ubojih ali smrti zaradi magije. Skupnost,
ki je utrpela skodo (na primer izgubila svojega ¢lana), in skupnost, ki je
prva prizadejala $kodo (na primer ubila njihovega ¢lana), se dogovorita o
poravnavi, sicer se lahko med njima vname ciklus medsebojnih masc¢evanj
(payback), ki se celo preseli iz mesta v vasi ali obratno. (Glej na primer M.
Ward 2000; A. Strathern 1979)

Nekatere Zenske delajo kot hisne pomoc¢nice, mnoge pa so nezaposlene,
a se vseeno ukvarjajo z razli¢nimi dejavnostmi, kot je prodaja raznih iz-
delkov in rastlin na ulicah ali trgih. Pogosto delo med Zenskami je izde-
lovanje torb in drugih pletenih izdelkov, ki jih nato prodajajo na ulicah
ali na trznicah. Prakti¢ne torbe za ¢ez ramo, ki so najrazli¢nejsih barv in
vzorcev, prodajajo domacinom in redkim turistom, stale pa so med 20 in
30 kin. Izdelava taksne torbe traja priblizno dva do tri dni, kar pomeni,
da bi lahko s tem delom dobro zasluzile, ¢e bi jih zlahka prodajale. Delo
zensk med drugim zajema gospodinjska opravila, kot na primer nakup in
pripravo hrane, pranje in popravilo oblaéil ter skrb za otroke. Gospodin;j-
skih opravil pa se lotevajo tudi moski, ki so med bivanjem v mestu postali
zelo samostojni.

100



Fotografija 12: primer pletenih izdelkov, ki jih nekatere Zenske izdelujejo in nato
prodajajo na trinicah. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

Velik del prebivalcev naselbine Okapijcev je bilo otrok ali mladenicev,
ki so bili $e premladi za delo. Narasc¢anje $tevila otrok v urbanih naseljih
je sicer splosen pojav v Port Moresbyju, ki pa prinasa veliko potencial-
nih druzbenih tezav, na primer lastni$tvo zemlje in ohranjanje razmerij
v vaseh ipd. Nekateri otroci in mladenici so $olo obiskovali vsaj nekaj

101



let. Vec¢ina mlajsih moskih ali moskih srednjih let zna vsaj brati in pisa-
ti, eden med njimi je dokoncal celo fakultetno izobrazevanje. Vecina je
dobro obvladala angles¢ino, medtem ko Zenske anglesko ve¢inoma niso
znale najbolje.2® Zenske niso bile toliko izobrazene, a so mnoge mlajse
deklice hodile v Sole. Vsi prebivalci naselbine, starejsi od dvajset let, in
vsaj polovica najstnikov se je rodila v Vzhodnem visavju in so se v Port
Moresby preselili. Mnogi najstniki so se tja preselili, ko so bili stari komaj
nekaj let in se niso niti dobro naudili jezika svoje vasi (zokples). Vecina
najstnikov in vsi mlajsi od deset let so dobro obvladali le 704 pisin in delno
angles¢ino, nekateri pa so razumeli tudi svoj zokples. Odrasli so v naselju
med seboj najve¢ govorili v jeziku zok pisin, saj so v tej naselbini bivali
priseljenci iz razli¢nih vasi v okrozju Okapa v Vzhodnem visavju in so se
njihovi materni jeziki med seboj razlikovali. To% pisin je zaradi migracije
postal pomemben pogovorni jezik, za mnoge otroke pa tudi prvi ali celo
edini jezik, ki so se ga naucili.

Tudi druzabno Zivljenje Okapijcev je potekalo predvsem v njihovi nsel-
bini v naselju Two Mile ali v drugih podobnih naselbinah Okapijcev v
drugih urbanih naseljih. Mesta, kjer so se $e druzili, so zlasti trznice in
nekatera delovna mesta, kjer delajo skupaj z wantoki. Druzijo se tudi s
pripadniki drugih skupin, vendar predvsem v sluzbah in mnogo manj kot
s svojimi wantoki (primerjaj M. Strathern 1975: 201). Okapijcem je ta
naselbina predstavljala domace kulturno okolje sredi Port Moresbyja. V
naselbini je bilo ves ¢as prisotnih mnogo ljudi, saj jih mnogo ni hodilo v
sluzbe ali Sole. Zivljenje je vsaj v susnem obdobju potekalo predvsem na
prostem, pred hisami. Ljudje so se druzili, pogovarjali, zabavali in igrali
karte. Kartanje je pogosta druzabna aktivnost, igrajo pa vsi razen mlajsih
otrok. V naselju je bilo vedno ve¢ skupinic po pet ljudi, ki so kartali, in
vsaj Se enkrat toliko, ki so sedeli zraven, opazovali igro in se pogovarjali.
Ob kartah se druzijo ve¢ ur dnevno, vse skupaj pa je napeto, saj igrajo
za denar. Najpogostejsa igra je bila 'dama’, pri kateri je pet ljudi igralo z
enim nizom kart. Pri tej igri vsak dobi sedem kart, sestaviti pa jih mora
v zaporedja, s katerimi »se odpre«. Zmaga tisti, ki se prvi odpre in porabi
vse karte. Vsak igralec je pred igro vlozil pol kine (50 toea), zmagovalec
pa je pobral celoten vlozek.

26  Z njimi sem se pogovarjal v angles¢ini ali v f0& pisinu, s tem, da se je vedno nasel kdo, ki mi je pomagal tolmaditi,
Cesar nisem razumel.

102



Fotografija 13: vsakdanje druzenje wantokov v naselju ob kartanju. Foto: Jaka Repic,
Port Moresby 2002.

Okapijci so pogosto obiskovali svoje wantoke v isti naselbini ali v drugih
naselijh v Port Moresbyju. Zato je bil v naselbini pogosto na obisku kak
wantok iz drugih urbanih naselij. Ob obiskovanju in druZenju so mnogi
zvedili betelove orescke, ki so najpogostejsa oblika pozivila. Kave pa niso
pili, kar je zanimivo, saj ima ravno Vzhodno visavje velike plantaze zelo
kakovostne kave; vec jih je imelo celo naérte, da bi po vrnitvi v vas postavili
svoje manjie plantaze kave. Prav tako nihce ni kadil. Zvecenje betelovih
oresckov, ki so blagi narkotik, je prisotno po celotni Novi Gvineji, zlasti
na otokih, obalnih predelih in nizZavju. Betelovi ores¢ki so tudi pomembno
blago za izmenjavo. Uporabljajo jih lahko pri »druzbenopoliti¢nih izme-
njavah« (primerjaj Sillitoe 2000) ali kot placilo kompenzacij. Okapijci so
jih kupovali na trznicah ali na ulicah. Betelovi orescki so okrogli zeleni
orehi z debelo lupino in mehkim notranjim jedrom. Lupino pregriznejo in
jih olupijo, mehko sredico pa prezvecijo. Med Zvecenjem dodajo beli prah
zmletih skoljk — kalcijev karbonat, ki sprozi kemicno reakcijo. V ustih se
zalne izlocati slina, celotna zmes pa postane krvavo rdeca. To zmes nekaj
¢asa zvedijo, odvec¢no slino pa izpljunejo. Na koncu betelove orescke izplju-
nejo, saj niso uzitni. Med Zvecenjem se izlo¢a narkoti¢na snov, ki povzroca
zelo rahlo omamljenost.

103



Fotografija 14: prodaja betelovih oresckov in drugih izdelkov nad naselbino, ob
trgovinici in avtobusnem postajaliscu. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

Hrano so pripravljali sami, v druzinskem krogu, razen kadar so pripravili
mumu — vecjo pojedino. Mumu je tradicionalna oblika priprave hrane v ze-
meljskih peceh z vro¢imi kamni, ki jo uporabljajo pri razli¢nih slavijih in pri
njej sodeluje celotna naselbina. V mestu tak$ne posebne dogodke pripravijo
¢im bolj podobno kot na podezelju. Slavje pa ni omejeno na posamezno
naselbino, saj se vanj vkljucijo tudi wantoki iz drugih naselij.

V naselbini Okapijcev sem imel priloznost prisostvovati taksnemu slav-
ju, ki so ga naredili kot posmrtno ceremonijo za svojim wantokom Ja-
gasijem Hugom. Jagasi je bil iz vasi Henegaru, a je nekaj let Zivel v
Port Moresbyju skupaj s svojim bratom Jobom. V mestu je zbolel za
tuberkulozo, kmalu pa se mu je stanje tako poslabsalo, da so njego-
vi sorodniki in wantoki, ki so vedeli, da bo kmalu umrl, nekaj tednov
pred smrtjo zbrali denar za letalsko vozovnico do Goroke. Umrl je vasi
Henegaru oktobra 2002 v starosti 28 let. Po njegovi smrti so v vasi
pripravili mumu, $e eno taksno praznovanje pa so novembra pripravili v
naselbini Okapijcev v naselju Two Mile, kjer je Zivel zadnja leta. Mumu
je bil sicer namenjen le sorodnikom in wantokom umrlega. Vse druzine
v naselbini so prispevale nekaj denarja, s katerim so na trgu kupili veliko

104



hrane. Kupili so sladki krompir (kawukau), banane, pis¢ance, zelenjavo in
sladkorni trs (kumu in pitpif). Na Cistini sredi naselja so pripravili dve
zemeljski peci, v katerih so pripravili hrano. Dve peci so pripravili zato,
ker so nakupili veliko hrane in ker mlajsi bratje in sestre’” umrlega ne
smejo vzeti hrane iz glavne peci. Mlajse neporocene sestri¢ne prav tako
ne smejo jesti hrane iz glavne pedi.

Preden so sli na trg po hrano, so za mumu v zemljo izkopali luknjo preme-
ra meter in pol ter priblizno meter globoko. Napolnili so jo z vejeviem in
drvmi. Na drva so nalozili gomilo kamenja. Dopoldne so s trga z avtom
pripeljali ogromno hrane — dovolj za vse prebivalce naselbine in $e enkrat
toliko obiskovalcev. Ko so pripeljali hrano, so si razdelili delo. Moski so
zakurili drva pod gomilo kamenja, Zenske pa so zacele pripravljati hrano
— Cistiti pis¢ance in zelenjavo ter lupiti sladki krompir in banane. Medtem
so prisli wantoki iz drugih naselij. Ljudje so se pogovarjali, zabavali, igrali
karte, nekateri pa so pomagali pri pripravi hrane. Ob peci so dva soda do
vrha napolnili z vodo. Po treh urah so vsa drva izgorela, gomila razbe-
ljenega kamenja pa se je posedla v jamo. Zaclele so se Se zadnje priprave
za kuhanje. Moski so na vrtovih posekali nekaj bananovcev ter stebla in
debele veje zdrobili in z njimi oblozili jamo. Zdrobljena debla, liste ter
olupke so nalozili na razbeljeno kamenje. Vse so oblozili se z mokro ze-
mljo, ki je utrdila robove.

Na pripravljeno oblozeno pec¢ so po plasteh nalozili zelenjavo, pis¢an-
ce, spet zelenjavo in na vrhu sladki krompir. Vse skupaj so pokrili se
z eno plastjo zelenjave. Pripravljeno gomilo hrane so pokrili z obilico
bananovega listja, s plasti¢nimi vrecami ter na koncu $e s plastjo mokre
zemlje. Na vrhu gomile so skozi banovo listje s palico naredili luknjo,
skozi katero so zlili osem veder vode (okoli 150 litrov). Med vlivanjem
je zacela iz gomile mo¢no uhajati para. Ko so vlili vso pripravljeno vodo,
so luknjo na vrhu pokrili z bananovimi listi, plasti¢no vreco in na koncu
$e to oblozili z mokro zemljo. Vse luknje, skozi katere je uhajala para,
so prav tako zadelali z zemljo. Tako pripravljeno gomilo hrane so pustili
kuhati v pari uro in pol.

27  Bratje niso le sinovi istih starsev, temve¢ tudi vsi sinovi oetovih bratov. Podobno je tudi pri sestrah. Gre namrec¢
za terminolosko izenacevanje sorojencev z bratranci ali sestri¢nami po ocetovi strani, kar je sicer znacilno za
omaski sorodstveni sistem.

105



106



Fotografije 15, 16 in 17: mumu — priprava pojedine ob slovesnosti po smrti enega od
wantokov. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

Ko se je vsa hrana v pari skuhala, so odkrili zemljo in listje bananovca
ter vso hrano pobrali iz peci in jo zlozili na bananine liste po osrednjem
prostoru med hisami. Sredi popoldneva se je zacelo klju¢no dejanje slavja
- razdeljevanje hrane. Kljub temu, da so vse druzine prispevale k nakupu
hrane, je mumu organiziral Job Huge, brat pokojnega Jagasija, pomagal pa
mu je Hane Ano, ki ima poloZaj nekaksnega bigmana® v naselbini. Precej
Casa je preteklo, preden so hrano sortirali na veliko razli¢no velikih kupov.
Job in Hane sta skupaj zacela hrano razdeljevati vsem prisotnim. Predho-
dno sta pripravila izérpen spisek imen, ki sta jih na glas klicala in ljudje so
prihajali po hrano. Vsak je dobil dolo¢eno koli¢ino hrane in v primernem
zaporedju, odvisno od tega, kako tesne sorodstvene ali drugacne druzbene
vezi so ga vezale na Jagasija in njegov rod.

28  Bigman je moski, ki si z dejanji, zlasti pa z druzbeno politi¢nimi obdarovanji, ustvari visok polozaj v skupnosti
(glej na primer A. Strathern 1971). Odgovoren je za urejanje sporov in posvetovalno vodenje skupnosti. Odli¢no
biografsko pripoved Zivljenjske zgodbe digmana Ongka iz skupine Kawelka v Zahodnem visavju je zapisal prav
tako Andrew Strathern (1979).

107



Fotografiji 18 in 19: mumu — razdelitev hrane in pojedina ob slovesnosti po smrti enega
od wantokov. Foto: Jaka Repic; Port Moresby 2002.

Sistem wantok Okapijcev ni vezan le na teritorialno lokacijo skupnosti v
mestu. Pripadniki iste urbane etni¢ne skupnosti Zivijo v razli¢nih naseljih

108



Port Moresbyja. Na praznovanje so prisli Okapijci iz naselij Badili, Erima,
Banana Block (spodnja naselbina Okapijcev v Two Mileu), Six Mile, Ge-
rehu, Tokarara, Four Mile in morda $e iz kaksnih drugih. Vse pa so vezale
sorodstvene vezi, Se zlasti izvorno okolje v Okapi, iz katerega prihajajo. Vsi
so bili pripadniki istega sisterna wantok, ki je oblika zdruzevanja v mestih
glede na izvorno krajevno pripadnost. Skupnost se manifestira ob najrazli¢-
nejsih druzbenih ali druzabnih dogodkih, e zlasti pa ob procesih migracije
posameznikov iz vasi v mesto. Posamezniki, ki se selijo v mesto, so namre¢
na zacetku odvisni od svojih wantokov, ki jim nudijo pomo¢ pri nastanitvi.

4.3.1  Medsebojna pomoc in obligacijska razmerja

V Port Moresbyju ni nikakr$nega formalnega sistema socialnega varstva, de-
jansko pa obstaja mocan sistem medsebojne pomodi, sistern wantok, ki med
drugim blazi rev§¢ino in pritiske druzbenih sprememb ob migraciji (Muke
2001). Priseljenci, ki se za krajse ali daljSe obdobje selijo v mesta, poiscejo
svoje sorodnike ali wantoke, ki jim nudijo nastanitev. Ce ima priseljenec v
mestu sorodnike, se naseli pri njih, ¢e pa nima bliznjih sorodnikov, se naseli
pri tistih prebivalcih urbanih naselij, ki so prisli iz njegove vasi ali tistih sose-
dnjih vasi, kjer Zivijo tradicionalni prijatelji in zavezniki. Medsebojna pomo¢
temelji na tradicionalni instituciji ceremonialnih ali »druzbenopoliti¢nih iz-
menjav« (Sillitoe 1998), ki predstavljajo kompleksna obligacijska razmerja
v druzbeni organizaciji. Ta druzbena institucija, ki v splosnem vkljucuje tri
obveze: darilo (uslugo) podariti, sprejeti in povrniti, je morda najmocneje po-
udarjena ravno v Melaneziji, vsekakor pa obstaja tudi drugod po svetu (na
primer Mauss 1996). Na Papui Novi Gvineji posamezniki lastno druzbeno
mo¢ povecajo in obdrzijo prav z medsebojnim obdarovanjem in negovanjem
druzbenih odnosov. Medsebojna pomoc, ki temelji na tovrstnih obligacijskih
razmerjih, je klju¢na tudi v primeru ruralno-urbane migracije, saj je nujni
dejavnik oblikovanja in vzdrzevanja skupnosti.

Migracija iz vasi v Port Moresby za Okapijce ne pomeni zgolj osebne od-
lo¢itve in dejanja, ampak je vedno druzbeno pogojena, saj posamezni mi-
granti vedno poiscejo neke oblike pomoci. Na zacetku so se sicer selili za-
radi pogodbenega dela, kasneje pa vedno bolj samostojno. Prvi priseljenci
so delali pogodbeno in Ziveli v tovarnah ali ob plantazah pri delodajalcih,
kmalu pa so se manjse skupine zacele samostojno naseljevati v urbanih

109



naseljih. Novi priseljenci so poiskali sorodnike, znance ali wanfoke, ki so
ze ziveli v Port Moresbyju, in se pri njih naselili. Zaradi medsebojnih
obligacij so jim ti seveda nudili pomo¢ in podporo. Ta tip medsebojne
pomodi je Se vedno najpomembne;jsi nacin, da si novi priseljenci uredijo
zZivljenje po migraciji v mesto. Ponavadi pois¢ejo nekoga, ki jim lahko
ponudi prenocisce, hrano in jim na zacetku pomaga tudi finan¢no, da se
znajdejo v mestu in s¢asoma poiscejo sluzbo. Gostitelji prisleke vpeljejo v
skupnost, jim razkazejo mesto in jim predstavijo svoje sorodnike in znan-
ce: »Nekaj prebivalcev vasi Pagataisa je Ze prislo v Port Moresby in so nekaj
mesecev ostali pri meni. Lahko bi k meni prisli tudi iz vasi Henegaru, a oni
raje ostanejo pri svojih sovaséanih.« Vsak prislek se, ker se zanasa na pomo¢
svojih sorodnikov ali wantokov v mestu, postopno vkljuci v sistem wantok
ter ga s tem tudi aktivno poustvarja.

Vecina ljudi, ki se v zadnjih letih seli v Port Moresby, torej pride k soro-
dnikom, ki Ze Zivijo v mestu. V¢asih je bilo v mestu manj ljudi, zato so
prisli k najbliZjemu znancu ali nekomu iz istega okolja. Ljudje iz istih
izvornih okolij se najveckrat naseljujejo skupaj v monoetni¢ne naselbine v
urbanih naseljih, tudi ¢e niso sorodstveno povezani, saj se lahko tako med
seboj §¢itijo in si pomagajo. Medsebojna zas¢ita in pomo¢ sta pomembni,
kadar se posamezniki zapletejo v spore s pripadniki drugih skupnosti. V
taksnih primerih celotna skupnost zasciti posameznike in glede na dogo-
vor pla¢a kompenzacijo drugi skupnosti. Ko je neki Okapijec v Two Mile
umrl v Port Moresbyju, so ga poslali z letalom v Goroko in ga pokopali v
njegovi rodni vasi, celotna skupnost pa je prispevala denar za letalsko vo-
zovnico. V taksnih primerih je treba zbrati veliko ve¢ denarja kot zgolj za
letalsko vozovnico (leta 2002 je tak prevoz stal vec kot tri tiso¢ kin), saj je
treba placati prevoz trupla in povratne vozovnice za spremljevalce. Denar
za letalsko vozovnico skupnost zbere tudi v primeru, ¢e nekdo ne more
ve¢ delati v mestu in nima dovolj denarja, da bi si sam kupil vozovnico. V
vseh primerih, ko posameznik sam ne zmore pritiskov urbanega zivljenja
ali interakcije z drugimi skupnostmi, njegovi ali njeni wantoki nastopijo s
podporo, pomodjo ali zascito:

Vedno si pomagamo. Preden nasi sovascani pridejo v Port Moresby,
Jim sorodniki pogosto zberejo denar za letalsko vozovnico, ko pa gredo
nazaj, ga zberemo mi. Pogosto nekaj prispevamo.

110



4.3.2  Urbana etni¢na skupnost kot preplet sorodstvenega
razmerja in sistema wantok

Najpomembnejsa oblika druzbenih razmerij v skupnosti so sorodstvena
razmerja. Pri klasifikaciji sorodstvenih razmerij gre za kulturno pripisane
vloge in statuse. Dolocena razmerja so v razli¢nih druzbah razli¢no kon-
ceptualizirana.”” Pri Okapijcih je opazen sorodstveni sistem, ki sovpada z
omaskim modelom sorodstvene klasifikacije. Omaski model sorodstvenih
razmerij je pogost pri naseljenih poljedelcih, ki imajo mocne patrilinear-
ne potomstvene sisteme, kar pomeni, da pripadnost sorodstveni skupini
doloc¢ajo po ocetovi strani. Omagki model razlikuje med sorodniki oce-
tove potomstvene skupine in materine potomstvene skupine. Prisoten pa
je princip bifurkativnega zlivanja, ki na ravni generacije starSev izenacuje
oleta z njegovimi brati ter mater z njenimi sestrami (F=FB; M=MZ).*
Obenem pa ta model posebej oznacuje materinega brata ter ocetovo sestro
(MB; FZ). Zlasti materin brat ima posebno vlogo t. i. »moske matere«.
Omaski model tudi brise generacijske razlocke med kriznimi sorodniki po
materini strani, kar pomeni, da izenacuje materinega brata in sina materi-
nega brata (MB=MBS). Na ravni generacije izhodis¢nega posameznika pa
je prisoten mehanizem bifurkativnega zdruzevanja sorodnikov istega spola.
Bratje so izenaceni s sinovi oetovih bratov ter materinih sester (B=FBS;
B=MZS), sestre pa so izenacene s hferami materinih sester in ocetovih

bratov (Z=MZD; Z=FBZ). (Povzeto po Schusky 1965: 37-44, 73)

Okapijski sorodstveni sistem se nekoliko razlikuje od omaskega modela.
Posamezniki razlikujejo med sorodniki po ocetovi in materini strani, saj
sta oe in mati pripadnika razli¢nih rodov. Potomstvo se klasificira po pa-
trilinearnih linijah, sorodniki po materini strani pa predstavljajo materin
rod. Materin brat ima $e posebej pomembno vlogo, saj je za izhodis¢nega
posameznika najpomembnejsi moski v materinem rodu. Na primer: Kani-
pa Yokefa se je poro¢il z Ruth (Ano), njen brat pa je Hane Ano. Kanipa je
iz vasi Keti v Okapi, preko Zene pa je vzpostavil zavezniske in sorodstvene
(ter wantok) odnose s pripadniki Lasota klana iz vasi Henegaru, od koder
je zena. Ko je prisel v Port Moresby, se je najprej naselil pri bratih v naselju

29  Vantropologiji delimo sorodstvene sisteme na Sest osnovnih tipov: havajski, irokeski, eskimski, sudanski, vranji
(Crow) ter omaski (Omaha) (glej na primer Murdock 1949). Osnovne tipe moramo razumeti kot okvirne
modele, saj se konkretni sistemi z osnovnimi tipi navadno ne ujemajo v vseh podrobnostih.

30  Terminolosko oznacevanje sorodstvenih razmerij povzemam po sistemu britanskih antropologov: Oce=F;
Mati=M; Brat=B; Sestra=Z; Sin=S; H¢i=D (Barnard in Good 1984: 4).

111



Erima, kasneje se je priselil v naselje Two Mile. V naselju Two Mile je z
druZino Zivel zraven Zeninih sorodnikov. V ¢asu mojega bivanja v Two Mi-
leu sta imela Ruth in Kanipa stiri otroke, od katerih je eden Zivel v Okapi,
drugi trije pa v naselju Okapijcev v Two Mileu. Za vse je najbolj skrbel
Hane Ano (MB), ki jim je tudi priskrbel bivalis¢e v naselju. Po Hane Anu
sta Kanipa in Ruth poimenovala enega od svojih sinov (Hane Yokefa).

Mati je ¢lanica rodu njenega oceta in tako ostane tudi po poroki, ko se pre-
seli k mozevemu rodu. Ko je v naselbini Okapijcev umrl Jagasi Huge, ¢lan
rodu Lasota, je bil poro¢en z Mario iz skupine Goilala. Skupaj sta Zivela
Sele eno leto, kajti pred Mario je Ze imel eno Zeno, Okapijko z imenom Ala,
vendar njegov rod ni placal Zenitnega placila (brideprice) in je ¢ez nekaj Casa
odsla nazaj k starSem. Tudi za drugo Zeno Mario niso placali kupnine, zato
se je po Jagasijevi smrti preselila nazaj k starSem in se kmalu znova porocila.
Ce bi Jagasijev rod placal kupnino, bi lahko ostala pri Okapijcih in se brez
kupnine zopet poro¢ila s komerkoli od Jagasijevih klasifikatornih bratov ali
pa bi se za majhno kupnino porocila s kom iz klana Lasota. Lahko pa bi
se vseeno preselila nazaj v svoj rod, odvisno od njenega pocutja v mozevem
rodu. Ce bi se poroéila z nekom iz kaksnega drugega klana, na primer iz
klana Pagataisa, bi morali Lasota klanu placati enako kupnino, kot bi jo
Jagasijev rod placal v prvi fazi.

Klan Lasota zajema ve¢ partilinearnih rodov. V teh rodovih obstaja sku-
pno poimenovanje za oceta in ocetove brate, prav tako pa imajo isti izraz
za prave brate in sinove ocetovih bratov, torej bratrance po ocetovi strani.
Vse bratrance po moski strani enacijo s sorojenci. Vsak ¢lan rodu ima zato
veliko bratov ali sester. Sorodniki po materini, torej Zenski strani, pa pripa-
dajo drugemu rodu ali klanu, saj se Zenske v rod primozijo.*! V tem je tudi
razlika med sorodstvenim sistemom Okapijcev in omaskim modelom, ki
ne razlikuje med sorojenci ter sinovi ocetovih bratov in materinih sester.
Okapijci med njimi razlikujejo po potomstveni ali rodovni pripadnosti.

31  Rod (/ineage) je enoértna (unilinearna) skupina ljudi, ki so med seboj v krvnem sorodstvu, ter zajema ljudi, ki
imajo rodovno povezavo s skupnim prednikom (Schusky 1965: 73-74). Klan (c/an ali sib) je Sirsa skupina ljudi,
ki jih druzi skupno poreklo in kraj bivanja. Sestavlja jih ve¢ rodov, ki imajo predstavo (pogosto mitolosko)
o skupnem predniku (Schusky 1965: 77). Klan je precej ohlapno definiran pojem, pomeni pa enocrtno
potomstveno skupino ljudi, ki imajo predstavo o skupnem poreklu, ne sledijo pa vsem genealoskim nizom do
prvega prednika. To je vedja skupina, ki ima ponavadi predstave o miti¢nem predniku, medtem ko je rod ozja
potomstvena kategorija, s katero urejajo poroke in medsebojne obveznosti.

112



Pomembna sorodstvena kategorija med Okapijci je bratstvo, saj lahko od
bratov pri¢akujejo najmocnejso podporo in pomo¢. Ob neki priloznosti, ko
sem odsel iz naselja Okapijcev in me je Hane pospremil na bliZnjo avtobu-
sno postajo, je s svojim avtom mimo pripeljal Hasa Solo. Hane ga je ustavil,
¢e$ naj me odpelje, kamor sem bil namenjen. Rekel je, da je Hasa njegov
brat in na moje vprasanje, ¢e imata iste starse, je rekel, da ni pravi brat tem-
vec bratranec-brat (cousin brother). Taksen odgovor sem dobil skoraj vedno,
ko sem preverjal, ali imajo bratje iste star$e ali so le pripadniki istega rodu.
Okapijci terminolosko in konceptualno namre¢ ne lo¢ujejo med sorojenci
in bratranci iz istega rodu. Sorodstveni sistem je temeljni princip druzbene
organizacije tako v izvornih vaskih okoljih kot tudi v mestih. Zlasti v me-
stih pa sorodstvena razmerja niso edina oblika pomembnih druzbenih vezi,
ki jih posamezniki ob razli¢nih priloZnostih mobilizirajo. Poleg sorodstva
in prijateljstva, ki ga na tem mestu ne obravnavam ve¢ kot le v zgornjih vr-
sticah, pa je zlasti v mestih Papue Nove Gvineje izredno pomemben siszem
wantok, ki predstavlja sirSo obliko druzbene organizacije oziroma speci-
fiéno obliko urbane etni¢nosti. Etni¢nost v mestih Papue Nove Gvineje je
dinamicna in situacijska oblika identifikacije ter je ves Cas v nastajanju. Naj-
veckrat sicer ne deluje zgolj kot deklarativno politicna kategorizacija, kljub
temu pa je v vsakdanjih Zivljenjih ljudi izredno pomembna, saj v mestih
poleg sorodstva predstavlja primarno obliko druzbenih odnosov.

113






5 Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih
etni¢nih skupnosti na Papui Novi Gvineji

5.1 Oblike primarnih druzbenih odnosov v mestih

Urbanega okolja na Papui Novi Gvineji ne moremo obravnavati kot samo-
stojnega in neodvisnega druzbenega kraja, temvec¢ le v povezavi z ruralnimi
kraji, od koder prihajajo migranti oziroma se tja vracajo. V tradicionalni
druzbeni organizaciji etni¢nost v taksni obliki, kot jo poznamo v mestih, ne
obstaja ali pa nima bistvenega pomena, razen v izjemnih primerih. V tra-
dicionalnih druzbah je najpomembnejsa oblika druzbenih razmerij sorod-
stveni sistem, na katerem pa vsaj deloma temelji tudi sistem wantok, Ceprav
v mestih preseZe sorodstvena razmerja. Samo konceptualizacijo druzbe so
ljudje v mestih spremenili, saj tradicionalno organizirane skupnosti niso
omogocale prilagoditve, ki jih je zahtevalo urbano okolje. V mestih Papue
Nove Gvineje so se pojavile specifiéne oblike etni¢nih skupin — lokalno v
tok pisinu imenovani sistemi wantok, ki so nov urbani druzbeni pojav, v me-
stih, $e posebej v neformalnih urbanih naseljih, pa pogosto celo predstavlja-
jo primarna druzbena razmerja. Poleg sorodstva in prijateljstva je etni¢nost
v mestih Papue Nove Gvineje najpomembnejsi princip druzbene katego-
rizacije, s katerim se posamezniki povezujejo v skupnosti in svojo skupnost
razlikujejo od drugih. Lo¢enost med skupinami ne pomeni, da pripadniki
razli¢nih skupnosti ne oblikujejo druzbenih odnosov. So pa odnosi med
pripadniki iste skupnosti oziroma istega sistema wantok mnogo bolj tesni in
zaupni kot odnosi z drugimi, ki so najveckrat »bezni, povrsinski in zacasni«

(Levine in Levine 1979: 5).

Etni¢nost je v mestih postala pomembna zaradi vsakodnevnih interakeij
med ljudmi iz razli¢nih kulturnih in geografskih okolij, ki se med seboj
ne morejo sporazumevati v lastnih jezikih, seveda pa tudi nimajo predstav
o skupnem poreklu. Po eni strani je etni¢na kategorizacija nastala zaradi
interaktivne povezanosti razli¢nih skupin v skupnih urbanih sredis¢ih, po
drugi pa zaradi izrednih situacij in nujne uporabe medsebojne pomodi,
ki jo zahteva migracija in Zivljenje v mestih. Tezave migracije v mesta in
mestnega zivljenja so ljudje najlazje premagali z vzpostavljanjem novih
oblik druzbenih razmerij z ljudmi, s katerimi imajo nekaksne vzajemne

115



obveznosti, bodisi sorodstvene, prijateljske ali etni¢ne. To je v urbanih
okoljih mozno, saj urbano druzbeno okolje dopus¢a znatno prilagodlji-
vost druzbenih vlog in odnosov.

V mestih so nastale nove druzbene oblike, ki temeljijo na tradicionalnih
druzbenih organizacijah iz ruralnega okolja, saj so mesta polna neznanih
ljudi in so potencialno zelo nevarni kraji. Zaradi potencialnih nevarnosti v
urbanem okolju so ljudje »ustvarili relativno varne koticke, kjer se obdajo s
sorodniki in rojaki«*? (Levine in Levine 1979: 52). Problem lahko nastane,
kadar dve skupini, ki sta tradicionalni sovraznici, zivita v istem urbanem na-
selju. V taksnih razmerah je zelo pomembno vzdrzevati tesne vezi z drugimi
rojaki. Druzbe na Novi Gvineji, zlasti v Visavju, so bile v preteklosti pogosto
zapletene v medsebojne ozemeljske in druge spore, kar je verjetno tudi eden
od razlogov za toliksno razdrobljenost na majhne skupnosti. Medskupinska
bojevanja so bila pogost in obicajen del tradicionalnega zivljenja, in ko jim
je kolonialna uprava bojevanje prepovedala, je to spremenilo druzbena in
medskupinska razmerja. Moski so preusmerili energijo tudi v selitve v me-
sta, a bojevanj s kolonialno pacifikacijo $e ni bilo konec. Pogosto so se zaradi
slabega nadzora veckrat razplamtela. Se v pokolonialnem obdobju so se na
primer v Visavju redno dogajali razni konflikti, ki pa se lahko preselijo tudi v
mesta. Na Novi Gvineji je zelo pomemben element medskupinske interak-
cije payback ali povracilni ukrepi. M. Ward (2000) je opisal primer, kako se je
konflikt med tradicionalnimi sovrazniki v Vzhodnem visavju skoraj prenesel
v Port Moresby. Fantje iz vasi Kofena, ki so ve¢ino svojega Zivljenja preziveli
v Port Moresbyju, so hoteli v povracilo ubiti pet pripadnikov sovraznikovega
klana. Napad so odpovedali Sele takrat, ko so ga prepovedali staresine iz vasi.
Vseeno pa so se odnosi med pripadniki obeh skupin tudi v Port Moresbyju
zelo zaostrili. Za etni¢no identifikacijo mladih fantov je bilo sodelovanje v
nacrtovanju napada zelo pomembno, saj so s tem manifestirali svojo pripa-
dnost skupini, ne glede na to, da mnogi izmed njih niso niti ve¢ obvladali
tokples, jezika svoje skupnosti.

Pripadnost skupnosti ni nekaj danega, temve¢ stalni proces ohranjevanja in
obnavljanja skupinskih vezi. Wantoki Zivijo v tesni medsebojni povezanosti,
ki jo morajo ves ¢as vzdrzevati, kljub temu, da je utemeljena na predhodnih

32 Zbesedo rojaki prevajam angleski izraz co-ethnics. Obenem naj poudarim da Levine in Levine (1979) co-ethnics
enaita z wantoks, ter ethnicity z wantok system. M. Strathern (1975) wantok enai z besedo compatriot, ki prav
tako pomeni rojak.

116



oblikah tradicionalne druzbene povezanosti. Sistem wantok prav tako ni le
odsev druzbenih razmerij v ruralnem okolju, temve¢ je tradicionalna druzbe-
na organizacija le osnova novi urbani obliki. Spremenile pa so se tudi oblike
drugih druzbenih razmerij in skupnosti. Pomembne druzbene kategorizacije
so v mestih podobne kot na podezelju, le da so dozivele nekatere spremembe.
Najpomembnejse kategorije so sorodstvo, etni¢nost in prijateljstvo.

Sorodstveni sistem je sistem nacel, ki osmisljajo razmerja med pripadniki
skupnosti in s tem tudi dolo¢ajo njihova medsebojna razmerja in recipro¢ne
obligacije. Sorodstvena razmerja so pri ljudstvih Papue Nove Gvineje gene-
ralno najpomembnejsi princip druzbene organizacije. Pomembna so zlasti v
ruralnih okoljih, kjer sorodstvena razmerja urejajo interakcijo med pripadniki
istih vasi. S pomo¢jo sorodstvenih razmerij urejajo najpomembnejse vidike
vaskega Zivljenja, kot so pravica do zemlje, dostop do najrazli¢nejsih narav-
nih virov, razmerja v okviru druzbenopoliti¢nih izmenjav, moznosti poroke,
vzorci zavezni$tva in podobno. Z ruralno-urbanimi migracijami se prenasajo
tudi sorodstveni sistemi, ki s pomocjo kulturnega dolocanja statusov in vlog
urejajo druzbene skupine. Vecina prebivalcev Port Moresbyja, zlasti zelo velik
delez prebivalcev urbanih naseljih v Port Moresbyju, se je rodila v ruralnem
okolju, zato ni nenavadno, da »je sorodstvo nujna predobstojeca osnova ur-
banim druzbenim razmerjem« (Levine in Levine 1979: 61). Ljudje se iz vasi
selijo v mesta k svojim sorodnikom ali wantokom. T jih vpeljejo v urbani na-
¢in Zivljenja in s tem utrjujejo sorodstvene vezi ali vezi sisterna wantok. Krozna
migracija med vasmi in mesti Se dodatno utrjuje pomembnost vzdrzevanja
vezi z izvornim okoljem in skupnostjo. Tako so mi med pogovori skoraj vsi
Okapijci zatrdili, da se nameravajo nekega vrniti v domaco vas:

Mislim, da v Port Moresbyju ne bomo [druzina] Ziveli vec dolgo. Tu je
Zivljenje zelo tezko. Sem smo prisli zaradi denarja. A tu je Zivijenje dra-
g0, saj moramo vse kupiti. Na vasi je mnogo laZje. Labko prezivimo na

svoji zemlji. Sami pridelujemo hrano in kavo za prodajo.

Nekateri avtorji trdijo, da skupnosti v mestih temeljijo primarno na tradi-
cionalnih druzbenih organizacijah, vendar so urbane skupnosti dejansko
nove skupnosti z druga¢no organizacijo (Levine in Levine 1979; primerjaj
Epstein 1978: 40). Skupnosti v mestih ne temeljijo tako mo¢no na sorod-
stvu kot tiste na podezZelju, saj so sorodniki pogosto raztreseni po razli¢nih

117



urbanih naseljih ali celo po razli¢nih mestih. Poleg tega so skupine bliznjih
sorodnikov v istem mestu malo$tevil¢ne, saj se najpogosteje le nekaj ¢lanov
druzine preseli v mesta. Mnogi mladi moski se preselijo tudi z namenom,
da ubezijo premo¢nemu nadzoru sorodstvenih skupnosti na podezelju. So-
rodstvena razmerja ne nadzorujejo dostopa do mestnega Zivljenja, bivalisca,
sluzbe in denarja. Vsekakor v mestih obstaja kontinuiteta sorodstvenih raz-
merij kot moc¢an dejavnik druzbene organizacije, vendar obenem postanejo
pomembne druge oblike primarnih druzbenih odnosov, kot sta na primer
prijateljstvo in zlasti etni¢nost.

Sorodstvena razmerja ostanejo najpomembne;jsi dejavnik druzbene organi-
zacije pri tistih urbanih skupnostih, ki imajo mo¢no in bliznje zaledje tradi-
cionalnih skupin (Levine in Levine 1979: 62-63). To sta zlasti skupini Motu
in Koita, ki sicer Zivita v neposredni bliZini Port Moresbyja, Ceprav se je po-
men sorodstva zaradi sprememb nac¢inov materialne produkcije spremenil
tudi pri teh dveh skupinah. Skupnosti iz Visavja pa so v Port Moresbyju Se
mocneje spremenile oblike druzbenih organizacij. Sorodstveni izrazi pogosto
oznacujejo etni¢na ali wantok razmerja. Okapijci se med interakcijo z drugi-
mi skupinami medsebojno nazivajo z izrazom brat, kljub temu, da pripadajo
razli¢nim rodovom in klanom (primerjaj Whiteman 1973). Pri tradicionalni
obliki sorodstva namre¢ izraz brat uporabljajo le v rodovnih skupnostih. V
mestih pa se klasifikacijske skupine razgirijo. Pomagajo si ne glede na ob-
stoj sorodstvenih vezi, skupinska kategorizacija pa poteka v okviru sisterma
wantok, ki pripadnike klasificira glede na izvorno okolje, kar »... omogoci
nastanek osnovnih etni¢nih skupin« (Levine in Levine 1979: 65). Do po-
dobnih ugotovitev je prisel Whiteman, ki je raziskoval sorodstvena razmerja
Chimbujev v Port Moresbyju. Posamezniki ali majhne skupine iz province
Chimbu so bivalis¢a poiskali pri priseljencih iz istega okolja, kljub temu, da se
niso poznali niti niso imeli kakr$nihkoli sorodstvenih razmerij. »Priseljenci so
vedeli, da so [gostitelji] Chimbuiji in so jih obiskali z nekom, ki jih je poznal«
(Whiteman 1973: 93). Spreminjanje in Siritev klasifikatornih sorodstvenih
skupin je v mestih lahko osnova za nastanek etni¢nih kategorij v primerih, ko
posameznik potrebuje pomo¢ najblizjih wantokov.

Zmanjsan pomen klanskih razmerij v mestih zamenjajo z obli-

kovanjem osebnih druzbenih mrez, ki temeljijo na najrazli¢nejsih
vrstah sorodstvenih razmerij. Ko te mreze uporabijo v oblikovanju

118



zalasne urbane skupine ali klike, iz njih pogosto nastanejo situa-
cijske urbane etni¢ne skupine. (Levine in Levine 1979: 66)

5.2 Urbane etni¢ne skupine oziroma sistemi wantok

Druzbena razmerja iz domacih vasi so zelo pomembna pri ustvarjanju no-
vih druzbenih razmerij v urbanih okoljih. Sistemn wantok je druzbena ka-
tegorizacija in zajema ljudi iz istega okolja, ki govorijo isti jezik in imajo
isto kulturno tradicijo (glej tudi Repi¢ 2004, 2005a). Wantok je »nekdo, ki
govori isti jezik, je iste narodnosti, rojak, je iz iste dezele, sosed« (Mihalic
1983: 202). V mestih pripadniki istega sisterna wantok Zivijo in pogosto
delajo skupaj, se skupaj bojujejo proti sovraznikom in pomagajo novim pri-
seljencem — tako sorodnikom kot tudi drugim rojakom. Sistem wantok je
ohlapno dolocena kategorija, saj z njo oznacujejo tako bliznje in daljne so-
rodnike, dobre prijatelje, kot tudi bezne znance, ki prihajajo iz istega okolja
in morda govorijo isti zokples. V mestih so »wantoki tisti ljudje, s katerimi
ima nekdo pogoste, dobre in zaupne odnose« (Sillitoe 2000: 170). Pojem
wantok lahko oznacuje tudi prijatelje, ki jih sicer oznacujejo tudi z besedo
pren, kar obenem pomeni tudi znance ter tiste, ki niso sovrazni. Prijatelj-
stvo kot kategorija tudi ni strogo lo¢eno od sorodstva, saj bliznje prijatelje,
rojake in sorodnike oznacujejo s pojmom wantok.

Druzbena razmerja, ki se razvijejo v mestih, ne temeljijo le na potomstvu
in sorodstvu. »V mestih posamezniki razgirijo lastne predstave o sorodstvu
ali druzbenih zvezah in s tem zajamejo ljudi iz drugih vasi in sosednjih
obmodij, s katerimi doma nimajo nobenih ali pa le ohlapne vezi« (R. G.
Ward 1977: 48). Tradicionalne druzbene organizacije, na primer sorodstvo,
v mestih obdrZijo pomembno vlogo, njihova oblika pa se spremeni. Nova
druzbena razmerja v mestih najveckrat temeljijo ravno na skupnem izvor-
nem kraju priseljencev, ¢eprav je pogosto pomembno tudi razumevanje is-
tega kulturnega kodeksa. V¢asih je bil jezik osnova za sistern wantok, a se je
kategorizacija wantok toliko razsirila, da skupni jezik ni ve¢ nujni element.
Mnogi mlajsi prebivalci mest namre¢ ne govorijo njihovega fokples, jezika
domace vasi, pa so kljub temu enakopravni pripadniki. Skupno poreklo,
ki je najpomembne;jsi dejavnik pri klasifikaciji pripadnikov sistema wan-
tok, delno sovpada tudi s konceptualizacijo etni¢nosti, ki jo je zastopal ze

119



Weber, ko je trdil, da je etni¢nost kategorija, ki zajema ljudi s predstavami
o skupnem poreklu.

Etni¢ne skupine so tiste ¢loveske skupnosti, ki gojijo subjektiv-
no prepricanje o skupnem poreklu — zaradi fizi¢nih ali kulturnih
podobnosti ali zaradi spomina kolonizacije in migracije —, tako,
da je to prepri¢anje pomembno za nadaljevanje nesorodstvenih

druzbenih razmerij (Weber 1961: 306).

Sistem wantok, kakren se je pojavil v mestih Papue Nove Gvineje, je speci-
fi¢na oblika etni¢nosti, ki poleg predstave o skupnem poreklu moc¢no temelji
na dinami¢nih urbanih interakcijah. »Etni¢nost je namre¢ najpomembne;jsi
model za nastanek nesorodstvenih druzbenih odnosov in za mobilizacijo $ir-
$ih druzbenih enot v mestih« (Levine in Levine 1979: 67; primerjaj Goddard
2005). Levine in Levine sta sistem wantok izenadila z etni¢nostjo, podobno pa
ga je pojmoval tudi Rew, ki ga je imenoval rojastvo (compatriotism). Napisal
je, da v Port Moresbyju nastajajo nove oblike druzbenih povezav, saj »ljudje
zaradi nenehne izbire in prilagajanja domorodnega prebivalstva ustvarjajo
§irSe vzorce druzbenih povezav, /.../ ki se kazejo kot etni¢nost ali rojastvo«
(Rew 1974: ix). Sillitoe (2000: 169) je sistem wantok oznacil s starej§im iz-
razom tribalizem, ki je bil v britanski socialni antropologiji zgodnji izraz, iz
katerega je izSel tudi koncept etni¢nosti (glej Mitchell 1956). Ker tu ne gre za
esencializacijo druzbene organizacije, je treba poudariti, da je v ospredju pro-
ces oblikovanja skupnosti, v kateri se ustvarjajo dolo¢ena druzbena razmerja,
ki temeljijo na pripadnosti istemu okolju. Etni¢nost kot analiti¢ni koncept
lahko torej uporabimo pri pojasnjevanju urbanih druzbenih kategorij, tudi
sistema wantok v urbanih okoljih Papue Nove Gvineje.

Urbane druzbene povezave poudarijo etni¢na razmerja na osnovi izvornega
kraja, vendar niso nujno tudi interesne povezave. M. Strathern je napisala,
da »ne moremo govoriti o etni¢nosti kot o strategiji« (1975: 288). Interesne
skupine v mestih so namre¢ zacasne in odvisne od situacije. Sicer obstajajo
tudi primeri, da se ljudje zdruzujejo okoli poklica in prevzamejo dominan-
tno vlogo v nekem poklicu, kar je gotovo pomemben dejavnik vzdrzevanja
in obnavljanja skupnosti. Tako so na primer Mekeo prodajalci betelovih
orehov, priseljenci iz provinc Hagen in Enga pa vozniki taksijev. Kljub
temu, da obstajajo primeri dominacije nekaterih gospodarskih panog, pa

120



skupine v Port Moresbyju etni¢ne pripadnosti ve¢inoma niso razvile na
osnovi skupnega politi¢no-ekonomskega interesa in dominacije nad neko
gospodarsko panogo, kot na primer ljudstvo Hausa v Nigeriji (glej Abner
Cohen 1969). »Kljub temu pa se ljudje nenehno oznacujejo z etni¢nimi
kategorijami — 'Mi Hagenerji po¢nemo to'; "Tisti Popondetta moski je moj
prijatelj'; "Poznam Tolaja iz x oddelka'« (M. Strathern 1975: 289). Tudi
prebivalci urbanega naselja Two Mile so v pogovorih sebe in druge ves ¢as
oznacevali z etni¢nimi oznakami. Ko so govorili o sosedih ali drugih sku-
pnostih, so vedno uporabljali etni¢ne oznake kot Goilala, Chimbu, Hage-
ner, Motu in druge, sebe pa so oznacevali kot Okapijce (Okapinas) oziroma
obc¢asno Vzhodnovisavce ali Gorokane (Eastern Highlanders ali Gorokans).

Skupnosti v mestih ne nastajajo kot posledica skupnih interesov temve¢ kot
posledica skupne izku$nje migracije. »Mestni Hagenerji se kot skupnost
identificirajo zaradi skupnega porekla in skupne izkusnje v Moresbyju« (M.
Strathern 1975: 366). Oblika sistema wantok v mestih Papue Nove Gvine-
je je specificna oblika etni¢ne identifikacije, ki za sidris¢no tocko uporablja
prilagodljiv kriterij skupnega porekla, utrjuje pa jo skupna izkusnja migracije
v mesta. Skupna izku$nja migracije v mesta in razmerja med tradicionalno
vasko in novo urbano skupnostjo so mo¢ni dejavniki ustvarjanja etni¢ne sku-
pnosti (primerjaj tudi Weber 1961: 307). Druzbeni sistem wantok v mestih te-
melji na tradicionalni druzbeni organizaciji, vendar to ni isti druzbeni sistem
z dvema pojavnima oblikama, temvec je sistem wantok v mestih nova druzbe-
na kategorija, ki ¢lane sprejema po kriterijih skupnega tradicionalnega okolja.

Skupno poreklo je temeljna, a prilagodljiva krajevna kategorija, ki je pod-
vrzena razliénim interpretacijam. »Isti kraj« lahko pomeni vas, lahko pa
tudi oZja ali §irSa obmocja in celo province. Okapijci v naselju Two Mile
se tujcem predstavljajo kot Gorokans, po glavnem mestu Goroka v Vzho-
dnem visavju ali kot Eastern Highlanders, torej ljudje iz Vzhodnega visavja.
Tudi pripadniki drugih sosednjih skupin v urbanem naselju jih poimenu-
jejo Gorokans. Med seboj se oznacujejo po okrozju, torej Okapians (Oka-
pijci) ter po vaski in klanski pripadnosti.®® Med Okapijci jih je veéina iz

33 V tej monografiji jih ves ¢as oznacujem kot Okapijce, ker so se tudi sami tako predstavljali. Taksno
poimenovanje sicer ni v skladu z oznakami (Fore), ki so jim jih nadeli prvi raziskovalci, vendar smatram kriterij
samooznacevanja za najboljso resitev. V Okapi se ne imenujejo Okapijci, tak§no poimenovanje je rezervirano za
situacije zunaj domacega okrozja. Doma uporabljajo oznacevanje po vasi, torej prebivalci Henegaru, Pagataisa,
Kofame ... Identi¢nost skupinske in krajevne oznake je sicer zelo pogosta. Telban (1996; 1998) na primer
obravnava Ambonwarijce, ki Zivijo v vasi Ambonwari.

121



klana Pagataisa (Pagataisa vas) ali iz klana Lasota (vas Henegaru). Urbana
etni¢na pripadnost torej ni vezana le na eno izmed ozjih ali $irsih kategorij
porekla, temve¢ »je odvisna od druzbenih razmer, v katerih se sklicujejo na
etni¢nost« (Levine in Levine 1979: 60).

Pri interakeiji z oddaljenimi skupinami se ljudje pogosto sklicujejo in ozna-
¢ujejo glede na provinco, iz katere prihajajo. Logika sistema kategorizacije,
ki je vezan na provinco, omogoca $irSo samoidentifikacijo kot tradicionalna
identifikacija, ki je vezana na klan ali vas. Z novimi urbanimi kategorijami,
ki temeljijo na kolonialni razdelitvi Nove Gvineje, imajo ljudje priloznost
vzpostavljati skupnosti, ki v¢asih niso obstajale. V oblikovanje tovrstnih
skupnosti jih ne usmerja le oddaljenost od doma in iskanje varnosti pri
wantokih, temve¢ tudi formalne vladne organizacije in uprave, ki pogosto
delujejo na provincialnih ravneh. Taksni so na primer vladni programi za
razvoj poljedelstva in podezelja, izobrazevalne in zdravstvene organizacije
ter mediji, zlasti radio, ki delujejo na provincialni ravni. Ponavadi mora-
jo ljudje, ki Zelijo obiskovati srednje $ole, iti v glavno mesto province, za
vi§je stopnje izobrazevanja pa celo v Port Moresby. Oddaljeni od doma
zalnejo vzpostavljati in razvijati druzbena razmerja, ki ne temeljijo le na
sorodstvu ali vaski pripadnosti, temve¢ tudi na novi kategoriji etni¢nosti
ali celo na poklicnih kategorijah in generacijskih ter razrednih povezavah.
Prav tako pomembna so volilna obmogja, ki politicno povezujejo razlicne
skupine. Provincialne meje in skupnosti, ki temeljijo na izvorni provinci, v
mestih postanejo pomembne kot osnova za identifikacijo s §ir§imi etni¢ni-
mi skupnostmi.

Eden od razlogov za identifikacijo s provincami je dokaj preprost. Vecina
migrantov v Port Moresbyju je priseljencev prve ali druge generacije, med
njimi pa je mnogo taksnih, ki se nameravajo vrniti. Vecina je tistih, ki niso
priseljenci prve generacije, pa so celo Zivljenje Ziveli v monoetni¢ni urbani na-
selbini med svojimi rojaki. Ko govorijo o sebi in o drugih v smislu izvornega
kraja, uporabljajo obmodje na ravni province ali okroZja (na primer Okapa),
sicer bi bila raznovrstnost krajev identifikacije ter s tem kategorij urbanih
skupnosti prevec steviléna in nedojemljiva. Zato so jo posplosili na raven pro-
vince. Se vedno pa je zanimivo, zakaj se sploh identificirajo in druge ozna-
¢ujejo s pomodjo kraja, od koder prihajajo. S taksno klasifikacijo omogocijo
urejanje interakcij s ¢lani drugih skupin, saj kulturne znacilnosti posplosijo

122



na predstave o skupni kulturi prebivalcev nekega obmodja in se glede na te
predstave do njih tudi obnasajo na dolo¢en nacin. Sisterm wantok deluje zaradi
potrebe po medsebojni pomo¢i in zdruzevanju v skupnosti s tistimi ljudmi,
»ki delijo kulturo /.../ in lahko delno samo oni zagotovijo povracilo v smislu
prestiza in druzbenega polozaja« (M. Strathern 1975: 289). To je zelo po-
membna ugotovitev, saj sistern wantok ni le strategija uveljavljanja ekonom-
skih prednosti in zagotavljanja zas¢ite in pomodi, ampak je predvsem sistem
druzbenih povezav, kjer lahko posamezniki tudi v urbanem okolju ohranjajo
in (pre)oblikujejo druzbene statuse in medsebojne odnose.

Sistem wantok je torej spremenljiva, dinamicna kategorija, ki je neko¢ po-
menila le pripadnike iste jezikovne skupnosti, glede na potrebe v urbanem
okolju pa se je konceptualno moc¢no razgirila. Pripadniki jo aktivno vzposta-
vljajo, spreminjajo in poustvarjajo. Sistern wantok deluje ravno zaradi tega,
ker se vanj aktivno vkljucuje veliko ljudi in se zdruzuje z drugimi wansoki.
Kot nova in prilagodljiva urbana kategorija je mo¢no podvrzena (re)in-
terpretaciji posameznikov. Posamezniki namre¢ prav s svojim delovanjem
in vsakdanjimi praksami, komunikacijami in druzbenimi povezavami (po)
ustvarjajo urbano druzbeno kategorijo sistemn wantok, ki je v mestih postala
temeljna oblika druzbene kategorizacije in organizacije.

Prilagodljiv koncept wantok lahko oznacuje tako etni¢nost, prijateljstvo kot
tudi sorodstvena razmerja prebivalcev urbanih sredis¢. Wantok torej ni le
nekdo, ki govori isti jezik in prihaja iz iste vasi. Lahko je nekdo, ki prihaja
iz iste regije ali province, oziroma se vsaj sklicuje na isto izvorno okolje, ali
pa nekdo, ki se vkljudi v urbano skupnost, na primer s poroko. To je prvi
pogoj za vzpostavitev pripadnosti v urbani skupnosti. Urbane skupnosti so
namre¢ nove skupnosti in ne le preslikava tradicionalnih. Pripadnik neke
vasi v Okapi ni tudi avtomati¢no ¢lan skupnosti Okapijcev v naselju Two
Mile, ima pa prvi pogoj za ¢lanstvo. Pripadnik skupnosti postane, ko svoja
druzbena razmerja vpne v urbano skupnost in ko ga drugi ¢lani priznajo
za pripadnika, Mitchell bi rekel, ko se retribalizira. To se zgodi spontano, z
vzpostavitvijo druzbene mreze odnosov v urbani skupnosti.

V skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile je wantok postal tudi John
Etep Graf, ki sicer prihaja iz Zahodnega viSavja, a je porocen z Jenny,
ki je iz vasi Pagataisa v Okapi. Njihov wantok je postal zaradi poroke,
a predvsem zato, ker je s ¢lani skupnosti razvil tudi zaupne odnose in

123



vzajemna obligacijska razmerja. Znotraj skupnosti mu v¢asih $e vedno
pravijo fambu, a pri njih ima John vse privilegije in zas¢ito kot wantok.
Tambu sicer pomeni nekoga, ki je ¢lan skupnosti postal s poroko oziro-
ma natan¢neje sorodnika, se je v neki klan porocil (M. Strathern 1975:
452) in sploh ne nujno tujca v smislu etni¢ne pripadnosti. John je poleg
vkljucitve v sistem wantok Okapijcev, preko Zene navezal tudi moc¢ne za-
vezniSke odnose (a//iance) z Zeninim rodom. Sam zase je rekel, da je del
skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile, kar pomeni, da je tam varen.
Njegova urbana skupnost mu zagotavlja varnost in pomo¢ kot vsakemu
drugemu wantoku. Vseeno pa je v pogovorih poudarjal druga¢no poreklo
in povezave z drugimi skupinami v Port Moresbyju:

Prijatelje imam tudi pri drugih ljudstvih: Chimbu, Goilala. Ko pa
imam probleme, jih resujem tu, med Okapijci. Z njimi sem povezan
preko Zene, Ceprav oni niso moji pravi wantoki. Moji pravi wan-
toki so Jjudje iz moje vasi in sosednjih vasi. Moje pleme se imenuje
Tongay in je v okrozju Waghi. Tisti, ki govorijo moj tokples, moj
materni jezik, so moji pravi wantoki. Po drugi strani pa so tudi
Okapijci, med katerimi Zivim, moji prijatelji. Ker Zivimo skupaj, so
postali moji wantoki.

Ves, pomen besede wantok se je spremenil. Viasib je pomenil nekoga,
ki govori isti jexik, zdaj pa pomeni tiste ljudi, ki Zivijo skupaj. Za
otroke, ki ne govorijo svojega tokples temwvec le tok pisin, so wantoki
tisti, s katerimi Zivijo. Oni postanejo wantoki. Tudi ce so iz razlicnih
vasi, a Zivijo v isti skupnosti, postanejo wantoki. Tuko se meni zdi.

Pomen se je spremenil, ali pa ga vsaj jaz tako interpretiram.

John Etep Graf je torej razlikoval med razli¢nimi kategorijami wantokov,
kar omenjata Ze Levine in Levine (1979: 71). To razlikovanje je odraz
razsirjene in prilagodljive konceptualizacije pojma in dokaz rednih pre-
hajanj med skupinami, sprememb v ¢lanstvu skupnosti in identitetnih
spremembah (podobno je ugotavljal Barth 1969b, 1969c¢). Sistem wantok
je v osnovi pomenil urbano skupnost ljudi, ki so prisli iz ene ali ve¢ vasi
na nekem obmodju in so jih druzili skupni jezik, druzbene in sorodstvene
vezi. Sam koncept pa se je mocno razsiril in zdaj pomeni pripadnike, ki
Zivijo v isti skupnosti. Identifikacija s skupnostjo se se vedno sklicuje na

124



krajevno komponento, ki pa je zelo elasti¢na kategorija. V mestih se ljudje
vedno bolj srecujejo z ljudmi, ki niso niti sorodniki niti ne prihajajo iz iste
vasi, a kljub temu »postajajo vedno bolj vpeti v sistern wantok, ki deluje kot
kategorija druzbenih odnosov, ki u¢inkovito zdruzuje sorodstvo, etni¢-
nost in bolj individualne prijateljske vezi v novi urbani druzbeni kategori-
ji« (Levine in Levine 1979: 70). Sethy Ano je razlagal, da so »wantoki #isti
liudje, ki se obiskujejo, si pomagajo, se druzijo in pogovarjajo, igrajo karte, jedo
skupayj, si delijo hrano, bivalisce, betelove orescke, obleko in podobno.« Pojem je
v mestih namre¢ Ze povsem presegel prvotno znacilnost skupine z istim
jezikom (one talk).

Vsi sogovorniki so razlikovali med bliznjimi in bolj oddaljenimi wanzoki.
Razlikovanje je odvisno od interakcije, saj je sistem wantok navzven $ir-
§i pojem kot navznoter. Med prebivalci Two Mile, ki prihajajo iz Vzho-
dnega visavja, so pravi wantoki tisti, ki Zivijo v isti urbani skupnosti ali so
celo sorodstveno povezani, drugi ljudje iz Vzhodnega visavja pa niso pravi
wantoki, a se vseeno lahko situacijsko povezejo v odnosu do priseljencev
iz drugih provinc, na primer ob $portnih dogodkih, politi¢nih akcijah ipd.
Sam koncept wantok je prav tako prozen in prilagodljiv kot je prilagodljiva
krajevna identifikacija. Dlje ko je nekdo od doma in manj ko je v mestu
wantokov, §irSe je obmocje, na katerega se sklicuje. Okapijci iz vasi He-
negaru so na primer najprej pripadniki klana Lasota, vasi Henegaru, in iz
okrozja Okapa, pogosto pa se oznacujejo z Vzhodnim viavjem, Visavja na
splosno (nasproti obalnim in otoskim predelom), Nove Gvineje (nasproti
otokom) in nazadnje drzavljani Papue Nove Gvineje. Razlike so opazne
zlasti v tesnosti, prepletenosti ali »grozdenju« druzbenih vezi. Najbolj za-
nesljivo pomoc¢ lahko vsakdo pri¢akuje od dobrih prijateljev in sorodnikov,
torej od bliznjih wantokov.

Notranje druzbene vezi v urbanih skupnostih so nastale in jih vzdrzujejo
z mo¢nim nacelom recipro¢nosti, ki je zelo pomemben v Zivljenju prebi-
valcev celotne Melanezije. Priseljenci, ki so jih njihovi wantoki ob prihodu
lepo sprejeli in jim pomagali, so pripravljeni tak$no pomo¢ nuditi mladim
priseljencem, ki zdaj prihajajo v Port Moresby. T so sprva nezaposleni in
nimajo lastnih dohodkov, toda po nacelu recipro¢nosti »sorodniki in sku-
pine ljudi, ki prihajajo iz istega okolja [wantok] pomagajo tistim, ki po-
trebujejo pomoc¢ in svoj dohodek delijo po kanalih tradicionalnega tipa«

125



(R. G. Ward 1977). Sprva so priseljenci iskali zas¢ito pri bliznjih wanto-
kih, zlasti sorodnikih, ki so imeli do njih dolo¢ene obveznosti po nacelu
recipro¢nosti (Goddard 2005: 30). Zdaj vecina priseljencev Se vedno isce
pomo¢ pri bliznjih sorodnikih ali ¢lanih vasi, lahko pa tudi pri wanzokib,
ki spadajo v sirSo kategorijo. Vsekakor drzi, da je nacelo recipro¢nosti v
mestih prav tako mocan kot v vaseh (Levine in Levine 1979: 71). Tudi
nastajajoca prijateljstva in druga druzbena razmerja v mestih ljudje utr-
jujejo z medsebojnim obdarovanjem. Vsi, med katerimi se razvije medse-
bojno obdarovanje, lahko postanejo wantoki, le da to nekateri postanejo
ze zaradi rojstnega kraja ali sorodstvenih vezi, drugi pa z vzpostavljanjem
in vzdrzevanjem druzbenih odnosov.

V mestih se priseljenci obkrozijo z wantoki, od katerih lahko pric¢akujejo
pomo¢ in varnost. Z drugimi ljudmi pa vzpostavijo bolj ohlapne odnose.
Z bliznjimi wantoki najveckrat bivajo v isti naselbini. Z bolj oddaljenimi
wantoki se le obasno sreCujejo in druzijo ter si pomagajo pri iskanju zapo-
slitve. Med vsemi pa poteka neka oblika medsebojnega obdarovanja ali po-
modi. Ce recipro¢nost prekinejo, s tem prekinejo tudi sorodstvene, etni¢ne
ali prijateljske vezi znotraj sistema wantok. Te vezi nikoli niso naravno dane
in popolnoma stabilne, temve¢ so vedno druzbeno ustvarjene. Celo sorod-
stvene vezi, ki so najmocnejse, je treba negovati in vzdrzevati. Sorodstvene
vezi imajo namre¢ druzbeno pripisane pomene. Za vse vezi, tudi domnevno
»primordialne vezi« (Geertz 1963) velja, da ne omogocajo avtomati¢nega
nastanka urbanih razmerij. Ta razmerja so procesualna, ves ¢as v nastaja-
nju* in zato podvrzena razli¢nim spremembam.

Ruralno-urbane migracije in s tem povezane druzbene spremembe one-
mogocajo nemodificiran prenos tradicionalnih oblik druzbene organiza-
cije iz ruralnega okolja v urbana sredi$¢a. Vse oblike druzbenih skupnosti
ali kategorizacij se ob migraciji in Zivljenju v mestu spremenijo ali pa tam
Sele nastanejo. Tako tudi urbana oblika sorodstva ni povsem enaka ruralni
obliki. Kljub dolo¢eni meri kontinuitete druzbenih odnosov v mestih na-
stala razmerja, ki sicer temeljijo na tradicionalnih razmerjih, predstavljajo

34 Anglesko in the making. To frazo je uporabil Obeyesekere v kontekstu culture in the making (po Barthu 1987:
86), za njim pa jo je povzel Barth z delom Cosmologies in the making (1987). Ta koncept zagovarja aktivnost ali
delovanje posameznikov (agency), ki sami oblikujejo druzbene odnose, kulturo, kozmologijo in vse druge vidike
cloveskega Zivljenja. Kozmologija (prav tako pa tudi kultura in skupnost) v nastajanju je proces »oscilacije med
osebnim dojemanjem in javno manifestacijo« (Barth 1987: 31).

126



nove oblike skupnosti. Zato je treba poudariti, da je sistem wantok kot
specificna oblika etni¢nosti nov pojav, in kljub temu, da je osnovan na
elementih tradicionalne druzbene organizacije, kot sta na primer sorod-
stveni sistem in recipro¢nost obligacijskih razmerij, v sami tradicionalni
druzbi v tak$ni obliki ni obstajal. Razmerja, ki jih ljudje v urbanih okoljih
urejajo po sistemu wantok, so nova urbana druzbena razmerja z znacil-
nostmi etni¢nih identifikacij.

V tradicionalnih okoljih imajo ljudje dobro vzpostavljena druzbena razmer-
ja in se lahko zanesejo na medsebojno pomo¢. Procesi migracije iz podeze-
lja v urbana sredisca, ki pomenijo moc¢ne druzbene spremembe, zahtevajo
zagotavljanje dolocene druzbene varnosti v novem okolju. Pomanjkanje
strukturnih nastanitvenih mozZnosti, odsotnost socialnega skrbstva, proble-
mi pri iskanju zaposlitve ter zlasti interakcija s tujci ali celo tradicionalnimi
sovrazniki pa pomenijo velike tezave pri procesu prilagoditve nove urbane
populacije na zivljenje v mestu, saj nimajo ustreznih izkusenj in ves¢in za
obvladovanje urbanega okolja. V taksnih razmerah so ljudje odvisni od ve-
jega kroga ljudi, kot je v navadi pri prebivalcih evropskih mest. V mestih
Papue Nove Gvineje se priseljenci skusajo »obkroziti z znatnim zaledjem
osebne pomodi in podpore, in to ne le ob prihodu, temveé¢ skozi celotno
obdobje njihovega bivanja v mestu« (Levine in Levine 1979: 40). Ljudje
po prihodu v mesta aktivno vzpostavljajo druzbene mreze medsebojne po-
modi in podpore. Ob tem se naslonijo tudi na Ze vzpostavljene druzbene
organizacije v mestih.

Moji wantoki so mi pomagali z denarjem, hrano in stanovanjem,
a sluzbo sem si vedno nasel sam. Zame bi skrbeli nekaj let, in ce si
v tem Casu ne bi nasel sluzbe, bi zbrali denar in me poslali nazaj
v vas. Toda jaz sem nasel sluzbo in ostal v mestu. Jaz prav tako
skrbim za tiste, ki pridejo k meni. Mi skrbimo drug za drugega.
Imam tri sobe in vse dam na razpolago, kadar pridejo moji wan-
toki iz vasi v mesto. V vasi vedo, da je Zivljenje v mestu drago, a
Se vseeno prihajajo.

Kompromisi med moznostmi, ki jih nudijo tradicionalne druzbene
mreze in skupnosti, novimi urbanimi situacijami ter odlo¢itvami in iz-
birami posameznikov po prihodu in med bivanjem v mestih, ustvarjajo

127



splo$ne procese vzpostavljanja druzbenih razmerij v mestih. Glede na
to nastajajo splosni vzorci naselitve in druzbene povezanosti v mestih
in specificne oblike manjsih skupnosti, ki v mestih dobijo znacilnosti
etni¢nih skupnosti. Urbane skupnosti so rezultat moznosti, ki jih po-
nuja tradicionalna kultura oziroma Aabitus ter po drugi strani aktivne
odloc¢itve in izbire, ki jih naredijo posamezniki v mestih, ko sledijo stra-
tegijam uveljavljanja v mestih.

Prva strategija, s katero se seznanijo takoj ob prihodu, je nastanitev, ki po-
meni gravitacijski center bivanja in Zivljenja posameznikov. Kraj bivanja
je tudi kraj ve¢ine druzbenih odnosov in dejavnosti. To je sidri§éna tocka
in obenem pribezalisce, ki nudi zavetje, druzbeno varnost in pomoc. Je
okolje, ki posameznikom daje ob¢utek druzbene pripadnosti. Ni le kraj
v urbanem prostoru, ampak predvsem v druzbenem okolju. DeleZ prise-
ljencev, ki Zivijo v urbanih vaseh ali naseljih v Port Moresbyju, se hitro
povecuje. V Port Moresbyju v neformalnih urbanih naseljih Zivi priblizno
tretjina vsega prebivalstva. V naselitvenih vzorcih so takoj opazne obli-
ke druzbenih organizacij, saj se zdruzujejo glede na etni¢no pripadnost
oziroma skupno poreklo. »Urbane vasi in naselja tezijo k temu, da so po
znacaju monoetnicne ali sestavljene iz ve¢jih monoetni¢nih enot« (Levi-
ne in Levine 1979: 41).

Ko pridejo priseljenci ali obiskovalci v mesto, imajo najveckrat ze dome-
njeno in urejeno bivanje. Na letalis¢u jih pric¢akajo njihovi sorodniki ali
druzinski oziroma vaski prijatelji, pri katerih se naselijo. RazkazZejo jim
mesto, visoke stavbe, hotele, trge, obalo, jih peljejo v bare in vodijo na obi-
ske k prijateljem in drugim skupnim wantokom. Gostoljubnost pri svojih
wantokih uzivajo kar precej Casa, lahko celo ve¢ let. Ti jim dajejo prostor
za bivanje, hrano in ob¢asno nekaj denarja. Predvsem pa jih vkljucijo v
druzbene odnose in v urbani nadin Zivljenja. Tako $irijo mrezZo poznanstev
in utrjujejo vezi v skupnosti. Ko se zaposlijo, si v isti naselbini kot njihovi
wantoki postavijo ali kupijo bivalis¢e in se v njem naselijo. Pogosto za njimi
pridejo v mesta tudi njihove Zene in otroci. Tudi zaradi druzin se, e je le
mozno, naselijo med znanci iz vasi ali celo med sorodniki. Notranji vzorci
naselitve v naselbinah pogosto celo spominjajo na vzorce naselitve v vaseh
(Levine in Levine 1979: 44).

Tisti priseljenci, ki v mestih ne i§¢ejo o¢itnih povezav s svojimi wantoki,

128



zivijo v razpr$enem vzorcu v majhnih naselbinah ali celo v naseljih
med pripadniki drugih skupnosti. Tak$en nacin selitve v mesta imajo
na primer priseljenci iz Zahodnega visavja — Hagenerji, pri katerih sta
samostojnost in neodvisnost bistvena razloga migracij (M. Strathern
1975: 256, 419). Tako zivi John Etep Graf, ki je iz vasi v bliZini mesta
Mount Hagen, v Port Moresbyju pa je v ¢asu raziskave Zivel v naselbini
Okapijcev iz Vzhodnega visavja v naselju Two Mile. Z Zeno, ki je iz vasi
Henegaru v Okapi, sta torej zivela pri Zeninih wantokih. Spoznala sta se
v Port Moresbyju, poro¢ila pa v Grafovi vasi v Zahodnem visavju. On
se je popolnoma vklopil v Zivljenje skupnosti Okapijcev in postal njihov
wantok. Prebivalci te naselbine sicer niso njegovi prvotni wantoki, za-
radi Zene pa so postali njegovi zavezniki in sekundarni wantoki. V tem
primeru kategorija wanfok lahko zajema tudi zaveznistvo (alliance), to
zavezni§tvo pa je pomembno predvsem zato, ker je bil John zelo aktiven
¢lan skupnosti Okapijcev. V naselju je imel na primer manj$o trgovino,
imel pa je tudi prikljuceno elektriko, ki jo je delil s svojimi novimi wan-
toki. John Graf je prisel v mesto leta 1983 kot $tudent in je dokoncal
studij na Fakulteti za kreativne umetnosti. Bival je v $tudentskem na-
selju, po koncu $tudija pa je delal pri razli¢nih oglasevalskih agencijah.
Kljub temu, da ni bival in delal skupaj s svojimi prvotnimi wantoki, je z
njimi vzdrzeval druzbene vezi. Lahko bi sicer Zivel med svojimi wanto-
ki, a to pri Hagenerjih ni tako pogosto kot pri drugih skupinah, in ker
je bil precej ambiciozen, je svojo pot v mestu zastavil kar sam. Ko je leta
1997 na parlamentarnih volitvah zmagal kandidat iz njegovega okrozja,
mu je priskrbel sluzbo. Ko se je poro¢il, se je preselil med Okapijce.
Prihranil je nekaj denarja, doma uredil delovno sobo, kupil ra¢unalnik
in drugo pisarnisko opremo in zacel z graficnim oblikovanjem, odprl pa
je tudi manjso trgovinico na robu naselbine ob avtobusnem postajaliscu.
John Etep Graf je bil izjema v naselbini, saj za poslovne uspehe v mestu
ni uporabljal tradicionalnih strategij in druzbenih povezav. Dejal je, da
je zaradi Zene postal del skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile in pri
njih uZiva varnost, ki bi jo sicer dobil pri lastni skupnosti. Kljub temu,
da se dobro znajde v mestnem Zivljenju in v Zenini etni¢ni skupnosti, pa
razmislja o vrnitvi v domaco vas v Zahodnem visavju, ko bo imel dovolj
denarja, da bo v miru uzival v starosti.

129



Fotografija 20: trgovina na robu naselbine Okapijcev ob avtobusnem postajaliséu. Glej
tudi fotografijo it. 14. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

53 Medetnicni stiki in interakcije

Mesta na Papui Novi Gvineji, zlasti Port Moresby, so kulturno in etni¢no
izredno raznovrstna prizori$¢a. V njih ves ¢as potekajo interakcije med
pripadniki razli¢nih etni¢nih skupnosti. Da bi se prebivalstvo vsaj malo
zavarovalo pred prepogostimi medetni¢nimi interakcijami, so priseljen-
ci v urbanih naseljih ustvarili monoetni¢ne naselbine. Vec¢ina druzbenih
odnosov ostaja znotraj sistema wantok. Naselbine niso »raznovrstne, am-
pak so v smislu etni¢nosti ve¢inoma zelo homogene« (Rew 1974: 19).
Vecina priseljencev v urbanih naseljih se je namre¢ naselila tesno sku-
paj v manjse etni¢ne naselbine. Drugim wantokom in novim prislekom

130



wantokom vsi pomagajo z bivanjem, hrano, reSevanjem sporov in v¢asih
tudi pri iskanju zaposlitve.

Kot sem Ze omenjal, so prebivalci naselbine Okapijcev v naselju Two Mile
vec¢inoma iz Okape, bodisi iz vasi Pagataisa ali Henegaru, le en prebivalec
naselbine pa se je preselil iz Zahodnega visavja. Ta naselbina pa je le del
SirSega translokalnega urbanega sistema wantok, ki sega dale¢ preko meja
naselbine v naselju Two Mile. Njihovi wantoki Zivijo v mnogih drugih
urbanih naseljih v Port Moresbyju. Kljub relativni izoliranosti od drugih
etni¢nih skupin, ki jo omogoca bivanje v monoetni¢ni naselbini, imajo pre-
cej stikov tudi s pripadniki drugih etni¢nih skupnosti, ki niso njihovi wan-
toki. Skoraj vsi moski so mi nasteli nekaj prijateljev ali znancev, ki niso del
njihovega sistema wantok, a so se povezali z njimi. Pri tem je opazna velika
razlika med moskimi in Zenskami, saj se Zenske $e precej manj kot moski
druzijo s pripadniki drugih skupnosti. Kadar so spletali tovrstne povezave
zunaj sistema wantok, pa so jih ve¢inoma zaradi sreCevanja ali druzenja na
delovnih mestih, med razli¢nimi dejavnostmi ali v cerkvi. »Nove druzbene
odnose zunaj domace skupine najprej in predvsem vzpostavijo ljudje, ki se
srecujejo v sluzbi« (Rew 1974: 19). Zaposlitev sicer ne pomeni pretirane
mobilizacije etni¢nih identifikacij, to pa predvsem zato, ker je delovna sila
v Port Moresbyju zelo mobilna. Ljudje hitro zapustijo sluzbe, ki jim ne
ustrezajo, in si poiscejo nove:

Ko sem prisel v Port Moresby, sem zacel delati za Poyne Inv., kjer sem
pakiral in tehtal morsko hrano. Nato sem odsel delat kot prodajalec v
kitajsko trgovino. Od tam sem odsel k druzbi za varovanje. Tudi od
tam sem odsel k neki drugi podobni druzbi, kjer sem delal dve leti, nato
pa sem odpovedal sluzbo in zacel delati kot varnostnik v stanovanjski
stavbi Pacific View. Tu delam Ze sedem let.

Sluzba je tista zivljenjska aktivnost, kjer potekajo najmocnejse interakeije
med pripadniki razli¢nih skupnosti. To je bilo najbolj poudarjeno, ko so
delavci pretezno stanovali v skupnih bivalis¢ih, ki so jim jih priskrbeli de-
lodajalci, najveckrat prav zraven tovarn (na primer Rew 1974). Ceprav so
delodajalci to prakso moc¢no opustili, nekatere vedje tovarne $e vedno omo-
gocajo bivanje v tovarniskih prostorih ali zraven njih. Kot je dejal neki la-
stnik gradbenega podjetja, si tako tudi zagotovijo redno prisotnost delavcev.

131



Ti odnosi pa so pogosto povrsinski. Migranti iz Zahodnega visavja so se
ponavadi le pri delu druzili z ljudmi, ki niso njihovi wanzoki (M. Strathern
1975:201). Po drugi strani pa je lahko ustvarjanje prijateljskih vezi z ljudmi
zunaj domacega kroga ali sisterma wantok tudi del ideologije neodvisnosti
(glej M. Strathern 1975: 256), kar je pomemben dejavnik pri migraciji za

mnoge mlaj$e moske:

Zivljenje v mestu je pogosto tezje kot na vasi, ima pa svoje prednosti.
Predvsem imamo tu vec moZnosti za sluzbo, prijatelje. Tu spoznas
veliko ljudi iz drugih vasi in 2 nekaterimi postanes prijatel]. Zivis pa

raje med wantoki, le tem lahko res zaupas.

Druzenje z ljudmi iz drugih vasi in provinc, ki ni strukturirano skozi zapo-
slitev, je najveckrat slucajno, odnosi pa so pogosto le povrsinski. Vseeno pa
tudi taksni povrsinski odnosi mo¢no sooblikujejo samoidentifikacijo posa-
meznika. Mnogi mlajsi neporoceni moski v svojih dvajsetih letih, zlasti ti-
sti, ki so rojeni v Port Moresbyju, s taksnimi odnosi poudarjajo neodvisnost
od lastne skupnosti, s tem pa vzpostavljajo svojo pozicijo in socialni status v
Port Moresbyju. Zato so nekateri Okapijci, ki so imeli pomembnejse statu-
se v skupnosti, ponosno omenjali znanstva in prijateljstva s pripadniki dru-
gih skupnosti. S tem so pokazali, da si znajo v mestu dobro urediti Zivljenje
in da so razsirili svoje druzbene povezave:

Seveda imam znance med Chimbugi, Hageneryi, Goilali. V glavnem jih
poznam iz sluzbe ali pa kot okoliske sosede v naselju. Sosednji Chimbuji
in Goilali pogosto pridejo k meni, ko morajo resiti probleme in jim ni

vsec, kako bi ga resili vodje njihove skupine.

Sistem wantok priseljence neposredno povezuje s krajem, ki mu pripadajo,
kar nekateri lahko vidijo tudi kot breme v urbanem nacinu Zivljenja. V
tak$nih primerih se posamezniki najveckrat nimajo namena vrniti domov.
Ideologija vrnitve v domaco vas namre¢ okrepi povezavo s skupnostjo, od
koder prihajajo, po drugi strani pa okrepi tudi socialni nadzor. »Namerava-
na vrnitev domov prav tako postane simbol povezanosti z drugimi rojaki v
mestu« (M. Strathern 1975: 257). Mladi moski, ki pridejo v mesto zaradi

zaposlitve in pustolovsCine, in tisti, ki so v mestu odrasli in se finan¢no

132



osamosvojili, lahko vidijo sistem wantok kot breme za njihovo samostoj-
nost in ne nazadnje za zasluzek. Ko se porodijo, pa bodisi utrdijo vezi z
lastno skupnostjo ali pa se od nje odcepijo in postanejo neodvisni. »Lju-
dje se obcasno odrecejo druzbenim povezavam in prekinejo tok nenehnih
medsebojnih obdarovanj in pomoci« (Levine in Levine 1979: 72). Ljudem,
ki se v urbanem okolju odcepijo izpod nadzora sistema wantok in zapustijo
skupnost ter nocejo vzdrzevati povezav z wantoki, pravijo wanpis (primerjaj
M. Strathern 1975: 147-149). Urbano Zivljenje sicer omogoca prekinitev
druzbenih povezav s tradicionalno skupnostjo in sistemom wantok v mestu,
vendar se le redki priseljenci odlocijo za to moznost.

Odnosi med pripadniki razli¢nih etni¢nih skupnosti potekajo na delovnem
mestu ali na javnih mestih, kot so trznica ali bari. V sami naselbini tak$nih
druzenj ni veliko. K Okapijcem v naselju Two Mile pridejo gosti iz drugih
etni¢nih skupnosti le ob izjemnih primerih, kot so na primer poroka, spori,
nabiranje glasov pred volitvami in podobno. V sluzbi so medetni¢ni odnosi
povsem vsakdanji, nastala razmerja pa delujejo kot posebne vrste druzbenih
skupin, ki so omejene na delovno okolje. Te skupine imajo drugaéno funk-
cijo kot sisterm wantok, saj spodbujajo nastanek moc¢nejse zavesti o kulturnih

razlikah in poreklih.

§ sodelavei v sluzbi smo kampani [kompanija], se pogovarjamo, véa-
sih igramo karte in smo prijatelji. Ampak v resnici nismo pravi prija-

telji, oni niso moji wantoki.

Taksni odnosi ne kazejo na sporne odnose med pripadniki razli¢nih skupin,
temve¢ zgolj na splosno prevladujo¢e nezanimanje za pretirano druzenje z
njimi. Skupine, ki nastajajo zaradi skupne zaposlitve, se v fok pisinu imenu-
jejo wanwok (one work) (glej M. Strathern 1975; Rew 1974; Levine 1979).
Wanwok niso stabilne in dolgotrajne druzbene skupine, pogosto pa jih za-
znamujejo povrsinski odnosi, nezanimanje za sodelavce ter stereotipi, ki jih
imajo posamezniki o drugih skupinah. V¢asih se razvijejo prijateljski odnosi,
a tudi ¢e posamezniki nekaj ¢asa bivajo s sodelavci iz drugih skupin, se jih ve-
¢ina $e vedno najve¢ druzi s svojimi wantoki. Najmoc¢nejse interakcije so pri-
sotne pri tistih delavcih, ki Zivijo pri tovarni. Taks$no delo poteka po pogodbi,
ki lahko traja tudi ve¢ let, vse dokler delavec ali delodajalec ne prekine delov-
nega razmerja. Delavci, ki Zivijo v ograjenem prostoru pri delovnem poslopju

133



(compound), se sicer druzijo z drugimi delavci ne glede na njihovo etni¢no
pripadnost, vseeno pa tesnejsa prijateljstva oblikujejo s svojimi wanzoki.

Rew je zelo podrobno opisal razmere in nekatere probleme Zivljenja v ba-
rakah pri neki tovarni v Port Moresbyju (Rew 1974: 45-89). V §tirisobni
baraki je uradno Zivelo devet delavcev in Rew, ki je delal raziskavo njihovih
interakcij. Dejansko je bilo v bivalis¢u vedno vsaj trinajst ali $tirinajst ljudi,
véasih celo veliko vec. Delili so stranisce, kopalnico in kuhinjo, v kateri si
je nekaj gostov pogrnilo lezisca. Zelo pogosto so gosti prihajali nenapo-
vedano, in to k vsem delavcem v bivalis¢u. Delavci svojim wantokom, ki so
prisli na obisk, niso nikoli zavrnili gostoljubja, Se zlasti ne zato, ker so vsi
radi imeli druzbo svojih wantokov. Delavci so bili namrec¢ iz razli¢nih okolij
Papue Nove Gvineje in so se med seboj druzili bolj malo oziroma so bili
njihovi vsakdanji odnosi ¢imbolj povrsinski. Namesto vzpostavljanja prija-
teljstev so »skrbno vzdrzevali nezanimanje za druge stanovalce in njihove
aktivnosti« (Rew 1974: 52). Navada je bila, da so se stanovalci umaknili,
ko je imel eden izmed njih goste na obisku. Celo kuhali so vsak zase in
pogosto jedli v svojih sobah, ¢e je bil kdo v kuhinji. Loceval jih je jezik,
Ceprav so se lahko med seboj sporazumevali v 7ok pisinu, obenem pa so jih
predvsem locevale tudi predstave o sebi in drugih. Dejstvo, da so delali za
isto druzbo in stanovali skupaj, je bilo le naklju¢je in ne tako pomembno
kot osebni interesi in skupinske identifikacije, oziroma »etni¢ne lojalnosti,
kot jih imenujeta Levine in Levine (1979: 51).

Pri izbiri sostanovalcev v bivalis¢u, ki jim ga dodeli delodajalec, delavci ni-
majo nobene izbire. Ravno nasprotno, nekateri delodajalci so celo izkoristili
moznost namestitve delavca glede na lastno korist.

Ena od moznosti je, da delavca namesti v bivalisce, kjer so njegovi
sostanovalci tako tuji, da ne bi nikoli pomislil na to, da kaj ukrade,
ali kjer se boji njihovega ¢arovnistva in se zato z njimi sploh ne
druzi. Naslednja moznost je, da skupaj namesti delavce, ki pri-
hajajo iz istega okolja [wantoke] in s tem prepredi trenja zaradi
interakcij. (Rew 1974: 30)

Delodajalci so se pogosto drzali nacela, po katerem so »nastanili in dali
v isto delovno skupino ljudi, za katere so verjeli, da imajo isto etni¢no

134



poreklo« (Panoft 1969: 112). Ta trditev velja tako za vecja podjetja v me-
stih kot tudi na plantazah. Izkus$nja skupnega dela ter medetni¢ni stiki na
plantazah so veliko pripomogli k predstavi o podobnostih in razlikah z
drugimi. Epstein (1978) je podrobno opisal nastanek predstav o etni¢ni
skupnosti Tolajev zaradi interakcije z mnozico pogodbenih delavcev iz
celotne Papue Nove Gvineje. V takih primerih so na plantazah nastale je
nove politi¢ne skupnosti, saj so se »sosednje skupnosti zlile v enotne sku-
pine ljudi, ki jih dolo¢ene znacilnosti razlikujejo od pripadnikov drugih

'etni¢nih enot'« (Chowning 1986: 153).

Etni¢nost je zaradi interakcije s pripadniki drugih skupin postala mocan
dejavnik tako v regionalnih politikah kot tudi v vsakdanjem Zivljenju. V
mestih, na plantazah in v rudnikih skupinske identifikacije s klanom in
rodom nimajo tolik$nega vpliva kot sistem wantok, ki se naslanja na $irsa
izvorna okolja. Ljudstvo Tolaj pred prihodom kolonialistov ni bilo enotna
skupnost. Ta je nastala Sele s povezovanjem ve¢ sosednjih skupin, ki so se
zdruzevale, da bi obdrzale nadzor nad pogodbenim delom v okolici Rabau-
la na otoku Nova Britanija. Razvili so sistern wantok, ki je bil po eni strani
rezultat interakcij s kolonialisti, predvsem pa z ljudmi, ki so zaradi dela
prisli iz najrazli¢nejsih obmocij Nove Gvineje. Epstein pojasni, da je etni¢-
nost skupine Tolaj rezultat notranjih in zunanjih dejavnikov. »Sama oznaka
skupnosti je prisla od zunaj, toda Tolaji so jo sprejeli, kajti v kontekstu poli-
etni¢ne interakeije jim sluzi kot koristno sredstvo skupinskega oznacevanja
ter izraza zavest o skupinskih vezeh, ki jih zdruzuje in razlikuje od drugih«
(Epstein 1978: 50). Etni¢na identiteta ni le »preprosto vrednotenje lastne
kulturne posebnosti; pomembna sta tudi zavedanje skupne izkusnje pod
kolonialno oblastjo ter prednostni polozaj v $irsi druzbi« (Epstein 1978:
50). Etni¢nost je torej v nekaterih primerih lahko strategija interesnih sku-
pin, najpogosteje pa nima tako mo¢ne vloge in je predvsem v funkciji med-
sebojne pomo¢i in klasifikacij, ki urejajo interakeijo.

Pri klasifikaciji pa ljudje pogosto uporabljajo stereotipne predstave o drugih
ljudstvih. Predvsem v mestih, ki so prizoris¢a izredno intenzivnih medsku-
pinskih interakcij, ljudje za lazje klasificiranje drugih ljudi pogosto upora-
bljajo stereotipe kot pomensko ali kulturno ovrednoteno oznacevanje 'dru-
gih'. S stereotipi ljudje sodijo druge posameznike po temeljnih vrednostnih
normah glede na njihovo skupinsko identifikacijo. Interakcija s priseljenci

135



iz istega izvornega okolja povzroca nastanek sistema wantok, obenem pa
»predstava o novi skupni identifikaciji povzroc¢a nastanek stereotipov o ne-
znancih, s katerimi se srecujejo« (Chowning 1986: 153). Stereotipi nasta-
jajo kot ¢loveska tendenca generalizacije nekaterih osebnostnih, fizi¢nih ali
kulturnih znacilnosti, ki jih opazimo pri posameznikih, na vse pripadnike
neke skupine ali kategorije. Procesi nastajanja stereotipov so opazni povsod,
ko »dve ali ve¢ predhodno lo¢enih skupnosti pride v dolgotrajne a povrine

odnose« (Chowning 1986: 153).

Pripadnost posameznikov neki druzbeni skupini pomeni, da jih drugi
ljudje sodijo glede na predstave, ki jih imajo o kulturnih znacilnostih te
skupine. Na Papui Novi Gvineji in v Port Moresbyju je preve¢ razli¢nih
skupnosti, da bi lahko vsi poznali ali vsaj imeli predstave o znacilnostih
vseh skupin. Namesto tega »etni¢ne stereotipe tvorijo glede na kolonial-
ne in nacionalne upravne delitve« (Levine in Levine 1979: 99). Etni¢ni
stereotipi se ponavadi nanasajo na klasifikacijo skupin, ki so ve¢je od tra-
dicionalnih skupnosti. Okapijci vedo, da je med priseljenci iz sosednje
province Chimbu ve¢ manjsih skupin, vendar vse oznac¢ujejo s Chimbuji
in jim pripisujejo neke splosne znacilnosti. Med interakcijo s Chimbuji
so sebe najveckrat oznacili kot skupino iz Vzhodnega visavja, ki se od pri-
seljencev iz province Chimbu razlikuje v nekaterih znacilnostih; obenem
pa so Chimbuje oznacevali s stereotipnimi (kulturnimi) znacilnostmi, kot
so bojevitost, pretepastvo in lenoba.

Prebivalci Papue Nove Gvineje se v¢asih najbolj osnovno delijo po sta-
rih kolonialnih razdelitvah na Papuance (severna obala z otoki) in No-
vogvinejce (notranjost dezele) ter regionalno po obmogjih porekla — iz
Visavja, nizavja ali obal z otoki. V Port Moresbyju je Ze ve¢ let moc¢an
pritok migrantov iz vseh delov drzave. V¢asih so vse priseljence iz Visavja
oznalevali kar s Chimbuji (provinca Chimbu je sicer le ena od visavskih
provinc), sedaj pa se med seboj locijo glede na province. Visavje je sicer
zadnje obmodje Papue Nove Gvineje, ki je padlo pod kolonialno upravo,
zato se jih je prijel stereotip primitivnosti.

Stereotipi o znacilnostih posameznih skupin niso povsod enaki. Med vi-
$avci so pripadniki ljudstva Goilala pogosto spadali pod skupno ozna-
ko Papuancev, ki naj bi bili lenobni, oportunisti¢ni in nenevarni. V Port
Moresbyju so Goilali sicer véasih znani tudi kot zelo bojeviti in nevarni

136



ljudje. Okapijci so migrante iz okolice Mt. Hagna pogosto oznacevali kot
Hagenerje ter jim pripisovali nekatere dobre lastnosti vseh prebivalcev
Visavja (delavnost, iznajdljivost), obenem pa naj bi bili nevarnejsi in bolj
bojeviti kot ljudje iz Vzhodnega visavja, ki so po njihovem najbolj civilizi-
rani. Mt. Hagen je sicer znan kot zelo nevarno mesto, zato so tudi prise-
ljenci s tega obmocja med obalnimi ljudi znani kot nevarni in kriminalci.
Ko smo se ob neki priloznosti pogovarjali o novici v ¢asopisu, o dogodku
v Mt. Hagnu, ko so policisti na mestu ubili tri domacine, ki so ropali
banko, je nekdo iz nizavja izjavil, da so Hagenerji tako ali tako rojeni kri-
minalci (born to be criminals). Naselbina Okapijcev v Two Mileu sicer meji
na naselbino Goilalov, zato so njih pogosto omenjali. Za Goilale so trdili,
da so neizobrazeni, necivilizirani, kriminalci in nevarni.

Ljudje iz Goroke [sinonim za Vzhodno visavije] smo najbolj ci-
vilizirani in najboljsi na Papui Novi Guineji. Drugi niso v redu.

Drugje je prevec nasilja in bojevanj. In kanibalizma.>

Predstave o dejanskem obstoju skupin, ki jih oznacujejo in razmejujejo
umetne administrativne meje ter stereotipne predstave o pripisanih kul-
turnih znacilnostih, skozi dialektiko 'mi' — 'drugi' (pri ¢emer 'drugi' niso
homogena, ampak zelo raznovrstna kategorija) pomagajo vzpostavljati
veje zamisljene urbane etni¢ne skupnosti. Uporaba stereotipov je na-
menjena vzpostavljanju segmentarnih odnosov in situacijskih skupnosti
na osnovi provincialnega porekla in pripadnosti. V vsakodnevnem zivlje-
nju se ti stereotipi pojavljajo zlasti v neformalnih okolis¢inah in »sluzi-
jo oznalitvi potencialnih osnov podpore« (Levine in Levine 1979: 102).
Mobilizacija teh kategorij v dejanske politi¢ne in interesne skupine je
tezavna, toda mozna pri dolgotrajnih konfliktih in sporih.

54 Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih v Port
Moresbyju

V poglavju Urbana naselja v Port Moresbyju sem navedel, da so vodovo-
dne napeljave v urbanih naseljih najveckrat nelegalne oziroma neformalne.

35  Kanibalizma ni nikjer ve¢ na Papui Novi Gvineji, ostal pa je stereotip, po katerem so bili véasih ljudje primitivni
kanibali. Ta predsodek je ostal in ga vcasih uporabijo za ljudi, ki jih Zelijo omalovazevati. Kar se tice nasilja, je
res, da so mesta v Visavju znana kot zelo nevarna, a Goroka ni nobena izjema.

137



Brez vode pa naselja niso mozna, zato imajo prav vsa urbana naselja svoje
vodovodne prikljucke, vendar najveckrat niso urbanisti¢no urejena. Prebi-
valci urbanih naselij si namre¢ sami uredijo vodovodne prikljucke. V na-
selju Two Mile imajo priseljenci Ze od samega zaletka zastonj vodo. Med
naseljem Koki in Ela Beach ter Borokom potekajo mimo naselja Two
Mile stiri glavne vodovodne cevi, na katere so prebivalci sami prikljucili
svojo napeljavo. Glavni vodni vir je 100-mm cev, ki z vodo oskrbuje Boro-
ko, a je nanjo nelegalno priklju¢ena 50-mm cev, ki se razdeli v osem dru-
gih vozlis¢, iz katerih so nato vodovodne cevi speljane kar po povrsini po
vsem naselju (primerjaj Muke in Gonno 2002a: 88). Prikljucki pa so $e na
dveh glavnih ceveh, tako da imajo prebivalci naselja Two Mile res eksten-
zivno razsirjeno mrezo povrsinskih vodovodnih napeljav. Taksna praksa
je prisotna v vseh urbanih naseljih v Port Moresbyju, ki niso urbanisti¢no
urejena in nimajo vodovodne napeljave. Prebivalci urbanih naselij sami
poiscejo bliznje vodovodne cevi, jih izkopljejo, vanje zvrtajo luknje in ure-

dijo lastno vodovodno napeljavo (glej Muke in Gonno 2002b).

Kljub neurejeni urbanisti¢ni podobi imajo torej vsa naselja nelegalno pri-
klju¢ene vodovode, ¢esar pa javno vodovodno podjetje Eda Ranu niti ne
preganja, saj naselja delujejo tudi kot moc¢ne politicne enote. Chand in
Yala ugotavljata, da si migranti ali etni¢ne skupine v urbanih naseljih po-
gosto prisvajajo zemljo ali uveljavljajo pravico do drzavne zemlje preko
politi¢nih zas¢itnikov:

Te pravice ohranjajo, dokler njihovi politi¢ni patroni (patrons)
ohranjajo svoj polozaj. Posledi¢no so naseljenci med drzavnimi
volitvami mnogo bolj aktivni kot drugi drzavljani. /.../ Mno-
gi politiki nagrajujejo njihovo politi¢no aktivnost, med dru-
gim tako, da jim omogocijo 'zastonj' vodo, elektriko in zemljo.

(Chand in Yala b.n.1: 3)

Druzba za vodovod v urbanih naseljih v Port Moresbyju zato »vsako leto
'izgubi' vode v vrednosti 6 milijonov kin«*® (Muke 2001: 7). Ime vodovo-
dne druzbe Eda Ranu, ki v jeziku Motu pomeni »nasa vodag, je potemta-
kem povsem upraviceno.

36 6 milijonov kin je vrednih priblizno 1,7 milijona evrov.

138



Nelegalni prikljucki vodovodnih cevi so povsem obicajni in zelo dobro vi-
dni, saj vodovodna napeljava po naseljih ponavadi poteka kar po povrsini.
Ljudje potrebujejo le kancek lai¢nega znanja in lahko sami napeljejo vodo
v svojo naselbino. V skrajnem primeru so prikljucki izredno enostavni in
nestrokovni. V eno od cevi zvrtajo luknjo, v katero namestijo svojo cev
in vse skupaj tesno povijejo s trakom. Zaradi nestrokovnih prikljuckov je
izguba vode, ki na taksnih stikih odteka, zelo velika. Vodovodni prikljucki
so tako dostopni vsem etni¢nim naselbinam. Pripadniki etni¢nih skupin
si do svojih naselbin ali bivali§¢ sami napeljejo vodovodne cevi. Toda v ur-
banih naselij Zivijo pripadniki ve¢jega Stevila razli¢nih etni¢nih skupnosti
in od njihovih odnosov je odvisno, ali si vodo delijo ali vsaka skupina

sama potegne vodovod do svojih bivalis¢.

Fotografija 21: montiranje nelegalnega vodovodnega prikljucka. Foto: John Muke, Port
Moresby, urbano naselje Eight Mile. Vir: Muke in Gonno 2002a: 59.

V naselju Two Mile si je vsaka od etni¢nih skupnosti do svoje naselbine
sama uredila vodovodno napeljavo, ki jo je prikljucila bodisi na glavne cevi,
véasih pa si jo delijo tudi s sosedi. Naselbina Okapijcev v naselju Two Mile
ima svojo cev priklju¢eno na glavno vodovodno cev, speljali pa so jo pre-
ko obmogja, kjer Zivijo njihovi sosedi Chimbuji. Svoj priklju¢ek imajo zato,
ker bi bil sicer pritisk v tanki cevi zaradi prevelikega $tevila uporabnikov

139



prenizek. Voda ni napeljana do posameznih his, ampak je skupna. V naselju
Okapijcev sta bili dve pipi na prostem, vsi pa so si vodo prinasali v hise z
vedri. Njihova vodovodna cev pa se ne nadaljuje do naselbine, kjer Zivijo
pripadniki skupine Goilala. Do Goilalov niso imeli najboljSega odnosa, med
obema naselbinama pa so postavili tudi mrezno ograjo. Neki sogovornik je
celo posmehljivo dejal, da od njihove naselbine do naselbine skupine Goilala
teCe struga z odpadno vodo. V naselju Two Mile, tako kot v drugih urbanih
naseljih v Port Moresbyju, namre¢ tudi ni urejene kanalizacije, temve¢ imajo
naselbine lastne latrine z greznico. Ve¢ina naselbin v naselju Two Mile bi
lahko bila priklju¢ena na kanalizacijo, ki poteka mimo njih, vendar tega me-
stna uprava zaradi nizjih stroskov pri 'urejanju' naselja ni hotela urediti. V
vseh naselbinah je zato nekaj strani$¢ z jamo ter zunanjih kopalnic (odprti
tu$). Odpadne in meteorne vode se stekajo po neurejenih strugah skozi celo
naselje mimo hi§ do morja. Preostale neorganske odpadke prebivalci pona-
vadi zakopljejo v luknje ali kar odvrzejo na posebno mesto ob robu naselbin,
organske pa lahko odvrzejo tudi na vrtove med hisami.

Vodna krajina (waterscape) v urbanih naseljih je tesno povezana z mede-
tni¢nimi odnosi. Ce so odnosi med razli¢nimi skupinami dobri, se lahko
vodovodna napeljava priklju¢i na napeljavo v skupini, ki je blizje vodne-
mu izviru, ali pa vsaj svojo cev potegnejo preko njihove zemlje. Ce nimajo

odnosov ali so ti slabi, pa morajo svojo cev potegniti od izvirne cevi in

140



Fotografiji 22 in 23: vodovodna napeljava v naselju Two Mile je takoj opazna, saj poteka
po povrsini do posameznih etnicnih naselbin. Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

celo okoli sosednje naselbine. Ker je v naselju Two Mile veliko naselbin
razli¢nih etni¢nih skupin, je postala vodovodna napeljava na videz povsem
kaoti¢na, a njena razporeditev v prostoru ter povezanost z vodovodnimi
napeljavami razli¢nih skupin kaze na prisvajanje kraja in na medetni¢ne
odnose. Ta pojav sta Muke in Gonno oznacila s terminom »tribalizacija«
ali etni¢ni nadzor nad vodovodnimi cevmi (2002a: 113).%” Sam menim, da
ne gre toliko za »etni¢ni nadzor« kot za kognitivno zemljevidenje urbanega
prostora, prisvajanje kraja in vzpostavljanje identifikacije skozi prostorske

konceptualizacije in prakse (glej Repi¢ 2007, 2011).

Prostorsko utemeljene identifikacije — predvsem povezane s konceptom
»mojega kraja« ali doma (ples bilong mi) — se v urbanih okoljih spremenijo.
»Moj kraj« in z njim povezane prostorske prakse se razirijo na urbane
kraje in poti, ki jih migranti naselijo, uporabljajo ter si prisvojijo zemljo in
vodo. S tem spreminjajo tudi urbano krajino, ki lahko postane kulturno in
simbolno pomembna pri vzpostavljanju in ohranjanju skupnosti in identi-
tet. Primer tak$ne mikro kulturne krajine so na primer vrtovi v naseljih, ki

37  Termin »tribalizacija je pogojno ustrezen, saj pomeni zgodnji izraz za etni¢nost (Mitchell 1956; Epstein 1958);
nekateri avtorji ga $e vedno uporabljajo (Sillitoe 2000).

141



lahko predstavljajo povezanost s krajem izvora. Na teh vrtovih namre¢ go-
jijo rastline, ki so na podezelju bistveni del njihove prehrane. Zelo obi¢ajno
je, da priseljenci iz Visavja v urbanih naseljih gojijo banane, sladki krompir
ali kaukau, araside, koruzo, sladkorni trs (pizpit) ter razli¢ne vrste zelenjave.
Priseljenci z otokov kot glavno vrsto hrane gojijo jam, priseljenci iz nizavja
Nove Gvineje pa sago, kruhovec, véasih celo betelove orehe.

Rastline uporabijo kot simbole zaznamovanja meja skupnosti in
etni¢ne pripadnosti tam, kjer so tradicionalni elementi konceptu-
alizacije urejanja kulturne krajine — krajine, ki ji etni¢ne skupine
pripisujejo pomene — ponovno izumljeni v mestnem kontekstu

(Muke 2001: 40).

Vrtove imajo najveckrat ob hisi ali na obrobju naselbine in tako oznacijo
lastne meje v naselju. Sadijo kulturno pomembne rastline, ki »so simbo-
li identitete in vzbudijo subtilne predstave o razlikah in podobnostih ter
oznacujejo skupno Zivljenje etni¢ne skupnosti in ohranjanje tradicionalne
identitete« (Muke in Gonno 2002a: 79). S sajenjem kulturno znacilnih ra-
stlin v neposredni blizini svoje naselbine tipizirajo kulturno krajino in naci-
ne urejanja okolja, tovrstne kulturne mikro krajine pa vzdrzujejo prostorsko

povezanost z izvornim okoljem in navzven simbolizirajo etni¢ne identitete.

142



Fotografiji 24 in 25: urbana kulturna krajina s stevilnimi manjsimi vrtovi v urbanih

naseljih. Na fotografiji 24 je vrt med hisami v naselbini Okapijcev v urbanem naselju
T'wo Mile. Fotografija 25: sajenje oziroma priprava vrta za hiso ob meji naselbine. Foto:
Jaka Repic, Port Moresby 2002.

55 Kraj in kastom kot sidris¢i etni¢nih identifikacij

Pri procesih vzpostavljanja urbanih skupnosti v mestih Papue Nove Gvineje
sta poleg koncepta wantok v ospredju Se dve kategoriji, ki delujeta kot sidrisce
skupinskih identifikacij. Prva je prostorska kategorija »izvornega krajac, ki je v
urbanih kontekstih lahko podvrzena interpretacijam in potrebam v trenutnih
razmerah, nanjo pa se navezuje tudi naselbina v urbanih naseljih, ki je prav
tako varen kraj. Druga kategorija je £astom, ki zajema kulturne znacilnosti,
navade, prakse ali nacine Zivljenja. Izvorni kraj (ples) Ze sam po sebi implicira
tudi kastom, Ceprav se je ta pojem uveljavil kot samostojna kategorija.

5.5.1 Ples — koncept kraja in krajevnih identifikacij

Ceprav ljudje v mestih stremijo k oblikovanju $ir§ih skupnosti in je zato
sistem wantok postal zelo Siroka kategorija, ki ustreza etni¢nosti, so pre-
bivalci v urbanih naseljih Port Moresbyja moc¢no vezani na vas, iz katere

38  Kastom je beseda v jeziku tok pisin in prihaja iz angleske besede custom, vendar se je njen pomen precej
spremenil in razsiril.

143



prihajajo sami ali njihovi starsi. Ples bilong mi — moj kraj (my place) je
kategorija, ki deluje kot sidris¢e identifikacije. V' Port Moresbyju so le
redki tisti, ki urbano naselje razumejo kot njihov ples. Ples je v mestih tisti
koncept, ki politi¢no ekonomskemu urbanemu kontekstu onemogoca, da
bi dal mladim ob¢utek mestne pripadnosti. Mladi, ki so bili rojeni v Port
Moresbyju, se kljub temu pocutijo pripadnike vasi in tradicionalne sku-
pnosti, od koder prihajajo njihovi starsi. Tudi urbano naselje je socialno
konstruirano kot kraj, kjer je posameznik v mestu doma, saj je obkrozen
s svojimi wantoki, a ne implicira predstave o (skupnem) poreklu, kar si-
cer vsebuje koncept domacega kraja. Ples je sicer prilagodljiv koncept, ki
lahko zajema vas, v specifi¢nih urbanih okolis¢inah pa tudi vecje kultur-
no ali geografsko obmoc¢je ali celo provinco. Odvisen je od homogenosti
skupnosti, ki Zivi v urbanem naselju. Okapijci iz naselja Two Mile so za
svoj ples najveckrat omenjali dva kraja. Ko so bili pri pogovoru prisotni
migranti iz razli¢nih vasi v Okapi, so kot svoj kraj omenjali Okapo in s
tem poudarjali skupinsko homogenost, kadar pa so bili vsi udelezenci pri
pogovoru iz iste vasi, so kot svoj ples omenjali svojo vas. Ko se Okapijci
v mestu druzijo z ljudmi iz drugih provinc, se pogosto predstavljajo po
provinci Vzhodno visavje. Etni¢nost je namre¢ kategorija druzbene in-
terakcije in je torej instrumentalni koncept, ki ga uporabljajo glede na
okolis¢ine. Na ples, ki je fleksibilen koncept, se veze prav tako fleksibilen
koncept wantok. M. Ward ugotavlja, da je

... trend identifikacije s krajem zaradi dejavnikov, ki pospesujejo
nastanek nacionalne zavesti, kot na primer radio, razsiril koncep-
tualizacijo 'Zivljenjskega prostora' in spremenil nacin, kako ljudje
vzdrzujejo svojo zvezo z izvornim krajem (2000: 226).

Razsirjena konceptualizacija prostora je prvi pogoj za nastanek in obstoj-
nost urbanih druzbenih skupin, ki delujejo kot zamisljene skupnosti, saj
priznavajo pripadnost na osnovi druzbenopoliti¢nih ali celo zamisljenih
kriterijev, kot so provincialne in okroZne meje, stereotipi o drugih ljudstvih
itd. M. Ward (2000) pojmuje koncept ples kot Zivljenjski prostor ali druzbe-
no stvarnost. Druzbena stvarnost je rezultat druzbenokulturnih aktivnosti
in je druzbeno konstruirana (Berger in Luckmann 1988). Ples deluje kot
sidris¢e skupinskih identifikacij za vse ¢lane urbanih etni¢nih skupnosti

144



in je druzbeno ustvarjen tudi za tiste, ki niso dejansko prisli od tam. To so
predvsem mladi, ki so se rodili v mestu, a so si prek starSev ustvarili pred-
stavo o rodni vasi star§ev kot o kraju, iz katerega prihajajo. Mlajsi prebivalci
urbanih naselij, ki vse Zivljenje Zivijo v Port Moresbyju in poznajo le to
Zivljenje, vseeno oblikujejo socialne identitete, ki se navezujejo na izvorno
vas. Pogosto niti ne govorijo tekoce jezika svojih starSev, a ga vseeno ozna-
Cujejo kot zokples, jezik njihovega domacega kraja. S tem pa sprejmejo tudi
druzbene povezave in obligacijska razmerja, ki izhajajo iz tradicionalnega
okolja. Obenem pa je pomembno, da taksne otroke sprejme tudi vaska sku-
pnost, zato otroci pogosto s svojimi starsi obiskujejo vas. Ce druzine ohra-
njajo svojo druzbeno prisotnost v vasi Henegaru, otroci starSev iz te vasi ob
njihovi morebitni »vrnitvi« v vas ohranijo pravice svojih starsev. Upravi¢eni
so do zemlje, ki je pripadala starSem, ter vseh drugih nasledstev. So ¢lani
vaske skupnosti, a svoj druzbeni polozaj si morajo $ele zagotoviti z dejanji.

55.2 Kastom

V procesu vzpostavljanja urbanih etni¢nih skupnosti in medetni¢nih inte-
rakcij moramo obravnavati tudi kastom,” ki predstavlja tradicionalne na-
vade posamezne skupnosti ali korpus kulturnih vsebin, ki izvirajo iz spe-
cificne kulturne tradicije. Kastom sicer niso nujni »zunanji« ali simbolni
dejavnik za vzpostavitev in ohranjanje druzbenih povezav in identifikacij v
okviru sistema wantok, saj se prebivalci urbanih naselij, ki oblikujejo sistern
wantok, pogosteje ne sklicujejo skupno poreklo. Obenem pa isti izvorni kraj
implicira tudi kastom — priseljenci, ki prihajajo z istega obmodja, se zdruzu-
jejo v skupnosti tudi zaradi lastnih predpostavk o kulturni podobnosti, ki
naj bi omogocila razumevanje in spostovanje navad in vrednot. Priseljenci
iz Vzhodnega visavja se lahko v posebnih okolis¢inah opredelijo za pripa-
dnike istega sisterna wantok, Ceprav se kulturno razlikujejo. Res pa je, da v
intimne odnose stopajo predvsem blizji wantoki, ki prihajajo iz istih ali vsaj
sosednjih vasi, kar pomeni, da jih povezuje tudi astom.

Priseljenec iz Hagna se ne more sklicevati na vezi z drugimi
prebivalci mesta, razen na prijateljske vezi, ki jih je sam ustvaril.
Lahko pa predpostavlja, da se bodo tisti, ki pripadajo isti etni¢ni

39 Kastom je tok pisin beseda, ki izhaja iz angleske besede custom.

145



skupini kot on sam, do drugih pripadnikov te skupine obnasali po
doloenih znanih druzbenih pravilih. (M. Strathern 1975: 291)

Pripadniki iste etni¢ne skupine se v mestih zdruzujejo zato, ker imajo za-
radi predstav o skupnem poreklu skupno polje komunikacije in ustvarja-
jo skupno polje kulturnih vzorcev, s katerimi dolo¢ajo interakcijo znotraj
skupine in interakcijo s pripadniki drugih etni¢nih skupin. Dolo¢itev meja
skupnosti ne moremo posplositi na kriterij enotne kulture ali to¢no doloce-
nega krajevnega obmodja, kajti skupnost dolo¢ajo pripadniki sami z lastni-
mi razmerji, odnosi in druzbenimi vezmi. Oni so tisti, ki sebe opredelijo kot
skupnost in tudi drugim priznavajo obstoj skupnosti. Izredno pomembno
je namre¢ dojemanje strukturnih podobnosti. Sebe dojemajo kot aktivne
pripadnike svojega sistema wantok, prav tako pa druge ljudi dojemajo kot
pripadnike drugih sisternov wantok.*

Sistem wantok deluje, ker so vanj vkljuceni vsi, po drugi strani pa ga imajo
vsi, zato ker deluje. Okapijec pomaga drugemu Okapijcu in obenem pred-
postavlja, da neki Chimbu ali Goilala enako pomaga svojemu wantoku.
»Kulturne oblike medsebojnih obveznosti in podpore so sicer razli¢ne, a
migrant Hagen, ali migrant Buang ali migrant Popondetta [ali Okapijec]
so vsi pripadniki podobnih moralnih skupnosti« (M. Strathern 1975: 290).
Sistem wantok obstaja zaradi segmentarne opozicije, prav tako pa tudi kot
posledica notranje kohezije. Notranja kohezija je prav tako pomembna kot
zunanja zamejenost skupnosti in sporo¢anje skupinskih reprezentativnih
simbolov navzven (glej Anthony P. Cohen 1994; 1998). Poleg sorodstva
je sistem wantok v mestih Papue Nove Gvineje najpomembnejsa oblika
druzbene organizacije, njegova pomembna znacilnost pa je inkluzivnost. V
nasprotju s konceptom kastom, ki je lahko izklju¢ujo¢, saj ga pogosto upo-
rabljajo za poudarjanje (kulturnih) razlik med skupinami, je sistern wantok
vkljucujog, saj med pripadniki poudarja podobnosti.

Kastom ni nepomemben dejavnik ustvarjanja skupinskih identifikacij. Sis-
tem wantok se sklicuje zlasti na izvor ali skupno poreklo, ki pa ni le krajevna
kategorija, temvec je predvsem kulturna kategorija, ki ji prebivalci mesta
pripisejo dolo¢ene pomene. Sistemi wantok se ne sklicujejo le na krajevno
poreklo, temve¢ tudi na poreklo v skupni kulturni skupini. Kastom je nacin

40V pojmovanju domacinov tudi belci v Port Moresbyju tvorijo svoj sistem wantok.

146



oblikovanja in vzdrzevanja kulturnih identitet zlasti v primarnih okoljih.
Zato priseljenci v mestih potrebujejo zaledje tradicionalnih kulturnih sku-
pin, da bi vzpostavili u¢inkovit sistermn wantok v mestih.

Ko prebivalci Papue Nove Gvineje uporabljajo pojem kastom, z njim ozna-
¢ujejo »nekaj, kar lahko tolmacimo kot tradicionalno izrocilo, torej prakse, ki
izvirajo iz njihove kulturne tradicije, v nasprotju z izvorom v drugih tradici-
jah, in so s tem Ze vsajene v njihov vrednostni sistem« (Sillitoe 2000: 240).
Kastom je tako kot etni¢ne identifikacije dinami¢ni koncept, s katerim utrju-
jejo lokalne, regionalne ali nacionalne identifikacije, zaznamujejo meje med
skupnostmi in lastno kulturno avtonomijo. Kastom je druzbeno konstruiran,
se sklicuje na tradicijo in zato pogosto vsebuje »kulturno ozivljanje in v¢asih
tudi idealizacijo preteklosti« (Sillitoe 2000: 241). Kastom je sicer specificen
pojav v Melaneziji, a je podoben esencializaciji kulture. Kljub temu, da daje
vtis ohranjanja kulture in tradicije, torej obstojnosti tistih tock, na katere se
lahko sidra skupinske identifikacije, je produkt druzbenih sprememb in vse-
buje veliko izumljenih ali od zunaj vnesenih kulturnih vsebin.

Kastom je nekaksen skupek tradicionalnega znanja in praks, kulturna de-
di$c¢ina, s katero neka skupina vzpostavi lastno zgodovino in kulturo, ki je
primerljiva z drugimi ter tako manifestira lastno avtonomijo in identiteto.
Tradicionalne druzbe namre¢ v predkolonialnem ¢asu domnevno niso ime-
le lastne kulturne zavesti (Sillitoe 2000: 244), ki bi jo locevala od drugih
skupin. Povedano drugace, pred kolonializmom za razmejevanje domnev-
no niso uporabljali kulturnih znacilnosti. Kasfom naj bi se pojavil ravno
kot odgovor na zavedanje o zunanjem svetu in kot vzpostavljanje odnosa
lastne skupnosti nasproti ve¢jim nacionalnim skupnostim. Kastom nasto-
pa kot nekaksna tradicija in kultura je za urbane sisteme wantok posredno
pomembna zato, ker urbane skupnosti prevzamejo oziroma se sklicujejo
na tradicionalne skupine. Kastorn je moderni konstrukt, ki ima znacilnost
reificirane in simbolizirane kulture, s katero se neka skupnost simbolno
predstavlja navzven in ustvarja sidri$¢a notranjih identifikacij.

5.6 Kastom in oblikovanje nacionalne drzave

Kulturno identiteto uporablja tudi nacionalni politi¢ni govor. »Ljudje na
Pacifiku ustvarjajo preteklost, mite o nacinih Zivljenja prednikov, ki v re-
toriki pokolonialnega nacionalizma sluzijo kot mocni politi¢ni simboli«

147



(Keesing 1989: 19). Tako na nacionalni kot regionalni ravni so se ljudje
zaceli sklicevati na »melanezijski na¢in« v povezavi z navadami, kulturnimi
znacilnostmi in tradicijo. Diskurz, ki vsebuje idealizacijo predkolonialne
preteklosti, pa prihaja ravno iz zahodnjaske retorike kritike moderne dobe.
»Diskurzi o kulturni identiteti v sedanjem Pacifiku v mnogih pogledih
izhajajo iz Zahodnih ideologij, kljub temu, da upodabljajo preteklost in
producirajo predstave, nasprotne kolonializmu« (Keesing 1989: 22). Dru-
gace povedano, politi¢ni diskurz na Papui Novi Gvineji za oblikovanje (na-
cionalne) drzave in obrambo pred zunanjim svetom uporablja iste oblike
nacionalne ideologije, kakrsne je prinesel kolonializem. Podobno so tudi
separatisti na otoku Bougainville v boju za samostojnost uporabljali isto
ideologijo kot drzava, proti kateri so se borili (glej Larmour 1992; primerjaj

Keesing 1978, 1982b).

V procesu objektifikacije se kultura zreducira na nekatere znadilnosti, kot
so oblacila, 'tradicionalna’ glasba, plesi, ro¢ni umetnostni ali obrtni izdelki,
orodja, orozja in podobno. »S periodi¢nimi uprizoritvami ali razstavljanji fe-
tisiziranih*! reprezentacij kulture elite novega Pacifika ritualno utrjujejo (sebi,
turistom in vaskim volivcem), da kulturna dedis¢ina prednikov Zivi dalje«
(Keesing 1989: 23; primerjaj Keesing 1982a). Reificirana kultura je plod ak-
tivnih strategij in odlo¢itev ljudi in nosilcev protihegemonske ideologije, ki so
za svojo identifikacijo izbrali ravno tiste tradicionalne kulturne znacilnosti, s
katerimi se najmoc¢neje razlikujejo od evropskih. Predstave o kulturni identi-
teti, ki potrebuje idealizirano, reificirano in simbolizirano kulturo, prihajajo iz
zahodnjaskih konceptualizacij kulture, za katere je zasluzna tudi antropolo-
gija. Taksno ideologijo so sedanji voditelji prevzeli v ¢asu formalnega izobra-
Zevanja, torej v $olah, ki so jih ustanovili Evropejci in pomenijo glavne ideo-
loske aparate drzave. Kljub temu, da so sedanje drzave na obmodju Oceanije
samostojne, s seboj nosijo dedis¢ino evropske nacionalne drzavotvornosti.
»Dva procesa — praznovanje fosiliziranih ali fetiSiziranih kultur in unicenje
kultur kot nacinov Zivljenja in misljenja /.../ sta morda osnovna elementa
v procesu ustvarjanja nacije, kjer je prebivalstvo etni¢no raznovrstno« (Ke-
esing 1989: 31). Obenem pa Keesing poudarja, da so pojavi objektifikacije
kulture in kulturnih konstrukcij (Linnekin 1992) potekali Ze pred prihodom

kolonialistov. V' predkolonialnem ¢asu so namre¢ potekali podobni procesi

41 Keesing uporablja izraz fetigizacija v smislu ublagovljenja in ne psihopatologije.

148



izumljanja preteklosti in kulture. Ne le sedanjost, tudi »preteklost je bila moc¢-
no politizirana« (Keesing 1989: 35).

Kulturna tradicija je pomembna tudi pri oblikovanju moderne nacionalne
drzave (Repi¢ 2005b). V nacionalizmu pokolonialnih drzav koncept kul-
turne identitete deluje po evropskem zgledu, a se je obrnil proti kolonia-
lizmu. Ljudje, ki jih zdruzuje etni¢nost, nacionalnost ali kulturna identiteta
ter se sklicujejo na skupno poreklo ali skupno kulturno dedis¢ino, so s temi
kategorijami postali politi¢no aktivni. To je jasno vidno pri volitvah na Pa-
pui Novi Gvineji, kjer lahko vsak kandidat racuna na glasove svoje skupine,
¢e mu le uspe mobilizirati etni¢no identiteto. Poleg tega so uspesnejsi tisti,
ki jim uspe razli¢ne manjse skupnosti zdruziti v eno samo skupino s pred-
stavami nekaksne enotnosti. Kulturna identiteta je v Oceaniji postala »na-
¢in strukturiranja politi¢nih razmerij« (Linnekin 1990: 151), kar je okrepilo
pritisk na spremembe in redefinicije nacinov Zivljenja. Tako kot kultura, ki
je ves ¢as v nastajanju, je tudi kulturna identiteta dinamicen proces, vezan na
predstave o tradiciji, ki je vselej »trenutna interpretacija preteklosti« (Lin-
nekin 1990: 152). Pretekli obicaji in druge vsebine tradicionalne kulture
so postali pomembni za oblikovanje modernih identifikacij, saj kot &astom
predstavljajo »preteklo avtenti¢nost v nasprotju z Zahodnimi vrednotami«
(Linnekin in Poyer 1990: 14). Kulturna identiteta, ki je konstitutivna tudi
za nacionalnost, ni le »ideoloska prezentacija kulture /.../ temve¢ prizorisce
prehoda med ravnmi zgodovinskih izkusenj« (Mageo 2001a: 2). Predstave
o skupni preteklosti oziroma o skupnih kulturnih izkusnjah nastanejo s se-
lektivnim spominom in so tesno povezane z oblikovanjem skupne kulturne
identitete. Retorika nacionalnosti na Papui Novi Gvineji uporablja skupno
izkusnjo kolonializma, obenem pa se skusa sklicevati na nekatere kulturne
znacilnosti celotne dezele: odnos do prednikov, medsebojna obdarovanja in
kozmoloske znacilnosti. Legende, miti, poezija in druga besedila so korpus
znanja, ki se prenasa s skupinskim spominom ter metafori¢no implicira
skupne izkus$nje in njihove pomene. »Korpus skupnih spominov omogoca
identifikacijo pripadnikov skupnosti in razlikovanje od tistih, ki ne delijo
skupinskega spomina« (Mageo 2001b: 13).

Oblikovanje urbanih skupnosti je kompleksen pojav, njegovo razumeva-
nje pa zahteva kontekstualizacijo ruralno-urbanih migracij, zgodovine
urbanizacije in tudi oblikovanje nacionalnosti v pokolonialnem obdobju.

149



Konstrukcija skupinskih identitet med prebivalci Papue Nove Gvineje je
dinamicen proces, ki je mo¢no povezan z modernizacijo in urbanizacijo de-
zele. Sistemi wantok predstavljajo specifi¢ne oblike etni¢nih skupnosti in so
ves ¢as v nastajanju in podvrzeni stalni (re)interpretaciji porekla in kulturne
tradicije. Kljub temu, da niso institucionalizirani, delujejo na vseh ravneh
drzave. Zaznamujejo zaposlovanje, migracije, nastanitve, volitve, organiza-
cije prostora in druge ravni v Zivljenju urbane populacije. Sisteme wantok
ljudje oblikujejo glede na skupno poreklo, ki implicira tudi skupno kulturno
tradicijo, saj le-ta omogoca isti vrednostni sistem vsem ¢lanom novih druz-
benih skupin v mestih.

150



6 Epilog - urbanizacija in etni¢nost v Port
Moresbyju

Monografija Urbanizacija in vzpostavljanje etni¢nih skupnosti v Port Mo-
resbyju, Papua Nova Gvineja obravnava zgodovino kolonialne urbanizacije
Papue Nove Gvineje, ruralno-urbano migracijo, nove oblike interakeij in
procese vzpostavljanja translokalnih urbanih etni¢nih skupnosti oziroma
sistemov wantok v neformalnih barakarskih naseljih glavnega mesta Port
Moresby. Skupnost in identiteta Okapijcev v urbanem naselju Two Mile
in drugih neformalnih naseljih je posledica migracije v mesto in s tem po-
vezanih druzbenih sprememb. Skupnost Okapijcev, kakr$na obstaja v Port
Moresbyju, v tradicionalnem okolju v taksni obliki ne obstaja, saj migracija
ne povzrodi zgolj enostavnega prenosa druzbenih oblik v mesto. Tradici-
onalna skupnost je temelj za oblikovanje skupnosti wantokov v mestu, vsi
priseljenci morajo »stalno vzdrzevati te primarne druzbene vezi« (Levine in
Levine 1979: 52). Urbana skupnost je torej posledica urbanega prostora, v
katerem potekajo mocne interakcije med ljudmi iz razli¢nih okolij, pa tudi
notranjih skupinskih povezav in simbolnih identifikacij. Simboli, s katerimi
sporoamo in s katerimi prepoznavamo identiteto, so lahko spremenljivi,
saj so proizvod druzbene konstrukcije. Ne pridobimo jih z rojstvom, temve¢
Sele z druzbenim zZivljenjem. Posameznik se prepoznava in je priznan kot
¢lan nekega reda pomenov, manifestiranih v skupnosti. Pri tem se lahko
spomnimo na opredelitev skupnosti po Anthonyju P. Cohenu.

Skupnost je entiteta, kateri pripadamo, in je ve¢ja kot sorodstvo
ter manj$a kot abstrakcija, ki ji re¢emo 'druzba’. Je tista arena zu-
naj meja doma, kjer ljudje dobijo najosnovnejse in najpomemb-
nejse izkusnje o druzbenem Zivljenju. /.../ Skupnost je tisto, kjer
se ljudje ucijo biti druzbeni/.../ lahko bi rekli, kjer pridobijo 'kul-
turo'. (Anthony P. Cohen 1998: 15)

Vse vrste skupnosti, od manjsih skupin, ki so oblikovane skozi medoseb-
ne vzajemne odnose, urbanih etni¢nih skupin, ki se vzpostavljajo v krajih
moc¢nih interakcij z neclani, ali $irSe zamisljene skupnosti, kot so nacije,
so tudi simbolno konstruirane. »Sama skupnost in vse, kar zajema, tako

151



konceptualno kot materialno, ima simbolno dimenzijo« (Anthony P. Co-
hen 1998: 19). Skupnost Okapijcev obstaja zato, ker so njeni pripadniki
vzpostavili in vzdrzujejo predstavo o njenem obstoju. Druzbene predstave
o sistemu wantok niso specificne le za Okapijce, temve¢ so splosni model
oblikovanja skupnosti v mestih na Papui Novi Gvineji. Sisterni wantok ob-
stajajo zato, ker so vsi priseljenci v mestu, $e posebej tisti v urbanih naseljih,
pripadniki podobnih »moralnih skupnosti« (M. Strathern 1975: 290). Po
tej logiki tudi belci v Port Moresbyju tvorijo sistern wantok, kar niti ni prav
dale¢ od resnice, saj vecina tvori dokaj tesno povezano druzbeno mrezo
poslovnezev, uradnikov ipd.

Skupinski simboli dajejo vtis skupne homogene kulture, vendar so splo-
$no sprejeti simboli, ki oznacujejo druzbeni konsenz o obstoju skupnosti.
Skupno polje komunikacije ne pomeni nujno skupnega jezika, temvec je
to polje, v katerega vstopajo tisti ljudje, ki izpolnjujejo kriterije za vstop in
sprejem v skupnost. Ker so prisotni v skupnem komunikacijskem in inte-
rakcijskem polju, so dejavni ¢lani skupnosti, kar pomeni, da jo s svojim de-
lovanjem vzpostavljajo, vzdrzujejo in spreminjajo. Skupni korpus simbolov
predstavlja »skupne oblike (nacine obnasanja), katerih vsebine (pomeni)
se lahko med pripadniki precej razlikujejo« (Anthony P. Cohen 1998: 20).
Pripadniki med seboj prepoznavajo in priznavajo razlike, a vseeno zaradi
skupnega korpusa simbolov predpostavljajo neke medsebojne podobnosti
in razlike pri drugih.

Urbana etni¢na skupnost je specificna oblika druzbene organizacije, ki
zajemata korpus bistvenih znacilnosti skupine in posameznikov, pred-
vsem pa njihovih odnosov in obligacij z drugimi posamezniki v skupini in
zunaj nje. Biti Okapijec v Port Moresbyju zajema sorodstvo, prijateljstvo,
bivanje, kraj (dom), vsakdanje prostorske in druzbene prakse, nacin Zivlje-
nja, skratka celostno osebo. Etni¢na skupnost je simbolni konstrukt, ki se
oblikuje skozi medosebne odnose in s priznavanjem pripadnikov stopi
v druzbeno realnost. Analiti¢ni model etni¢nosti so socialni antropologi
razvili v neposrednem razmerju do ruralno-urbanih migracij in urbani-
zacije. Spomnimo se samo temeljnih raziskav etni¢nosti v afriskih me-
stih (Mitchell 1956; Gluckman 1958; Epstein 1958, 1978; Abner Cohen
1969, 1974), ki so pomenile prelomne raziskave tako v metodoloskem
smislu kot tudi zacetek razvoja mocnejse urbane antropologije. So afriska

152



mesta predstavljala »talilni lonec«? Ravno nasprotno. Kljub dolgemu ob-
dobju zivljenja v urbanem okolju so prebivalci mest ohranjali svojo izvor-
no identiteto in povezanost z ruralno skupnostjo (Shack 1973: 251). Zelo
zanimivi druzbeni procesi se torej dogajajo v bivsih kolonialnih mestih,
kjer zaradi interakcije med razli¢nimi skupinami nastajajo novi druzbeni
sistemi. Mesta niso stati¢na tvorba, temve¢ jih priseljenci aktivno ustvar-
jajo in oblikujejo. »Priseljenci ravno toliko oblikujejo urbano kulturo, kot

se ji prilagajajo« (Abu-Lughod 1961: 23).

Razmere na Papui Novi Gvineji so seveda povsem specifi¢ne, saj so od-
visne tako od (po)kolonialne zgodovine kot tudi od strukture nacional-
ne populacije. Levine in Levine utemeljeno trdita, da prebivalci Papue
Nove Gvineje ustvarjajo specifi¢en melanezijski na¢in urbanizacije (1979:
141-142). Tega po eni strani zaznamujejo za urbano Zivljenje zelo po-
membne oblike novih etni¢nih skupnosti, po drugi strani pa skromni po-
men formalnih in politi¢nih druzbenih organizacij. Kljub temu pa lahko
v primerjavi z obmogji drugod po svetu, zlasti v podsaharski Afriki in
drugod po Pacifiku opazimo nekatere podobnosti v procesih ustvarjanja
in nastajanja novih skupnosti v urbanih okoljih, saj sta ravno ruralno-ur-
bana migracija in urbanizacija vzrok za pomembne druzbene spremembe.
Urbani naseljenci praviloma ohranjajo druzbeno povezanost z izvorno
skupnostjo na podezelju in v mestih vzpostavljajo nove skupnosti, ki te-
meljijo na skupnem poreklu. Urbana okolja so kraji mo¢nih medskupin-
skih interakcij, kar je na Papui Novi Gvineji pripeljalo do nastanka zelo
specificnih oblik etni¢nosti, imenovanih sistemi wantok.

Zelo specifi¢na znacilnost urbanizacije Papue Nove Gvineje je prevladu-
jo¢a domaca populacija in majhen delez evropskih in drugih priseljencev.
Mesta na Pacifiku so se razvila kot kolonialna mesta, a je Stevilo evropskih
priseljencev v melanezijskih mestih zanemarljivo. Razmere so lahko pri-
merljive z nekaterimi polinezijskimi mesti, ne pa z vsemi. 'Najvecje poli-
nezijsko mesto' kot pogosto imenujejo Auckland, je predvsem 'evropsko’,
Ceprav tam Zivi ve¢ Maorov (in priseljencev s pacifiskih otokov) kot v ka-
teremkoli drugem mestu. Nouméa, Honolulu, Wellington in Papeete so
prav tako velika moderna pokolonialna mesta, kjer sicer Zivijo in delajo
staroselski prebivalci, vendar so od potomcev Evropejcev loceni prostor-
sko in razredno. Polinezijci v ve¢jih mestih so najveckrat le delavski razred.

153



Velika vecina Maorov (in drugih priseljenih Polinezijcev) v Aucklandu Zivi
v »razpadajo¢ih notranjih predmestjih« (Levine in Levine 1979: 139).

To delo je sicer usmerjeno v preucevanje neformalnih (barakarskih) naselij
v Port Moresbyju, vendar so domacini zaposleni tudi v uradnistvu, izobra-
Zevanju, znanosti, v podjetjih in drzavni upravi in mnogi Zivijo tudi v biva-
lis¢ih srednjega in visokega standarda. Ceprav je Port Moresby druzbeno,
ekonomsko in prostorsko klju¢no povezan z zgodovino kolonializma, pa
je mesto s prevladujocim melanezijskim prebivalstvom in lokalno speci-
ficnimi druzbenimi pojavi. Sistem wantok, ki ga obravnavam, je zato vec
kot le lokalno specifi¢na oblika etni¢nih skupnosti — je tudi melanezijski
nacin urbanizacije, vzpostavljanja prostorskih praks, razumevanja razmerij
med ruralnim in urbanim prostorom in nacini Zivljenja ter spoprijemanja z
jezikovno, kulturno in etni¢no raznovrstnostjo. Ta vprasanja pa ne zadevajo
le samih migrantov, temve¢ predvsem njihove potomce, ki bodo morda se
bolj razpeti med vaskimi tradicionalnimi oblikami druzbenih organizacij in
tistim, kar poznajo — Zivljenjem v urbanih okoljih.

154



Fotografiji 26 in 27: utrinka iz otroskega vsakdanjika v urbanem naselju Two Mile.
Foto: Jaka Repic, Port Moresby 2002.

155






Priloge

Grafi¢ne priloge

Priloga $t. 1: Zemljevid Papue Nove Gvineje. Vir: <http://images.natio-
nmaster.com/images/motw/australia/papuanewguinea_rel85.jpg> pregle-
dano december 2013.

(not a formal international
u "

——— Province boundary
= Line of separation
*  National capital
©  Province capital

2
H
£
:
:

Papua New Guinea

157



Aqsgiol 10,

_
|
|
|
|
|

d
|

fos Ay
arndsin WA IAVSIAONZ |
\I\« ool Wﬁhﬂvq_\mEJ—W“/! ._9__01 _
- I o L NN

éu\ \.\.,s.,mzz,ﬂ_wm,.JD pod _A_w;ar/.r/

_aq

|

|

|

N |

fn__ ===\ 5
ﬂ

sonvz & ey v |

.|
1 S
iy | rVu.Iul.-l.ul;.r.b_ .r.._
- @ 7 & -~ [ _
/ |__ |
i s~
=< =\ id3s INGOHZA
Y ! JJJ...nl I
. “ ’nIJ....r |
.l[llr —
1 =
“ S SNV “ “ _
1 ° | N S — L
| J & S
]
|
]
|

Priloga st. 2: Provincialno administrativna razdelitev Papue Nove Gvineje.

Vir: National Population Census (1980).

158




Priloga st. 3: Zemljevid Port Moresbyja z oznakami nekaterih ve¢jih urba-

nih naselij.

Gerehu g Port Moresby
f Glavne ceste in urbana naselja
&
o
Morata
Univerza Papue
Nove Gvineje
b, Eight Mile _ ...
Baruni &%  Waigani ,
\ Dump 10‘5 ;f
Tokarara

% ‘efMednarodno letalisce
Port Moresby
Gordon
Six
Mile,

Boroko

< _
wo Mile Korobosea
Badili

S

Sabama z\v

0v 05 1m
6 05 115

159



Priloga st. 4: Zemljevid naselja Two Mile. Vir: Oddelek za antropologijo in

sociologijo, Univerza Papue Nove Gvineje.

160



Slovar uporabljenih tujk iz jezika tok pisin

bigman — pomemben mogki, vod-
ja skupine, ki si svoj visok polozaj
ustvari zlasti z druzbeno-politi¢ni-
mi obdarovanji

brideprice — kompenzacija ali kupni-
na, ki jo Zeninov rod placa nevesti-
nemu rodu

kampani — kompanija, trenutna
druzba, najveckrat v sluzbi

kastom — tradicionalno izrocilo, kor-
pus kulturnih vsebin, ki izvirajo iz
specifine kulturne tradicije v na-
sprotju z izvori v drugih tradicijah

kaukau — sladki krompir
kumu — izraz za zelenjavo

mumu — zemeljska pe¢; metoda pri-
prave hrane v zemeljskih peceh, pri-
sotna zlasti v Visavju

payback  —

mascevanje

povracilni

ukrepi;

pitpit — vrsta sladkornega trsa
ples — kraj
ples bilong mi— moj kraj; domaci kraj

pren — prijatelj ali znanec, lahko tudi
zaveznik

raskols — pouli¢ne kriminalne tolpe

singsing — 1) festival, ki vkljucuje

161

plese, petje in pogosto tudi pojedi-
ne; 2) petje, pesem

tambu — 1) nekdo, ki je ¢lan sku-
pnosti postal s poroko ali sorodnik,
ki se je v neki klan poro¢il 2) nekaj

prepovedanega

tokples — jezik ali naredje, ki ga upo-
rabljajo v domacem okolju

tulai — domacin, ki ga je administra-
cija nastavila kot predstavnika

wanpis — ljudje, ki se odcepijo od
drugih pripadnikov sistema wantok
in z njimi prekinejo vedino druzbe-
nih odnosov, zlasti pa medsebojnih
obdarovanj in pomoci

wanples — isti, skupni kraj

wantok — dobesedno: rojak ali nek-
do, ki govori isti jezik oziroma pri-
haja iz istega jezikovnega obmodja;
nekdo, ki glede na poreklo pripada

isti (etni¢ni) skupnosti

wanwok — sodelavec






Povzetek

Urbanizacija in vzpostavijanje etnicnih skupnosti v Port Moresbyju, Papua
Nowva Guineja je urbanoantropoloska monografija, ki obravnava ruralno-
-urbane migracije in vzpostavljanje urbanih etni¢nih skupnosti, imeno-
vanih sistemi wantok v glavnem mestu Papue Nove Gvineje. Delo po eni
strani temelji na zgodovinskem pregledu notranjih migracij in urbani-
zacije na Papui Novi Gvineji, po drugi strani pa na etnografski raziskavi
med priseljenci v t. i. urbanih oziroma neformalnih barakarskih naseljih

Port Moresbyja.

Papua Nova Gvineja je jezikovno, druzbeno in kulturno izjemno razno-
vrstna dezela in kljub temu, da je zelo nizko urbanizirana, je njeno glav-
no mesto priljubljena destinacija za priseljence iz razli¢nih delov drzave.
Notranje migracije pa imajo dalj$o zgodovino in pomebno vlogo tako v
kolonialni preteklosti kot tudi po osamosvojitvi leta 1975. V kolonialni pre-
teklosti so bile delovne migracije usmerjene zlasti na plantaze, kraje pou-
darjenih medkulturnih oziroma medetni¢nih interakcij. Od $estdesetih let
20. stoletja dalje, Se posebej pa v ¢asu pokolonializma, so glavne destinacije
ruralno-urbanih migrantov postala mesta, ki so tudi kraji novih oblik druz-
benih interakcij. Ob ruralno-urbani migraciji zaradi mo¢nih medetni¢nih
interakcij prihaja do procesov, ki jih je mogoce opazovati kot vzpostavlja-
nje novih druzbenih oblik, predvsem urbanih etni¢nih skupnosti in hkra-
tno oblikovanje in instrumentalizacijo identitet. Ceprav so sistemi wantok
pretezno urbani pojav, v veliki meri temeljijo na tradicionalnih druzbenih
organizacijah in druzbenih mrezah posameznikov — mrezah, ki segajo ¢ez
meje posameznega ruralnega ali urbanega kraja, kjer ljudje bivajo. V urba-
nem okolju oblikujejo druzbene mreze in celo etni¢ne naselbine, za katere
je znacilen skupen »jezik« (wantok v papuanskem /lingua franca jeziku tok
pisin pomeni prav ljudi, ki jih druzi skupen jezik) oziroma skupno krajevno
poreklo. Ta proces je najbolj opazen v neformalnih barakarskih naseljih,
imenovanih tudi urbana naselja. Ta naselja so sicer etni¢no zelo heteroge-
na, vendar jih sestavlja ve¢ etni¢nih naselbin, med katerimi so zelo jasno
dolo¢ene fizi¢ne, konceptualne in/ali simbolne meje. Meje pa ne obsta-
jajo le med etni¢nimi naselbinami, temve¢ se kazejo tudi v vsakodnevnih
interakcijah v urbanem okolju. Etni¢ne naselbine so po eni strani varni

163



kraji v mestih, kjer je posameznik obdan z rojaki oziroma wantoki, po drugi
strani pa pomenijo tudi prisvajanje kraja v urbanem okolju. Urbana nase-
lja so konglomerat razli¢nih skupin, ki se Sele v vsakodnevnih interakcijah
oblikujejo kot etni¢ne. Za posameznike je vpetost v taksne urbane etni¢ne
skupnosti pomembna, saj jim omogo¢ajo zascito, varnost in pomo¢, dosego
druzbenih statusov ter jim osmislijo (organizirajo) medetni¢ne interakcije.

Monografija je razdeljena na uvod, stiri glavna poglavija in epilog. V uvo-
dnem delu avtor predstavi predmet raziskave, metodologijo in odpre vpra-
$anje prepletenosti notranjih migracij, urbanizacije in vzpostavljanja urba-
nih etni¢nih skupnosti na Papui Novi Gvineji. Naslednje poglavje prinasa
kriti¢ni pregled razprav o konceptu etni¢nosti, iz katerih izhaja tudi av-
torjev konstruktivisti¢ni analiti¢ni pristop k vprasanju vzpostavljanja urba-
nih etni¢nih skupnosti v Port Moresbyju. Sledi poglavje o ruralno-urbanih
migracijah in urbanizaciji Papue Nove Gvineje, s posebnim poudarkom
na zgodovinskem in demografskem ozadju razvoja Port Moresbyja. Av-
tor v tem poglavju uporablja zgodovinske in statisticne podatke, predvsem
pa se opira na urbanoantropoloske monografije o Port Moresbyju, ki so
nastajale od petdesetih let 20. stoletja dalje. V drugi polovici monografija
temelji predvsem na etnografski raziskavi v urbanih naseljih. Poglavitni del
tega gradiva je predstavljen v poglavju o urbanih naseljih v Port Moresbyju
in predvsem v poglavju o urbanem naselju Two Mile in o tam Ziveci v
skupnosti priseljencev iz Okape v Vzhodnem visavju. Zadnje poglavije se
poglablja v analizo urbane etni¢nosti oziroma sisterna wantok, ki je nova
oblika druzbene organizacije, prisotna pa je predvsem v mestih Papue Nove
Gvineje. Poglavje obravnava proces vzpostavljanja in vzdrzevanja taksne
urbane etni¢ne skupnosti, vlogo interakcij ter nekatere prostorske implika-
cije, zlasti prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih in konceptualne ter
druzbene povezave z domacim krajem.

Besedilo je opremljeno z demografskimi podatki in zemljevidi, ki pojasnu-
jejo razvoj ruralno-urbanih migracij in urbanizacije, ter z etnografskim gra-
divom in fotografijami, ki prikazujejo izseke iz Zivljenja v urbanih naseljih

Port Moresbyja.

164



Summary

This book entitled Urbanisation and construction of ethnic communities in
Port Moresby, Papua New Guinea is an urban anthropological monograph
that explores rural-urban migrations to Port Moresby, the capital of Pa-
pua New Guinea, and a construction of urban ethnic communities, called
wantok systems. The research is partly based on historical analysis of inter-
nal migrations and urbanisation in Papua New Guinea during coloniali-
sm and after the state’s independence, as well as on an ethnographic study
among the immigrants in the urban settlements (slums or shantytowns)
in Port Moresby.

Papua New Guinea is linguistically, socially and culturally very diverse state
and despite its low urbanisation level, its capital remains a popular de-
stination for rural-urban migrants from all parts of the country. Internal
migrations have been a prominent economical and political factor and en-
gendered various social changes throughout the colonialism and after the
independence in 1975. In colonial times the most prominent were labour
migrations from villages to nearby or distant plantations. Thus plantati-
ons became major places of heightened social or inter-ethnic interactions
between people from difterent backgrounds. Since 1960s and especially in
the postcolonial era cities have become crucial destinations for migrants as
well as places of new social interactions.

Rural-urban migrations engender inter-ethnic encounters, construction of
new social forms, particularly urban ethnic communities, and correlated in-
strumentalisation of identities. Immigrants and townspeople identify with
newly emerging translocal urban communities, called wanzok systems. Even
though wantok systems are predominantly urban phenomenon, they are also
based on traditional social organisations and networks of individuals — net-
works that extend beyond any particular urban or rural place where indivi-
duals reside. In urban environment immigrants develop social networks and
even ethnic settlements, characterised by shared place of origin or language
(in tok pisin, pidgin lingua franca in Papua New Guinea, wanfok means pe-
ople who share the same language). The process is most apparent in informal
urban settlements or slums. These settlements are ethnically heterogeneous,

165



composed of several smaller ethnic settlements with clear physical, conceptu-
al and symbolic boundaries between them. Boundaries, however, are not only
delineating ethnic settlements, they are also apparent in daily interactions in
urban environment. Ethnic settlements are safe places, in which an individu-
al is surrounded with compatriots or wanzoks in otherwise potentially dange-
rous urban environment. Furthermore, they result from an ongoing process
of appropriation of urban places. Urban settlements are conglomerate of dif-
ferent communities which are established as ethnic through daily interacti-
ons. For an individual immigrant integration in these communities is also a
strategy of gaining protection, assistance and social standings as well as for
organisation of social interactions with members of the new community and
in urban space in general.

'The book consists of an introduction, four main chapters and an epilo-
gue. The opening introduces the research object, methodology and issue of
interconnections between rural-urban migrations, urbanisation and con-
struction of urban ethnic communities in Papua New Guinea. The next
chapter brings a critical overview of discussions on the concept of ethnicity.
It also clarifies constructivist analytical approach used in the further text
on urban ethnic communities in Port Moresby. The following chapter is
concerned with rural-urban migrations and urbanisation of Papua New
Guinea. It presents historical and demographic data and focuses on the de-
velopment of Port Moresby. This chapter is based on analysis of historical
and statistical materials, and especially on urban anthropological mono-
graphs on Port Moresby published since 1950s.

The second part of the book is predominantly based on the author’s eth-
nographic study in urban settlements in Port Moresby, particularly in Two
Mile settlement. Thus the third main chapter describes the settlements and
life of Okapians in Two Mile among which the study took place. The last
chapter analyses constitution of urban ethnicity and its role as apparent
in the wantok system which presents new predominant form of urban or-
ganisation in the cities of Papua New Guinea. This chapter also explores
construction and persistence of urban ethnic communities, the role of inte-
ractions in this process and certain spatial implications, among them speci-
fically appropriation of place and water in urban settlements and social and
conceptual connections to home-place.

166



The book is supplemented with demographic data and maps to explain
the development of rural-urban migration and urbanisation, with special
emphasis on ethnographic material, descriptions and photographs, depic-
ting life in urban settlements in Port Moresby.

167






Bibliografija

Abu-Lughod, Janet
1961 ‘Migrant Adjustment to City Life: The Egyptian Case.’
American Journal of Sociology 67: 22-32.

Anderson, Benedict
1998 [1983] Zamisijene skupnosti: O izvoru in Sirjenju nacionaliz-
ma. Ljubljana: ISH (Studia Humanitatis).

Banks, Marcus
1996 Ethnicity: Anthropological Constructions. London in New
York: Routledge.

Barnard Alan in Anthony Good
1984 Research Practices in the Study of Kinship. London idr.: Aca-

demic Press.

Barth, Fredrik, ur.
1969a Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of
Culture Difference. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget; London:
Allen & Unwin.

Barth, Fredrik
1969b ‘Introduction.’ V: Ethnic Groups and Boundaries: The So-
cial Organization of Culture Difference. Fredrik Barth, ur. Ber-
gen, Oslo: Universitets Forlaget; London: Allen & Unwin. Str.
9-38.
1969¢ ‘Pathan Identity and Its Maintainance.” V: Ethnic Groups
and Boundaries: The Social Organization of Culture Difference. Fre-
drik Barth, ur. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget; London: Al-
len & Unwin. Str. 117-134.
1987 Cosmologies in the Making: A Generative Approach to Cultural
Variation in Inner New Guinea. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

169



Baskar, Bojan
1994 Je treba brati Radcliffe-Browna? (Spremna beseda) V:

Struktura in funkcija v primitivni druzbi. Radcliffe-Brown. Lju-
bljana: Skuc: Znanstveni institut Filozofske fakultete (Studia
humanitatis).

Basham, Richard
1978 Urban Anthropology: The Cross-Cultural Study of Complex So-
cieties. Palo Alto, Calif.: Mayfield Pub. Co.

Belshaw, Ciril S.
1957 The Great Village: The Economic and Social Welfare of Hanua-
bada, an Urban Community in Papua. London: Routledge in Ke-
gan Paul.

Berger, Peter in Thomas Luckmann

1988 Druzbena konstrukcija realnosti: Razprava iz sociologije zna-
nja. Ljubljana: Cankarjeva zalozba.

Brumen, Borut
2000 Sv. Peter in njegovi casi: Socialni spomini, casi in identitete v
istrski vasi Sveti Peter. Ljubljana: Zalozba /*¢f., oranzna zbirka.

2001 ““Refolucija” slovenske etnologije in kulturne antropologije’
Glasnik SED 41(1,2): 8-16.

Bromley, Yulian

1974 “The Term Ethnos and Its Definition.” V: Sovier Ethnology
and Anthropology Today. Yulian Bromley, ur. Hague: Mounton.

Buck, Pem Davidson
1989 ‘Cargo-Cult Discourse: Myth and the Rationalization of

Labor Relations in Papua New Guinea.” Dialectical Anthropology
13:157-171.

Chand, Satish in Charles Yala
b.n.l. ‘Informal land systems within urban settlements in Ho-

niara and Port Moresby.” <www.ausaid.gov.au/publications/pdf/
MLW_VolumeTwo_CaseStudy_5.pdf>, pregledano 3. 12. 2008.

170



2006 ‘Improving access to land within settlements of Port Mo-
resby.” <www.crawford.anu.edu.au/degrees/idec/working_papers/

IDECO07-04.pdf>, pregledano 3. 12. 2008.

Chowning, Ann
1969 ‘Recent Acculturation between Tribes in Papua-New Gui-
nea.’ Journal of Pacific History 4: 27-40.
1977 An Introduction to the Peoples and Cultures of Melanesia.
London: Cummings Publishing Company.

1986 “The Development of Ethnic Identity and Ethnic Stereo-
types on Papua New Guinea Plantations’. Journal de la Societé des

Oceanistes 82—83: 153-162.

Cohen, Abner

1969 Custom and Politics in Urban Africa: A Study of Hausa Mi-
grants in Yoruba Towns. London: Routledge in Kegan Paul.

1974 Urban Ethnicity. A.S.A. Monographs 12. London: Tavi-
stock Publications.

Cohen, Anthony P.

1994 Self Consciousness: An Alternative Anthropology of Identity.
London in New York: Routledge.

1998 [1985] The Symbolic Construction of Community. London in
New York: Routledge.

Coppet, Daniel de in André Iteanu, ur.
1995 Cosmos and Society in Oceania. Oxford: Berg.

Dominguez, Virginia R. in David Y. H. Wy, ur.

1998 From Beijing to Port Moresby: The Politics of National 1dentity
in Cultural Policies. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers.

Dorney, Sean

1990 Papua New Guinea: People Politics and History Since 1975.
Sydney: Random House Australia.

Epstein, Arnold L.

1958 Politics in an Urban African Community. Manchester: Man-
chester University Press.

171



1967 ‘Urbanization and Social Change in Africa.’ Current Anthro-
pology 8(4): 275-295.

1978 Ethos and Identity: Three Studies in Ethnicity. London:
Tavistock.

Eriksen, Thomas Hylland
1991 “The Cultural Contexts of Ethnic Differences.” Man 26(2):
127-144.
1993 Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspectives.
London: Pluto.
1994/95 ‘What Is Happening to the Concept of Ethnicity?’ Re-
vija za narodnostna vprasanja — razprave in gradivo / Journal of
ethnic studies — treatises and documents 29/30: 165-176.

Fabian, Johannes
1983 Time and the Other: How Anthropology Makes its Object.
New York: Columbia University Press.

Faircloth, Susan
1978 Internal Migration and Urbanisation in Papua New Guinea.
IASER Bibliography. Boroko: Institute of Applied Social and

Economic Research.

Fortes Meyer in Edward E. Evans-Pritchard, ur.
1940 African Political Systems. Oxford, New York in Toronto: Ox-
ford University Press for the International African Institute.

Foster, Robert J.
1991 ‘Making National Cultures in the Global Ecumene.” Annu-
al Review of Anthropology 20: 235-260.
1995 Nation Making: Emergent Identities in Postcolonial Melane-
sia. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Geertz, Clifford
1963 “The Integrative Revolution: Primordial Sentiments and
Civil Politics in the New States.” V: Old Societies and New States.
Clifford Geertz, ur. New York: Free Press. Str. 105-157.

172



Gellner, Ernest
1983 Nations and Nationalism. Oxford: Blackwell.

Gillison, Gillian
1993 Between Culture and Fantasy: A New Guinea Highlands
Mythology. Chicago: University of Chicago Press.

Glazer, Nathan in Daniel P. Moynihan, ur.
1963 Beyond the Melting Pot: The Negroes, Puerto Ricans, Jews, Ita-
lians, and Irish of New York City. Cambridge, MA: M.LT. Press
and Harvard University Press.
1975 Ethnicity: Theory and Experience. Cambridge, MA: Harvard

University Press.

Gluckman, Max
1940 “The Kingdom of the Zulu of South Africa.” V: African Po-
litical Systems. Meyer Fortes in Edward E. Evans-Pritchard, ur.
Oxford: Oxford University Press. Str. 25-55.
1958 Analysis of a Social Situation in Modern Zululand. Manche-
ster: Manchester University Press.
1960 “Tribalism in Modern British Central Africa.” Cahiers
d’Etudes Africaines 1(1): 55-70.

Goddard, Michael
2001 ‘From Rolling Thunder to Reggae: Imagining Squatter Set-
tlements in Port Moresby.” Zhe Contemporary Pacific 13(1): 1-32.
2005 The Unseen City: Anthropological Perspectives on Port Mo-
resby, Papua New Guinea. The Australian National University:
Pandanus Books.

Goftman, Erving
1978 [1959] The Presentation of Self in Everyday Life. London:
Penguin Books.

Gustafsson, Berit
1998 “The Identity Construction of Ethnic and Social Groups in
Contemporary Papua New Guinea.” V: Pacific Answers to Western
Hegemony: Cultural Practices of Identity Construction. Jirg Was-
smann, ur. Oxford in New York: Berg. Str. 169-190.

173



Haaland, Gunnar
1969 ‘Economic Determinants in Ethnic Processes.” V: Ethnic
Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Dif~
ference. Fredrik Barth, ur. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget;
London: Allen & Unwin. Str. 58-73.

Hirsch, Eric
1990 ‘From Bones to Betelnuts: Processes of Ritual Transforma-
tion and the Development of ‘National Culture’ in Papua New

Guinea.” Man 25(1): 18-34.

Hobsbawm, Eric in Terence Ranger, ur.
1983 The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Howard Alan in Irwin Howard
1977 ‘Rotumans in Fiji: The Genesis of an Ethnic Group.” V:
Exiles and Migrants in Oceania. Association of Social Anthropo-
logy in Oceania Monographs 5. Michael D. Lieber, ur. Honolulu:
University Press of Hawaii. Str. 161-194.

Tamo, Wari in Jacob Simet
1998 ‘Cultural Diversity and Identity in Papua New Guinea: A Se-
cond Look.”V: From Beijing to Port Moresby: The Politics of National
Identity in Cultural Policies. Virginia R. Dominguez in David Y. H.
Wu, ur. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers. Str. 189-204.

Jackson, Richard Thomas
1976 An Introduction to the Urban Geography of Papua New Gui-
nea. Dept. of Geography Occasional Paper No. 13. Port Moresby:
University of Papua New Guinea.
1977 “The Growth, Nature and Future Prospects of Informal Set-
tlements in Papua New Guinea.” Pacific Viewpoint 18(1): 22—42.

Juznig, Stane
1977 Socialna in politicna antropologija: Splosni del. Ljubljana: Univer-
za v Ljubljani, Fakulteta za sociologijo, politi¢ne vede in novinarstvo.

1993 Identiteta. Ljubljana: FDV.

174



Keesing, Roger M.

1978 ‘Politico-Religious Movements and Anticolonialism on
Malaita: Maasina Rule in Historical Perspective.” Oceania 48:

241-261.

1981 Cultural Anthropology: A Contemporary Perspective. 2. iz-
daja. New York, Chicago, San Francisco idr.: Holt, Rinehart in
Winston.

1982a ‘Kastom in Melanesia: An Overview.’ Mankind 13: 297-301.

1982b ‘Kastom and Anticolonialism on Malaita: “Culture” as Po-
litical Symbol.” Mankind 13: 357-373.

1989 ‘Creating the Past: Custom and Identity in the Contempo-
rary Pacific.” The Contemporary Pacific 1(1): 19-42.

1993 ‘Ponovno o teorijah kulture.” Antropoloski zvezki 3: 23-32.

KnezZevié-Hocevar, Duska
1998 Mejnosti v zgornjekolpski dolini: Upravijanje z identitetami
skozi sorodstveno mrezo. Ljubljana: ISH (doktorska disertacija).

1999 Druzbena razmejevanja v dolini zgornje Kolpe: Domacijsko
zamisljanje nacije in lokalitete. Ljubljana: ZRC SAZU.

Kremensek, Slavko
1960/61 ‘Nekaj pripomb.” Glasnik Slovenskega etnografskega dru-
stva 3(2): 7-8.
1978 Obéa etnologija. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Filozofska
fakulteta.

Kuper, Adam
1998 Antropologija in antropologi: Moderna britanska sola. Sen-
tilj: Ariste;.

Larmour, Peter

1992 “The Politics of Race and Ethnicity: Theoretical Perspecti-
ves on Papua New Guinea.’ Pacific Studies 15(2): 87-108.

Leach, Edmund

1954 Political Systems of Highland Burma: A Study of Kachin Social
Structure. London: Athlone.

175



Levine, Hal B.
1999 ‘Reconstructing Ethnicity.” The Journal of the Royal Anthro-
pological Institute 5(2): 165-180.

Levine, Hal B. in Marlene Wolfzahn Levine

1979 Urbanization in Papua New Guinea: A study of Ambivalent
Townsmen. Cambridge: Cambridge University Press.

Lindstrom, Lamont
1998 ‘Pasin Tumbuna: Culture and Nationalism in Papua New
Guinea.” V: From Beijing to Port Moresby: The Politics of Natio-
nal Identity in Cultural Policies. Virginia R. Dominguez in David
Y. H. Wy, ur. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers. Str.
141-187.

Linnekin, Jocelyn in Lin Poyer
1990 ‘Introduction.” V: Cultural Identity and Ethnicity in Pacific.
Jocelyn Linnekin in Lin Poyer, ur. Honolulu: University of Ha-
waii Press. Str. 1-16.

Linnekin, Jocelyn
1990 “The Politics of Culture in the Pacific.’ V: Cultural Identity
and Ethnicity in Pacific. Jocelyn Linnekin in Lin Poyer, ur. Hono-
lulu: University of Hawaii Press. Str. 149-173.
1992 ‘On the Theory and Politics of Cultural Construction in the
Pacific.” Oceania 62(2): 249-263.

Lofgren, Orvar
1989 “The Nationalization of Culture.” Ethnologia Europaea 19: 5-24.

Mageo, Jannette Marie

2001a ‘Introduction.” V: Cultural Memory: Reconfiguring History
and Identity in the Postcolonial Pacific. Jannette Marie Mageo, ur.
Honolulu: University of Hawai’i Press. Str. 1-10.

2001b ‘On Memory Genres: Tendencies in Cultural Remembe-
ring.” V: Cultural Memory: Reconfiguring History and Identity in
the Postcolonial Pacific. Jannette Marie Mageo, ur. Honolulu: Uni-
versity of Hawai’i Press. Str. 11-33.

176



Malinowski, Bronislaw
1992 [1922] Argonauts of the Western Pacific: An Account of Native
Enterprice and Adventure in the Archipelagos of Melanesian New
Guinea. London: Routledge.

Mauss, Marcel
1996 [1923-24] Esej o daru in drugi spisi. Ljubljana: Skuc: Znan-
stveni institut Filozofske fakultete (Studia humanitatis).

May, Ronald James, ur.

1977 Change and Movement: Readings on Internal Migration in
Papua New Guinea. Canberra: Australian National University
Press.

May, Ronald James in Ronald Skeldon
1977 ‘Internal Migration in Papua New Guinea: An Introduc-
tion to its Description and Analysis.” V: Change and Movement:
Readings on Internal Migration in Papua New Guinea. Ronald Ja-

mes May, ur. Canberra: Australian National University Press. Str.
1-26.

Mayer, Phillip
1971 Townsmen or Tribesmen.: Conservatism and the Process of Ur-
banization in a South African City. Cape Town: Oxford Univer-
sity Press.

Mihalic, Francis
1983 [1971] Tbe Jacaranda Dictionary and Grammar of Melanesi-
an Pidgin. Marrickville: Jacaranda Press.

Minnich, Robert G.
1989 ‘Govoriti slovensko — biti Slovenec: Jezikovni kodi in ko-

lektivne samopodobe: nekaj primerjav med Kanalsko dolino in

Ziljsko dolino.” Traditiones 18: 65-88.

Mitchell, J. Clyde
1956 The Kalela Dance: Aspects of Social Relationships Among Ur-
ban Africans in Northern Rhodesia. Manchester: Manchester Uni-
versity Press.

177



Moerman, Michael

1965 ‘Ethnic Identification in a Complex Civilization: Who Are
the Lue? American Anthropologist 67(5): 1215-1229.

Muke, John
2001 ‘Poverty Alleviation in Urban Settlements in the National
Capital District.” An Unpublished Pilot Study for Japan Interna-
tional Cooperation Agency. Port Moresby: University of Papua

New Guinea.

Muke, John in Daniel Gonno

2002a “The Impact of Development on Urban Settlements in the
National Capital District Papua New Guinea.” An Unpublished
Evaluation Report for Japan International Cooperation Agency.
Port Moresby: University of Papua New Guinea.

2002b “Water Consumption Among Rate-Payers in the National
Capital District Papua New Guinea.” An Unpublished Evalu-
ation Report for Eda Ranu Water and Sewerage Pty. Ltd. Port
Moresby: University of Papua New Guinea.

Murdock, George
1949 Social Structure. New York : Macmillan.

Mursi¢, Rajko
1997 “Razkritje krinke«: O lokalno-globalnih identifikacijah.’
Traditiones 26: 223-236.
2000a Trate vase in nase mladosti: Zgodba o mladinskem in rock
klubu. Cersak: Subkulturni azil.
2000b “The Yugoslav Dark Side of Humanity: A View from Slo-
vene Blind Spot.”V: Neighbors at War: Anthropological Perspectives
on Yugoslav Ethnicity, Culture, and History. Joel Martin Halpern
in David Kideckel, ur. University Park: Pennsylvania State Uni-
versity Press. Str. 56-77.

2001 ‘Slovenska etnologija in marksizem: V vrtincu stoterih mo-
znosti.” Glasnik SED 41(1,2): 19-26.

178



Naroll, Raoul

1964 ‘On Ethnic Unit Classification.” Current Anthropology 5(4):
283-291.

National Population Census

1980 Pre-Release: Summary of Final Figures. Port Moresby: Nati-
onal Statistical Office.

2000 National Population Census. Port Moresby: National Stati-
stical Office.

Nelson, Hank

2000 ‘Political Chronicles: Liberation: the End of Australian
Rule in Papua New Guinea.” The Journal of Pacific History 35(3):
269-280.

Oram, Nigel Denis
1968 “The Hula in Port Moresby.’ Oceania 39(1): 1-35.

1976 Colonial Town to Melanesian City: Port Moresby 1884—1974.
Canberra: Australian National University Press.

Panoff, Michel
1969 ‘An Experiment in Inter-Tribal Contacts: The Maenge

Labourers on European Plantations 1915-42." Journal of Pacific
History 4: 111-125.

Papua New Guinea Census

1990 Report on the 1990 National Population and Housing Census
in Papua New Guinea. Port Moresby: National Statistical Office.

Poutignat, Philippe in Jocelyne Streift-Fenart
1997 [1995] Teorije o etnicitetu. Beograd: Biblioteka XX vek.

Repic, Jaka
2004 ‘Etni¢nost v mestih Papue Nove Gvineje: Moderna oblika
urbane druzbene kategorije.” Glasnik Slovenskega etnoloskega dru-
stva 44(1): 15-20.
2005a “Translokalne skupnosti v urbanih naseljih Port Mores-

byja: Pomen pojmovanja prostora v procesu ustvarjanja etni¢nih

identitet.” Traditiones 34(2): 55-73.

179



2005b ‘Politizacija preteklosti: Ustvarjanje kulturne dedis¢ine in
identitete v nacionalni retoriki Papue Nove Gvineje.” V: Dediséina
v oéeh znanosti. Joze Hudales in Natasa Visoenik, ur. Zbirka Zupa-
niceva knjiznica, $t. 12. Ljubljana: Filozofska fakulteta. Str. 75-86.
2006 »Po sledovih korenin«: Transnacionalne migracije med Ar-
gentino in Evropo. Zbirka Zupaniceva knjiznica, it. 19. Ljublja-
na: Filozofska fakulteta.

2007 ‘Being Okapian in Port Moresby: Encounters, Urban Iden-
tities and Appropriation of Space.” V: Places of encounter: In me-
moriam Borut Brumen. Rajko Mur$i¢ in Jaka Repi¢, ur. Zbirka
Zupaniceva knjiznica, $t. 21. Ljubljana: Filozofska fakulteta. Str.
261-276.

2011 ‘Appropriation of Space and Water in Informal Urban Set-
tlements of Port Moresby, Papua New Guinea.” Anthropological
Notebooks 17(3): 73-87.

Rew, Alan
1974 Social Images and Process in Urban New Guinea: A Study of
Port Moresby. St. Paul, New York in Boston: West Publishing Co.

Romanucci-Ross, Lola in George DeVos, ur.

1995 Ethnic Identity: Creation, Conflict, and Accommodation. Wal-
nut Creek, London in New Delhi: Altamira Press.

Roosens, Eugeen

1989 Creating Ethnicity: The Process of Ethnogenesis. Newbury
Park, California, London: Sage.

Salisbury, Richard F. in Mary E. Salisbury

1972 “The Rural Oriented Strategy of Urban Adaptation: Siane
Migrants in Port Moresby.’ V: The Anthropology of Urban Enviro-
nments. Monograph no. 11. Thomas Weaver in Douglas J. White,
ur. Washington: Society for Applied Anthropology. Str. 49-68.

1977 “The Rural-Oriented Strategy of Urban Adaptation: Siane
Migrants in Port Moresby.’ V: Change and Movement: Readings
on Internal Migration in Papua New Guinea. Ronald James May,
ur. Canberra: Australian National University Press. Str. 216-229.

180



de Saussure, Ferdinand
1997 Predavanja iz splosnega jezikoslovja. Ljubljana: ISH (Studia

humanitatis).

Schieffelin, Edward L. in Robert Crittenden
1991 Like People You See in a Dream. First Contact in Six Papuan
Societies. Stanford: Stanford University Press.

Schusky, Ernest L.
1965 Manual for Kinship Analysis. New York, Chicago in Lon-
don: Holt, Rinehart in Winston.

Shack, William A.
1973 ‘Urban Ethnicity and the Process of Urbanization in Ethiopia.’
V: Urban Anthropology: Cross-Cultural Studies of Urbanization. Ai-
dan Southall, ur. New York: Oxford University Press. Str. 251-283.

Shils, Edward
1957 ‘Primordial, Personal, Sacred and Civil Ties.” British Journal
of Sociology 8: 130-147.

Sillitoe, Paul

1998 An Introduction to the Anthropology of Melanesia: Culture and
Tradition. Cambridge: Cambridge University Press.

2000 Social C’/Jange in Melanesia: Development and History. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Slavec, Ingrid
1990 ‘Etnolosko preucevanje etni¢ne identitete slovenskih izse-
liencev.” Dve domovini 1: 309 — 317.

Smith, Anthony D.
1989 [1986] The Ethnic Origins of Nations. Oxford: Basil Blackwell.

Southall, Aidan
1975 ‘From Segmentary Lineage to Ethnic Association — Luo,
Luhya, Ibo, and Others.” V: Colonialism and Change: Essays pre-
sented to Lucy Mair. Maxwell Owusu, ur. The Hague, Paris in New

York: Mouton Publishers. Str. 203—-229.

181



Stewart, Michael
1997 The Time of The Gypsies. Boulder: Westview Press.

Stewart, Pamela J. in Andrew Strathern
2000 Identity Work: Constructing Pacific Lives. (Association of So-
cial Anthropology in Oceania Monographs). Pittsburgh: Univer-
sity of Pittsburgh Press.

Strathern, Andrew J.
1971 The Rope of Moka: Big-men and Ceremonial Exchange in
Mount Hagen, New Guinea. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

1979 Ongka: A Self~Account by a New Guinea Big-Man. New
York: St. Martin’s Press.

Strathern, Andrew J. in Pamela J. Stewart

2000a “Mi Les Long Yupela Usim Flag Bilong Mi”: Symbols
and Identity in Papua New Guinea.” Pacific Studies 23 (1/2):
21-49.

2000b ‘Creating Difference: A Contemporary Afhiliation Drama
in the Highlands of New Guinea.’ The Journal of the Royal Anthro-
pological Institute 6(1): 1-16.

Strathern, Marilyn
1972 ‘Absentee Businessman: The Reaction at Home to Hage-
ners Migrating to Port Moresby.” Oceania 43(1): 19-39.
1975 No Money On Our Skin: Hagen Migrants in Port Moresby.
New Guinea Research Unit Bulletin 61. Australian National
Univeristy: Canberra.

Suli¢, Nives
1983 Thank God I'm Slovenian. Knjiznica Glasnika Slovenskega
etnoloskega drustva 9. Ljubljana: Znanstveni institut Filozofske
fakultete.

Sumi, Irena

2000 Kultura, etnicnost, mejnost: Konstrukeije razlicnosti v antropo-

loski presoji. Ljubljana: ZRC-SAZU.

182



Telban, Borut
1996 ‘Introduction: The Mystery of Identity.” Anthropological
Notebooks 2(1): 5-26.
1998 Dancing Through Time: A Sepik Cosmology. Oxford: Claren-

don Press.

Thompson, Richard H.
1989 Theories of Ethnicity: A Critical Appraisal. New York, We-
stport in London: Greenwood Press.

Tonkin, Elizabeth, Maryon McDonald in Malcolm Chapman, ur.
1989 History and Ethnicity. London in New York: Routledge.

Tonkinson, Robert
1982 ‘National Identity and the Problem of Kastom in Vanuatu.’
Mankind 13: 306-315.

Ule, Mirjana Nastran
2000 Sodobne identitete v vrtincu diskurzov. Ljubljana: Znanstve-
no in publicisti¢no sredisce.

Van Den Berghe, Pierre L.
1981 The Ethnic Phenomenon. New York: Elsevier.

1991 ‘Biologija nepotizma.’ V: Studije o etnonacionalizmu. Rudi
Rizman, ur. Ljubljana: Krt 79. Str. 79-107.

Verdery, Catherine
1994 ‘Ethnicity, Nationalism and State-Making. Ethnic Groups
and Boundaries: Past and Future.” V: The Anthropology of Ethni-
city. Beyond “Ethnic Groups and Boundaries”. Vermeulen, Hans in
Cora Govers, ur. Amsterdam: Spinhuis.

Vermeulen, Hans in Cora Govers, ur.

1994 The Anthropology of Ethnicity: Beyond “Ethnic Groups and Bo-

undaries”. Amsterdam: Spinhuis.

Ward, Michael
2000 ‘Fighting for Ples in the City: Young Highlands Men in Port

Moresby.” V: Reflection on Violence in Melanesia. Sinclair Dinnen in

Allison Ley, ur. Canberra: Asia Pacific Press. Str. 223-238.

183



Ward, R. Gerard

1977 ‘Internal Migration and Urbanisation in Papua New Gui-
nea.’ V: Change and Movement: Readings on Internal Migration in
Papua New Guinea. Ronald James May, ur. Canberra: Australian
National University Press. Str. 27-51.

Ward, W. Marion
1977 ‘Urbanisation — Threat or Promise? V: Change and Move-
ment: Readings on Internal Migration in Papua New Guinea. Ro-

nald James May, ur. Canberra: Australian National University
Press. Str. 216-229.

Wassmann, Jirg, ur.
1998 Pacific Answers to Western Hegemony: Cultural Practices of
Identity Construction. Oxford in New York: Berg.

Weber, Max
1961 ‘Ethnic Groups.”V: Theories of Society. T. Parsons, E. Shils, K.
Naegle in J. Pitts, ur. Vol. 1. New York: Free Press. Str. 305-309.

Whiteman, Josephine
1973 Chimbu Family Relationships in Port Moresby. New Guinea
Research Unit Bulletin no. 52. Port Moresby in Canberra: Au-

stralian National University.

Wilson, Thomas M. in Hastings Donnan, ur.
1994 Border Approaches: Anthropological Perspectives on Frontiers.
Lanham: University Press of America.
1998 Border Identities: Nation and State At International Frontiers.
Cambridge: Cambridge University Press.

Zimmermann, Emil
1912 Unsere Kolonien. Berlin in Dunaj: Ullstein & Co.

Zimmerman, Lorraine
1973 Migration and Urbanisation among the Buang of Papua New
Guinea. London in Michigan: Ann Arbor.

184



Zocca, Franco
2000 “The Pattern of Urbanisation in Papua New Guinea and Its

Pastoral Implications’. Neobjavljen ¢lanek. Goroka: Melanesian
Institute.

185






Stvarno kazalo

A

Afrika 15, 34-36, 42,153

antropologija 5,11, 23, 28, 34, 41,
120,152

Auckland 153-154

Avstralija 15,17-20, 39, 59, 68, 70-71

B

baker 70, 74

Bakreni pas 38-39

betelovi orescki 92,99, 103-104,
120, 125,142

bigman 107,161

bojevanje 62, 93,116, 137

Boroko 83, 88, 138

Bougainville 16, 63, 73-74, 93, 148

C

Centralna provinca 62-63, 67-68,
79-80,90-91, 94

cesta 60, 65, 68, 70-72, 74-75, 83,
86, 88-89

D
dedis¢ina, kulturna 148-149

E

elektri¢na napeljava 60, 75, 85, 88,
90, 98,129,138

etni¢nost, urbana 12, 68,113

etnija, etnos 24, 26-27, 32-33

etnografija 13-14, 22, 24, 32,

etnologija 23-25, 31, 33

Evropejci 17, 18, 20, 37-40, 62-63,
68-72,77,148,153

G

Goilala, skupina 86, 91, 94,99, 112,
121,124,132,136-137, 140, 146

Goroka 60, 74,93-94, 104, 110,
121,137

Hagen 66, 120
mesto Mt. Hagen 17, 61,129,
137
skupina 121,129, 132,137, 146
Hanuabada 69, 77
hisa 75, 85, 88-89, 94-95, 97-98,
140, 142
Hula, skupina 75-76

|

identiteta 23, 38-40, 50, 142, 145,
150-153
etni¢na 23, 26, 27-28,30-34, 37,
39, 41-45,47-55,57,135, 142,
kulturna 147-149, 99
nacionalna 23

industrija 34,59, 71-72

infrastruktura 19, 65, 71, 88

institucije druzbenih izmenjav 17,
63,117

instrumentalizem 27-28, 31, 42,
44-45

izvorni kraj 97, 109-110, 113, 117-
118,120, 122-123, 135, 143-145

jezik 31-33, 37,39, 41-51, 56-57,
68,97,102,115-116,119,123-
125, 134,145,152

187



K

kakav 17, 63

kanalizacija 75, 85, 98, 140

kastom 22,68, 143,145-149

kava 66, 70,92,103,117

kavcuk 63, 70

Koita 69, 75,79, 83, 90, 118,

Koki, vas 72, 77,78, 83-86, 88, 95,
138

kokos 18-19, 63, 70

kolonializem 17-19, 21, 34-36, 63,
66,147-149,154

kozmologija 30, 126, 149

krajina
urbana kulturna 86, 141-143
vodna 140

kri¢anstvo 63, 69

L
Lae 61, 63,65,67,71,74
letalisée 71-72,128

M

manchestrska Sola 34, 36, 37-39, 42

Manus 15,19, 63

Maori 153-154

medsebojna pomo¢ 67-68, 100,
109-110, 115,123,127

meja 15-16, 18,27, 31, 41-42, 44,
46-51,53,56,76,81, 86,89, 99,
122,137, 142, 144, 146

Melanezija 15,17,55, 109, 125, 147

mesto 11-12,17,19,21-22, 34, 36,
38-40, 59-62, 64-65, 68-76, 86,
90, 94,97, 100, 104, 109-110,
113,115-135, 143-147, 150,
152-154

rudarska in industrijska mesta
34,38,60
migracija
delovna 62, 66-67
krozna 62, 67,117
ruralno-urbana 11,22, 35, 59,
62,109,117,126,149,151-152
misijonar 18, 59, 69, 93
Motu
jezik 69,138
skupina 69, 75-76, 79, 118, 121

N

nacija 24-25, 32, 54,148, 151

nacionalna ideologija 148

Nova Britanija 12, 16, 19, 21, 63,
74,80, 135

Nova Gvineja 15,17-20, 59, 62-63,
69-71,116,122,125

Nova Irska 16, 63

()

omaski model sorodstvene
klasifikacije 105, 111-112

osamosvojitev 20, 72

P

Pacifik 15,19, 59, 69, 71, 147-148,
153

plantaza 11, 18-19, 21, 59, 62-64,
67,70-71,103, 109, 135

Polinezija 15-16

poljedelstvo 17,59, 122

posmrtna ceremonija 104

predniki 29-31, 38,112, 147-149

prijateljstvo 21, 113,115,117-118,
123,126,132,134, 152

188



primordializem 26-31, 40, 42, 46
pristanisée 59, 68, 74
prisvajanje kraja, vode 137, 141

R

Rabaul 19, 61-62, 70-71, 74

religija 27, 29, 46, 63

ritual 29,57, 148

Rodezija 36

rudnik 21, 38-39, 59, 62-64, 70, 74,
135

S

sago 142

simboli 27, 31-33, 38-39, 42, 44,
47,49-50,53,57,132,142, 146-
147,151-152

Six Mile 77-78, 80, 82, 90, 109

skupnost, urbana 21-22, 29, 68, 89,
95,111,118

sladki krompir 17, 98, 105, 142

sorodstveni sistem 16,19, 35, 42,
105,111-113,117

sorodstvo 21,29-31, 35, 46, 54, 56,
115,117-119,122, 126, 146,
151-152

@18

sola 20, 92-93,101-102, 122, 148
$port 82,125

T

tok pisin 22, 63, 68, 81, 93,97,102,
115,124,134

tokples, jezik lokalne skupnosti 93,
97,102,116,119, 124,145

tovarna 59, 109, 131, 133-134

tradicija 24, 30, 32, 37, 44, 57, 68,
86,119, 145, 147-150

trgovanja 17,42, 44,70

trgovina 44, 60, 66, 88,92, 95, 98,
129,131

tribalizacija, retribalizacija,
detribalizacija 37, 43, 141

trznica 85-86, 92, 95, 99-103, 133

U
urbanizacija 11-13, 22, 26, 35-36,
42,52, 54,56, 68, 86, 149-150

\%

Velika Britanija 18-19, 69

voda 88-90, 98, 105, 137-141

vodovod 60, 75, 85, 89, 138-141

vojna, druga svetovna 19-20, 34-35,
59,69, 70-71

vrt 98-99, 105, 141-143

Vzhodno visavje 60, 66-67, 74, 79-
80, 83,90, 92-95, 98, 102-103,
116, 121,125,129, 136-137,
144-145

V4

Zahodna Papua 16, 18

Zahodno visavje 107,123,129, 131

zemeljska pe¢ 98,104-105, 107

zemlja 18-19, 22,29, 59, 65, 69, 85,
89-91,101, 105, 117, 138, 141,
145
tradicionalnih skupin Motu ali
Koita 75-76

zlato 59,70

189








