
Urbanizacija in 
vzpostavljanje  
etničnih skupnosti  
v Port Moresbyju,  
Papua Nova Gvineja

Jaka Repič



Urbanizacija in vzpostavljanje etničnih skupnosti  
v Port Moresbyju, Papua Nova Gvineja

Avtor: Jaka Repič
Recenzenta: Jernej Mlekuž, Špela Kalčić
Lektorica: Živa Švigelj
Tehnično urejanje in prelom: Jure Preglau
Fotografija na naslovnici: Jaka Repič, Port Moresby, Papua Nova Gvineja 2002

Založila: Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani
Izdal: Oddelek za etnologijo in kulturno antropologijo
Za založbo: Branka Kalenić Ramšaka, dekanja Filozofske fakultete

Ljubljana, 2013
Prva izdaja
Elektronska publikacija (dostopna na: https://e-knjige.ff.uni-lj.si)
DOI: 10.4312/9789612376314  
Publikacija je brezplačna.

Delo je zaščiteno z mednarodno licenco Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 
International License (priznanje avtorstva, deljenje pod istimi pogoji).

Knjiga je izšla s podporo Javne agencije za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

CIP - Kataložni zapis o publikaciji 
Narodna in univerzitetna knjižnica, Ljubljana 

39:711.4(954)(0.034.2) 
572:711.4(954)(0.034.2) 
711.4:316.347(0.034.2) 

REPIČ, Jaka 
      Urbanizacija in vzpostavljanje etničnih skupnosti v Port Moresbyju, Papua Nova 
Gvineja [Elektronski vir] / Jaka Repič. - 1. izd. - El. knjiga. - Ljubljana : Znanstvena založba 
Filozofske fakultete, 2013 

ISBN 978-961-237-631-4 (pdf ) 

272336384 



5

Kazalo vsebine

Prolog .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                             11

1	 Prizorišče: kraji interakcij na Papui Novi Gvineji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              15

1.1	 Kolonializem na Papui Novi Gvineji .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   17

1.2	 Osamosvajanje in oblikovanje nacionalne države  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          20

1.3	 Urbanost in etničnost na Papui Novi Gvineji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              21

2	 Etničnost in etnične skupnosti v urbanih okoljih  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   23

2.1	 Etničnost in njeni pomeni .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   24

2.2	 Različna pojmovanja etničnosti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      26

2.3	 Primordialistične teorije etničnosti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .28

2.4	 Tribalizem in etničnost – konceptualizacije družbenih  
organizacij v britanski socialni antropologiji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              34

2.5	 Instrumentalistične teorije etničnosti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  42

2.6	 Etničnost kot oblika družbene interakcije .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   45

2.6.1	 Meje – konstitutivni dejavnik etnične skupine .  .  .  .  .  .  .  .        47

2.6.2	 Družbena organizacija kulturnih razlik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             49

2.7	 Različne oblike etničnih skupnosti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    53

3	 Ruralno-urbane migracije in urbanizacija na Papui Novi Gvineji .  .  .   59

3.1	 Urbanizacija na Papui Novi Gvineji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    59

3.1.1	 Ruralno-urbane migracije .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     62

3.2	 Port Moresby .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   68

3.2.1	 Ustanovitev Port Moresbyja kot upravnega središča .  .  .  .    68

3.2.2	 Počasen razvoj kolonialnega upravnega mesteca  .   .   .   .   .   70

3.2.3	 Razvoj Port Moresbyja po drugi svetovni vojni  .   .   .   .   .   .   .   71

4	 Urbana naselja v Port Moresbyju .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        75

4.1	 Urbana populacija .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              78

4.2	 Urbano naselje Two Mile .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          83

4.2.1	 Infrastruktura .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .88

4.2.2	 Razvojni projekti in poskusi eradikacije naselja  .  .  .  .  .  .  .       89

4.2.3	 Populacija naselja Two Mile .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    90

4.3	 Skupnost Okapijcev v urbanem naselju Two Mile .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   92

4.3.1	 Medsebojna pomoč in obligacijska razmerja  .   .   .   .   .   .   .   109



6

4.3.2	 Urbana etnična skupnost kot preplet sorodstvenega 
razmerja in sistema wantok .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    111

5	  Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih etničnih skupnosti  
	 na Papui Novi Gvineji .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                115

5.1	 Oblike primarnih družbenih odnosov v mestih .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            115

5.2	 Urbane etnične skupine oziroma sistemi wantok .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           119

5.3	 Medetnični stiki in interakcije .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       130

5.4	 Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih v Port Moresbyju .  .   137

5.5	 Kraj in kastom kot sidrišči etničnih identifikacij .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            143

5.5.1	  Ples – koncept kraja in krajevnih identifikacij .   .   .   .   .   .   .   143

5.5.2	  Kastom  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   145

5.6	  Kastom in oblikovanje nacionalne države .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               147

6	 Epilog – urbanizacija in etničnost v Port Moresbyju .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   151

Priloge  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   157

Grafične priloge .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   157

Slovar uporabljenih tujk iz jezika tok pisin  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    161

Povzetek  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           163

Summary .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           165

Bibliografija .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                         169

Stvarno kazalo  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       187



7

Kazalo tabel

Tabela št. 1:	 Rast deleža urbanega prebivalstva med letoma 1966 in 2011.  .  .   61

Tabela št. 2:	 Rast urbanega prebivalstva in razvoj pomembnejših mest  
na Papui Novi Gvineji med letoma 1971 in 2000.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          61

Tabela št. 3:	 Relativno priseljevanje in odseljevanje po provincah  
za leto 1971. .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   64

Tabela št. 4:	 Število moških in žensk ter njihov relativni delež v nekaterih 
urbanih naseljih in vaseh. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         78

Tabela št. 5:	 Naselitev prebivalstva v urbanih vaseh po njihovih izvornih 
provincah.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   79

Tabela št. 6:	 Naselitev prebivalcev urbanih naseljih na območju Six Mile  
po njihovih izvornih provincah. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     80

Tabela št. 7:	 Število priseljencev iz Vzhodnega višavja v urbanih naseljih  
Port Moresbyja.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               82

Tabela št. 8:	 Regionalna oziroma provincialna razdelitev prebivalcev  
naselja Two Mile.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   91



8

Kazalo zemljevidov

Priloga št. 1:	 Zemljevid Papue Nove Gvineje.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    157

Priloga št. 2:	 Zemljevid provincialno administrativne delitve  
Papue Nove Gvineje. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           158

Priloga št. 3:	 Zemljevid Port Moresbyja z oznakami nekaterih večjih  
urbanih naselij.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   159

Priloga št. 4:	 Zemljevid naselja Two Mile. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                       160



9

Kazalo fotografij

Fotografiji 1 in 2: Vas Koki blizu središča mesta Port Moresby. . .   .   .   .   .   .   .   .   .   75

Fotografiji 3 in 4: Urbano naselje Two Mile. . .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   82

Fotografiji 5 in 6: Tržnica Koki market.. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                         83

Fotografiji 7 in 8: Meja naselbine Okapijcev v urbanem naselju Two Mile. . .  .  85

Fotografiji 9 in 10: Bivališča Okapijcev v naselju Two Mile. . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            94

Fotografija 11: Notranjost enega od bivališč.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   96

Fotografija 12: Izdelava in prodaja pletenih izdelkov.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   99

Fotografija 13: Vsakdanje druženje wantokov.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    101

Fotografija 14: Prodaja betelovih oreščkov.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   102

Fotografije 15, 16 in 17: Mumu – priprava pojedine ob slovesnosti po  
smrti enega od wantokov.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   104

Fotografiji 18 in 19: Mumu – razdelitev hrane in pojedina ob slovesnosti  
po smrti enega od wantokov.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     106

Fotografija 20: Trgovina na robu naselbine Okapijcev. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               128

Fotografija 21: Montiranje nelegalnega vodovodnega priključka.  .  .  .  .  .  .       137

Fotografiji 22 in 23: Vodovodna napeljava v naselju Two Mile.  .   .   .   .   .   .   .   .   138

Fotografiji 24 in 25: Vrtovi v urbanih naseljih.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   140

Fotografiji 26 in 27: Utrinka iz otroškega vsakdanjika v urbanem  
naselju Two Mile.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             152

 





11

Prolog

Urbanizacija in vzpostavljanje etničnih skupnosti v Port Moresbyju, Papua 
Nova Gvineja je urbanoantropološka monografija in rezultat raziskave, 
ki sem se je lotil iz več vzrokov. Ti so izhajali iz mojih lastnih teoretskih, 
regionalnih in tematskih zanimanj znotraj antropologije. Primarni razlog 
za raziskavo ruralno-urbanih migracij na Papui Novi Gvineji, urbaniza-
cije Port Moresbyja in družbenih interakcij znotraj barakarskih oziroma 
urbanih naselij je bil povezan z zanimanjem za Oceanijo in še posebno 
za Papuo Novo Gvinejo. Ljudstva Papue Nove Gvineje so sicer zelo po-
gosto predmet socialnoantropoloških raziskav, a urbanih študij na tem 
območju ni prav veliko. Država in celotna regija je izredno zanimiva, saj 
je demografsko, predvsem pa kulturno in jezikovno izredno raznovrstna. 
Regija je jezikovno celo eno od najbogatejših območij na svetu. Na Papui 
Novi Gvineji namreč živi zelo veliko ljudstev, ki se jezikovno, družbeno in 
kulturno med seboj razlikujejo, ločijo oziroma se imajo za različne. Kljub 
temu (občasno tudi prav zaradi tega) pa so prisotne tudi različne oblike 
interakcij, kar prinaša zanimiva spoznanja za razumevanje (po)kolonial-
nih družbenih, kulturnih in političnih pojavov. Najmočnejše interakcije 
med posamezniki ali skupinami so potekale v zelo specifičnih kolonialnih 
krajih (na primer med delavci na plantažah), sedaj pa potekajo v urbanih 
okoljih. Mesta so prizorišča stalnih in nenehno spremenljivih srečevanj in 
interakcij med pripadniki desetin in celo stotin različnih skupin.

Na Papui Novi Gvineji je velik del urbanega prebivalstva priseljencev iz 
ruralnih okolij. Ob ruralno-urbanih migracijah pa se vzpostavljajo nove 
urbane etnične skupnosti, ki jih sami imenujejo sistemi wantok in ki na-
stajajo kot odgovor na stresne izkušnje selitve, spremembe v okolju in 
vsakdanjega življenja ter na nove izzive, ki jih pred priseljence postavlja 
urbano okolje. V mestih Papue Nove Gvineje lahko opazujemo vrsto 
družbenih procesov, kot so nastajanje novih identifikacij, redefinicij tra-
dicije, spremembe v družbeni strukturi in nastajanje novih družbenih ka-
tegorizacij. Raziskava obravnava predvsem omenjene družbenokulturne 
pojave v Port Moresbyju, a podobni procesi se pojavljajo tudi v drugih 
okoljih Papue Nove Gvineje. V tej raziskavi sem se torej usmeril pred-
vsem na notranje, ruralno-urbane migracije in preučevanje vzpostavljanja 



12

urbane etničnosti, ki je odvisna od različnih kontekstov: zgodovinskega, 
ekonomskega, migracijskega, družbenopolitičnega ter (po)kolonialnega. 
Etničnost namreč razumem predvsem kot situacijsko obliko neke sku-
pnosti, ki se vzpostavlja skozi interakcije z drugimi skupnostmi. Zato 
sem se v veliki meri oprl na interakcionistični pristop, s katerim pro-
ces vzpostavljanja etničnih identifikacij in skupin opazujemo skozi in-
terakcije med skupinami ali posamezniki, ki se imajo za različne med 
seboj. Goffman je dejansko ali fizično interakcijo opredelil kot »vzajemno 
vplivanje na aktivnosti posameznikov, ko so v neposredni fizični bližini« 
(1978: 26).1 To opredelitev pa lahko razširimo na vsako vzajemno vpli-
vanje med posamezniki, ki so kakorkoli (fizično, družbeno, čustveno …) 
povezani. Interakcije v Port Moresbyju so s stališča prebivalcev vselej zelo 
resna, pogosto dramatična zadeva. Interakcije namreč lahko opazujemo 
kot igro življenja – vlog, povezav, odnosov, zavez, oznak in pričakovanj.

Študij in raziskovanje je potekalo med letoma 2001 in 2003, od tega samo 
etnografsko terensko raziskovanje v Port Moresbyju v novembru in de-
cembru 2002. Med terenskim delom sem skušal preveriti predpostavko 
o nastajanju specifičnih oblik etničnosti v mestih Papue Nove Gvineje, 
ki sem jo postavil s pomočjo dobljene literature o tej temi. Pri tem so mi 
bila v veliko pomoč dela Hala in Marlene Levine (1979) o urbanizaciji in 
z njo povezanimi družbenimi spremembami ter o nastajanju novih druž-
benih kategorij na Papui Novi Gvineji, Marilyn Strathern (1972, 1975) o 
Hagenerjih iz Zahodnega višavja v Port Moresbyju, Nigela Orama (1968; 
1976) o nastanku in razvoju Port Moresbyja ter o skupini Hula, Arnolda 
Epsteina (1978) o oblikovanju etnične skupnosti Tolaj na polotoku Ga-
zelle na Novi Britaniji, Jocelyn Linnekin in Lin Poyer (1990) o kulturni 
identiteti in etničnosti na Pacifiku, Jannette Mageo (2001a, 2001b) o re-
definiranju kulturnih identifikacij in tradicij, Ronalda Maya in Ronalda 
Skeldona (1977) o notranji migraciji na Papui Novi Gvineji, Alana Rewa 
(1974) o družbenih procesih in interakcijah pri delu ter Johna Mukeja 
(2001) oziroma Johna Mukeja in Daniela Gonna (2002a, 2002b) o prebi-
valcih urbanih naseljih v Port Moresbyju.

Terensko raziskovalno delo je potekalo v urbanem naselju Two Mile v 
Port Moresbyju. To naselje mi je priporočil dr. John Muke, predavatelj na 

1	 Za simbolne interakcioniste je najpomembnejši vidik posredne interakcije skozi simbolno menjavo.



13

Oddelku za antropologijo in sociologijo na Univerzi v Papui Novi Gvine-
ji, ki zelo dobro pozna razmere v urbanih naseljih Port Moresbyja, saj jih 
že dlje časa raziskuje. Dr. Muke mi je priskrbel tudi veliko zbranega em-
piričnega gradiva o urbanih naseljih v Port Moresbyju, ki mi je pomagalo 
postaviti skupnost Okapijcev v naselju Two Mile v širši kontekst migracij, 
urbanizacije in ustvarjanja novih družbenih kategorij. Naselje Two Mile 
je eno od starejših urbanih naselij v mestu, priseljevanje pa poteka od se-
demdesetih let 20. stoletja dalje. Velik del prebivalcev je bilo priseljencev 
prve generacije, veliko pa je bilo tudi otrok in mladostnikov, ki so se rodili 
v Port Moresbyju. Prebivalstveno je dokaj raznovrsten, saj je sestavljen 
iz več manjših etničnih naselbin. Starost naselja in njegova struktura sta 
bila najpomembnejša kriterija pri izbiri lokacije etnografskega dela. Večji 
del terenske raziskave sem opravil v skupnosti Okapijcev iz Vzhodnega 
višavja. Skupnost pa ni bila zamejena le na to naselje – je del nove rural-
no-urbane etnične skupnosti, ki povezuje Okapijce v različnih urbanih 
naseljih v Port Moresbyju. Okapijci so me sprejeli z velikim gostolju-
bjem, odprtostjo in radovednostjo. V času obiskovanja in bivanja smo se 
spoprijateljili, ob praznovanju pa so me vključili tudi v sistem medseboj-
nih izmenjav. Terensko delo je bilo prekratko za holistično etnografsko 
poznavanje življenja in družbenih procesov med Okapijci, zato sem se 
v intervjujih usmeril predvsem v izkušnje migracije in vključitve ter v 
življenje v urbani skupnosti v Port Moresbyju. 

Leta 2002 in 2003 sem imel status mladega raziskovalca, kar mi je stro-
kovno in finančno omogočilo študij, potovanje na Papuo Novo Gvinejo 
in etnografsko raziskovanje. Literaturo in gradivo sem dobil v različnih 
knjižnicah; na Filozofski fakulteti, pri dr. Borutu Telbanu, v knjižnici 
SOAS (School of Oriental and African Studies), British Library, knjižnici 
LSE (London School of Economics); ter knjižnici Michael Somare na Uni-
verzi Papue Nove Gvineje. Predvsem pa mi raziskave ne bi uspelo narediti 
brez ljudi, ki so mi pomagali z nasveti ali mi odprli vrata v svoja življenja. 
Z nasveti, diskusijami in branjem zgodnjih verzij besedila so mi najbolj 
pomagali dr. Borut Telban, dr. Zmago Šmitek, dr. Rajko Muršič, dr. In-
grid Slavec Gradišnik in dr. Bojan Baskar. Za veliko pomoč, pomembne 
pogovore in napotke je poskrbel dr. John Muke. Tony in Lorraine Pavšič 
sta me nadvse gostoljubno sprejela v prvih tednih bivanja v Port Mo-
resbyju. Hane, Sethy in Julie Ano so me prav tako gostoljubno sprejeli v 



14

svoja življenja, drugi Okapijci pa so poskrbeli, da sem se pri njih dobro 
počutil ter so mi omogočili etnografsko delo. Njihovo gostoljubje in srčna 
odprtost sta bila najlepši del raziskave.



15

1	 Prizorišče: kraji interakcij na Papui Novi Gvineji

Država Papua Nova Gvineja spada v Melanezijo, kulturno-geografsko regi-
jo jugozahodnega Pacifika, ki jo sestavlja veliko otokov. Beseda Melanezija 
pomeni črno otočje, tako pa so jo poimenovali zgodnji evropski raziskovalci 
Oceanije, zaradi temnopoltih prebivalcev. Opredelitev regije na podlagi 'ra-
snih' značilnosti je predlagal Dumont d'Urville leta 1832 v Geografskem 
društvu v Parizu. V obdobju prevladujoče kulturne evolucijske paradigme so 
raziskovalci pogosto primerjali Afriko in Melanezijo po bioloških in družbe-
nokulturnih značilnostih. Seveda te primerjave ne vzdržijo kritične presoje, 
saj temeljijo na predstavah o rasnih značilnostih. Ob tem pa naj omenim, da 
je primerjava konceptov etničnosti, ki so jih britanski socialni antropologi 
razvili ravno v Afriki (na primer Abner Cohen 1969, 1974; Epstein 1958, 
1978; Gluckman 1958; Mitchell 1956) s specifičnimi oblikami etničnosti 
na Papui Novi Gvineji, smiselna, dokler etničnost razumemo kot analitični 
koncept in ne kot družbenokulturne značilnosti posameznih skupnosti.

Melanezija se razteza od zahodnega roba največjega otoka Nove Gvineje, 
ki je po Grenlandiji drugi največji otok na svetu, do Solomonovih otokov 
oziroma celo do Fidžija na vzhodu (Sillitoe 1998: 1). Na zahodu meji na 
Indonezijo, na severu na Mikronezijo, na jugu na Avstralijo ter na vzhodu 
na Polinezijo. Regionalne meje upoštevajo geografske, kulturne, biološke 
in druge kriterije, a so določene zelo arbitrarno in se pri različnih avtorjih 
razlikujejo. Tako lahko na primer kulturno k Melaneziji prištevamo ne-
katere indonezijske otoke ob zahodni obali Nove Gvineje. Ločnica tudi 
ni jasna med Melanezijo in Polinezijo, zlasti na primeru Fidžija, Tikopie 
ali Ontong Jave.

Domnevne kulturne in biološke podobnosti pa ne pomenijo tudi družbe-
nokulturne ali celo jezikovne homogenosti. Melanezija je namreč lingvi-
stično eno najbolj raznovrstnih območij na svetu. Največji del Melanezije 
zajema Papua Nova Gvineja (zemljevid Papue Nove Gvineje glej v prilogi 
št. 1), ki obsega vzhodni del otoka Nove Gvineje in še približno šeststo 
otokov, ki obsegajo kar petnajst odstotkov površine. Drugi veliki otoki so 
del Bismarckovega arhipelaga, ki se začne z otokom Manus in Admiralite-
tnimi otoki rahlo južno od ekvatorja, se proti vzhodu nadaljuje do Novega 



16

Hanovra, proti jugu pa čez Novo Irsko in Novo Britanijo. Na vzhodu Papui 
Novi Gvineji pripada še Bougainville, ki je geografsko najsevernejši otok 
arhipelaga Salomonovih otokov. Na zahodu Papua Nova Gvineja meji na 
indonezijski del Nove Gvineje, imenovan Zahodna Papua. Glede na geo-
grafsko raznolikost obsega tri glavne vrste naravnega okolja: obalo, porečna 
nižavja ter višavje. Papua Nova Gvineja je lingvistično edinstvena dežela na 
svetu. Ocene o številu jezikov so sicer različne, gibljejo se med sedemsto in 
tisoč, veliko jezikov pa je že izginilo. Netočne ocene so nastale zaradi težav 
pri klasifikaciji jezikov, saj so meje med narečji in jeziki nejasne. Podobno 
se je zgodilo pri klasifikaciji različnih kulturnih skupin, saj domačini za 
konceptualizacijo skupnosti niso uporabljali klasifikacije, ki bi temeljila na 
kulturni homogenosti skupin, temveč je klasifikacija največkrat temeljila 
na sorodstvenih sistemih in krajih, kjer živijo. Prisotna sta glavna jezikovna 
razreda, ki sta povsem različna: avstronezijski in neavstronezijski. Neav-
stronezijske jezike so domnevno prinesli v času zgodnjih naselitev, ki naj bi 
se začele že pred približno štirideset tisoč leti, medtem ko so avtronezijski 
jeziki poznejši, med seboj bolj podobni in bolj razširjeni v Oceaniji. Av-
stronezijski jeziki so namreč prisotni tudi v Indoneziji, Tajvanu, Vietnamu, 
Maleziji, Filipinih, Mikroneziji in Polineziji (Sillitoe 1998: 9).

Lingvisti predvidevajo, da je veliko število jezikov in njihova različnost 
posledica zgodovinske izolacije skupin. Heterogenost jezikov pa ni nujno 
le posledica izolacije, ampak tudi specifičnih oblik interakcij. Vsi današnji 
jeziki Papue Nove Gvineje pa so se razvili na tem območju skozi procese 
medsebojnega mešanja in vplivanja ali izolacije, kar kaže na velik pomen 
interakcij in povezav ali odsotnost le-teh tudi v zgodovini. Glede na dolgo 
zgodovino, geografsko raznolikost, izredno težko prehoden teren ter kul-
turno raznovrstnost se je razvilo izredno veliko med seboj precej različnih 
jezikov. Pogosto se celo zgodi, da so na istem območju ali provinci prisotni 
jeziki, ki se v osnovi popolnoma razlikujejo. Povsem običajno je, da celo 
prebivalci bližnjih vasi na nekem dokaj majhnem območju govorijo raz-
lične jezike. Dorney navaja primer majhnega vulkanskega otoka Karkar, 
na katerem živi približno petindvajset tisoč ljudi (1990: 31–32). Prebivalci 
otoka, ki so si kulturno zelo podobni in povezani, govorijo dva povsem 
različna jezika. Prebivalci jugovzhodne strani otoka govorijo mlad avstro-
nezijski jezik takia, na severozahodni strani pa waskia, transnovogvinejski 
jezik veliko starejšega nastanka.



17

Nova Gvineja je območje zelo zgodnje in dolgotrajne naselitve človeka, pa 
tudi območje z zgodnjim razvojem poljedelstva. Arheološki dokazi, na pri-
mer terasasta polja ali sistemi namakanja in odvodnjavanja v višavju, kažejo 
na razvoj poljedelstva že pred deset tisočletji, kar je vodilo do stalnih naselij. 
»Arheologi so blizu mesta Mount Hagen na prizorišču Kup našli dokaze o 
izredno zapletenem poljedelskem sistemu odtokov in kanalov ter njihovo 
izdelavo datirali okoli deset tisoč let nazaj« (Dorney 1990: 25). Na poljih 
so gojili rastline, ki uspevajo skozi vse leto, zlasti banane, taro, jam, kasneje 
tudi sladki krompir ter raznovrstno zelenjavo. Ne glede na zgodnji razvoj 
poljedelstva, ki je v nekaterih drugih regijah vodil do političnih organizacij, 
visoko hierarhično strukturiranih družb in mest, pa se na Novi Gvineji ni 
razvila postpoljedelska družba. Mesta so šele posledica kolonializma.

1.1	 Kolonializem na Papui Novi Gvineji

Družbe na Novi Gvineji se pred prihodom kolonialistov niso združevale v 
širše politične organizacije ali države, ki bi zajemale več medsebojno raz-
ličnih skupin.2 To seveda ne pomeni, da so živele izolirano druga od druge. 
Med njimi so potekala redna trgovanja, poroke, izmenjave kulturnih ele-
mentov, poljščin, orodij, kozmološkega znanja v obliki mitov in zgodovine 
(glej Barth 1987). Zanimiv dokaz o sodelovanju in stikih med skupinami 
je razširjenje sladkega krompirja po vsej Melaneziji nedolgo zatem, ko so 
ga Portugalci v 16. stoletju prinesli na Timor, Ambon in Moluške otoke. 
Sladki krompir, imenovan batata tako kot na Karibih, so domačini zanesli 
na obale zahodnega dela Nove Gvineje, od koder se je hitro razširil po obali 
in zlasti v notranjosti, kjer so ugodne razmere za gojenje in visok donos 
povzročili hitro rast prebivalstva. Sladki krompir, ki so ga Evropejci3 skupaj 
z drugimi kulturami, kot so manioka, papaja, koruza, kakav, ananas, arašidi, 
buče in paradižnik, prinesli iz Srednje in Južne Amerike, je dosegel Višavje 
Nove Gvineje približno tristo let, preden je tja uspelo priti tudi Evropej-
cem. Evropski kolonializem je imel torej občuten vpliv na prebivalce Nove 
Gvineje, še preden so evropski raziskovalci dosegli večino njenih območij. 
Kolonializem je prinesel novosti, ki so korenito spremenile način življenja 

2	 Do množičnih organiziranih dogodkov, povezav in interakcij je prišlo v konfliktih in bitkah in večjih 
družbenopolitičnih izmenjavah, kot je na primer moka (A. Strathern 1971).

3	 Pri raziskovanju in naseljevanju Nove Gvineje uporabljam oznako Evropejci, enako označujem tudi evropske 
priseljence in njihove potomce v Avstraliji, ki so imeli od konca 19. stoletja odločilno vlogo pri kolonialni upravi 
Papue Nove Gvineje.



18

in družbene ureditve. Kasneje v knjigi se posebej ukvarjam z vzpostavlja-
njem urbanih etničnih skupin, ki so nastale v mestih zaradi izrazitejših 
medskupinskih interakcij.

Raziskovanje Nove Gvineje in drugih melanezijskih otokov je poteka-
lo od 16. stoletja dalje. Dorney (1990: 38–39) navaja Portugalca Antonia 
d‘Abreauja in Francisca Serraa, ki naj bi kot prva Evropejca prišla na Novo 
Gvinejo v letih 1511–1512. Imeni Papua in Nova Gvineja sta prva upora-
bila portugalski guverner na moluških otokih Jorge de Meneses in Španec 
Inigo Ortiz de Retez. Prvi je ime Papua povzel iz malajske besede za nako-
drane lase, drugi pa je otok imenoval Nova Gvineja, saj so ga prebivalci spo-
minjali na ljudi iz afriške Gvineje. Največji interes v novo »odkriti« deželi 
so videli krščanski misijonarji, ki so prišli s prvimi evropskimi priseljenci. 
Pravi kolonializem pa se je začel šele konec 19. stoletja. Južni del vzhodne 
polovice Nove Gvineje je leta 1845 britanski kroni zgolj deklarativno pri-
svojil Charles Yule, John Moresby pa ponovno leta 1883. Nizozemska se 
je že leta 1848 polastila zahodnega dela otoka, ki je zdaj pod Indonezijo. 
Najprej so jo poimenovali Nizozemska Nova Gvineja, nato Zahodni Irian, 
Irian Barat, od leta 1973 Irian Jaya, od leta 2007 pa Zahodna Papua. Nem-
čija je 3. 11. 1884 razglasila kolonijo na severnem delu vzhodne polovice, le 
tri dni kasneje pa so tudi Britanci dvignili zastavo v Port Moresbyju. Kolo-
nizacija Nove Gvineje je bila strateško pomembna zlasti zaradi Avstralije. 
Nemčija in Velika Britanija sta si v Evropi razdelili vzhodni del otoka in 
začrtali meje svojih kolonij po območjih, ki jih Evropejci še dolgo zatem 
niso niti obiskali. Severni del sedanje Papue Nove Gvineje z otoki je pripa-
del Nemčiji, južni pa Veliki Britaniji.

Upravljanje nemških in britanskih kolonialnih območij se je zelo razli-
kovalo, pripeljalo pa je do prvih medskupinskih interakcij v kolonialnih 
kontekstih in do vzpostavljanja urbanih etničnih skupnosti, kar kasne-
je natančneje obravnavam. Medtem ko Velika Britanija ni imela poseb-
nih kolonialnih interesov, je nemška administracija začela izvajati politiko 
ekonomskega izkoriščanja zemlje, plantaž in ljudi. V nemških kolonijah 
Kaiser-Wilhelmsland (obsegala je severni del Nove Gvineje, upravljala pa 
jo je Neu Guinea Kompagnie) in Bismarck Archipel (zajemala je otočja 
severno, severovzhodno in vzhodno od Nove Gvineje, kolonijo pa je upra-
vljala družba Bismarck Archipel Gesselshaft) so postavili plantaže kokosa 



19

in drugih pridelkov. Leta 1900 je bilo na otoku Neu Pommern (sedanja 
Nova Britanija) 2200 ha kokosovih plantaž, konec leta 1908 pa že 12.442 
ha (Zimmermann 1912: 380–381). Do leta 1914, ko se je začela prva sve-
tovna vojna, in je Nemčija kolonije izgubila, so v plantaže spremenili že 
280 tisoč hektarjev zemlje. Na teh plantažah so v delo prisilili približno sto 
tisoč domačinov, med katerimi jih je četrtina tam tudi umrla. Poleg tega 
so že v 19. in na začetku 20. stoletja izvedli precej ekspedicij, s katerimi 
so raziskovali notranjost otokov. Nemška kolonialna uprava je ustanovila 
tudi nekaj administrativnih in pristaniških mest. Močan razvoj in velikost 
plantaž ter razvoj infrastrukture so popolnoma spremenili družbeno orga-
nizacijo domačinov, saj so se le-ti zaradi ekonomskih in političnih interesov 
začeli organizirati v večje (etnične) skupnosti, ki niso več temeljile pretežno 
na sorodstvenih sistemih (Epstein 1978).

Po drugi strani je Velika Britanija leta 1906 kolonizacijo Papue Nove Gvi-
neje rade volje prepustila Avstraliji. Z začetkom prve svetovne vojne je 
Avstralija dobila tudi oblast nad nemškim delom, vendar so iz strateških 
razlogov obdržali ločeni administrativni upravi nad Papuo (južnim delom) 
ter Novo Gvinejo (bivšo nemško kolonijo). Administrativni upravi sta bili 
nastanjeni v Port Moresbyju in v Rabaulu na otoku Nova Britanija. Oba 
dela so pod isto administracijo združili šele med drugo svetovno vojno.

Med drugo svetovno vojno je japonska vojska leta 1942 zasedla severni del 
Nove Gvineje in z obalnih območij prodrla v notranjost. Port Moresby, iz 
katerega bi imeli prosto pot do Avstralije, so s kopensko vojsko neuspešno 
poskusili zasesti čez Owen Stanleyjev greben. Avstralskim vojakom so v 
boju proti Japoncem pomagali domačini ter Američani, ki so na Manusu 
postavili najmočnejše vojaško oporišče na jugozahodnem Pacifiku. Japon-
sko vojsko so zdesetkale težke klimatske razmere, strupene kače, malarija in 
druge bolezni. »Vojna na Papui Novi Gvineji je zahtevala življenja sto pet-
deset tisoč japonskih vojakov« (Dorney 1990: 42). Žrtve domačinov tudi 
niso bile majhne, a njih velesile med vojno niso upoštevale. Po koncu vojne 
je Avstralija spremenila politiko upravljanja Papue Nove Gvineje. Admi-
nistracija, ki je upravljala združeno Papuo Novo Gvinejo, je od Avstralije 
dobila štiridesetkrat večji proračun kot pred vojno, kar ji je omogočilo za-
četek pravega razvoja in gradnje infrastrukture. »Druga svetovna vojna je 
utrdila Avstralce v prepričanju o pomenu Papue Nove Gvineje za avstralsko 



20

obrambo: Nova Gvineja leži na poti potencialnih sovražnikov in je bistvena 
kot oporišče, iz katerega bi bilo mogoče napasti Avstralijo« (Nelson 2000: 
275). 

1.2	 Osamosvajanje in oblikovanje nacionalne države

Po drugi svetovni vojni so se vse kolonije po svetu začele osamosvajati. Tudi 
avstralska vlada je Papuo Novo Gvinejo začela pripravljati na samoupravo, 
vendar so priprave potekale zelo počasi. Sprva si nihče ni mislil, da bodo 
lahko domačini že leta 1973 prevzeli vlado in le dve leti kasneje razglasili 
samostojnost. Največja slabost je bila redka in nizka izobrazba ter premalo 
izšolanih domačinov, ki bi lahko delali v državnih institucijah. »Leta 1970 
je bilo le 122 papuanovogvinejskih učencev v šestem letu srednje šole. Celo 
v četrtem – v večini šol zadnjem – letu srednje šole je bilo le 1731 učencev« 
(Dorney 1990: 46). Redki domačini, ki so v administraciji delali na istih de-
lovnih mestih kot tuji državljani, so dobivali precej nižjo plačo. Priprave na 
samostojno upravljanje so potekale zelo počasi, saj je tako večina Avstral-
cev kot tudi domačinov pričakovala samostojnost šele konec 20. stoletja ali 
kasneje. Leta 1951 so ustanovili zakonodajni svet, v katerem so bili trije 
domačini, ki jih je nastavila uprava, in šestindvajset Evropejcev, večinoma 
birokratov zaposlenih v avstralski upravi. Misija Združenih Narodov je bila 
leta 1961 do tovrstne ureditve zelo kritična. Predlagali so sto članski zbor 
brez posebnih sedežev za Evropejce. Leta 1964 so potekale prve demokra-
tične volitve v štiriinšestdeset članski državni zbor, med njimi jih je deset 
nastavila uprava, deset je bilo izvoljenih v posebnih elektoratih za Evropej-
ce in štiriinštirideset demokratično voljenih članov. Med slednjimi je večina 
končala le osnovno šolo.

Po volitvah leta 1972 je sir Michael Somare sestavil koalicijo in naslednje leto 
prevzel vlado Papue Nove Gvineje, ki si je kot bistven cilj zadala osamosvo-
jitev izpod kolonialne uprave. Kljub poznim pripravam in nasprotovanjem se 
je samostojnost hitro približevala. 16. septembra 1975 je Papua Nova Gvi-
neja razglasila samostojno državo z demokratično parlamentarno ureditvijo. 
Država je upravno razdeljena na 20 provinc, ki nadaljujejo kolonialno razde-
litev (glej prilogo št. 2). Že pred osamosvojitvijo pa se je za državo začela tež-
ka ideološko politična naloga, in sicer oblikovati nacionalno državo. V državi 
živi veliko skupin, ki niso le jezikovno in kulturno različne, temveč se same 



21

med seboj razlikujejo in poudarjajo pripadnost lastni skupini. Ljudje razen 
skupne kolonialne oblasti pogosto niso imeli občutka skupne zgodovine.

1.3	 Urbanost in etničnost na Papui Novi Gvineji

Družbene in kulturne razlike postanejo pomembne v krajih s koncentracijo in-
tenzivnih interakcij med ljudmi iz različnih geografskih in družbenokulturnih 
okolij. Na Papui Novi Gvineji je nove kraje intentivnih družbenih interakcij 
vzpostavil kolonializem – sprva delovna središča, kot so plantaže in rudniki, 
kasneje pa zlasti mesta. Zgodnji primeri poudarjanja etnične identifikacije v 
kolonialnih kontekstih sicer segajo v obdobje pogodbenih delavcev na planta-
žah. Tak primer je opisal Epstein (1978) za skupino Tolaj na polotoku Gazelle 
na Novi Britaniji, kjer se je zaradi prihoda pogodbenih delavcev od drugod 
pojavilo močno poudarjanje etničnih identifikacij domačinov iz skupine To-
laj (primerjaj tudi Chowning 1986; Panoff 1969). Vzpostavljanje etničnosti pa 
lahko opazujemo zlasti v urbanih okoljih, ki so nastala šele v času kolonializma. 
Ravno mesta so tista okolja, kjer »se ljudje najmočneje zavejo kulturne raznovr-
stnosti in se nanjo zelo zanimivo odzivajo« (Levine in Levine 1979: 10).

Razvijajoča se mesta in način življenja urbanega prebivalstva imajo močan 
vpliv na vso deželo, po drugi strani pa so migranti v mesta prenesli tudi 
nekatere tradicionalne oblike družbene organizacije, kar je imelo izreden 
vpliv na sam razvoj urbanih središč in življenja v mestih. Raziskave, ki se 
ukvarjajo z urbanimi okolji Papue Nove Gvineje, pogosto obravnavajo 
prav načine prenosa in modifikacije družbene organizacije in kulturnih 
značilnosti iz ruralnega v urbano okolje. Tradicionalne ruralne družbe-
nokulturne značilnosti močno vplivajo tudi na urbanost, tako v smislu 
družbene organizacije, načinov življenja in prostorskih praks. 

V mestih Papue Nove Gvineje so glavni trije principi družbene ka-
tegorizacije – sorodstvo, prijateljstvo in etničnost – kot pomembne 
oblike primarnih medčloveških odnosov, ki ljudi med seboj bodisi 
povežejo oziroma jih ločujejo (Levine in Levine 1979: 59).

Za vzpostavljanje novih urbanih skupnosti sta pomembna predvsem dva 
dejavnika: kategorija izvornega kraja in skupna izkušnja ruralno-urba-
ne migracije ter posledičnih sprememb v vsakdanjem življenju. Izkušnja 



22

migracije iz ruralnega v urbano okolje je vgrajena v nove urbane skupnosti, 
ki jih v jeziku tok pisin imenujejo sistemi wantok. Sistem wantok je sprva 
označeval socialno mrežo ljudi, ki govorijo isti jezik, a je v mestih prerastel 
zgodnjo kategorizacijo in lahko označuje tudi širše urbane etnične sku-
pnosti. Ključ, po katerem se oblikujejo takšne skupnosti, pa je kategorialna 
razdelitev po poreklu oziroma izvornem okolju. Vzpostavljanje etničnosti 
v mestih Papue Nove Gvineje je predvsem vidik družbenih interakcij, po-
vezan z ruralno-urbano migracijo in urbanizacijo ter deluje kot strategija 
urejanja odnosov v mestih.

Monografija je v nadaljevanju razdeljena na štiri glavna poglavja. V na-
slednjem poglavju obravnavam vprašanje urbanosti in etničnosti. V njem 
predvsem pojasnim sam koncept etničnosti, ki ga razumem in uporabljam 
kot vidik družbenih odnosov, specifičen predvsem za urbana okolja, ne pa 
kot specifične kulturne značilnosti posameznih skupin. V tem delu pred-
stavim različne teorije etničnosti, razvoj koncepta v zgodovini antropološke 
discipline in nekatere oblike oziroma kontekste vzpostavljanja etničnosti, 
predvsem kot urbanih skupnosti. Nato natančneje predstavim zgodovino 
Papue Nove Gvineje, vezano predvsem na (po)kolonialne ruralno-urbane 
migracije in urbanizacijo. Posebej obravnavam zgodovino razvoja glavnega 
mesta Port Moresby in nastanek neformalnih urbanih naselij. Posebno po-
zornost namenim naselju Two Mile in skupnosti Okapijcev, med katerimi 
sem opravil tudi terensko etnografsko raziskavo o njihovi migraciji, naseli-
tvi v mestu in oblikovanju urbane skupnosti. Razpravo pa zaključim z ana-
lizo vzpostavljanja urbanih etničnih skupnosti, imenovanih sistemi wantok, 
z njimi povezanih družbenih in prostorskih praks (na primer prisvojitve 
zemlje in vode) ter pomeni in uporabami koncepta kastom.



23

2	 Etničnost in etnične skupnosti v urbanih okoljih

Da se lahko etničnost pojavi, morajo biti skupine 
vsaj minimalno v stiku ter ohranjati predstavo, da 

so si med seboj kulturno različne. Če ti pogoji niso 
izpolnjeni, se etničnost ne vzpostavi, saj je etničnost 

v osnovi vidik odnosov in ne svojstvo skupin.  
(Eriksen 1993: 11–12)

Etničnost je analitični koncept, tesno povezan s koncepti etničnih skupin, 
etnične identitete ter z drugimi koncepti družbenih kategorizacij in or-
ganizacij, kot je na primer nacionalnost ali nacionalna identiteta. Pojem 
identiteta izhaja iz latinskega korena identitas (ali idem), ki pomeni isti 
ter zajema dva osnovna koncepta: koncept identičnosti ali enakosti (tudi 
istosti in istovetnosti) (ang. sameness) in koncept posebnosti ali razliko-
valnih značilnosti (ang. distinctiveness). Identiteta označuje podobnosti 
in razlike ter omogoča, da se posamezniki ali skupine razlikujejo od dru-
gih posameznikov ali skupin. Vse vrste identitet so družbeno vzposta-
vljene, saj so kot dinamičen proces družbeno pogojene in refleksivne ter 
nastajajo kot rezultat interakcij med posamezniki in skupinami. Vezane 
so na pomene, ki so »vedno izid strinjanja ali nestrinjanja, vedno stvar 
konvencij, dogovorov, inovacij, vedno do neke mere deljeni in do neke 
mere izpogajani« (Ule 2000: 3). Etničnost kot analitični koncept je tesno 
povezana s specifično obliko skupinske identitete. Predstavlja kategorijo 
skupinskosti, odvisna pa je od interakcij med posamezniki in različnimi 
skupinami. Pri svojem delu se zato najbolj opiram na interakcionistične 
teorije in zlasti na avtorje, kot so Fredrik Barth (1969a, 1987), Anthony P. 
Cohen (1998, 1994), Thomay Hylland Eriksen (1991, 1993, 1994/95) ter 
Levine in Levine (1979).4 Ker je etničnost analitičen, znanstven koncept, 
na naslednjih straneh pojasnim, kakšna so bila različna pojmovanja etnič-
nosti v etnologiji in antropologiji, kako so se te konceptualizacije razvijale 
in spreminjale, ter kako so bile povezane s širšo konceptualizacijo družbe 
in kulture. Pregled različnih teorij etničnosti zato v nekaterih delih zaje-
ma pregled razvoja etnološke in antropološke discipline.

4	 Glej tudi Repič 2004.



24

2.1	 Etničnost in njeni pomeni

Pojmovni izrazi, kot so etničnost, etnična skupina, medetnični odnosi ter 
etnični konflikt so zelo pogosti tako v strokovnem antropološkem in socio-
loškem žargonu kot tudi v javnem, političnem in medijskem diskurzu. Ob-
staja precejšen terminološki repertoar, ki izhaja iz osnovnega korena 'etnos'. 
Izraza etnos in etnično izvira iz grške besede ethnos oziroma iz pridevnika 
ethnikos, ki sta sprva pomenila pogana ali brezverca ter Negrka. Pravzaprav 
je sprva izraz ethnos pomenil skupino, jato ali čredo katerekoli živalske vr-
ste, metaforično pa se je razvil sopomen za množico junakov v vojnah in 
je izražal divjost, napadalnost in kaotičnost. Ethnos je tako pomenil vse 
tuje, negrške, poganske človeške skupine, ki naj bi bile seveda 'divjaške'. V 
nasprotju z drugimi skupinami, ki so jih imenovali ethnos, so sebe antični 
Grki označevali z besedo demos, ki pomeni ljudstvo. Pojem ethnos so kasneje 
prevzeli tudi rimski zgodovinopisci, ki so z njim označevali vse, kar je bilo 
nerimskega in oddaljenega. V Rimu so s pojmom ethnos prevajali hebrejski 
goj, ki je sprva označeval množico, ljudstvo, ljudi, kasneje pa vse nejude in 
nekristjane. Latinski izraz ethnicus, ki so ga uporabljali v cerkveni tradiciji 
še v 14. stoletju, je, v nasprotju s kristjani, označeval pogane. Latinske so-
pomenke grškega ethnos v vsakdanji rabi so bile gens, genus; tribus; natio; 
barbarus; civis, civitatis, katerih izpeljanke so sedaj pomembni pojmi večine 
sodobnih evropskih jezikov ter imajo posebno vlogo v terminologiji an-
tropološke in etnološke tradicije.5 Etnos, ki je v antični Grčiji pomenil vse 
negrške skupine ter označeval značilnosti, kot sta divjaštvo in napadalnost, 
pa v sodobni Grčiji označuje izključno le Grke in grško nacionalno tradi-
cijo. (Etimologijo termina sem povzel po Eriksen 1993: 3–4; Poutignat in 
Streiff-Fenart 1997: 21; Šumi 2000: 36; Muršič 1997: 230; 2000b: 67–68; 
primerjaj tudi Južnič 1977: 145, Kremenšek 1978: 7, 11.)

V antropološkem diskurzu poleg omenjenih izrazov obstajajo še izpeljanke, 
kot so temeljni pojmi etnografija in etnologija, etnična skupina in identi-
teta, poleg tega pa še etnogeneza, etnozgodovina in drugo. V nasprotju s 
srednjeevropsko in slovensko disciplinarno tradicijo, kjer se je etnologija 
posvečala predvsem raziskovanju »tipičnih kulturnih oblik in vsebine vsak-
danjega življenja tistih družbenih slojev in skupin, ki dajejo neki etnični 
ali nacionalni enoti njen specifični značaj« (Kremenšek 1960/61: 7), je v 

5	 Na primer izrazi narod, nacija ali angleški nation, ki izhajajo iz nasci (lat.): roditi (se) (Muršič 2000b: 68).



25

angloameriški disciplinarni tradiciji etnologija pomenila »korpus empi-
ričnih raziskav, še posebej o zaprtih, razločenih 'primitivnih plemenih' in 
'tradicionalnih' (posebno kmečkih) skupnostih« (Šumi 2000: 36). Drugače 
povedano, medtem ko so srednjeevropski etnologi preučevali zlasti domača 
ljudstva in se s tem vključevali tudi v nacionalizacijo zgodovine in kul-
ture, je antropologija preučevala zlasti oddaljene plemenske skupnosti. V 
ameriški sociologiji in antropologiji so sredi 20. stoletja etničnost začeli 
uporabljati za označevanje pripadnosti »skupini, ki ni bila angloameriškega 
porekla« (Brumen 2000: 80).

Nejasno je tudi razmerje med etničnostjo, narodom in nacijo. V slovenski 
etnologiji sta bila pojma etnična skupina in narod pogosto pomensko ize-
načena, zato so kot predmet etnologije največkrat uporabili izraze etnična 
skupina, narod ali ljudska kultura (glej Brumen 2001: 9; Muršič 2001: 20). 
Največkrat se z nacijo označuje tisto družbo, ki je politično dovolj moč-
no organizirana, da zahteva oziroma pridobi status nacionalne ali državno 
konstitutivnost, pogosto pa se nacije opirajo na etnično ozadje (glej Eri-
ksen 1993: 6; primerjaj Gellner 1983: 3–7; Smith 1989: 154). Podobna 
razdelitev je prisotna tudi sicer v antropološkem diskurzu o etničnosti, ki se 
»ukvarja predvsem s subnacionalnimi enotami, oziroma takšnimi ali dru-
gačnimi manjšinami« (Tonkin idr. 1989: 17), čeprav, kot poudarja Eriksen 
(1993: 4), »večinske, dominantne skupine niso prav nič manj etnične od 
manjšin«. Vse skupnosti, bodisi lokalne, etnične ali narodi, so namreč druž-
beno in simbolno konstruirane (Anthony P. Cohen 1998) oziroma imajo 
značaj »zamišljenih skupnosti« (Anderson 1998).

Nejasno pa ni le razmerje med etničnostjo in nacionalnostjo. Še večje 
težave predstavlja razmerje med etničnostjo in raso, zlasti v ameriški in 
britanski družbi, kjer v kontekstu etničnosti preučujejo tako migrante kot 
tudi državljane azijskega in afriškega porekla, klasificirajo pa jih po 'ra-
snih' značilnostih. Problematično je lahko tudi razmerje med etnično-
stjo in razredom ter razmerje med etničnostjo in kulturo, saj se v diskurz 
o etničnosti pogosto pretihotapi težnja po esencializaciji kulturnih ali 
družbenih značilnosti. Zaradi pojmovne zmede nekateri avtorji zagovar-
jajo opustitev konceptov etničnost in etnična skupina. Eriksen pa je, na-
sprotno, napisal, da je etničnost uporaben koncept, zlasti pri preučevanju 
dinamičnih in spremenljivih družbenih pojavov, povezanih na primer z 



26

migracijo, urbanizacijo in medskupinskimi interakcijami. »V tem konte-
kstu se etničnost pokaže kot izredno uporaben koncept, saj predlaga di-
namično situacijo spreminjajočih se stikov in obojestransko prilagoditev 
med skupinami« (Eriksen 1993: 9).

2.2	 Različna pojmovanja etničnosti

Precejšen del zgodovine antropoloških konceptualizacij etničnosti, etnične 
skupine in identitete je zaznamoval primordializem, paradigma, ki sku-
pnosti, družbene organizacije in identifikacije s skupinami pojasnjuje z 
domnevno esencialnimi kulturnimi značilnostmi in občutenji prvobitnih, 
prirojenih, naravnih, stabilnih in imperativnih družbenih vezi. Te statične, 
prirojene ali kmalu po rojstvu pridobljene vezi naj bi urejale družbene in-
terakcije, skupinsko članstvo, notranjo integracijo ter kulturne značilnosti. 
Med zgodnimi kritiki primordializma so bili na primer že Edmund Leach 
(1954); Clyde Mitchell (1956); Arnold Epstein (1958); Michael Moerman 
(1965) ter Nathan Glazer in Daniel Moynihan (1963), a je tak pristop 
prevladoval vse do izdaje knjige Abnerja Cohena Custom and Politics in 
Urban Africa (1969) in predvsem zbornika Fredrika Bartha Ethnic Groups 
and Boundaries (1969a). Ta zbornik je z etnografskimi primeri pokazal, da 
etnična pripadnost ni nespremenljiva kategorija, vezana na kulturne značil-
nosti, temveč prehodna kategorija, odvisna zlasti od »družbene organizacije 
kulturnih razlik« (Barth 1969a). 

Primordialistična paradigma enači etnično skupino z (esencializirano) kul-
turo, kar naj bi bila posledica domnevne kulturne izoliranosti med različni-
mi skupinami. Vez med kulturo in etnično skupino naj bi bila absolutna in 
nespremenljiva – etnična skupina pomeni formo, kultura pa vsebine, vpete 
v to formo. Pripadnost isti kulturi in implicitna predpostavka o kontinui-
teti družbene organizacije v skupnosti imata osrednjo vlogo pri določanju 
etnične pripadnosti.6 Južnič pojma etnija7 in etničnost povezuje s štirimi 
oblikami kontinuitete, ki tvorijo strukturo in notranjo kohezijo skupin. 
Kriteriji etničnosti po Južniču (1993: 268) so:8

6	 Tisto, kar družbeno skupino razlikuje od začasnih skupin, je njihova organizacija (primerjaj Keesing 1981: 213).
7	 Nekateri slovenski avtorji namesto etnosa uporabljajo pojem etnija, ki izhaja iz francoščine (na primer Južnič 

1993; Šumi 2000).
8	 Ti štirje kriteriji etničnosti so problematični, saj izhajajo iz primordialističnega stališča, kot ga je za izhodišče 

kritike povzel tudi Barth (1969b: 10–11), le da je Južnič posebej poudaril teritorialno opredeljenost.



27

•	 bivalna ali teritorialna kontinuiteta, ki zahteva vezanost na teritorialno 
območje in vključuje teritorialno identiteto;

•	 biološko-genetična kontinuiteta, ki zajema resnično ali namišljeno 
skupno poreklo;

•	 jezikovna kontinuiteta v smislu enotne komunikacijske skupnosti;
•	 politična kontinuiteta v smislu organizacije skupnosti, vendar se ne 

more vsaka etnija samostojno izraziti v smislu politične ločenosti in 
določene samostojnosti.

Po primordialistični paradigmi naj bi bili kulturni stiki med etničnimi 
skupinami omejeni na določeno izmenjavo znanja in dobrin ter naj ne 
bi vključevali sprememb osrednje strukture, na kateri temelji skupnost. 
Temeljno vlogo pri vzpostavljanju in obstojnosti etnične skupnosti ima 
domnevno jezik, ki pomeni notranjo kohezijo in skupnost razmejuje v 
odnosu do drugih. Jezik naj bi bil osrednji povezovalni dejavnik in obe-
nem najpomembnejša kulturna značilnost, ki določa skupino. Van den 
Berghe je napisal, da je »jezik vrhunska oblika preverjanja etničnosti, [saj 
je] učenje jezika univerzalno človeško izkustvo zgodnjega otroštva, s či-
mer dosežemo polno človeško socialnost in se vključimo v sorodstvene 
vezi« (1991: 105). Jezik pa ni vedno ključni označevalec etničnosti, saj 
je veliko primerov, kjer ključno vlogo v identitetnih politikah prevzame 
religija (na primer pri Ircih), preteklost ali druge značilnosti (na primer 
pri pokolonialnih državah). V primordializmu pa jezik pogosto simbolno 
predstavlja osrednjo kulturno značilnost kulture. 

Instrumentalistična in konstruktivistična paradigma etničnosti sta delo-
ma izšli iz nasprotovanja primordializmu in zavzeli stališče, da je etničnost 
spremenljiv pojav, etnična identiteta pa prehodna, procesualna (je ves čas 
bolj ali manj podvržena reinterpretaciji in rekonceptualizaciji) družbeno 
konstruirana oziroma izbrana zaradi konkretnih ekonomskih ali političnih 
prednosti. Ne ujema se s 'skupno kulturo', temveč uporablja izbrane kultur-
ne vsebine za simbolno označevanje svoje identitete. Simbolom so pome-
ni kulturno pripisani oziroma sprejeti z družbenim konsenzom, povezava 
med njima pa je povsem arbitrarna (Saussure 1997). Etničnost se oblikuje 
na mejah skupnosti skozi družbeno interakcijo in organizacijo kulturnih 
razlik. Kulturne vsebine, s katerimi označujemo etničnost, imajo vlogo s 
konsenzom družbe sprejetih simbolov, s katerimi neka skupina označuje 



28

lastno zamejenost in avtonomnost. Pomembno stališče skrajnega instru-
mentalizma pa celo pravi, da je etničnost (izključno) le rezultat ekonomskih 
in političnih interesov.

Dejansko je instrumentalizem odgovoril na vrsto vprašanj v zvezi z vzposta-
vljanjem širših skupin ali novih oblik družbene organizacije v urbanih oko-
ljih in odprl popolnoma nove razsežnosti v razumevanju družbenih dinamik. 
Primordialisti so etničnost razumeli kot stabilni družbeni okvir, medtem ko 
skrajno instrumentalistično stališče trdi, da je etničnost situacijsko zelo spre-
minjajoč se pojav, kulturni konstrukt modernosti in urbanosti, ki ima funkci-
jo v akterskem zamišljanju kulturnih razlik in njihovem upravljanju. Pri obeh 
paradigmah so za pojasnjevanje oblik in značilnosti družbenih organizacij 
pomembne teoretske in metodološke dispozicije, saj izhajajo iz splošnih an-
tropoloških konceptualizacij družbe in kulture. »Antropologija se je nevarno 
razpela med oba pola te osrednje interpretacijske zagate v etničnih študijah 
prav zaradi tega, ker je svojo razpravo o etničnem izpeljala iz svojih koncep-
tualizacij kulture« (Šumi 2000: 26). Dokler so antropologi družbene skupine 
dojemali kot statične, izolirane otoke z lastno (reificirano) kulturo, so tudi 
morebitne spremembe v družbeni organizaciji pojasnjevali kot posledico red-
kih prelomnih dogodkov, ki nastanejo v razvoju družbe.

Zunanji opazovalci težijo k predpostavkam, da so spremembe 
v kulturi in strukturni organizaciji skupin usodnega pomena. 
Predpostavka, da je sprememba enaka destrukciji 'zakona, lo-
gike in navad', je le predsodek etnocentričnih antropologov. 
(Leach 1954: 287)

2.3	 Primordialistične teorije etničnosti

Primordialistično izhodišče je v antropoloških raziskavah zadnja desetle-
tja le redko, a kritika primordializma je vseeno pogosta izhodiščna točka 
teoretskih razprav o pojmih, kot so etničnost, etnična skupina in etnična 
identiteta. V naslednjih vrsticah zato omenjam le nekaj najpomembnejših 
avtorjev, ki so postavili temelje primordializmu. Durkheim je primordialne 
odnose razumel kot temeljni povezovalni element družbe, takšen pristop pa 
mu je pomagal zavrniti utilitaristična pojasnjevanja družbene solidarnosti. 



29

Njegova teza pravi, da individualno življenje izhaja iz kolektivnega, in da 
nosilec vzpostavitve družbenih odnosov ni posameznik, temveč družba. 
»Solidarnosti ne ustvarja kooperacija, temveč 'impulzivne sile, kot so krvno 
sorodstvo, vezanost na zemljo, kult prednikov in skupnost ritualov'« (Pou-
tignat in Streiff-Fenart 1997: 99).

Za tvorca izraza primordialno Poutignat in Streiff-Fenart (1997: 98) ime-
nujeta Shilsa, »ki ta izraz uporabi, da podpre svojo tezo o značaju primar-
nih skupin v integraciji in reprodukciji globalne družbe«. Shils (1957) je 
poudaril, da družba pravilno funkcionira zato, ker se ljudje pri opravljanju 
svojih konkretnih dejavnosti ravnajo v skladu z zahtevami neposredne oko-
lice. Pri vsakdanjem delovanju naj se ljudje namreč ne bi ravnali po nekih 
abstraktnih ideologijah in videnju sveta ter družbe, temveč naj bi jih vodila 
konkretna integracija v sistemu osebnih odnosov. Občutenju primordial-
ne povezanosti, ki je del narave medčloveških odnosov in je neodvisna od 
njihove vsebine, posamezniki priznavajo veliko vlogo in jo s tem spreme-
nijo v družbeno dejstvo. Primordialne vezi imajo zato v skupnosti pose-
ben pomen, podoben sorodstvenim odnosom, in jih zaznamuje »intenzivna 
solidarnost, ki jo ohranjajo s svojo prisilno močjo in čustvi« (Poutignat in 
Streiff-Fenart 1997: 98–99).

Clifford Geertz (1963), ki se je ukvarjal z oblikami solidarnosti kot naspro-
tjem urbanih skupnosti, je družbeno lojalnost in povezanost pojasnjeval s 
primordialno povezanostjo, ki ne izhaja iz družbene interakcije, temveč iz 
občutenja naravne sorodnosti (primerjaj Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 
99). »V vseh družbah in časih imajo ljudje nekatere vezi, ki izvirajo bolj iz 
naravne – lahko bi rekli duhovne – sorodnosti kot iz družbene interakcije« 
(Geertz 1963: 110). Družbena povezanost se zdi naravna in se opira na 
intuitivno opažena družbena dejstva, kot so predpostavke o skupnih genet-
skih značilnostih, širšem krvnem sorodstvu, jeziku, religiji, lokalni pripa-
dnosti ter skupnih ritualih. 

Primordialne vezi izhajajo iz 'danosti' družbenega obstoja: v glav-
nem iz neposrednih stikov in sorodstvenih vezi, poleg tega pa še 
iz rojstva v določeni religiozni skupnosti, ki govori neki jezik ali 
narečje in upošteva določene družbene prakse. Zdi se, da skla-
dnost krvi, govora, navad in tako dalje pomeni nepopisljivo in 



30

občasno nezadržljivo prisilo. Posameznik je vezan na sorodnika, 
soseda ali pripadnika iste vere ipso facto; ne le kot rezultat osebne 
naklonjenosti /…/ toda vsaj v veliki meri zaradi nekega nerazlo-
žljivega absolutnega pomena samih vezi. (Geertz 1963: 109)

Njegove ideje so uporabili v etničnih študijah pri utrjevanju prepričanja o 
pomenu etničnih identitet. Etnična identiteta naj bi izhajala iz domnev-
no skupnega biološkega in kulturnega porekla, zato naj bi jo zaznamovale 
določene kulturne značilnosti. »Etnična identiteta je primarna, ker se po-
sameznik rodi s konstitutivnimi elementi etnične identitete, /.../ s tistimi 
elementi, ki ga povezujejo z določenimi predniki, katerih tradicija se pre-
naša skozi generacije« (Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 100). Primordi-
alisti so etnično identiteto razumeli kot temeljno in neizogibno skupinsko 
identiteto, ki se prenaša skozi emocije in spomine ter na način, na katerega 
posameznik nima vpliva. Vse druge skupinske identitete imajo sekundarno 
vlogo. Etnična identiteta je posamezniku vsebinsko pripisana in ni pod-
vržena bistvenim spremembam. Neodvisna je od interakcij s pripadniki 
drugih etničnih skupin, saj se osnova etnične identitete tvori, uresničuje in 
prenaša izključno znotraj etnične skupine.

Kritika primordializma izhaja tudi iz opredelitve primordialističnih druž-
benih odnosov, ki naj bi odražali psihološke in čustvene potrebe posame-
znika po pripadnosti skupnosti:

V etnični identiteti se kaže proizvod dispozicij, ki izhajajo iz so-
cializacije in skupinske izkušnje. V tej perspektivi je občutenje 
afektivne sorodnosti, značilno za odnose znotraj etnične skupine, 
povezano s procesi simbolne konstrukcije občutenja podobnosti 
in različnosti, ki izhajajo iz nezavednih modelov prakse. (Pouti-
gnat in Streiff-Fenart 1997: 102–103)

Blizu primordializmu je tudi sociobiološka paradigma, ki etničnost ra-
zume kot obliko širšega družbenega sorodstva. Van den Berghe je raz-
vil neodarvinistično tezo, ki etničnost praktično izenačuje s sorodstvom: 
»etnična čustva so podaljšek sorodstvenih čustev« (1991: 84). Predstave 
o razširjenem sorodstvu so prisotne v kozmologijah in mitih o skupnih 



31

prednikih. Njegova teza pravi, da so »ljudje, tako kot živali, genetsko pro-
gramirani za maksimiranje lastnih možnosti za uspeh v reprodukciji, pri 
čemer ta proces ne zajema le reprodukcije genov posameznika, temveč 
tudi reprodukcijo genov njegovega rodu, torej tistih ljudi, ki so mu ge-
netsko podobni« (Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 104). Etničnost naj 
bi torej predstavljalo razširjeno sorodstvo, s pomočjo katerega posame-
zniki uveljavljajo lastno družbeno moč. Van den Berghe poseže tudi na 
področje teorije rase, ki jo razume kot tiste fenotipske značilnosti, ki kot 
trivialni pokazatelji omogočajo razlikovanje med sorodniki in nesoro-
dniki. Njihova funkcija je podobna funkciji jezika ali drugih kulturnih 
značilnosti, ki omogočajo družbeno razlikovanje oziroma simbolizirajo 
meje med skupnostmi. Van den Berghe je naštel tri kategorije poglavitnih 
značilnosti etničnih skupin (1991: 98):
•	 genetsko prenesene fenotipske ali rasne značilnosti;
•	 etnična uniformiranost predstavnih simbolov (oblačila, tetoviranje …);
•	 obnašanje, vedenje in ezoterično znanje.

Sociobiološko paradigmo lahko označimo tudi za perenialistično, saj za-
govarja prirojenost dejavnikov, ki oblikujejo temeljno skupinsko identite-
to. »Etnična in rasna čustva se pogosto zdijo iracionalna, ker se pod njimi 
skriva samostojna gonilna sila, ki je v skrajnem primeru groba namenska 
naravna selekcija reprodukcijsko uspešnih genov« (Van den Berghe 1991: 
106). Statičnost etnične identitete pa ne pomeni tudi statičnosti kulture. 
Kultura, katere nosilec je posamezna etnična skupina, ima funkcijo maksi-
miranja možnosti za obstanek, reprodukcijo in izrabo virov. Zaradi tega je 
kultura ves čas podvržena spremembam, enaka ostaja le ideja o razlikovanju 
'mi' – 'drugi', ki je tudi sicer osnovna dihotomija, ki povzroča oblikovanje 
katerekoli identitete. Sociobiološka paradigma v temeljnih predpostavkah 
ostaja zvesta primordializmu, deloma pa se približa tudi instrumentalizmu. 
Sociobiološka etničnost naj bi temeljila na največkrat nezavednih 'genet-
skih' interesih in maksimira družbeno moč z družbenim povezovanjem na 
podlagi etničnih značilnosti, kot so skupno poreklo, kultura ali jezik. 

Približno do devetdesetih let 20. stoletja je tudi v slovenski etnologiji in an-
tropologiji prevladoval izrazito primordialističen pristop k obravnavi etnič-
nih skupin in drugih oblik družbenih organizacij. Južnič je zastopal izrazito 
primordialistični pristop:



32

Pod 'etnijo' pojmujemo posebno razpoznavno človeško skupino, ki 
ima jasne posebnosti v biološko-antropološkem, socialno-kultur-
nem in še kakem pogledu. Tako je vsaka družba, ki ji človek pripada 
kot njen ud, etnična, in prav na tej podlagi različna od drugih družb 
oziroma drugim družbam podobna. ( Južnič 1977: 145)

Podobno je ljudstvo opredelil Kremenšek. Pod pojmom etnična skupina 
si je predstavljal »…družbeno skupino, za katero je značilna vrsta skupnih 
kulturnih pojavov, tako običajev in navad, norm in vrednot, simbolov in 
jezika, načina življenja, skupnih tradicij, skupne zgodovinske usode in tako 
dalje« (Kremenšek 1978: 13). Politično pa je ljudstvo rezultat družbenih 
sprememb v razsvetljenstvu in se od naroda ne razlikuje bistveno – le po 
stopnji politične organiziranosti in ekonomske razvitosti.

Družbeni razvoj je seveda vnesel bistvene spremembe v družbe-
no življenje. Namesto rodov, plemen, so se pojavile širše skupno-
sti, med njimi še zlasti nacionalne skupnosti, nacije, narodi. /.../ 
'Ljudstvo' je v tem političnem kontekstu pomenilo skupnost vseh 
državljanov brez kakršnih koli dotedanjih stanovskih pregraj. 
(Kremenšek 1978: 11)

Ljudstvo naj bi bila torej neka ohlapna kategorija, ki je pred razsvetljenstvom 
zajemala »rodove in plemena«, kasneje pa se je razvila v »skupnost vseh dr-
žavljanov« oziroma se je politično aktualizirala. Ta skupnost se zdaj kaže v 
nacionalnih državah in je neposredno povezana »s pojavom in razvojem ka-
pitalističnih družbenih odnosov«. Narod pa je po Kremenšku mlajša in ožja 
kategorija kot etnos, saj je »njegova konkretna zgodovinska manifestacija na 
določeni stopnji družbenoekonomskega razvoja« (1978: 12–13). Kremen-
škovo razlikovanje med narodom in ljudstvom je podobno Bromleyevemu 
razlikovanju med etnosom in etnodružbenim organizmom kot njegovo kon-
kretno zgodovinsko manifestacijo. Leta 1969 je Bromley v članku 'Etnos in 
endogamija' spodbudil spremembo »…  etnografije v raziskovanje etnosov, 
oziroma /.../ v raziskovanje etničnosti« (Banks 1996: 17). Njegova teorija je 
pomenila nov pristop k raziskavam migracij pripadnikov različnih etničnih 
skupnosti znotraj Sovjetske zveze, kjer so po revoluciji pričakovali, da se bo 
poudarjanje etničnih identitet umaknilo domoljubnim čustvom. Kljub močni 



33

ideologiji in programom prisilnega preseljevanja in akulturacije avtohtonih 
skupin in manjšin, so etnične skupine znotraj Sovjetske zveze ohranjale svoje 
identitete in predstave o medsebojnih kulturnih razlikah. Bromleyeva teorija 
etničnosti je predpostavljala, da se stabilna osnova etničnosti ohranja skozi 
vse družbene oblike (glej Banks 1996: 18). Etnos je definiral kot »zgodovin-
sko oblikovano skupnost ljudi, ki jih zaznamujejo skupne, relativno stabilne 
kulturne značilnosti, določene skupne psihološke značilnosti ter zavest o sku-
pnosti, ki je drugačna od drugih, podobnih skupnosti« (Bromley 1974: 66). 
S tem pa se je približal Barthu, ki je prav tako interakcijo postavil za temelj 
procesa vzpostavljanja etničnosti: »sama ideja [etnos] /…/ izvira pretežno iz 
soočenja ene skupnosti z drugo« (Bromley 1974: 58).

V slovenskih etnoloških raziskavah so prav migracije spodbudile novo kon-
ceptualizacijo etničnosti in etničnih identitet. V etnologiji je to razvidno 
predvsem v raziskavah zamejcev, zdomcev in izseljencev. Ingrid Slavec-Gra-
dišnik (1990) je to povzela v metodoloških izhodiščih etnološkega preučeva-
nja etnične identitete slovenskih izseljencev:

Podlaga za obravnavo tega problema je bila nedvomno tudi ne-
problematizirana etnološka teza o Slovencih kot etnosu, etnični 
skupnosti, s prepoznavnimi, določljivimi diakritičnimi značil-
nostmi, posebnostmi na eni in na drugi strani domneva o ohra-
njanju, negovanju etnične kulture; skratka, misel o etnični identi-
teti in njenih (stalnih?) simbolih. (Slavec 1990: 310)

Dejstvo, da slovenski jezik ni nujno konstitutiven element etnične identi-
tete, pojasni tudi Nives Sulič (1983), ki pokaže, da jezik med otroki sloven-
skih izseljencev ni nujno pomemben del samoidentifikacije. Ravno raziska-
ve izseljevanja iz Slovenije so začele obravnavati etničnost kot prehodno, 
dinamično kategorijo, ki se izraža v spremembah in reinterpretaciji vsebine 
in oblike etnične identitete. »Slovenci na tujem nas ne morejo zanima-
ti samo kot nosilci neke izvirne, negovane, konzervirane ali folklorizirane 
kulture« (Slavec 1990: 313). Etnologija in antropologija na Slovenskem 
sta se najprej na področju migracij, kasneje pa še na drugih področjih (na 
primer Knežević-Hočevar 1999; Brumen 2000) delno odrekli primordiali-
stični konceptualizaciji družbe v zameno za analitične pristope, s katerimi 
je mogoče bolje pojasniti dinamične družbene procese.



34

2.4	 Tribalizem in etničnost – konceptualizacije družbenih 
organizacij v britanski socialni antropologiji

Pojem plemena je služil oblikovanju nasprotja med 
mojim nacionalizmom in vašim tribalizmom. (Pouti-

gnat in Streiff-Fenart 1997: 90, originalni poudarek)

Na paradigmatske spremembe v razumevanju družbenih organizacij in 
identitet v drugi polovici 20. stoletja so močno vplivale tudi razprave o 
konceptu plemen in etničnosti. Po drugi svetovni vojni in družbenopoli-
tičnih spremembah v svetu, povezanih z zatonom obdobja kolonializma, 
opazimo v tradiciji britanske socialne antropologije, vsaj kar zadeva preu-
čevanje Afrike, dve glavni antropološki usmeritvi, ki sta se med seboj ločili 
po raziskovalnih interesih in metodoloških izhodiščih. Na eni strani so bili 
priznani in vidnejši predstavniki britanske socialne antropologije, kot so 
Radcliffe-Brown, Evans-Pritchard, Meyer Fortes, Jack Goody in drugi, ki 
so se ukvarjali s tradicionalnimi oblikami družbenih organizacij med afri-
škimi plemeni. Potem je bil tu Edmund Leach, učitelj na Oxfordu, ki pa je 
svojo pot zastavil drugače kot drugi kolegi ter korenito spremenil obravna-
vanje identitet in skupinskih organizacij. Poleg njega so bili na drugi strani 
še zelo vplivni predstavniki t.  i. manchestrske šole, med katerimi je imel 
vodilno vlogo njihov učitelj Max Gluckman. Ti so obravnavali družbene 
spremembe kot neposredne posledice kolonializma in hitro rastoče urba-
nizacije – predvsem na primeru migracij v rudarska in industrijska mesta 
– ter se ukvarjali z nastajanjem modernih industrijskih nacionalnih družb 
v nastajajočih državah (po)kolonialne Afrike. V prvi polovici 20. stoletja 
je bil sicer v britanski antropologiji prevladujoč funkcionalizem in vpliv 
Malinowskega, po letu 1938 pa sociološke oziroma strukturalistične usme-
ritve z Radcliffe-Brownom, ki je bil pod močnim vplivom sociologije Emi-
la Durkheima. »Principe družbenih organizacij so prikazovali zgolj skozi 
konkretne aktivnosti in dejanske družbene pojave, ne pa kot sistem, ki bi ga 
bilo mogoče razumeti« (Kuper 1998: 89). Večinoma so plemena preučevali 
kot zaprte in stabilne družbene enote, kar se je nadaljevalo tudi v obdobju 
strukturalizma. Med britanskim in francoskim strukturalizmom je bila bi-
stvena razlika v tem, da je bila »Radcliffe-Brownova metoda ... empirična. 
Strukturalističnemu umevanju se približa le toliko, da so nekatere teh relacij 



35

sistematične ... Lévi-Straussova struktura pa se ne nanaša na empirično re-
alnost, temveč na modele, konstruirane za njeno interpretacijo.« (Baskar 
1994: 261) Strukturalna analiza družb je temeljila na primordialističnem 
izhodišču, po katerem je sorodstvo osnovni sistem skupnosti in je ključen 
pri oblikovanju vseh drugih oblik družbene organizacije. Kuper je povzel 
raziskovalna vodila pri tedanjih socialno antropoloških raziskavah v Afriki:

Temeljni problem, ki izhaja iz ... ekonomskih vplivov evropske ci-
vilizacije, je problem kohezije afriške družbe. Afriška družba je 
izpostavljena hudim pritiskom in obstaja nevarnost, da bi vplivne 
sile, ki vstopajo na kontinent, lahko pripeljale do njene popolne 
dezintegracije /.../ Raziskave [so bile] usmerjene k iskanju načinov 
za boljše razumevanje naslednjih področij: dejavnikov socialne ko-
hezije v prvotni afriški družbi, načinov, kako je v luči novih vplivov 
socialna kohezija oslabela, teženj po novih oblikah združevanja 
in vzpostavljanja novih družbenih vezi ter oblik sodelovanja med 
afriškimi družbami in zahodno civilizacijo. (1998: 122–123)

Formalno so se sicer raziskovalci usmerili na preučevanje sprememb, ki 
sta jih prinesla kolonializem ter interakcija med domačini in kolonialci, 
dejansko pa so se ukvarjali predvsem z raziskovanjem »temeljne socialne 
kohezije prvotnih afriških družb«, torej predvsem s sorodstvenimi sistemi. 
Pleme naj bi bila namreč tista primordialna osnova, v kateri se oblikujejo 
preostale podkategorije. Tudi Meyer Fortes, ki se je ukvarjal s sorodstveno 
mrežo pri Talensijih je »sorodstveni sistem razumel kot ekvivalent socialni 
strukturi plemenskih družb« (Kuper 1998: 112). Tako kot Radcliffe-Brown 
je predvideval, da so sorodstveni sistemi izpeljani iz družinskih odnosov in 
je zato močno poudarjal vlogo sorodstva in medosebnih odnosov pri soro-
dnikih. Tudi po drugi svetovni vojni so poglavitne teme v britanski antro-
pologiji ostajale struktura družbenih odnosov, (plemenski) politični sistemi 
in področje sorodstvenih sistemov. Precej velike paradigmatske spremem-
be pri raziskovanju družbenih organizacij so prinesli šele pripadniki t.  i. 
manchesterske šole. Za našo obravnavo so bili poleg že omenjenega Maxa 
Gluckmana najpomembnejši še Phillip Mayer, Clyde Mitchell, Arnold 
Epstein in Abner Cohen. Posvetili so se predvsem ruralno-urbanim migra-
cijam, urbanizaciji, rudarstvu, industrijski družbi in povezanim družbenim 



36

spremembam v kontekstu kolonializma. V teh okvirih so razmišljali tudi o 
novih oblikah družbenih organizacij, predvsem o vzpostavljanju urbanih 
etničnih skupin.

Člani manchestrske šole so sodelovali z leta 1938 ustanovljenim inštitu-
tom Rhodes-Livingstone v Severni Rodeziji (sedanji Zambiji), ki je bil 
namenjen raziskovanju družboslovnih in ekonomskih tematik, zlasti druž-
benih problemov in pojavov v britanskih kolonijah v Afriki. Čeprav je bil 
stacioniran v Rodeziji, so raziskovalci pokrivali tudi druge afriške države. 
Ukvarjali so se z različnimi temami, kot so pravni sistemi, izkoriščanje ze-
mlje, prehrana, migracija, urbanizacija, ter s tematikami, ki so spremenile 
antropološko konceptualizacijo družbenih organizacij. Raziskovali so »…
spremembe v družbeni organizaciji med avtohtonim prebivalstvom, ki so 
posledica interakcij z belci in drugimi avtohtonimi skupinami« (Banks 
1996: 25). Kolonializem so upoštevali kot ključni dejavnik pri preučevanju 
kultur in družbenih organizacij avtohtonega prebivalstva, plemenskih sku-
pnosti pa niso več obravnavali kot statičnih in izoliranih kulturnih otokov, 
temveč kot skupnosti, vpete v širši interaktivni družbeni sistem. Afriške 
delavce v mestih so obravnavali kot delavce znotraj industrijskega urbanega 
konteksta in ne le kot preseljene kmete (glej Mitchell 1956; Epstein 1958 
in 1978). Ravno z urbanimi raziskavami so zaslužni tudi za terminološki 
prehod od pojma pleme k pojmu etnična skupina.

Max Gluckman je med letoma 1942 in 1947 vodil inštitut, leta 1949 pa je 
ustanovil oddelek za antropologijo na univerzi v Manchestru. Zaslužen je 
za ustanovitev raziskovalne šole, kjer je (so)oblikoval glavna metodološka 
in interpretativna teoretska vodila. Uporabljali so metodo razširjene razi-
skave primera (extended case study) in analizo medosebnih odnosov. Z inte-
rakcionistično analizo, kjer so v središče pozornosti postavili posameznika 
kot akterja, so se odmaknili od oxfordskih strukturalistov. Usmerili so se 
v raziskovanje sprememb v družbenem okolju, ki so posledica interakci-
je med domačini in kolonialisti ter med različnimi afriškimi skupinami v 
delavskih in urbanih okoljih. Gluckmanov argument je bil, da »… druž-
beno ravnotežje ni preprosta stvar, ki bi bila rezultat brezhibne integracije 
družbenih skupin. Prav nasprotno; izhaja iz dialektičnega procesa uravna-
vanja nasprotij.« (Kuper 1998: 164) Skozi nasprotja in celo konflikte se 
ravnotežje poruši, nato nastane novo, spremenjeno ravnotežje, ki se kaže v 



37

spremenjeni družbeni organizaciji. Ta teza je zelo pomembna, saj dopušča 
utilitaristično uporabo konstitutivnih elementov oblikovanja skupnosti. Na 
ozemlju Zulujev je bilo dialektično nasprotovanje sicer prisotno tudi še 
pred prihodom kolonialne oblasti, vendar je obstajalo neko ravnotežje kljub 
nasprotovanju med plemeni, saj so bila le-ta združena pod istim kraljem. 
S prihodom kolonialne oblasti se je ravnotežje v sistemu porušilo, vzposta-
vilo pa se je novo ravnotežje v obliki sodobne politične organizacije, ki se 
je izražalo v nasprotju med belci in lokalnimi skupinami. Njihovi odnosi 
so močno odvisni od situacije (konteksta), v kateri stopajo v odnose, in 
posledično oblikujejo bolj ali manj trajne oblike družbenih povezav. Sku-
pine niso kulturno homogene, saj »… povezava med nekaterimi Zuluji in 
Evropejci ter njihovimi vrednotami in prepričanji znotraj kategorije Zulu 
ustvarja skupine, ki v nekaterih situacijah presežejo interesne razlike med 
Afričani in belci, ter poudarijo razlike med seboj« (Gluckman 1958: 21). 
Etnično skupino je pojmoval skozi kulturne vsebine, a tudi kot identitetne 
kategorije, ki so premakljive oziroma zamenljive (glej Gluckman 1958: 12). 
Čeprav se je že podal na področje analize medetničnih odnosov, pa je bila 
zanj ključni element za skupinsko identifikacijo še vedno kulturna vsebina. 
Skupina Zulu in Evropejci naj bi po njegovem mnenju drug pri drugem 
opažali kulturne in materialne značilnosti ter razlike (jezik, kulturno zna-
nje, tradicije in ne nazadnje 'rasne' značilnosti), ki so za Gluckmana kon-
stitutivni elementi etnične identitete. 

Podobno kot za Gluckmana tudi za Edmunda Leacha družbena pravila 
niso bila več imperativna, stabilna in jasna določila, ki urejajo vse vidike 
družbe in po katerih se mora ravnati vsak posameznik, temveč nekakšna 
nejasna, predvsem pa konfliktna pravila, ki jih posamezniki lahko izrabi-
jo v tekmovanju za politične vplive in ekonomske dobrine. Njuno skupno 
sporočilo je povzel Kuper (1998: 162): »…osnovno dinamiko družbenih 
sistemov generira politična aktivnost; ljudje v okviru pogosto konfliktnih in 
nejasnih pravil tekmujejo drug z drugim, da bi povečali svoje premoženje 
ali si pridobili boljši status.« 

Temeljni koncept, ki so ga uporabljali pripadniki manchestrske šole, je bil 
tribalizem in njegovi derivativi, kot so detribalizacija in retribalizacija. Gre 
za obravnavo identitetnih sprememb južnoafriških 'plemen' kot posledico 
kolonialne uprave (primerjaj Banks 1996: 28–31; Eriksen 1993: 21, 30). 



38

Koncept tribalizma izhaja iz latinskega korena tribus, kar lahko prevajamo 
kot pleme, ki naj bi »sebe opredeljevalo s skupnim prednikom« ( Južnič 
1993: 269). Omenjeni socialni antropologi pa so tribalizem uporabili kot 
etničnost, saj so se ukvarjali z dinamičnimi spremembami identitet med 
urbanim prebivalstvom. Več avtorjev se je ukvarjalo s skupinami rudar-
skih delavcev v Bakrenem pasu, ki so se iz vasi priselili v mesta (na primer 
Mitchell 1956; Epstein 1958, 1978). Identifikacija z izvornim plemenom 
se je s prihodom v mesto spremenila in reinterpretirala, v mestu pa se je 
vzpostavila nova skupnost, ki je za označevanje svoje identitete uporabljala 
značilne tradicionalne simbole, ni pa prenesla tudi vseh kulturnih vsebin.9

Clyde Mitchell je obravnaval strukturno opozicijo med Evropejci in doma-
čini v rudarskih mestih t. i. Bakrenega pasu (Copperbelt). Ta mesta so ležala v 
bližini rudnikov, strukturno pa so bila razdeljena na evropejski in afriški del 
mesta, vsak s svojo lastno administracijo. V delu The Kalela Dance (1956) je 
opisal in analiziral obliko in vsebino popularnega 'plemenskega' plesa Kalela. 
Čeprav je ples izrazito plemenski, pa vsebuje pesmi, obleke in druge vsebine, 
ki izhajajo iz mestnega okolja. Mitchell ugotavlja, da tribalizem, ki se izraža v 
plesu kalela, ne vsebuje ideje, kot jo klasično pojmujemo pod plemenom, torej 
statičnost, nespremenljivost in imperativno pripisanost. »Tribalizem v tem 
delu in drugih delih tega obdobja izraža očitno obstojnost 'plemenskih' iden-
titet med afriškimi migranti v mestih, ki so jih ustvarili Evropejci« (Banks 
1996: 29). Zato je treba ljudi, ki živijo v vaseh ali mestih obravnavati kot del 
istega družbenokulturnega sistema (Gluckman 1960).

V ruralnih okoljih pripadnost plemenu vključuje participacijo v 
političnem sistemu in življenju s sorodniki. /.../ Po drugi strani pa 
je tribalizem v mestih povsem drugačen pojav. Je predvsem način 
klasifikacije velikega števila Afričanov iz različnih okolij, ki živi-
jo skupaj v mestih, in ta klasifikacija je osnova ... novih afriških 
skupin ... ki so vzpostavljene kot odgovor na potrebe urbanega 
življenja. (Gluckman 1960: 55)

Tribalizem, v osnovi pojem ruralnega okolja, se je v spremenjenih oblikah 

9	 Omenjeni avtorji so skupaj z Leachem in poznejšimi urbanimi antropologi (na primer Abner Cohen 1969, 
1974) zaslužni za spremembo konceptualizacije skupnosti, skupinske organizacije in družbene strukture ter 
konceptualno spremembo tribalizma v etničnost.



39

pojavil v mestih, ki sta jih zaznamovali segregacija med evropskimi in afri-
škimi prebivalci in interakcije med različnimi skupinami. Afriški prebival-
ci mest so bili priseljenci iz različnih držav in plemen. Znotraj mesta so 
se delili po izvorni plemenski pripadnosti ali po poklicni identiteti, ki je 
lahko celo prevladala nad plemensko pripadnostjo. Kolonialisti so namreč 
kolonije, mesta in rudnike upravljali s pomočjo lokalne administracije in 
policije, ki sta si morali med uporom delavcev v rudnikih Bakrenega pasu 
leta 1935 poiskati zatočišče med Evropejci. Boljše administrativne službe 
so v glavnem dobili pripadniki istega plemena. V mestih je identifikacija 
pogosto pomenila način povezovanja ljudi, ki so imeli od tega ekonomsko 
in politično korist.

Pojavi, ki so jih obravnavali Mitchell in drugi predstavniki manchestrske 
šole, so podobni pojavom med evropskimi migranti v ZDA, ki so prav 
tako v urbanem okolju ohranjali etnične identitete. Gluckman, Mitchell 
in drugi predstavniki manchestrske šole so začeli razpravljati, da je tri-
balizem v mestih povsem nov pojav, na katerega imajo večji vpliv kot 
tradicionalna plemenska skupnost – migracije, urbanost in delo. »'Triba-
lizem' /…/ v osnovi ostaja kategorija interakcije v vsakdanjih družbenih 
odnosih« (Mitchell 1956: 42), ki pa se kot kategorija razlikovanja pojavlja 
predvsem v urbanih okoljih zato, ker tam potekajo močne družbene in-
terakcije med množico ljudi, ki izvirajo iz različnih okolij. Ti ljudje upo-
rabijo plemenske oznake le za medsebojno prepoznavanje in oblikovanje 
skupin, medtem ko vsebina kulturnih značilnosti izvornega plemena v 
mestih nima tako velikega pomena. Kulturne značilnosti, kot so obleka, 
jezik, plesi itd., prevzamejo vlogo simbolov, s katerimi posameznik izraža 
svojo skupinsko pripadnost, tako da ga drugi člani multietnične urbane 
družbe prepoznajo in se vedejo temu primerno. Zelo podoben je položaj 
v mestih Papue Nove Gvineje, kjer se zaradi stalnih medskupinskih in-
terakcij pojavijo nove družbene oblike ali urbane etnične skupine, ki se v 
mestih vzpostavljajo na podlagi skupnega porekla.

Tudi v imigrantskih državah, kot so ZDA, Avstralija ali Argentina, med 
migranti obstaja težnja po ohranjanju etnične identitete, ki sicer nima vse-
binskih povezav z izvorno etnično skupino, deluje pa kot bistveni simbolni 
razločevalni dejavnik. V nasprotju s t. i. teorijo talilnega lonca se identitete 
niso stalile v eno samo supraidentiteto, saj je še po več generacijah prisotna 



40

tendenca ohranjanja ali iskanja »korenin« izvorne etnične (ali nacionalne) 
skupine (glej Repič 2006). V urbanem okolju, kjer živijo posamezniki, ki 
izhajajo iz velikega števila različnih okolij, se je težko naučiti prepoznava-
nja in kodeksa obnašanja za vsako skupino, zato obstaja tendenca, da tiste, 
ki so od nas bolj oddaljene in med seboj podobne, razvrščamo pod isto 
kategorijo. V Mitchellovem primeru ljudje »… vse skupine reducirajo na 
tri ali štiri kategorije, ki nosijo imena tistih plemen, ki so bila ob prihodu 
Evropejcev najmočnejša« (Mitchell 1956: 28). V nadaljevanju bomo videli, 
da so v mestih Papue Nove Gvineje poleg etničnih oznak pogoste tudi širše 
regionalne klasifikacije.

Mitchell se je že poslavljal od primordializma, saj je opazil tudi prehajanje 
med skupinami, predvsem pa na skupinsko organizacijo ni gledal kot na 
nekaj stabilnega in nespremenljivega, temveč je empirično pokazal na iden-
titetne spremembe ter vplive urbanega okolja in razmer na vzpostavljanje 
novih oblik družbene organizacije. Pojasnjeval je mehanizme klasifikacij, 
ni pa pojasnil vzrokov, ki privedejo do teh sprememb. Phillip Mayer pa je 
še zagovarjal primordialistično stališče, saj ni verjel, da procesi v urbanem 
okolju, ki jih je opisal Mitchell, pomenijo »…nove družbene kategorije, /…/ 
temveč etnične in pridobljene z rojstvom« (Mayer 1971: ix, v Banks 1996: 
32). Mayer je bil prepričan, da se lahko identitete spreminjajo le znotraj iste 
skupine, skladno z družbenimi spremembami, ne pa tudi med skupinami. V 
raziskavi med migranti skupine Xhosa v mestu East London v Južni Afriki 
je opazil delitve v manjše skupine znotraj skupine migrantov, ki so izhajali 
iz istega izvornega plemena. Med migranti v mestu pa je opazil podskupini 
tistih, ki so prevzeli urbani način življenja, in tistih, ki sicer živijo v mestu, 
a niso želeli postati meščani in so ohranjali tradicionalno življenje. Med 
Xhosi so se torej pojavile razne variante, čeprav vse izvirajo iz iste skupine.

Za spremembe v konceptualizaciji etničnih skupin je bil zelo pomem-
ben Edmund Leach, ki je svoje najpomembnejše delo Political Systems in 
Highland Burma (1954) napisal po terenskem delu med Kačini v Burmi. 
Njegovo stališče, da kolonialna administracija povzroča tudi spremembe 
v družbeni strukturi, se ni ujemalo z dotedanjimi funkcionalističnimi dis-
pozicijami o stabilnem ravnotežju v družbah. Zanj so bile družbe le v tre-
nutnem, a nestabilnem ravnotežju in ves čas v minljivem stanju ter pred 
morebitnimi spremembami. Odločno je nasprotoval teoriji ravnotežja, ki 



41

je izhajala iz Radcliffe-Brownove konceptualizacije družbene strukture. 
Ta je namreč predpostavljala, da družbe obstajajo v stabilnem ravnotežju 
in je s tem pri družbah zanikala tako spremenljivost kot tudi sočasnost10, 
saj ni upoštevala, da so spremembe nekaj normalnega in vedno prisotnega. 
»Vsaka resnična družba je proces v času« (Leach 1954: 5). Poudaril je, da 
so antropološki modeli družb idealni in predstavljajo ravnotežje, medtem 
ko resnične družbe niso v stanju ravnotežja. Trdil je tudi, da je družbena 
organizacija pomembnejša kot kulturne značilnosti. Družbena organizacija 
oblikuje in določi skupinskost, kulturna vsebina pa jo le označuje. »Kultu-
ra priskrbi formo, 'obleko' družbeni situaciji« (Leach 1954: 16). Zato so 
zanj »etnične identitete, ki temeljijo na predpostavkah skupne kulture, le 
'nezgode zgodovine' (Leacheva fraza)« (Eriksen 1993: 92). Leach je v svo-
ji analizi še vedno uporabljal izraza pleme ter politična skupnost, vendar 
se njegova konceptualizacija skupnosti ne sklada s klasično (primordialno) 
antropološko, temveč bolj s poznejšo (Barthovo) konceptualizacijo etničnih 
skupin. V analizi kačinskih političnih sistemov (Leach 1954) se je ukvarjal 
s političnimi skupnostmi Kačinov ter analiziral etnične odnose med Kačini 
in Šani ter identitetne premene med pripadniki teh dveh skupin in pod-
skupin. S tem je pozornost od kulturnih vsebin preusmeril na medetnično 
interakcijo kot konstitutivni dejavnik skupnosti.

Ker je obravnaval odnose med Kačini in Šani, je najprej opozoril na pro-
blem določanja in razmejevanja skupin. »Predpostavka, da v 'normalni' 
etnografski situaciji med seboj različna plemena najdemo urejeno razpore-
jena v prostoru in z natančno določenimi mejami med njimi, je akademska 
fikcija« (Leach 1954: 290). Nadaljeval je, da so raziskovalci pogosto 'našli' 
različna plemena, ker so aksiomatsko predpostavljali, da so skupnosti, na 
katere so naleteli, različna plemena. Za določanje skupnosti in točnih meja 
med njimi so namreč uporabljali neke splošno sprejete kriterije, kot sta na 
primer jezik, lokalnost in kultura. Povsem običajna je bila v antropologiji 
predpostavka, da so skupine, ki govorijo različne jezike ali narečja, različ-
na plemena. Vsako takšno pleme so nato obravnavali posebej, ločeno od 
drugih. Vendar je Leach pokazal, da so »običajna etnografska merila glede 
tega, kaj tvori kulturo ali pleme, brezupno neprimerna« (Leach 1954: 281). 
10	 Leach je že v uvodu poudaril, da antropološke raziskave obravnavajo Nuere, Tikopijce in Trobriandce, kakršni so 

(s predpostavko, da so takšni vedno bili in vedno bodo), in ne kot skupine Tikopijcev leta 1929, Nuerov leta 1935 
in Trobriandcev leta 1914 (glej Leach 1954: 7; več o zanikanju sočasnosti in o antropoloških konceptualizacijah 
'drugih' glej v Fabian 1983).



42

Namesto tega je naštel nekaj etnografskih primerov, ki se ne ujemajo s to 
predpostavko. Tako sta na primer sosednji skupini Gauri in Atsi, čeprav 
njuni pripadniki govorijo različna jezika, del skupine Kačinov, saj imajo 
skupen sorodstveni sistem.

Leach je tudi pokazal, da lahko različne skupine za konstitutivne elemente 
lastne identitete uporabljajo iste kulturne vsebine kot druge skupine in je 
opisal primer uporabe iste mitologije za utemeljitev družbene organizacije 
dveh kačinskih podskupin gumlao in gumsa, kjer je prva egalitarna in druga 
hierarhična (glej Leach 1954; primerjaj Eriksen 1993: 73). »Neka družbe-
na struktura lahko zavzame vrsto kulturnih manifestacij, prav tako pa lah-
ko različne družbene strukture predstavljajo isti kulturni simboli« (Leach 
1954: 279). Vsaka skupina za označevanje svoje identitete uporablja arbi-
trarne simbole, ki so določeni s konsenzom, njihova funkcija pa je določitev 
meja med skupinami. Ti simboli se lahko spreminjajo, pomembno je le, da 
jih skupnost sprejme in jih poudarja ob interakciji z drugimi skupnostmi. 
Vpliv Edmunda Leacha je bil zelo velik, saj je začel novo področje raziskav, 
ki je zahtevalo ponoven premislek antropoloških konceptualizacij skupin 
in skupinskih identitet. Michael Moerman je zapisal: »Že vse od Leacheve 
zelo vplivne raziskave /…/ ni dvoma, da so spremembe etničnih identitet 
pomembno področje raziskav« (1965: 1223).

2.5	 Instrumentalistične teorije etničnosti

Resnični paradigmatski prelom iz primordializma k skrajnemu instru-
mentalizmu je povzročilo delo Custom and Politics in Urban Africa Abner-
ja Cohena (1969), ki je nadaljevanje manchestrske šole. V tem delu avtor 
obravnava trgovce skupine Hausa v južnem Nigerijskem mestu Ibadan ter 
načine, kako manipulirajo s svojo etnično identiteto, da ohranjajo nadzor 
nad trgovanjem z živino in oreščki kola.11 Ukvarjal se je s tribalizmom, 
urbanizacijo, medetničnimi odnosi, vplivi, ki jih je imela kolonialna oblast 
na družbeno organizacijo ter z odnosi med skupinami in državo. Terensko 
delo je opravil leta 1960, ko se je Nigerija osamosvojila, osamosvajale pa 
so se tudi druge afriške države. Cohenova glavna teza je, da je etničnost 
instrumentalna kategorija: »razlogi, da skupina utrdi in vzdržuje etnično 
identiteto, so ekonomski in politični, ne pa psihološki« (Banks 1996: 33). 

11	 Oreščke kola žvečijo kot stimulans po velikem delu zahodne Afrike.



43

Etničnost je sociološka, etska kategorija, je orodje, ki raziskovalcu omogoči 
opisovanje in razumevanje procesov, kot so povezovanje v skupine, razme-
jevanje od drugih skupin in etnična identifikacija. Mehanizmi, skozi katere 
se vzpostavljajo skupine in skupinska identiteta, niso prirojeni ali prido-
bljeni ob rojstvu, temveč temeljijo na ekonomskih in političnih interesih 
posameznikov in skupin.

Hausi so širša kategorija v Nigeriji in Gani, ki pa ni bila tudi politično orga-
nizirana. Veliko Hausov je bilo sezonskih delavcev, Cohen pa je opisal sku-
pnost Hausov v mestu Ibadan, kjer je sicer dominantna skupina Joruba, a 
so se migranti Hausa organizirali v močno povezano skupnost in oblikovali 
lastno etnično identiteto. Naselili so se v ločenem delu mesta, imenovanem 
Sabo, govorili svoj jezik, njihovo življenje pa je močno temeljilo na etnični 
ekonomiji. V oblikovanju ločene etnične skupnosti ni nič primordialnega 
ali posledica tradicionalne plemenske kulture, saj novi migranti Hausa, ki 
se preselijo v Ibadan, niso avtomatično vključeni v skupnost, temveč se mo-
rajo šele naučiti biti Hausi oziroma se 'retribalizirati'.

Kultura Hausa v Sabu je v mnogih pogledih nova kultura in novi 
migranti Hausa, ki prihajajo s severa, se je morajo šele naučiti. Ne 
postanejo 'eni izmed nas' preprosto zato, ker prihajajo iz pokraji-
ne Hausa in govorijo jezik hausa. (Abner Cohen 1969: 49)

Spremembe identitet so torej nujne za vse ruralno-urbane migrante, ki bi 
želeli biti vključeni v novo skupnost. Urbane etnične skupine imajo drugač-
ne kulturne značilnosti, družbeno organizacijo in drugačen način življenja. 
Migranti se morajo v novem okolju 'retribalizirati' ali sprejeti novo skupin-
sko identiteto.12

'Retribalizacija' je sociokulturna manifestacija oblikovanja novih 
političnih skupin in je rezultat /…/ povečane interakcije med 
etničnimi skupinami. Je proces, pri katerem skupina neke etnič-
ne kategorije, katere člani so vključeni v boj za moč in privilegi-
je s člani skupine druge etnične kategorije, v okviru formalnega 

12	 Za manipulacijo z etničnimi identitetami potrebujejo določen referenčni okvir, najpogosteje (a ne vedno) znanje 
jezika. Sam jezik ni toliko pomemben kot proces učenja jezika, ki poteka med odraščanjem in socializacijo, ko 
posamezniki ponotranjijo tudi nekatere navade ter načine mišljenja in vedenja.



44

političnega sistema manipulira z navadami, vrednotami, miti, 
simboli in ceremonijami svoje kulturne tradicije, da bi izobliko-
vala neformalno politično organizacijo, ki jo lahko uporabi kot 
orožje v boju. (Abner Cohen 1969: 2, originalna poudarka)

Etničnost skupine Hausa v mestu Ibadan je konkretna ekonomska in po-
litična strategija. Oreščke kola gojijo predvsem na jugu, zato jih trgovci 
Hausa iz mesta Ibadan pošiljajo trgovcem Hausa na severu Nigerije, kjer je 
veliko povpraševanje. Obratna pa je pot pri trgovanju živine, ki jo vzrejajo 
predvsem na severu Nigerije (na jugu manj, zaradi nevarnosti muhe ce-
-ce) in jo pošiljajo na jug, kjer je povpraševanje po mesu. Takšno trgovanje 
zahteva organizacijo, sodelovanje in medsebojno zaupanje. Razvilo se je 
med Hausi na jugu in tistimi na severu. Vsakdo, ki je želel na novo vstopiti 
v to trgovanje, je moral vstopiti tudi v skupnost Hausa, ki nadzoruje vso 
trgovino. Etničnost v tem primeru daje konkretno ekonomsko prednost, 
saj lahko posameznik postane trgovec z oreščki in živino le kot pripadnik 
skupine Hausa. Skupnost Hausa v Ibadanu je razvila visoko stopnjo notra-
nje integracije in se zaprla (vzpostavila meje) v odnosu do drugih skupin. 
Vzpostavitev in nato vzdrževanje etničnosti je Cohen pojasnil zgolj z in-
strumentalnimi mehanizmi, med katerimi sta najpomembnejša ekonomska 
in politična prednost etnične skupine in identitete. Zaradi zunanjih priti-
skov se je oblikovala notranja organizacija, ki ni sama sebi namen, temveč je 
orožje v boju za ekonomske vire. Za Cohena etničnost ni naraven in vedno 
prisoten fenomen, temveč se pojavi šele ob ugodnih pogojih.

Epstein (1978) se s skrajno instrumentalističnim pristopom Cohena ni stri-
njal, saj po njegovem etničnost zaznamujeta dva vidika. Prvi je družbeni ali 
objektivni, oziroma sistem družbenih kategorij; drugi pa je subjektivni ozi-
roma psihološki vidik. V tem je Epstein (1958; 1978) še ostajal zvest pri-
mordializmu. Omejil se je predvsem na psihološki vidik etničnosti, kjer sta 
skupnost jezika ter skupne socializacijske izkušnje skorajda nujna, 'transcen-
dentalna' pogoja. Trdil je, da je razvoj identitete posameznika proizvod dol-
gega procesa, v katerem imajo ključno vlogo tako zunanji, družbeni dejavniki, 
kot notranji, psihološki. Zanj je etničnost osnovna identiteta, nikjer pa ni ra-
zložil, »zakaj bi bila tako pomembna ravno etnična identiteta in ne razredna, 
spolna ali katera druga« (Banks 1996: 38). Epsteinova glavna kritika Abnerju 



45

Cohenu izvira iz Cohenove nezadostne razlage 'etnične interesne skupine', 
saj naj bi bila po Cohenu instrumentalna etničnost edina, ki obstaja, in naj bi 
bil ekonomski in politični interes edini razlog za oblikovanje skupnosti (glej 
Cohen 1974). Instrumentalistična teorija pravi, da je etničnost precej nov 
neformalen politični pojav, ki je nastal zaradi družbenih in institucionalnih 
sprememb v modernosti. Tudi če so nekoč obstajali politični in ekonomski 
interesi za oblikovanje etničnosti, se etničnost v večini primerov ohranja tudi, 
ko obstaja neka relativna stabilnost in teh interesov ni več. 

Cohenov skrajni pristop je prinesel novo obdobje v pojasnjevanju družbe-
nih organizacij. Tudi nekdanji afriški tribalizem je, tako kot etničnost, izraz 
za isti pojav in sicer »… oblike reakcij na pogoje modernosti, ki tako v Afri-
ki kot v Združenih državah Amerike vodi posameznike, da se organizirajo 
po etničnih smereh, da bi vzdržali ekonomsko in politično tekmo« (Pouti-
gnat in Streiff-Fenart 1997: 107). Etničnost posameznikom in skupinam 
pomeni orodje, ki pomaga priti do politične moči in ekonomskih dobrin. 
Takšno stališče sta zavzela tudi Glazer in Moynihan (1975: 18, v Poutignat 
in Streiff-Fenart 1997: 107), ki sta napisala, da je značilnost etničnosti, da 
je »žarišče skupinske mobilizacije za konkretne politične cilje«.

Instrumentalistični pristop so istočasno razvijali tudi sociologi v ZDA, ki 
so se ukvarjali z oblikovanjem in obstojnostjo etničnih skupin v imigrant-
skih urbanih okoljih. Njihove raziskave so bile obenem tudi kritika t.  i. 
teorije talilnega lonca. Glazer in Moynihan sta v delu Beyond the Melting 
Pot (1963) opisala obstojnost etničnosti med temnopoltimi prebivalci, Por-
toričani, Judi, Italijani in Irci v New Yorku. Razpravljata, zakaj imigrant-
ske skupine (tudi potomci migrantov) ohranjajo specifično urbano etnično 
identiteto, ki pa je drugačna od izvorne. Glazer in Moynihan sta kasneje 
(1975) zavzela še strožjo instrumentalistično pozicijo in celo zavrnila mo-
žnost, po katerem ima moderna etničnost kakršnokoli povezavo s tradici-
onalno družbeno strukturo. Etničnost sta razumela kot rezultat sodobne 
družbene ureditve in izključno sodoben urbani pojav, ki ga je treba razliko-
vati od drugih družbenih organizacij.

2.6	 Etničnost kot oblika družbene interakcije

Eno najpomembnejših in prelomnih del v etničnih študijah je zbornik ese-
jev skandinavskih socialnih antropologov Ethnic Groups and Boundaries: The 



46

Social Organization of Culture Difference (Etnične skupine in meje: družbena 
organizacija kulturnih razlik), ki ga je uredil Fredrik Barth (1969a). Za iz-
hodiščno pozicijo pri definiciji koncepta etnične skupine je Barth izbral 
kritiko primordializma, ki izvira iz klasične strukturalno-funkcionalistične 
antropologije. Povzel je glavne značilnosti primordialističnega modela, ki 
etnično skupino označuje kot populacijo, ki:
•	 je pretežno biološko samoobnovljiva;
•	 njeni pripadniki imajo skupne temeljne kulturne vrednote, ki se kažejo 

v odkriti enotnosti kulturnih oblik;
•	 ima vzpostavljeno polje komunikacije in interakcije;
•	 ima članstvo, ki je samoprepoznavno in ga prepoznajo drugi ter tvori 

kategorijo, ki se loči od preostalih kategorij istega tipa.

Zgornje kriterije je Barth povzel po Narollu (1964), ki je za etnične sku-
pnosti predlagal naziv kulturne enote (cultunit). Podobno je kriterije za do-
ločanje skupnosti razumel Geertz (1963: 112–113):
•	 domnevne krvne vezi ali kvazisorodstvo
•	 rasa v smislu fenotipskih podobnosti in ne skupnega porekla
•	 jezik
•	 teritorij
•	 religija
•	 navade.

Po predpostavki, da so skupnosti izolirane enote, je vzdrževanje meja ne-
problematično, saj naj bi bile rasne, kulturne in druge razlike objektivno 
dejstvo in naj bi same po sebi zadoščale za razločevanje. Barth pa je po-
udaril pomembnost empiričnih raziskav, iz katerih naj izhajajo teoretski 
koncepti o etničnih skupinah. Primordialistični model je zavrnil že zaradi 
pomanjkanja empiričnih podatkov, saj le-ta »…  vsebuje predpostavljeno 
stališče o tem, kateri so pomembni dejavniki pri genezi, strukturi in funkciji 
takšnih skupin« (Barth 1969b: 11). Takšen pogled implicira predpostavko, 
da vsaka skupina kot odgovor na okolje razvije lastne kulturne in družbene 
forme v relativni izolaciji. Skozi zgodovino adaptacije naj bi se torej obli-
koval »svet ločenih ljudstev, vsaka s svojo kulturo in organizirana v družbo, 
ki jo lahko legitimno opišemo kot izoliran otok« (Barth 1969b: 11). Vsi 
člani ne delijo enakih kulturnih značilnosti, vendar so s pripadnostjo sku-
pini vpeti v družbeno organizacijo skupnosti. Etnična pripadnost torej ne 



47

pomeni pripadnosti kulturi skupine, temveč vpetost v skupnost in (samo)
identifikacijo s to skupnostjo. Ta skupnost ima vzpostavljene etnične meje 
in družbeno organizacijo, ki določa naravo odnosov znotraj skupnosti ter 
interakcijo z drugimi skupinami.

2.6.1	 Meje – konstitutivni dejavnik etnične skupine

Barth je pokazal, da so etnične skupine oblikovane družbeno in kulturno 
ter da vsebina skupine – tako 'kultura' kot tudi člani – ni a priori stabilna. V 
bistvu se ne ohranja skupina kot taka, temveč predstava skupine. Kulturne 
vsebine niso bistvene za oblikovanje in vzdrževanje etnične skupine. Barth 
je najprej ovrgel primordialistično predpostavko, po kateri je vzdrževanje 
meja neproblematično. Trdi, da so ravno meje skupnosti bistveni konstitu-
tivni element etnične identitete. Sam angleški termin boundary prevajam 
kot mejo, Irena Šumi (2000) in Duška Knežević-Hočevar (1999) pa sta 
namesto 'meje' uporabili 'mejnost'. Muršič se je odločil za uporabo termina 
'ločnica‘, »saj gre pri vzpostavljanju meje v smislu boundary za utemeljeva-
nje razlik« (2000a: 45). Sicer se tu srečajo trije angleški izrazi: frontier, ki 
označuje abstraktno, premikajočo se mejo oziroma skrajno, zunanjo mejo; 
ter border in boundary. V geografiji naj bi se border uporabljal predvsem za 
kulturne meje, boundary za fizične in politične meje, frontier pa za mej-
ne cone in nejasno določene meje (glej Knežević 1999: 23–32; primerjaj 
Anthony P. Cohen 1998: 121–122). V antropologiji pa je ravno obratno: 
border označuje fizične, politične, upravne ali administrativne meje med 
državami ali provincami (glej na primer Wilson in Donnan 1998; 1999), 
boundary pa konceptualne in kulturne meje (glej Barth 1969b; Anthony P. 
Cohen 1998: 118–132, 1994). 

Meje so lahko fizične, politične, simbolne ali konceptualne, so pa predvsem 
kraji, kjer potekajo interakcije in prepoznavanja ter razlikovanja med etnič-
nimi skupinami. Metodološko žarišče raziskovanja, ki je nekoč zajemalo kul-
turne vsebine etnične identitete – simboli, kot so obleka, hrana, jezik itd. – je 
preusmeril na meje, ki obdajajo skupnost. Meje pa so prehodna kategorija:

Dejstvo je, da se meje ohranjajo kljub prehodu članov čez njih. 
Z drugimi besedami, kategorične etnične distinkcije niso posle-
dica pomanjkanja mobilnosti, stikov in informacij, imajo pa za 



48

posledico družbene procese izključitve in inkorporacije, s čimer 
se ohranjajo kategorije različnosti kljub spremembam pri udelež-
bi in članstvu za časa individualnih življenj. (Barth 1969b: 9–10, 
originalni poudarek)

Etnografsko gradivo je pokazalo, da je prehodnost pripadnikov ene etnične 
skupine v drugo pogost in popolnoma normalen proces. Etnična skupina 
in identiteta sta prehodni kategoriji, odvisni od družbene organizacije kul-
turnih razlik. Etnične skupine niso izolirane, temveč vzdržujejo interakcijo 
z drugimi skupinami. Etnična distinkcija ni rezultat izoliranosti skupine, 
temveč je, ravno nasprotno, posledica interakcij, ki ne vodijo v zlitje skozi 
spremembe in akulturacijo. Etnične meje o(b)stajajo kljub izmenjavi članov 
med različnimi skupinami in spremembami njihove identitete. »Skupine se 
med seboj ne izolirajo, temveč čez etnične meje ohranjajo družbene odnose, 
ki pogosto temeljijo ravno na različnosti etničnih statusov« (Barth 1969b: 
10). Etnične razlike ne temeljijo na odsotnosti kulturne interakcije, temveč 
so pogosto prav te razlike osnova, na kateri tvorijo družbeni sistem.

Kulturne razlike med skupinami se ohranjajo kljub medetničnim stikom. 
Dihotomirani etnični statusi pa se ohranjajo ravno zaradi medetničnih sti-
kov in, pogosto, medsebojne simbioze. Čez meje lahko posamezniki in sku-
pnosti vzdržujejo pomembne družbene odnose, ki pogosto temeljijo ravno 
na različnih etničnih statusih. Skupnost ne more živeti v izolaciji in se obe-
nem zavedati lastne identitete. Le skozi interakcijo se oblikuje in vzdržuje 
identiteta o lastni skupnosti. Meje torej etnične skupine ne izolirajo, temveč 
članom in nečlanom omogočijo konceptualizacijo razlikovanja med dvema 
(ali več) etničnima skupinama. Meje, ki jih preučujemo, so družbene meje, 
čeprav se včasih pokrivajo tudi s teritorialnimi.

Barth je s svojo tezo pojasnil, da različnost med etničnimi skupinami ne iz-
haja iz kulture – ta je lahko podobna kulturi drugih etničnih skupin oziroma 
se znotraj skupine razlikuje tudi med posamezniki – temveč izhaja iz orga-
nizacije meja etničnih skupin. Barthov koncept etničnih skupin, za razliko 
od klasičnega koncepta, ne izhaja iz kulture kot glavnega vzroka etnične 
kategorije, temveč iz etničnih meja, družbene organizacije in interakcije z 
drugimi skupinami. Kulture, ki je lastna etnični skupini, ne obravnava kot 
primarne značilnosti, ki definira organizacijo etnične skupine, temveč kot 



49

rezultat socialne organizacije. Kulturne razlike med različnimi etničnimi 
skupinami seveda obstajajo, vendar ne moremo predpostavljati enostavne 
povezave med kulturnimi razlikami in razlikami v etničnih kategorijah.

Kontinuiteta etnične skupine je odvisna od vzdrževanja meja. 
Kulturni elementi, ki označujejo meje, se lahko spreminjajo. 
Kulturne značilnosti pripadnikov in skupine se prav tako lahko 
transformirajo. Celo oblika organizacije skupine se lahko spre-
meni, vendar lahko z dejstvom o kontinuiteti delitve na člane in 
nečlane skupine določimo naravo kontinuitete in raziskujemo 
spremenljivo kulturno obliko in vsebino. (Barth 1969b: 14)

Meje so kategorija razlikovanja med skupinami. Razlikovanje je mogoče 
zaradi družbenih dejavnikov identitete in ne javnih, objektivnih kulturnih 
razlik. Etnična skupina kot zaključena skupnost obstaja ravno zaradi tega, 
ker se opredeli do drugih skupin. Dokler obstaja kontinuiteta delitve, ob-
staja tudi kontinuiteta etničnih skupin. 

2.6.2	 Družbena organizacija kulturnih razlik

Barth raziskovanja ni usmeril na samo vsebino kulture in notranjo struktu-
ro etničnih skupin, temveč na različne procese, ki povzročajo in ohranjajo 
etnične skupine. Za raziskovanje obstojnosti etničnih skupin pa je treba po-
zornost preusmeriti z notranjega ustroja in zgodovine posameznih skupin 
na procese vzpostavljanja in vzdrževanja etničnih meja (Barth 1969b: 10). 
Pozornost je namenil družbeni organizaciji kulturnih razlik in ugotovil, da 
skupne kulturne značilnosti ne nastopajo več kot neka determinanta or-
ganizacije skupin, temveč kot rezultat procesa ohranjanja družbenih meja. 
Nekatere kulturne značilnosti prevzamejo vlogo javnih simbolov, s katerimi 
skupina komunicira (označuje ali izraža) svojo identiteto tako čez meje, 
proti drugim skupinam, kot tudi navznoter. Oblikovanje meja ne zahteva 
vzpostavljanja dejanskih kulturnih razlik, temveč le poudarke na določenih 
simbolih, ki izražajo razlike. Tako so kulturne razlike družbeno konstruira-
ne (primerjaj Anthony P. Cohen 1998: 76).

Pripadnost skupini se kaže na dva glavna načina. Prvi zajema prepoznava-
nje in priznavanje javnih simbolov, kot so jezik, oblačilna kultura in način 



50

življenja. Ti javni simboli so kulturni elementi ali značilnosti, ki jih je etnič-
na skupina spremenila v reprezentativne simbole, s katerimi izraža identi-
teto (primerjaj Anthony P. Cohen 1998). Vsaka identiteta je simbolizirana. 
»Simboli so sredstvo komunikacije, način, kako se izražajo vrednote, preko 
njih se celo misli, skozi njih se akumulirajo izkustva« ( Južnič 1993: 230). 
Drugi način pripadnosti zajema osnovne vrednostne norme in moralo. 
»Pripadnost etnični kategoriji pomeni soditi ali biti sojen po standardih, ki 
se skladajo z osnovno identiteto«13 (Barth 1996b: 14).

Skupna kultura torej ni tista značilnost, ki bi opredeljevala etnično skupin-
sko organizacijo, temveč je rezultat družbene organizacije kulturnih razlik 
oziroma procesov vodenja interakcije med člani in nečlani ter vzpostavlja-
nja etničnih meja. Pojem etnične skupine postane smiseln šele takrat, ko 
člani etnične skupine opredelijo svoje meje in meje družbenega sistema. Z 
vzpostavitvijo etničnih meja se opredelijo do drugih etničnih skupin. Druž-
bene konstrukcije identitete nastajajo na mejah oziroma ob odnosih, ki jih 
imajo med seboj pripadniki različnih skupin. Skupine se sicer identificirajo 
same, vendar skozi opozicijo do druge skupine.

Če skupnost ohranja identiteto, ko poteka interakcija med člani in 
nečlani, se kot posledica oblikujejo kriteriji za določanje članstva 
in načini označevanja pripadnosti in izključitve. Skupino definirajo 
njene meje in ne vsebovane kulturne značilnosti. (Barth 1969b: 15)

Etničnost je tako skupinska kot tudi individualna identifikacija, ki se obli-
kuje in ohranja v družbenih interakcijah znotraj ter zunaj skupine. Etnične 
skupine svojo identiteto oblikujejo in vzdržujejo na mejah oziroma s tem, da 
določijo in ohranjajo meje skupnosti. Meje niso statične, temveč jih ves čas 
določajo posamezniki skozi interakcijo s pripadniki drugih skupin. V proce-
su interakcije določajo in označujejo kriterije članstva in izključitve. Etnične 
skupine med interakcijo z drugimi skupinami poudarjajo kriterije in simbole 
identitete ter razlike v obnašanju članov in s tem kulturne razlike. Etnične ka-
tegorije ne morejo biti izolirane in samozadostne, saj za lastno identifikacijo 

13	 Posameznika ocenjujejo po tistih pravilih, ki jih vsebuje kultura skupine, s katero se identificira. Za članstvo namreč 
niso pomembne objektivne razlike v obnašanju posameznikov. »Če se identificirajo s skupino A, v nasprotju do 
skupine B, s tem sprejmejo, da se jih obravnava ter se njihovo obnašanje interpretira in sodi kot A in ne kot B; z 
drugimi besedami, s tem deklarirajo svojo pripadnost skupni kulturi z drugimi člani skupine A« (Barth: 1969b: 15).



51

potrebujejo interakcijo z drugimi družbenimi kategorijami. Istočasno inte-
rakcijo strukturirajo tako, da kulturnih razlik ne poenotijo, temveč jih sku-
pine ohranjajo. Organizacija etničnih meja vsebuje metodo, ki vzpostavlja in 
vzdržuje stabilne medetnične stike. Ta metoda zajema sklope vzorcev delo-
vanja na področju interakcije, ki urejajo situacije stikov na področjih, kjer so ti 
sprejemljivi, ter onemogočajo stike na področjih, kjer so nezaželeni.

Stabilni medetnični odnosi zahtevajo naslednje strukturiranje inte-
rakcije: niz pravil, ki ureja situacije ob stikih in omogoča sodelovanje 
na določenih področjih aktivnosti, ter na drugi strani niz pravil, ki ob 
nekaterih situacijah prepreči medetnično interakcijo in tako izolira 
dele kulture pred soočenjem in modifikacijo. (Barth 1969b: 16)

Barth in drugi avtorji zbornika so etnični status subjektivizirali: »… etnične 
skupine so subjektivne kategorije askripcije in identifikacije in imajo funk-
cijo organiziranja interakcije med ljudmi« (Barth 1969b: 10). Etnična iden-
titeta je najbolj odvisna od družbene organizacije kulturnih razlik, ki določa 
pravila, po katerih potekajo interakcije med pripadniki različnih skupin. 
Ob tem se enostavno razumevanje kulturnih razlik, ki naj bi obstajale zara-
di geografske in družbene izolacije, pokaže za nezadostno.

Do podobnega sklepa je prišel Moerman (1965), ki se je vprašal: Kdo so 
Lueji? Skupina Lue je sicer etnična skupina na Tajskem. Tisto, kar je Mo-
ermana bolj zanimalo, pa je bilo vprašanje, po čem se loči od drugih? Opis 
njihovih kulturnih značilnosti in distinkcij mu ni zadoščal. »Ker jezik, kul-
tura, politična organizacija in drugo ne sovpadajo, enote, ki jih opredelimo 
z enim kriterijem, ne sovpadajo z enotami, ki jih opredelimo z drugimi kri-
teriji« (Moerman 1965: 1215). Tudi sami pripadniki skupine Lue so mu na 
vprašanje, kaj jih razlikuje od drugih, v odgovor našteli kulturne značilnosti, 
ki so bile v resnici skupne z nekaterimi drugimi, sosedskimi skupinami, 
s katerimi živijo v tesnem sodelovanju. Toda kljub temu ohranjajo lastno 
identiteto. Moerman je prišel do sklepa, da je etničnost oziroma »biti Lue« 
emska kategorija askripcije in da »je nekdo Lue zato, ker verjame, da je Lue, 
se sam identificira in ravna kot Lue« (Moerman 1965: 1219).

Barth (1969c) je svoja teoretična izhodišča zasnoval na primeru raziskave 
ljudstva Patan, na zahodu Pakistana in vzhodu Afganistana. Teritorij, ki 



52

ga poseljujejo, je ekološko raznovrsten, zato na tem območju obstaja več 
načinov kulturne prilagoditve in izrabe okolja. Raznovrstnost ekološke pri-
lagoditve zajema vasi, kjer se ukvarjajo z enostavnim ali ekstenzivnim po-
ljedelstvom, urbane migrante, skupine živinorejskih nomadov ter trgovske 
nomade. Poleg množice razpršenih skupin Patanov na tem območju živijo 
še druge skupine, predvsem Balučijci na jugu, Hazari na zahodu, Kafirji 
in Kohistanci na severu ter Pandžabijci na vzhodu. Vprašanje, ki si ga je 
zastavil Barth, je preprosto: glede na to, da obstaja toliko različnih skupin 
Patanov na tako velikem območju in da so med njimi velike kulturne razli-
ke, kako, da se vsi sklicujejo na isto etnično identiteto?

Kulturna raznovrstnost, ki jo opazujemo med različnimi skupi-
nami Patanov /…/ in je primerljiva z razlikami med katerokoli 
njihovo skupino in sosednjimi skupinami Nepatanov, ne nudi 
kriterijev za razločevanje med ljudmi v smislu etnične identitete. 
(Barth 1969c: 119)

Pri raziskovanju se je Barth zato raje osredotočil na interakcije s sosednji-
mi skupinami. Zanimalo ga je, kaj se dogaja na mejnih območjih ljudstva 
Patan. Na jugu območja Patan je opisal prehajanje Patanov med Balučijce, 
ki se sicer počasi pomikajo proti severu. Vzrok za identitetne spremem-
be je navedel v politični organizaciji Balučijcev, ki dopušča reorganizacijo 
in asimilacijo ljudi, medtem ko Patani to zavračajo (Barth 1969c: 124). 
Patan je le tisti, ki je Patan po poreklu, oziroma je bil rojen v tej skupini, 
Balučijci pa lahko postanejo tudi drugi, če se za to odločijo. Ko se Patani 
vključijo v politično organizacijo Balučijcev, s tem spremenijo tudi svojo 
etnično identiteto. Identitetna sprememba pa se najpogosteje pojavi takrat, 
ko posameznik s to spremembo izkoristi določene ugodnosti in prednosti. 
Barth in njegovi sodelavci so upoštevali politične in ekonomske interese 
posameznikov pri spremembah, ohranjevanju in sklicevanju na etničnost, 
še posebej pa so poudarjali ekološko perspektivo pri spremembah ali ob-
stojnosti etničnih identitet (na primer Haaland 1969). Kljub spremenljivo-
sti etnične identitete pa jo je Barth razumel kot imperativno, zato so mu 
nekateri avtorji očitali primordialistično stališče (na primer Abner Cohen 
1974: xii). Za instrumentaliste je etničnost nov, sodoben in urban pojav. 
Nove identitete in skupnosti naj bi nastajale šele z urbanizacijo, medtem 
ko lahko po Barthovem mnenju etnične skupine najdemo v vseh družbah. 



53

2.7	 Različne oblike etničnih skupnosti

Etničnost je po Barthu kategorizacija, ki posameznike klasificira na pod-
lagi »njihove osnovne, najpomembnejše identitete« (Barth 1969b: 13). 
Je subjektivna klasifikacija, ki ima funkcijo organizacije interakcije med 
ljudmi. Etničnost je družbeno učinkovita, zato mora biti opredeljena s 
perspektive njenih članov, od znotraj. Povedano drugače, etnično član-
stvo mora biti priznano s strani članov. Če se nekdo deklarira kot pripa-
dnik neke skupine, s tem deklarira tudi svojo pripadnost skupni kulturi 
te skupine. Značilno za večino etničnih skupin je, da svojo avtonomnost 
in zamejenost argumentirajo s sklicevanjem na skupno kulturo in pore-
klo. Etnična skupina nima dejansko lastne, enkratne in izolirane 'kulture', 
temveč lastno družbeno organizacijo kulturnih razlik. Ko je Barth meto-
dološko pozornost usmeril na meje etničnih skupin, je opazil, da se ravno 
na mejah najmočneje pojavlja označevanje kulturnih razlik. Etničnost ni 
statična, temveč procesualna kategorija, saj se etnična identiteta ves čas 
potrjuje in vzdržuje skozi interakcije na mejah.

Posamezniki na mejah poudarjajo simbole lastne etnične skupine ter s tem 
vzpostavljajo odnose z drugimi. V tem pogledu so konceptualne meje druž-
beni produkti, ki se spreminjajo po potrebi. Njihova funkcija je zamejitev 
skupnosti in njena predstavitev zunanjemu svetu. »Meje kot javni videz sku-
pnosti so simbolno enostavne, kot objekt notranjega diskurza pa so simbolno 
kompleksne« (Anthony P. Cohen 1998: 74). Kot zunanji simbol so produkt 
notranje integracije skupnosti. Meje omogočijo predstavo o oblikovani sku-
pnosti, označujejo njen začetek in konec ter narekujejo pripoznavanje iden-
titete. Meje vključujejo tisto, kar je po konsenzu med seboj podobno, ter iz-
ključujejo tisto, kar je drugačno. So predvsem konceptualne in »obstajajo v 
umevanju opazovalcev« (Anthony P. Cohen 1998: 12). Pri mejah je pomem-
ben simbolni vidik, torej kaj meje pomenijo ljudem oziroma kakšen pomen 
jim ljudje pripisujejo. »Zavest skupnosti je ujeta v percepcijo njenih meja, ki 
jih ljudje oblikujejo med interakcijo« (Anthony P. Cohen 1998: 13).

Pri različnih oblikah etničnih skupnosti lahko prepoznamo značilnosti in 
mehanizme oblikovanja in ohranjanja etničnosti in medetničnih odnosov, 
čeprav se same pojavne oblike med seboj močno razlikujejo. Oblikovanje 
skupnosti po etničnih kriterijih je lahko ponekod zelo pomembno, dru-
god pa ima zanemarljiv vpliv. Odvisno je tako od družb, zgodovinskega 



54

trenutka, konteksta, ekonomskih in družbenopolitičnih razmer, posame-
znikov kot njihovega interesa itd. Eriksen (1993: 13–14) je, glede na različ-
ne okoliščine, povzel štiri tipe skupin:
1.	 Urbane etnične skupine. Ta tip zajema tako nacionalno kot koloni-

alno urbanizacijo in industrializacijo (glej na primer Mitchell 1956; 
Epstein 1958; 1978). V tem okviru kasneje obravnavam tudi vzpo-
stavljanje etničnih skupnosti v mestih Papue Nove Gvineje (primerjaj 
Levine in Levine 1979).

2.	 Staroselsko prebivalstvo14 (indigenous peoples) zajema skupine, ki so 
ponavadi relativno slabo politično organizirane, a delno vključene v 
nacionalne države. Praviloma nimajo politične, kvečjemu kulturno 
avtonomijo.

3.	 Nacije brez države. To so skupine, ki so dobro politično organizirane, 
njihovo politično vodstvo pa zahteva pravico do lastne nacionalne dr-
žave (na primer Kurdi, Sikhi, Baski, Palestinci ...).

4.	 Etnične skupine v pluralnih, multietničnih družbah. Sem spadajo raz-
lične etnične skupine migrantov ali diaspor v pluralnih ali multikul-
turnih družbah.

Eriksen je etničnost opredelil tako, da je zajel vse štiri tipe kategorij. Njego-
va definicija je morda še najboljša, saj je po njej etničnost uporaben koncept, 
ki označuje dinamično situacijo spremenljivih stikov in prilagajanj med 
skupinami. Namesto da družbe opisuje kot statične, jih etničnost pojasnjuje 
v kontekstu sprememb, procesov, dvoumnosti in kompleksnosti.

Etničnost je vidik družbenih odnosov med akterji, ki sebe sma-
trajo za kulturno različne od pripadnikov drugih skupin, s kateri-
mi imajo vsaj minimalno redno interakcijo. Lahko jo definiramo 
kot družbeno identiteto (ki temelji na relaciji Mi – Drugi), katere 
značilnost je metaforično ali fiktivno sorodstvo. Družbeni odnos 
ima etnično naravo, ko so kulturne razlike redno vzrok razlik v 
interakciji pripadnikov skupin. Etničnost zadeva tako vidike 
pridobitve in prenehanja interakcije, kot tudi vidike pomena in 
oblikovanja identitete. V tem smislu je etničnost politična, orga-
nizacijska in simbolična. (Eriksen 1993: 12)

14	 To je precej nejasno definiran tip, saj ne zajema na primer Baskov, ki so poindustrijska družba in so kot 
staroselska manjšinska nacija vključeni v nacionalno državo.



55

Etničnost je tudi za Eriksena (kot za Bartha in primordialiste) imperativna, 
saj naj bi vsak človek, ne glede na to, ali živi v Evropi, Melaneziji ali kje 
drugje, pripadal etnični skupini, bistveni pogoj za oblikovanje etničnosti 
pa je vsaj minimalni redni stik med različnimi skupinami in medsebojno 
komuniciranje kulturnih razlik. Etničnost pa sam razumem predvsem kot 
analitični koncept, ki omogoča razumevanje različnih (predvsem urbanih) 
družbenih oblik in so družbeno in simbolno konstruirane. Gellner (1983) 
in Anderson (1998) sta pisala o narodih kot družbenih konstruktih oziro-
ma zamišljenih skupnostih, Anthony P. Cohen (1998) pa je pokazal, da so 
vse skupnosti, od majhnih lokalnih skupin do velikih narodov, imaginarne 
ter simbolno konstruirane.

Različne oblike etničnih skupin imajo lahko povsem različne vloge. 
Manifestacije etničnosti ali nacionalnosti ob razpadu Jugoslavije, ob 
sporih na Severnem Irskem ali spopadih na Bližnjem Vzhodu, se raz-
likujejo od manifestacij etničnosti pri različnih skupinah v mestu New 
York. Eriksen (1993: 41–42) je, po Donu Handelmanu, povzel stopnje 
organizacijskega vpliva etničnosti in izdelal tipologijo stopenj etnične 
inkorporacije. Te variirajo od zelo ohlapne in nepomembne kategorije 
do tesno povezanih skupin.
1.	 Etnična kategorija najbolj ohlapno povezuje svoje člane. Nastane za-

radi interakcij z drugimi skupinami, njena funkcija pa je urejanje teh 
interakcij in obnašanja. Pripadniki etničnih kategorij se imajo za kul-
turno različne od pripadnikov drugih skupin, niso pa tesno medseboj-
no povezani.

2.	 Etnična mreža temelji na etnični kategorizaciji, poleg urejanja interak-
cij z 'drugimi' pa omogoča tudi oblikovanje tesnih vezi med posame-
zniki znotraj mreže. Etnična mreža omogoča distribucijo in ohranjanje 
ekonomskih in političnih interesov ter dobrin znotraj etnične katego-
rije (na primer pri zaposlovanju).

3.	 Etnična zveza je naslednja stopnja. Člani etnične kategorije, ki se 
združujejo tudi zaradi interesov, lahko svojo pripadnost uresničijo v 
političnem sistemu. Ta sistem ali organizacija je v okviru multietnične 
države pogosto neformalna, a vseeno izvaja pritisk na svoje člane in s 
tem oblikuje določeno stopnjo integracije. Še bolj formalno pa ureja 
tudi interakcijo z drugimi etničnimi skupinami, saj zastopa interese 
lastne etnične skupnosti.



56

4.	 Etnična skupnost je najvišja stopnja notranje integracije in politične 
organizacije etnične kategorije, ki poleg vsega zgoraj naštetega obvla-
duje tudi lasten teritorij, ki ga obdajajo dokaj trdno določene in sta-
bilne meje.

Tovrstna tipologija je poskus pojasnitve široke sfere, ki jo pokriva pojem 
etničnosti. Lahko ga razumemo kot tipologijo etnične organizacije, razvoj-
ni okvir pri etnogenezi,15 ali kot vidike medetničnih procesov. Je model, ki 
nam omogoča razumeti različne stopnje etnične integracije, vendar ga ne 
smemo razumeti kot statični model. V vsakdanjem življenju lahko, glede na 
situacije, prav zlahka preklopimo med vsemi stopnjami etnične integracije, 
zato je treba upoštevati širši kontekst vzpostavljanja etničnih skupin (na 
primer urbanizacijo).

Max Weber je etnične skupine označil za nesorodstvene skupnosti posa-
meznikov, ki negujejo vero v skupno poreklo na način, ki omogoča osnovo 
za oblikovanje skupnosti. Zanj so etnične skupine politične skupnosti, ki 
vzdržujejo subjektivne predstave o skupnem poreklu in simbolnem sorod-
stvu in so, ne glede na to, ali imajo te predstave kakršnokoli objektivno 
osnovo, »pomembne pri oblikovanju in vzdrževanju nesorodstvenih sku-
pinskih odnosov« (Weber 1961: 306). V mnogih primerih pomenita sku-
pno poreklo in fiktivno sorodstvo dva glavna kriterija etničnosti (primerjaj 
Poutignat in Streiff-Fenart 1997: 182). Ideja o skupnem poreklu pa ni le 
značilnost etničnih skupin, temveč upravičuje in poudarja smisel zameje-
nosti in avtonomnosti skupine. 

Razlike med skupinami lahko služijo kot etnična diferenciacija 
samo takrat, ko so znak skupinske povezanosti. Drugače rečeno, 
ravno verovanje v skupno poreklo osmisli in ponotranji atribute, 
kot so barva, jezik, vera, skupni teritorij in jih s tem naredi za 
bistvene in nespremenljive značilnosti določene skupine. (Pouti-
gnat in Streiff-Fenart 1997: 184)

Dejstvo, da neka skupina govori isti jezik, prakticira podobne rituale in 
naseljuje isti teritorij, samo po sebi ne pomeni etničnih značilnosti, čeprav 

15	 Če Handelmanovo tipologijo razumemo kot razvojni proces, se moramo zavedati, da ne gredo vse etnične 
skupine skozi vse (politične) stopnje. Posamezne stopnje lahko preskočijo, ali pa se celo asimilirajo v neko drugo 
etnično skupnost.



57

je učenje jezika kot »osrednja sestavina človekove socializacije temeljnega 
pomena za oblikovanje identitete« (Minnich 1989: 67; glej tudi Van den 
Berghe 1991: 105). Največkrat šele poudarjanje skupnega porekla kot sim-
bola pripadnosti zameji in integrira ljudi v isto etnično skupino. Minnich 
(1989: 68) je ugotovil, da »… oblikovanje persistentnih, kolektivnih iden-
titet temelji na čustveni izkušnji skupnega izvora in skupne usode posame-
znikove skupine. Trdoživost takšnih identitet skozi čas pogojujejo trajne 
opozicije, ki vzdržujejo pomembno razločevanje mi/oni.« Skupno poreklo 
ne sovpada nujno z 'objektivno' zgodovino, saj vse skupine relativizirajo 
in ustvarjajo lastne tradicije. Simboli identitet oziroma kriteriji skupnega 
porekla so zakoreninjeni v mitih in junakih ter imajo v socialnem spominu 
pomembno vlogo pri oblikovanju etnične skupine.





59

3	 Ruralno-urbane migracije in urbanizacija na 
Papui Novi Gvineji

3.1	 Urbanizacija na Papui Novi Gvineji

Tako kot v drugih deželah tretjega sveta tudi na Papui Novi Gvineji poteka 
močan proces migracije prebivalstva iz ruralnega v urbano okolje. V naspro-
tju z mnogimi deželami Azije, Latinske Amerike in celo Pacifika, kjer se 
množice obubožanih ljudi s podeželja zlivajo v ogromna, prenaseljena mesta, 
pa sta na Papui Novi Gvineji življenje v ruralnem okolju in poljedelstvo še 
vedno prevladujoči obliki naselitve, načina življenja in materialne produkcije. 
Večina prebivalcev Papue Nove Gvineje, kar 87 odstotkov, živi na podeželju, 
le manjši del, približno 13 odstotkov, jih živi v mestih, in še med temi je velik 
del migrantov prve generacije (National Population Census 2000).

Mesta so na Papui Novi Gvineji novost, ki jo je kolonialna uprava skupaj z 
rudniki, plantažami in industrijo uvedla šele v 20. stoletju. V državi je urba-
nizacija zelo mlad pojav, celo tako, da je bil velik del urbanega prebivalstva 
rojen na podeželju. Razvoj prvih naselij evropskih kolonialistov se je začel 
proti koncu 19. stoletja na nemškem delu Nove Gvineje, a to so bila majhna 
administrativna in plantažna središča. V nasprotju s Papuo, kjer sta si bri-
tanska in kasneje avstralska uprava prislužili sloves, da zavirata kolonizacijo, 
so Nemci na severovzhodnem delu Nove Gvineje in na otokih veliko vložili 
v razvoj plantaž, cestnih povezav in pristanišč ter začeli izkoriščati zemljo 
in prebivalce. Južni del za Britance ni bil zanimiv, saj sta bili Avstralija in 
Nova Zelandija na območju južnega Pacifika bolj zanimivi in varni kolo-
niji. Ko je Avstralija prevzela upravo nad celotno Papuo Novo Gvinejo, še 
vedno ni veliko vlagala v razvoj. Ustanovili so mesta z administrativnim 
značajem, kjer so živeli zlasti belci, sprva so poleg njih v mestih lahko živeli 
le tisti Papuanovogvinejci, ki so bili zaposleni kot pomoč administraciji ali 
v redkih tovarnah. Šele v obdobju pred drugo svetovno vojno so prve pa-
trulje prodrle do notranjosti Nove Gvineje, v večno zelene gosto naseljene 
doline v Višavju. Prvi raziskovalci so v tridesetih letih 20. stoletja prodrli 
v notranjost Višavja, kjer so našli mnogo številčnih skupin (o raziskovanju 
Višavja Nove Gvineje glej Schieffelin in Crittenden 1991). Raziskovalcem 
so sledili misijonarji ter iskalci zlata in rud.



60

Mesta so ustanavljali kolonialisti, zlasti kot administrativna središča in re-
gionalne centre, rudarska in industrijska mesta ter kulturna in izobraževal-
na središča. Značaj mesta se je spreminjal glede na to, kaj je mesto predsta-
vljalo v regionalnem in nacionalnem smislu, pa tudi glede na priseljence. V 
prestolnico Port Moresby in druga večja mesta, ki so regionalna središča in 
glavna mesta provinc, prihajajo priseljenci s celotne Papue Nove Gvineje, 
največ pa iz okolice teh mest. V Goroki, središču province Vzhodno višavje, 
živijo posamezniki iz vseh državnih provinc. Podobne značilnosti imajo 
vsa urbana okolja, čeprav je njihova privlačnost za priseljence odvisna od 
velikosti, pomembnosti za državo, možnosti zaposlitve in drugih izzivov 
mestnega življenja. Mala mesteca so okrožni centri ali rudarska mesteca, 
kamor se priseljujejo predvsem prebivalci bližnjih vasi.

Vsaka država ima lastno definicijo urbanega okolja. Na Papui Novi Gvi-
neji je mesto »vsaka naselbina, v kateri živi vsaj 500 prebivalcev z mi-
nimalno gostoto 195 prebivalcev na kvadratni kilometer in z urbanimi 
značilnostmi, kot so vodovod, električna napeljava, ceste, trgovine in dru-
go« (Papua New Guinea National Census 1990: 32–33). Ta kriterij je 
precej nižji kot v mnogih drugih državah po Evropi in po svetu, vendar 
je tudi poselitvena struktura populacije drugačna. Glavna značilnost mest 
ni velikost, temveč njihova funkcija in demografska in kulturna sestava. 
Mnogi prebivalci, ki se preselijo v mesta, se selijo le začasno, zaradi dela in 
mikavnosti, ki jo prinaša urbano življenje. Število urbanega prebivalstva 
narašča, relativni delež pa v zadnjih desetletjih ne narašča, saj je naravni 
prirast prebivalstva na podeželju precej visok, vsekakor večji kot v mestih. 
Nasprotno pa je prirast prebivalstva zaradi migracije v mestih veliko večji 
kot na podeželju.

Migracije v mesta so bile najmočnejše med letoma 1966 in 1970. V tem 
petletnem obdobju je število mestnega prebivalstva poraslo za 275 % oziro-
ma 22 % letno, kar je velik prirast v primerjavi z 2,4-odstotno letno rastjo 
prebivalstva celotne Papue Nove Gvineje. Odstotek urbanega prebivalstva 
celotne populacije je poskočil za 6,9 %. Kasneje je bila rast nekoliko nižja, 
a še vedno visoka. Po popisu leta 2000 je od celotne populacije, ki je štela 
5.190.776 ljudi 666.950 ljudi živelo v mestih, leta 2011 pa je celotna po-
pulacija znašala 7.059.651 prebivalcev, delež urbanega prebivalstva pa je bil 
12,1 % oziroma ocenjen na 852.620.



61

Tabela št. 1: Rast deleža urbanega prebivalstva med letoma 1966 in 2011.

1966* 1971 1980 1990** 2000 2011
Populacija 2.150.317 2.435.409 2.978.057 3.759.954 5.190.776 7.059.651
Urbana pop. 103.600 285.016 395.713 536.860 666.950 852.620
Delež urbane 
pop. (%)

4,8 % 11,7 % 13,3 % 14,3 % 13 % 12,1 %

Vir: Državni statistični urad, Port Moresby, Svetovna banka.
* Popisi prebivalstva pred letom 1966 na tem mestu niso relevantni, saj v popis mestnega 
prebivalstva niso vključevali domačinov (Levine in Levine 1979: 17), poleg tega pa so do 
leta 1964 prepovedovali neorganizirano priseljevanje domačinov v mesta.
** Popis leta 1990 ni bil popoln zaradi upora na otoku Bougainville.

Daleč največji porast števila urbanih prebivalcev zaradi migracij je prisoten 
v Port Moresbyju (glej tabelo št. 2). Druga večja mesta so še Lae, Madang, 
Rabaul, Goroka, Mt. Hagen, Wewak in druga mesta, ki so največkrat tudi 
administrativna središča provinc ali otokov. Narašča tudi število urbanih 
okolij na Papui Novi Gvineji. Leta 1966 je bilo tam 34 mest, leta 1980 že 
63 mest, leta 1990 pa 80 mest (Zocca 2000: 2).

Tabela št. 2: Rast urbanega prebivalstva in razvoj pomembnejših mest na Papui Novi 
Gvineji med letoma 1971 in 2000.

1971 1980 1990 2000
Port Moresby 76.507 123.624 194.295 254.158 (ocene 

do 300.000*)
Lae 38.707 61.617 80.655 123.398
Madang 16.865 21.335 27.057 32.318
Mt. Hagen 10.621 13.441 18.977 27.877
Wewak 15.015 19.890 23.224 27.031
Goroka 12.065 18.511 18.368 19.523
Rabaul 26.619 14.954 18.186 3.907
Druga mesta <10.000 preb. 88.617 122.341 156.098 178.738
Skupaj urbano preb. PNG 285.016 395.713 536.860 666.950

Vir: Državni statistični urad, Port Moresby
*Število prebivalstva v Port Moresbyju za leto 2000 ni točno, saj se zaradi velikega števila 
prebivalcev neformalnih barakarskih naselij razlikuje od uradnega štetja – 254.158 – do 
ocene – 300.000 (Muke 2001: 105). Za leto 2011 je uradno štetje pokazalo 318.128 ljudi, 
ocene pa segajo nekaj deset tisoč prebivalcev višje.



62

3.1.1	 Ruralno-urbane migracije

Prevladujoči trend sodobnih migracij na Papui Novi Gvineji so ruralno-
-urbane migracije, ki pa ne potekajo zgolj v eno smer, temveč so krožne in 
zelo dinamične. »Prevladujoči tip migracijskih tokov v državah v razvoju 
je krožna migracija, ki ne zajema spremembe mesta stalnega bivanja, tem-
več le začasno bivanje zunaj svoje skupnosti, ki lahko traja nekaj mesecev 
ali let« (May in Skeldon 1977: 1). Krožne in začasne migracije so bile 
značilne tudi za začetne organizirane delovne migracije, ko so kolonialisti 
v vaseh najeli delavce za nekaj let in jih po končani pogodbi prepeljali 
nazaj v vasi. V zadnjem času pa se kažejo tudi tendence stalne selitve. Po-
gosto se prva generacija migrantov preseli za daljše obdobje, a se sčasoma 
vrnejo, njihovi otroci, rojeni v mestih, pa tam tudi ostanejo. May in Skel-
don (1977: 3) sta navedla odstotek priseljencev (rojenih zunaj province,16 
v kateri se nahaja mesto) v osmih večjih mestih leta 1971: Port Moresby 
62 %; Lae 61 %; Rabaul 46 %; Madang 56 %; Wewak 48 %; Arawa 84 %; 
Goroka 50 % in Mount Hagen 44 %.

Migracije so obstajale že pred prihodom Evropejcev, vendar so bile 
omejene na izjemne selitve redkih posameznikov ali skupin, trgovska 
potovanja, spremembe bivanja kot posledice poroke med pripadnikoma 
različnih skupin ali spremembe bivanja kot posledice medskupinskega 
vojskovanja. Medskupinska bojevanja so bila tudi tehten razlog pro-
ti nepotrebnim potovanjem in selitvam. Britanska oziroma avstralska 
uprava je zelo hitro pacificirala deželo, saj so strogo kaznovali medsku-
pinske boje, kanibalizem ipd. Ljudje so naselili ozemlja, ki so bila v pre-
teklosti sporna, ali so se selili proti misijonom in upravnim središčem. 
Zlasti pomembna sprememba so bila pogodbena dela na plantažah, v 
rudnikih ali v mestih kot pomoč upravnikom. Zaradi pogodbenih del 
so mladi moški za določen čas zapuščali vasi, po izteku pogodbe pa so 
se morali vrniti v kraj stalnega bivališča. Do leta 1940 je večina delav-
cev iz obalnih provinc Nove Gvineje odhajala na delo na plantaže na 
otokih ali v Centralni provinci ter v rudnike v provinci Morobe. Zaradi 
primanjkovanja delovne sile so leta 1949 začeli zaposlovati delovno silo 
v gosteje naseljenem Višavju. Zaposlitvene migracije so potekale le v 

16	 Na Papui Novi Gvineji so pri popisu prebivalstva rojstni kraj upoštevali na ravni province. Migracije znotraj 
provinc iz popisa niso razvidne.



63

okviru Delovnega Načrta za Višavje (Highland Labour Scheme). Delavci 
so sklenili pogodbeno delo za dve leti, po tem pa so jih na stroške delo-
dajalcev prepeljali nazaj domov. Po šestih mesecih so lahko znova stopili 
v pogodbeno zaposlitev, a to je storil le majhen delež delavcev. (Glej 
May in Skeldon 1977: 5)

Po letu 1960 je bilo Višavje Nove Gvineje najpomembnejši vir delavcev, ki 
so odhajali delat na plantaže kakava, kokosa in kavčuka na Novi Britaniji, 
Novi Irski, Bougainvillu in v Centralni provinci. Nekajletna pogodbena 
zaposlitev je postala privlačna zaradi življenjskih izkušenj in materialnih 
dobrin, ki so jih prinesli nazaj. Mnogi mlajši moški iz notranjosti dežele 
so pred poroko odhajali na delo na plantaže. Med delom so se spoznavali 
z belci, krščanstvom, zakoni, sodstvom in se naučili skupnega komunika-
cijskega jezika, imenovanega melanezijski pidžin ali tok pisin. To znanje 
so skupaj z mnogimi uporabnimi materialnimi dobrinami (noži, mačete, 
sekire, petrolejke, lonci in krožniki …) in denarjem prinašali nazaj do-
mov. Tako so si materialne dobrine, ki so jih kupili pri Evropejcih, utrle 
pot v tradicionalne institucije družbenih izmenjav, kar je pomenilo, da so 
postale nujno blago za vsakega mladega moškega, ki se je želel poročiti in 
si ustvariti položaj v družbi (primerjaj Buck 1989: 160). Po uvedbi dav-
kov in šolstva, ki tudi ni poceni, je delo na plantažah za mnoge postalo 
nujni vir prihodkov. Domačini so namreč z obale v notranjost prinašali 
tudi religijo. Tako so se domačini začeli vključevati v sistem kapitalistične 
produkcije. »Kulturne in ekonomske spremembe so povzročili predvsem 
tujci, ki so imeli dva cilja: ekonomsko izkoriščanje in religiozno spreobra-
čanje« (Chowning 1977: 81).

V času kolonializma so bili poglavitni cilji delavskih migracij province s po-
godbenim plantažnim delom (Nova Irska, Vzhodna in Zahodna Nova Bri-
tanija, Manus), z možnostjo zaposlitve v rudnikih (zlasti Bougainville) in 
tiste z večjimi mesti (Centralna provinca17 s Port Moresbyjem in provinca 
Morobe z mestom Lae). Po drugi strani je največ ljudi odhajalo iz province 
Gulf (odhajali so v Port Moresby), Chimbuja (odhajali so v bližnje Vzho-
dno višavje, Port Moresby, Lae in Manus) ter province Manus. V tabeli št. 
3 so razvidni migracijski tokovi do leta 1971. Tendenca množičnih migracij 

17	 Port Moresby in bližnja okolica zdaj sicer spadata pod NCD (National Capital District), vendar večina avtorjev 
še vedno uporablja naziv Centralna provinca (na primer Muke 2001; Muke in Gonno 2002a). NCD je namreč 
le majhno območje glavnega mesta, ki ga obkroža Centralna provinca.



64

v večja mesta, zlasti Port Moresby, se je namreč pojavila šele v sedemdesetih 
letih 20. stoletja in je nato le naraščala.

Tabela št. 3: Relativno priseljevanje in odseljevanje po provincah za leto 1971. 
Prikazani so odstotki priseljencev in izseljencev glede na vse prebivalce v provinci. 
Vir: May in Skeldon 1977: 10.

Provinca (urejeno po odstotku prisel-
jencev)

Priseljevanje (%) Izseljevanje (%)

Centralna 21,0 6,4
Vzhodna Nova Britanija 20,6 9,4
Zahodna Nova Britanija 17,4 8,9
Nova Irska 15,2 7,9
Bougainville 11,8 3,1
Manus 10,1 14,8
Morobe 7,6 7,8
Severna provinca 6,5 8,7
Madang 6,2 6,7
Gulf 5,6 20,4
Zahodno višavje 5,5 2,9
Vzhodno višavje 4,7 5,2
Vzhodni Sepik 3,6 9,3
Zahodni Sepik 2,6 7,3
Zahodna provinca 2,5 6,1
Milne Bay 2,4 6,3
Provinca Chimbu 1,9 12,6
Južno višavje 1,7 5,9

Pri migracijskih tokovih, ki so razvidni iz tabele št. 3, je treba upoštevati, 
da so se notranje migracije na Papui Novi Gvineji zares sprostile šele v 
sedemdesetih letih 20. stoletja. Leta 1974 so Delovni načrt za Višavje 
ukinili in dokončno sprostili migracijske tokove. Navdušenje nad pogod-
benim delom je namreč ponehalo, namesto tega pa so se začele pojavljati 
močnejše težnje po neodvisnih selitvah v mesta. Historično lahko pre-
vladujoče migracijske vzorce ločimo na migracije znotraj tradicionalnih 
družbenih skupin (selitve med vasmi), zaposlovanje pogodbenih delavcev 
(začasne selitve med vasmi in delovnimi plantažami, rudniki ali mesti) ter 



65

neodvisne migracije (prevladujejo selitve med vasmi in mesti). V zadnjih 
desetletjih ima največjo imigracijo Port Moresby, pomemben je še Lae 
in nekatera druga mesta. Delež urbanega prebivalstva pa kljub rasti mest 
ostaja pri približno 12 do 13 odstotkih.

Ekonomski vidik migracij ne zadošča za pojasnjevanje migracijskih to-
kov oziroma razlogov za selitve. Poleg ekonomskega je treba upoštevati 
še družbene, kulturne, osebne, geografske in druge dejavnike. Objektiv-
ni kriteriji zajemajo možnosti zaposlitve, dostopnost informacij, bivalne 
razmere itd. Med pomembnimi dejavniki pri odločitvi za migracijo v me-
sto je razdalja in dostopnost. Papua Nova Gvineja ima zelo slabo cestno 
infrastrukturo, saj je geografski teren težko prehoden. Port Moresby kot 
glavno mesto ima cestne povezave le z bližnjo okolico, drugi deli države 
(Višavje, porečje Sepik itd.) pa so iz Port Moresbyja dostopni le z le-
talskim prevozom. Zato velik del prebivalstva mest največkrat prihaja iz 
bližnje okolice. Letalska infrastruktura je sicer zelo razširjena, vendar je 
prevoz drag. Drugi kriteriji so še, kako družba, iz katere so migranti, do-
jema migracijo, raven vzpostavljene družbene mreže v novem okolju ter 
zlasti osebni razlogi, ki jih imajo posamezniki za selitve. Večina ljudi, ki 
se ne selijo za stalno, odhaja v mesta zaradi zaposlitve. Pri tem pa jih ne 
spodbuja le ekonomska prednost, ki jo vidijo v mestih, temveč tudi osebni 
razlogi, kot so uveljavitev statusa v družbi, spoznavanje novega okolja, 
drugih ljudi, privlačnost mestnega življenja in drugo.

Selitve v mesta zelo pogosto sploh ne pomenijo zares velike ekonomske 
prednosti, kar so povedali tudi mnogi sogovorniki, ki so pogosto poudarili, 
da je življenje na podeželju lažje in boljše kot v mestih. Ljudje, ki se selijo v 
oddaljena mesta, morajo privarčevati oziroma od sorodnikov dobiti dovolj 
denarja, da si kupijo letalsko vozovnico. Ta začetni kapital pomeni že prvo 
oviro za vse, ki bi se želeli preseliti. Poleg tega za sabo pustijo zemljo, na 
kateri pridelujejo hrano. Ko pridejo v mesta, morajo hrano kupovati. Poleg 
hrane imajo še druge stroške, ki jih mnogi niti niso pričakovali. Življenje v 
mestu veliko stane in denar, ki ga zaslužijo, tudi hitro porabijo. Dejstvo je, 
da ljudje, ki se želijo preseliti v mesta, največkrat nimajo dovolj informacij, 
da bi lahko pretehtali prednosti in slabosti migracije v mesto. »Zelo jasno 
se kaže, da ima le malo migrantov natančno predstavo o tem, s čim se bodo 
soočili, ko pridejo v mesto« (May in Skeldon 1977: 17).



66

Večina migrantov ni prišla v mesta zato, ker bi jih v to prisilile slabe eko-
nomske razmere doma. Migracije so že v času kolonializma postale priča-
kovana dejavnost za mlade moške, saj pomenijo svobodo, pustolovščino in 
neodvisnost (M. Strathern 1975: 59, 419), omogočale pa so jim tudi zaslu-
žek, ki so ga potrebovali za poroko. Marilyn Strathern, ki je raziskovala v 
provinci Hagen in med priseljenci iz Hagna v Port Moresbyju, je ugotovila, 
da »ne obstaja enostavna korelacija med ekonomskim razvojem doma in 
eksodusom migrantov iz province Hagen« (1972: 22). Mnogi sogovorniki, 
ki so se v Port Moresby preselili iz Vzhodnega višavja, tega niso naredili le 
zaradi ekonomskih prednosti. V Vzhodnem višavju uspevajo kavni nasadi, 
s katerimi se da zaslužiti precej denarja, poleg tega pa se da izkoriščati 
prednosti poceni življenja v domači vasi. Poslovni uspeh s kavnimi nasadi 
je po eni strani zmanjšal raven migracije, po drugi pa jo je povečal, saj so 
ljudje z zasluženim denarjem lahko kupili letalsko karto, akumulirali dovolj 
kapitala za naložbe v mestih ter si zagotovili dovolj sredstev za čas, ko se 
bodo vrnili domov.

Migracija ni enostaven rezultat želje po zaposlitvi, /…/ želja po 
zaposlitvi pa ni enostavna indikacija želje po denarju. Dostopni 
so alternativni načini zaslužkov – pridelovanje hrane za denar, 
trgovina in drugi gospodarski podvigi. (M. Strathern 1975: 32) 

Kljub težjemu življenju kot na podeželju pa so za mnoge mesta zelo 
privlačna. V mestih želijo ljudje uspeti, zaslužiti veliko denarja in se nato 
vrniti domov. Priseljenci so pričakovali, da bodo zaslužili veliko denarja, 
poleg tega pa okusili zanimivo življenje v mestu (primerjaj M. Strathern 
1975: 85). Pomemben razlog za migracije v mesta je sledenje sovaščanu 
ali znancu, ki se je preselil v mesto in si tam ustvaril dom. Takšni primeri 
spodbudijo tudi druge, da se preselijo v mesta, obenem pa najraje izbe-
rejo tista mesta, kjer že živijo kakšni njihovi sovaščani, znanci, prijatelji 
ali sorodniki.

Eden od pomembnih razlogov za delovne migracije je bil na primer na-
biranje denarja za poroko, zlasti za ženitno plačilo (Oram 1968). Po dru-
gi strani pa se v mesta selijo tudi takšni, ki se s tem želijo izogniti poroki. 
V tradicionalni družbi na podeželju lahko občutijo nemoč in nesamo-
stojnost, saj jim poroko uredijo starši in sorodniki. S selitvijo v mesta se 



67

za nekaj časa ali za vedno izognejo takšni situaciji (M. Strathern 1975: 
89). Zato se selijo predvsem moški, ki sledijo sorodnikom, prijateljem 
ali sovaščanom in si v mestih poiščejo službe. Ženske se selijo manj, 
tiste, ki odhajajo v mesta, pa največkrat pridejo zaradi moža. Pogosta 
praksa je, da se ženske v mesta preselijo šele, ko si moški že najde službo 
ter se naseli v lastnem domovanju. V šestdesetih in sedemdesetih letih 
20. stoletja je bila pri migracijah velika razlika med številom moških in 
žensk. V Centralno provinco se je leta 1966 priselilo 400 moških na 100 
žensk, leta 1971 pa 274 moških na 100 žensk. Za primerjavo: leta 1966 
se je iz Vzhodnega višavja odselilo 713 moških na 100 žensk, leta 1971 
pa 370 moških na 100 žensk. Zdaj je spolno razmerje migrantov veliko 
bolj uravnoteženo, a še vedno rahlo prevladuje v korist moške populacije. 
V urbanem naselju Two Mile v Port Moresbyju je leta 2002 živelo 58 % 
moških in 42 % žensk, v mlajšem naselju Ragamuka v istem mestu pa 
52 % moških in 48 % žensk (Muke in Gonno 2002a: 38, 83). Te številke 
kažejo na to, da je populacija mlajših naselij, kot je na primer Ragamuka, 
bolj ustaljena in stabilnejša kot tista v naselju Two Mile, saj je razlika 
med številom moških in žensk komaj opazna.

Migracije so bile predvsem v preteklosti izrazito krožne, v večji meri pa 
so takšne še zdaj. Kljub prehodu iz pogodbene delovne migracije v sa-
mostojno je krožnost migracij ostala prevladujoča. Ljudje so odhajali na 
delo v mesta ali plantaže in se čez nekaj let vrnili domov. »Več kot polo-
vica migrantov v provinci Morobe (z mestom Lae) in Centralni provinci 
(Port Moresby) se je med letoma 1966 in 1971 vrnila domov po petih 
letih dela v mestu« (Levine in Levine 1979: 28). Po zaključku dela so se 
vračali z denarjem, materialnimi dobrinami, znanjem o zunanjem svetu in 
drugimi informacijami, ki so spodbujale tudi druge, mlajše moške, da so 
prav tako odšli na plantaže ali v mesta. V družbah v Višavju je zelo hitro 
postalo povsem normalno, da so mlajši moški odhajali za nekaj let v me-
sta. Ustvarili so nekakšno inercijo, ki še vedno motivira ljudi, da se selijo. 
Inercija migracij v mesto pa obstaja tudi zaradi vzpostavljenih družbenih 
mrež v mestih in medsebojne pomoči, ki so je deležni priseljenci. V me-
stih so nastale specifične oblike etničnih skupnosti, oziroma tiste oblike 
sistema wantok, s katerim urejajo vzpostavljanje novega načina življenja v 
urbanem okolju. Sistem wantok sicer pomeni osnovno urbano družbeno 
organizacijo, čeprav je prisoten tako v tradicionalnih družbah kot tudi v 



68

skupnostih, ki nastajajo v mestih. Beseda wantok v jeziku tok pisin pomeni 
tiste, ki govorijo isti jezik (ang. one talk), prihajajo iz istega kraja in delijo 
isto kulturno tradicijo ali kastom (ang. custom). Je tudi sistem medsebojne 
pomoči, ki so je deležni vsi pripadniki istega sistema wantok. V tradicio-
nalnem okolju je družbena organizacija vezana predvsem na sorodstvene 
vezi in na lokalno pripadnost, v mestih pa predstavlja specifično obliko 
urbane etničnosti oziroma tribalizma, kot ga poimenujejo nekateri avtorji 
(Sillitoe 2000: 169–170; Muke in Gonno 2002a, 2002b).18

3.2	 Port Moresby

Največje in za migrante pogosto najbolj zanimivo in privlačno mesto 
Papue Nove Gvineje je glavno mesto Port Moresby. Leži na južni oba-
li vzhodnega dela Papue Nove Gvineje. Cestne povezave potekajo le s 
Centralno, Milne Bay in provinco Gulf. Z večino preostale Papue Nove 
Gvineje ima glavno mesto le ladijske in letalske povezave. Kljub težki 
dostopnosti pa so v Port Moresbyju prisotni prebivalci iz vseh provinc 
in okrožij. To je kulturno, lingvistično in etnično najbolj heterogeno ur-
bano okolje na Papui Novi Gvineji. Je upravno, gospodarsko, regionalno, 
nacionalno, kulturno in izobraževalno središče države. Poleg tega je Port 
Moresby v smislu procesov urbanizacije in nastajanja etničnih skupno-
sti reprezentativen primer za celotno Papuo Novo Gvinejo (glej Levine 
in Levine 1979; Oram 1976; Rew 1974; Muke 2001; Muke in Gonno 
2002a, 2002b). Prav v Port Moresbyju je bilo narejenih največ raziskav 
urbanega okolja Papue Nove Gvineje. Raziskovalci so najpogosteje razi-
skovali eno etnično skupino in njen način adaptacije na življenje v mestu 
(Oram 1968; Salisbury in Salisbury 1972; M. Strathern 1972, 1975; M. 
Ward 2000; Whiteman 1973; Zimmerman 1973).

3.2.1	 Ustanovitev Port Moresbyja kot upravnega središča

Port Moresby so ustanovili Evropejci na območju naravnega zaliva, ki je 
zelo primeren za pristanišče. Zaradi dobre naravne lege je še vedno izredno 
priljubljen med pomorščaki, zlasti jadralci, ki plujejo po jugozahodnem Pa-
cifiku, saj je za razliko od pristanišč na severnem delu Avstralije varen pred 
orkani. Ko so prvi Evropejci v sedemdesetih letih 19. stoletja pristali na 

18	 Več glej v poglavju Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih etničnih skupnosti na Papui Novi Gvineji.



69

območju sedanjega Port Moresbyja, so našli skupek vasi, ki se zdaj imenuje 
Hanuabada (več o tem glej v Belshaw 1957; Oram 1976). Poleg te so bile 
ob obali še druge vasi, kjer sta živeli skupini Motu in Koita. Vasi skupine 
Motu so bile zgrajene na kolih nad vodo ali na obali, vasi Koita pa v notra-
njosti na bližnjih pobočjih (Goddard 2005: 22). Največje politične enote so 
bile vasi, v katerih je živelo do nekaj sto ljudi. Na celotnem širšem območju 
današnjega Port Moresbyja je živelo okoli dva tisoč ljudi (Oram 1976: 4).

Februarja 1873 se je v zalivu zasidrala ladja Basilisk. Kapitan John Moresby 
je po svojem očetu notranji zaliv poimenoval Fairfax, zunanjega pa Mores-
by. Kmalu zatem je kongregacijska cerkev v Port Moresbyju postavila mi-
sijon. Med domačini se je krščanstvo hitro prijelo, saj so misijonarji Biblijo 
in druge krščanske tekste kmalu prevedli v jezik Motu. Zaradi opravljenega 
dela misijonarjev na območju Port Moresbyja je bilo to idealno mesto za 
ustanovitev uprave po letu 1884, ko je Velika Britanija razglasila protekto-
rat nad južnim delom Nove Gvineje. Evropejci so do takrat že vzpostavili 
dobre odnose s skupino Motu, ki je bila zaradi obsežne trgovske mreže zelo 
vplivna. Preko njih se je dalje širil vpliv Evropejcev. Leta 1885 so ustanovili 
britansko administracijo, ki je bila osnova za kasnejši razvoj mesta.

Britanska, kasneje pa avstralska uprava je želela zaščititi domačine pred 
Evropejci, zlasti pred odtujitvijo njihove zemlje z nasiljem ali prevaro. Bri-
tanci so pridobili že precej izkušenj v drugih kolonijah, zato so vsaj formal-
no skušali zaščititi pravice in navade domačinov. Uprava je začela graditi 
manjše administrativno mestece. Od domačinov so poceni odkupili zemljo, 
kjer so postavili upravne enote, trgovinski center in bivališča za belce. Za-
čeli so politiko stroge segregacije med belci in domačini, ki je trajala do 
konca šestdesetih let 20. stoletja in se kaže tudi v urbanistični ureditvi Port 
Moresbyja, kjer so bila naselja belcev in domačinov postavljena vsaksebi. 
Naselitev Evropejcev v Port Moresbyju je bila v nasprotju drugimi območji 
Nove Gvineje in Pacifika zelo mirna. Največji vpliv na življenje domačinov 
so imeli misijoni. Uprava je začela politiko čim manjšega vpliva zunanjega 
sveta na Papuo Novo Gvinejo in je s to politiko nadaljevala do druge sve-
tovne vojne. Kdor se je želel priseliti na Novo Gvinejo, je za to potreboval 
posebno dovoljenje avstralske uprave. Postavili so temelje za razvoj mesta 
in ustanovili vse pomembne institucije.19

19	 Več o ustanovitvi mesta glej na primer v Oram 1976: 1–26; Goddard 2001, 2005; Levine in Levine 1979.



70

3.2.2	 Počasen razvoj kolonialnega upravnega mesteca

Med letoma 1889 in 1941 se Port Moresby ni bistveno razvijal. Ves ta čas je 
ostajal »majhno zaspano, omrtvičeno kolonialno mestece, ki je delovalo le kot 
administrativno središče« (Oram 1976: 27). Zaradi segregacije med domačini 
in Evropejci oziroma Avstralci je Port Moresby postal malo upravno mestece 
z večinskim prebivalstvom evropskega porekla. Redki domačini, ki so živeli v 
mestu, so bili zaposleni pri Evropejcih. Port Moresby je bil tako »avstralsko 
mestece, iz katerega so bili domačini izključeni tako fizično kot družbeno« 
(Oram 1976: 27). Uprava je sicer spodbujala gospodarski razvoj, zlasti razvoj 
plantaž, rudnikov in izkoriščanja gozdov, vendar območje Papue ni predsta-
vljalo velikega gospodarskega potenciala. Poleg tega je uprava oteževala nase-
litev Evropejcev, spodbujala je le prihod tistih, ki bi ustvarjali gospodarski ra-
zvoj v deželi. Trgovanje s preostalim svetom je bilo majhno, za kar so bile krive 
tudi zelo slabe prometne povezave med Papuo in Avstralijo. Do leta 1920 so 
izvažali predvsem zlato in baker, kasneje pa je izkopavanje bakra zamrlo. Za-
čel se je močnejši razvoj plantaž, na katerih so gojili kavčuk, kokos, konopljo 
in sisal za vrvi ter kasneje tudi kavo. Plantaže so ustvarili Evropejci, a jih je 
bilo sprva malo in še te so bile skoraj vse v bližini Port Moresbyja. Uprava je 
ustanovila tudi formalno trgovanje z domačini, ki so prodajali svoje poljedel-
ske pridelke. Tako so se domačini vključili v ekonomijo in monetarni sistem. 
Denar, ki so ga zaslužili z delom na plantažah ali prodajo lastnih poljščin, so 
porabili za nakup železnega orodja, obleke, kuhinjskih pripomočkov in uvo-
žene ali predelane hrane, kot je čaj, sladkor, pločevinke z mesom ali ribami itd.

Med prvo svetovno vojno je celotno območje sedanje Papue Nove Gvineje 
prišlo pod avstralsko upravo, vendar se pomen Port Moresbyja zaradi tega 
ni spremenil. Avstralska vlada je upravo prejšnjih nemških kolonij namreč 
postavila v Rabaulu. Do druge svetovne vojne se Port Moresby ni bistveno 
spreminjal. V okolici so sicer ustanovili precej plantaž, kjer so zaposlovali 
domačine, v samem mestu pa je živelo manjše število domačinov, ki so delali 
pri Evropejcih. Do leta 1941 je tako potekal počasen, a stalen razvoj območij 
obalne Nove Gvineje in otokov. V notranjost pa je uprava zares segla šele po 
drugi svetovni vojni. Zato do takrat v Port Moresbyju ni bilo priseljencev iz 
Višavja. Port Moresby je imel cestne povezave le z okolico, z drugimi deli 
Nove Gvineje pa nobenih. Z razvojem letalskega prometa pa je postal do-
stopen tudi priseljencem iz oddaljenih krajev. Šele po drugi svetovni vojni 



71

se je začel hitrejši razvoj Port Moresbyja, ki je imel pred tem značaj majh-
nega administrativnega mesteca, v katerem domačinom, z izjemo zaposlenih 
delavcev, bivanje ni bilo dovoljeno. »Zato je v Port Moresbyju, danes daleč 
največjem mestu Papue Nove Gvineje, pred letom 1942 živelo precej manj 
kot tisoč Papuancev« (Levine in Levine 1979: 15). Sicer pa tudi Evropejcev 
ni bilo veliko. Po Oramovih ocenah (1976: 27) je leta 1941 v Port Moresbyju 
živelo okoli 400 Evropejcev, malo Azijcev in mešancev, na celotnem območju 
okoli mesta pa le okoli tri do štiri tisoč domačinov.

Do druge svetovne vojne Port Moresby ni imel pomembne vloge ne kot 
trgovsko ne kot industrijsko središče. Leži v precej nerazviti regiji, ki je 
imela malo prebivalcev. Z notranjostjo dežele je imel slabo razvite cestne 
povezave, ki so segale le do okoliških vasi in plantaž. Najpomembnejše poti 
s preostalo Papuo Novo Gvinejo so ostajale morske poti, zato je bila večina 
pomembnih mest Papue Nove Gvineje postavljena ob morju. Lae in Ra-
baul sta imela veliko trgovskega prometa in sta bila v tem smislu pomemb-
nejša kot Port Moresby.

Začetek druge svetovne vojne in avstralska napoved vojne Nemčiji nista 
prebivalstva Port Moresbyja prav nič prizadeli. Bili so daleč stran od Evro-
pe in vseh grozot vojne. Ko pa je japonska mornarica decembra leta 1941 
napadla Pearl Harbour, so se razmere spremenile. S Papue so evakuirali 
skoraj vse Evropejce, ostali so le v misijonih in upravi. Namesto njih je 
prišla vojska. Japonci so kmalu zasedli Rabaul, saj je vojna za Pacifik pote-
kala tudi na tleh Papue Nove Gvineje. S severnega dela Nove Gvineje so 
začeli prodirati proti Port Moresbyju, ki je bil zadnja obramba na poti do 
Avstralije. Port Moresby se je spremenil v vojaško oporišče, prebivalce pa so 
evakuirali. Vendar so Avstralci in Američani zmagali v boju za Port Mores-
by. Do leta 1944 je mesto ostalo vojaško oporišče, po tem letu pa so se vanj 
vrnili civilisti. Pomembno vlogo med vojno so imeli domačini, večinoma 
kot delavci pri oskrbovanju vojaških oporišč, nosači ali celo vojaki.

3.2.3	 Razvoj Port Moresbyja po drugi svetovni vojni

Po drugi svetovni vojni je Avstralija Papui Novi Gvineji začela namenjati 
veliko več sredstev za razvoj kot prej. Začeli so razvijati infrastrukturo in 
industrijo, zlasti letališča in letalske povezave. Leta 1949 je avstralska vlada 
oznanila odločitev, da bo glavno mesto Papue Nove Gvineje Port Moresby. 



72

Majhno administrativno mestece z malo ljudmi se je začelo hitreje širiti in 
razvijati. Hitro je začela rasti tako populacija priseljencev evropskega pore-
kla kot tudi domačinov. Število prebivalcev mesta je s 7.230 prebivalcev leta 
1947 naraslo na 76.507 prebivalcev leta 1971, delež Evropejcev pa je ves 
čas ostajal okoli dvajset odstotkov (Oram 1976: 85). Relativni in absolutni 
delež Evropejcev pa se je po osamosvojitvi zelo zmanjšal. Leta 1990 je imel 
Port Moresby 194.295 prebivalcev, leta 2000 uradno 254.158, leta 2011 pa 
318.128, a so ocene še precej višje prav zaradi množice neformalnih urba-
nih naselij v mestu. Delež Evropejcev v Port Moresbyju pa je padel na okoli 
en odstotek ali še manj. V nasprotju s počasnim razvojem v prvi polovici 20. 
stoletja je danes Port Moresby daleč največje mesto Papue Nove Gvineje in 
prizorišče stalnih interakcij med velikim številom posameznikov oziroma 
med pripadniki različnih etničnih ter jezikovnih skupin. Po letu 1945 je 
namreč uprava sčasoma sprostila prepoved selitve v mesto. Domačinom so 
sprva dovolili obiske, dolge do štiri dni pri sorodnikih, ki so v mestu delali. 
Po tem času so morali nezaposleni domačini zapustiti Port Moresby, ven-
dar je bil to odlok, ki so ga le težko izvrševali. Nekateri so v mestu ostajali in 
se začeli naseljevati v neformalnih naseljih. Poleg tega je kolonialna uprava 
sprva zaposlovala zlasti ljudi iz neposredne okolice. Le redki domačini so 
v Port Moresby prišli na pogodbeno delo iz oddaljenih krajev Papue Nove 
Gvineje, a tudi te so po končani pogodbi delodajalci poslali domov.

Glavno mesto se je začelo širiti šele v petdesetih in šestdesetih letih 20. 
stoletja, a kljub temu niso razvijali cestnih povezav z drugimi deli države. 
Namesto cestnih so začeli razvijati letalske in ladijske povezave. Na Papui 
Novi Gvineji je bilo leta 2000 urejenih kar 490 letališč, od tega 21 asfaltira-
nih. Letalske povezave pokrivajo celotno državo in vsa območja povezujejo 
z večjimi mesti, predvsem s prestolnico. Vendar so letalske povezave drage, 
kar poleg pomanjkanja možnosti naselitve še vedno pomeni veliko oviro k 
še bolj množičnemu priseljevanju domačinov. Veliko uslužbencev v javnih 
službah do osamosvojitve leta 1975 je bilo Evropejcev, kasneje pa so ta me-
sta vse bolj zasedali domačini. V Port Moresbyju je bilo zaradi njegovega 
upravnega značaja in hitre širitve na voljo po osamosvojitvi veliko služb v 
upravnem sektorju, pa tudi v industriji.

Mesto se je hitro toliko razširilo, da je zajelo tudi bližnje vasi Hanuaba-
da, Koki, Kila Kila, Vabukori in druge. Na obrobjih mesta, predvsem na 



73

mestnih zemljiščih ali na zemljiščih lokalnih skupin, so se začela pojavljati 
neformalna urbana barakarska naselja, v katerih so se večinoma naselili le 
»začasni« priseljenci. Ti so se bodisi naselili brez dovoljenja ali pa najeli ze-
mljišče pri domačinih. (glej Goddard 2005: 27; Chand in Yala 2006) Ko je 
nekdo postavil bivališče, so mu kmalu sledili njegovi sorodniki, prijatelji in 
drugi pripadniki njegove etnične skupine. Značaj urbanih etničnih skupin 
(sistemov wantok), ki živijo v strnjenih naselbinah v naseljih, je še vedno zelo 
značilen za barakarska naselja v Port Moresbyju (glej na primer Jackson 
1977; Levine in Levine 1979; Muke 2001; Goddard 2001, 2005). V teh 
naseljih namreč živijo priseljenci, ki nimajo boljših možnosti za nastani-
tev ali pa se nameravajo nekega dne vrniti v rodno vas in se zato odločijo 
za bivanje v »začasnih« bivališčih. Največkrat so to le malo boljše barake, 
ki jih postavijo iz lesa ali odpadnega gradbenega materiala in pokrijejo s 
pločevinastimi strehami. Oram pravi, da »bivališča v vroči klimi, kjer ljudje 
večino časa preživijo zunaj, niso tako pomembna kot v mrzlih klimatskih 
razmerah« (Oram 1968: 12–13), pomemben dejavnik pa je tudi, da veči-
no družbenega življenja poteka v naseljih na prostem. Zdajšnje ocene so, 
da vsaj sto tisoč ljudi ali dobra tretjina prebivalstva glavnega mesta živi 
v urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju (Muke 2001: 105). Takšna 
barakarska naselja, ki so največkrat neformalna oziroma niso urbanistično 
načrtovana, imenujejo tudi urbana naselja (na primer Muke 2001; Muke in 
Gonno 2002a; Levine in Levine 1979), vasi, ki jih je zajelo širjenje mesta, 
pa urbane vasi (Levine in Levine 1979). Urbana naselja drugače imenuje-
mo tudi barakarska naselja (shantytowns), nezakonita naselja ljudi na ze-
mlji, za katero nimajo zakonite pravice (squatter settlements) ali siromašni, 
zloglasni deli mesta ali predmestja (slums) (glej Goddard 2001: 9). Slumi so 
sicer pogosto tista naselja, kjer imajo prebivalci najeta bivališča in urejeno 
dovoljenje za bivanje, v ilegalnih naseljih (squatters) pa takšnega dovoljenja 
nimajo (Basham 1978: 174, 177). Zanimivo pa je, da imajo prebivalci urba-
nih naselij pogosto dokaj dober življenjski standard, nimajo pa zagotovljene 
dolgoročne varnosti. To je vsaj deloma pogojeno z začasnostjo migracije.

Port Moresby ni edino mesto, v katerem so se razvila urbana naselja. V vseh 
večjih mestih na Papui Novi Gvineji so razmere močno podobne, le da je 
v Port Moresbyju število ljudi, ki živijo v urbanih naseljih, največje. Najpo-
membnejša mesta za migrante so poleg Port Moresbyja še nekatera mesta v 
Višavju, ob obali in na otokih. Otok Bougainville, kjer so bile zaradi teženj 



74

po odcepitvi razmere specifične, je bil vsaj včasih zaradi velikih možnosti 
zaposlitve v rudniku bakra zelo privlačen za migrante. Rudnik bakra, ki je 
z davki v sedemdesetih in osemdesetih letih 20. stoletja prispeval izjemno 
pomemben delež prihodkov v državni proračun, so sicer zaradi oborože-
nega upora in težnje po odcepitvi po letu 1989 zaprli, kar je spremenilo 
možnosti za delo za migrante in domačine. Kategoriji etničnosti in rase 
so na Bougainvillu uporabili pri upravičevanju želene odcepitve od Papue 
Nove Gvineje, ki pa ni uspela (Larmour 1992: 87). V drugih mestih Papue 
Nove Gvineje je situacija bolj podobna tisti v Port Moresbyju. Pristaniško 
mesto Lae, ki je drugo največje mesto v državi, ima prav tako precej ur-
banih naselij, saj je zaradi pristanišča in bližnjih rudnikov zelo privlačno 
za migrante in nudi dobre možnosti zaposlitve. Lae je poleg tega s cesto 
povezan z Višavjem in severno obalo Nove Gvineje. Migracija v Lae je za 
prebivalce Višavja mnogo lažja, saj ne potrebujejo denarja za drag letalski 
prevoz.20 V Laeu je več urbanih naselij z monoetničnimi naselbinami, saj 
se prebivalci iz istega okolja naselijo skupaj in se družijo predvsem med 
sabo (Zimmerman 1973). Lae je povezan z Goroko, Kundiawo, Mount 
Hagnom in Mendijem. Vsa ta mesta (ter obalni mesti Wewak in Madang 
ter Rabaul na Novi Britaniji) so regionalna središča, kljub temu pa je precej 
prebivalcev priseljencev iz drugih provinc. Priseljenci se naseljujejo v slab-
ših barakarskih naseljih, pomoč pa poiščejo pri svojih wantokih, ki že živijo 
v teh mestih (Levine in Levine 1979).

20	  Konec leta 2002 je letalska vozovnica med Port Moresbyjem in Goroko v Vzhodnem višavju stala 404 kine, kar 
je bilo približno 100 USD ali dobra mesečna plača v Port Moresbyju.



75

4	 Urbana naselja v Port Moresbyju

Urbana naselja so torej tista naselja, ki niso urbanistično urejena, ljudje pa 
v njih živijo brez lastništva zemljišča. Nimajo poenotene gradnje, urejene 
kanalizacije, vodovoda, električne napeljave, cest in javnega transporta ter 
drugih javnih služb. Po drugi strani pa so demografsko in antropološko 
zelo spremenljiva in raznovrstna. »Urbana naselja so kozmopolitske mreže 
plemenskih skupnosti ali subkultur, ki jih pogosto zaznamuje etničnost in 
regionalizem v urbani kulturi« (Muke 2001: 8). Urbana naselja lahko deli-
mo tudi na neformalna, kjer prebivalci nimajo dovoljenja za bivanje in gra-
dnjo hiš, ter formalna, ki so jih naknadno urbanistično uredili po naselitvi 
priseljencev. Kolonialna politika je bila sprva strogo usmerjena proti gradnji 
hiš na urbanistično neurejenih zemljiščih. »Urbanistični načrtovalci so gra-
dili naselja, ki so bila zunaj finančnega dosega domačinov, in so ohranjali 
de facto segregacijo« (M. W. Ward 1977: 56). Urbana naselja so kljub temu 
nastajala, saj mestna uprava ni izvajala sankcij nad črnimi gradnjami, poleg 
tega pa niso imeli nobenega načrta za reševanje stanovanjskega problema 
med priseljenci. Sprva so priseljencem bivališča priskrbeli njihovi deloda-
jalci zraven delovnih prostorov (compound)(glej Oram 1968: 6; 1976: 97; 
Rew 1974; Goddard 2001: 5–14). V takšnih okoljih so živeli samski moški, 
ki so prihajali iz različnih okolij. Oram (1968: 6) za leto 1964 navaja, da 
je 35 odstotkov priseljencev iz skupine Hula v Port Moresbyju živelo v bi-
vališčih, ki so jim jih priskrbeli delodajalci. Sčasoma so delodajalci opustili 
takšno prakso, priseljenci pa so si bivališča uredili sami bodisi v strnjenih 
naseljih ali v tradicionalnih vaseh na območju mesta.

V vaseh je populacija etnično dokaj homogena, saj v njih živijo večinoma 
pripadniki skupine Motu (ob obali) in Koita (v notranjosti). Na vaški ze-
mlji pa so se razvila naselja s pripadniki drugih skupin, katerim so domačini 
zemljišča odstopili, prodali ali dali v najem (glej tudi Chand in Yala 2006). 
Mnogi priseljenci so si bivališča brez dovoljenja postavili na občinski ze-
mlji. »Tisti, katerim delodajalci niso priskrbeli bivališč, so si zgradili lastna 
bivališča, bodisi barakarska naselja brez dovoljenj na vladni zemlji ali na 
zemljišču Motu ali Koita z njihovim dovoljenjem« (Oram 1968: 3). Dokler 
je bilo priseljencev malo, so jim domačini dopustili naseljevanje na njiho-
vi zemlji, kasneje pa vedno manj. Ko so enemu priseljencu dovolili, da si 



76

postavi bivališče, so k temu kmalu prišli rojaki (wantoks), ki so si zraven 
postavljali nova bivališča. Tako so nastala naselja z etnično homogenimi 
populacijami. Ker pa je bilo priseljencev vedno več, so se v istih naseljih 
naselili pripadniki različnih skupnosti, a so se glede na etnično pripadnost 
združevali v naselbine. Urbana naselja v Port Moresbyju delujejo kot opo-
zicija urbanistično urejenim mestnim predelom ter pomenijo problem, saj 
veljajo za območja pouličnih kriminalnih družb (glej Goddard 2001), po 
drugi strani pa »so rešitev za pomanjkanje urejenih bivališč« ( Jackson 1977: 
41). V Port Moresbyju je prisotna močna stereotipizacija urbanih naselij 
kot brezpravnih prizorišč pouličnih kriminalcev (raskols) ter »nezaposlenih 
in neprilagojenih potepuhov, ki predstavljajo nepotrebni madež na državni 
podobi« (Goddard 2001: 16). Med belci velja mnenje, da so urbana naselja 
kriminalna okolja in skrivališča za kriminalce. Slišal sem, da naj bi celotno 
naselje Two Mile živelo od prostitucije, kar je bil vsekakor zgolj predsodek. 
Moj gostitelj, kjer sem bival med prvim delom terenske raziskave, me je 
večkrat predstavil svojim prijateljem in povedal, da sem antropolog in pre-
učujem kriminalce (ang. rascals) v Two Mile.

Leta 1964 je 4.500 priseljencev živelo v osemnajstih naseljih v Port Mores-
byju. V večini teh naselij so živeli pripadniki istih etničnih skupin: v štirinaj-
stih naseljih so živeli priseljenci z območja Gulf, v dveh pa pripadniki skupine 
Hula, ki so se naselili na zemljišču skupine Motu iz vasi Vabukori (Oram 
1968: 4). Leta 1970 so število prebivalcev neformalnih urbanih naselij ocenili 
na dvanajst tisoč (Oram 1976: 99), leta 1980 na petnajst tisoč, leta 1990 na 
dvajset tisoč, leta 1995 na dvainštirideset tisoč, leta 2000 pa so jih prešteli več 
kot petdeset tisoč, ocene pa so se gibale vse do sto tisoč (Muke 2001: 28, 105).

Leta 2001 je bilo v Port Moresbyju že več kot petdeset takšnih naselij in se-
dem urbanih vasi. Točno število urbanih naselij v Port Moresbyju ni znano, 
njihova ocena pa se giblje okoli petdeset (Muke 2001: 45). Problem nastane 
zaradi kriterijev klasifikacije. Nekatera naselja so priseljenci poselili z dovo-
ljenjem mestne uprave ali lastnikov zemlje, druga pa so zrasla brez dovoljenj 
na praznih nezasedenih zemljiščih znotraj urbanega območja. Vmes pa je 
še več tipov naselij. Lahko se na primer razrastejo preko dovoljenih meja in 
delujejo kot ilegalna naselja. V takem primeru je del naselja formalen, del 
pa ilegalen. Samo mesto se je večkrat razširilo in vedno znova zajelo nekaj 
naselij in vasi, ki so bile prej zunaj mestnega območja. Problem pa nastane 



77

še pri določanju, kje se eno naselje začne in drugo konča. Nekatera naselja 
namreč rastejo tako hitro, da se med sabo združujejo. Na območju Six Mile 
je na primer več manjših naselij.21 Uprava je bila načelno proti, v praksi pa 
je dopuščala nastanek teh naselij, vendar so morala biti oddaljena od tistih, 
v katerih so živeli Evropejci. Port Moresby je strukturno razdeljen na dva 
socialna ali razredna segmenta. Prvi je urbanistično načrtovan z modernimi 
stavbami, upravnimi enotami in bivališči z visokim standardom. V njem so 
včasih živeli Evropejci, zdaj pa bogatejši domačini, zlasti uslužbenci v vla-
dnih službah. Drugi del ni urbanistično načrtovan. V ta sektor spadajo tako 
območja z bivališči srednje življenjske ravni kot veliko število neformalnih 
barakarskih naselij najnižje življenjske ravni.

Nekatera izmed urbanih vasi in naselij so Hanuabada, Koki, Kila Kila, Va-
bukori, Badili, Konedobu, Gerehu, Nine Mile, Eight Mile, Six Mile area ali 
Dump area (Saraga, Ragamuka, Dogura), Five Mile, Four Mile, Two Mile 
ali Rabiakani, Rabia Camp, Horse Camp, Koroboresia, Kipo, Vada Vada, 
Kesi, June Valley, Erima, Wildlife, Paga Hill, Sabama, Kaugere, Gordon 
Ridge, Makana, Morata, Ohola, Tokarara in druga. Lokacije nekaterih ve-
čjih urbanih vasi in urbanih barakarskih naselij glej v prilogi št. 3.

21	 Glej tabelo št. 6.



78

Fotografiji 1 in 2: vas Koki blizu središča mesta Port Moresby in urbanega naselja Two 
Mile. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

4.1	 Urbana populacija

V urbanih naseljih v mestu še vedno prevladuje število moških, vendar jih 
je le za desetino več kot žensk. Bolj ko je delež enakomeren, bolj je naselje 
stabilno, saj so se naselile celotne družine in ne le moški priseljenci. 

Tabela št. 4: Število moških in žensk ter njihov relativni delež v nekaterih urbanih 
naseljih in vaseh. Popisana populacija obsega približno polovico vse populacije v 
urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju. Vir: Muke 2001: 65.

Naselje Moški Delež % Ženske Delež % Skupaj
Koki 2003 54,1 1702 45,9 3705
Makana 793 58,2 570 41,8 1363
Two Mile 1515 57,2 1133 42,8 2648
Vada Vada 1293 55,3 1047 44,7 2340
Vanuatu 245 56,2 191 43,8 436
Six Mile 3255 55,5 2613 44,5 5868
Five Mile 2092 57,0 1578 43,0 3670
Erima 3482 55,7 2765 44,3 6247



79

Naselje Moški Delež % Ženske Delež % Skupaj
Horse Camp 2628 53,6 2274 46,4 4902
Sabama 2717 53,1 2396 46,9 5113
Paga Hill 217 55,2 176 44,8 393
Hanuabada 3887 52,3 3550 47,7 7437
Morata 4849 55,3 3918 44,7 8767
Skupaj 28.976 54,8 23913 45,2 52.889

V Port Moresbyju živijo priseljenci iz vseh provinc Papue Nove Gvineje. 
Največ, 20,5 %, jih prihaja iz Vzhodnega višavja, 15,7 % je Motu-Koita iz 
okolice, iz province Gulf jih je 13,5 % in iz province Simbu 13 % (Muke 
2001: 3). Pri popisu prebivalce razvrstijo po provinci, v kateri so se rodili. 
Etnične skupine so seveda še veliko bolj specifične, vendar jih je na Papui 
Novi Gvineji preveč, da bi lahko ugotovili natančno pripadnost vseh pri-
seljencev. Po drugi strani pa tudi priseljenci sami sebe in druge priseljence 
klasificirajo po provincah ali širših regijah, kjer so se rodili. Šele v okviru 
iste širše skupine se razvrščajo bolj natančno – okrožje v provinci, etnična 
ali jezikovna skupina, vas ter sorodstvena skupnost.

V vseh večjih urbanih naseljih je prisotnih veliko etničnih skupin oziroma 
skupin, razvrščenih po regijah ali provincah. V tabeli št. 5 je prikazana re-
gionalna razdelitev prebivalcev urbane vasi Hanuabada skupaj z njenima 
deloma Elevala in Gabi. Močno prevladujejo pripadniki skupine Motu in 
Koita, ki so domorodni prebivalci na območju Port Moresbyja. Nekaj preo-
stalih prebivalcev prihaja še iz okolice (NCD) in Centralne province ter iz 
province Gulf. Delež preostalih je izjemno majhen.

Tabela št. 5: Naselitev prebivalstva v urbanih vaseh po njihovih izvornih provincah. 
Vir: Muke 2001: 48.

Province Hanuabada Elevala Gabi Delež % Skupaj
Centralna  
(Motu, Koita)

4255 1555 772 88,5 6582

Centralna (ostali) 151 13 88 3,4 252
Gulf 43 6 360 5,5 409
Zahodna 20 39 19 1,0 78
Oro 9 0 2 0,1 11



80

Province Hanuabada Elevala Gabi Delež % Skupaj
Milne Bay 18 0 1 0,3 19
Mo., Ma., Sep.* 15 18 0 0,4 33
Otoki NG** 10 2 0 0,2 12
Preostali*** 21 2 18 0,6 41
Skupaj 4542 1635 1260 100 7437

* Mo., Ma., Sep.: Morobe, Madang, Vzhodni in Zahodni Sepik.
** Otoki Nove Gvineje: Manus, Nova Irska, Vzhodna in Zahodna Nova Britanija, Severni 
Solomonovi otoki.
*** Celotno Višavje Nove Gvineje.

Urbana naselja imajo drugačno strukturo populacije po poreklu, saj so 
mlajša, naselili so jih šele priseljenci po letu 1950. Populacija iz okolice 
(Centralna provinca) še vedno zavzema velik delež, ni pa prevladujoča, tako 
kot v urbanih vaseh, kjer je preostalih prebivalcev le majhen odstotek. V 
tabeli št. 6 je prikazana razdelitev prebivalcev na področju urbanega naselja 
Six Mile na obrobju Port Moresbyja. Naselje je sestavljeno iz treh delov, 
med katerimi je največji Saraga (45,6 %), Dogura (39,4 %), najmanjši pa je 
Ragamuka (15 %). Ragamuka je etnično zelo homogeno naselje, saj so tam 
ob popisu leta 1999 živeli izključno priseljenci iz province Chimbu z izje-
mo štirih priseljencev iz Vzhodnega višavja in province Enga. Kljub temu 
je znotraj naselja več naselbin, kjer se združujejo priseljenci iz istih klanov, 
vasi ali okrožij. Tudi sicer priseljenci iz province Chimbu prevladujejo, sle-
dijo jim priseljenci iz Vzhodnega višavja in Centralne province. V strukturi 
populacije se takoj lahko opazi povezovanje po kriteriju skupnega porekla.

Tabela št. 6: Naselitev prebivalcev urbanih naseljih na območju Six Mile po njihovih 
izvornih provincah. Vir: Muke 2001: 56.

Province Saraga Dogura Ragamuka Delež % Skupaj
Chimbu 738 273 873 32,1 1884
Vzhodno višavje 355 1123 2 25 1480
Centralna 845 556 0 23,9 1401
Morobe 189 131 0 5,5 320
Gulf 197 12 0 3,6 209
Oro 90 109 0 3,4 199
Južno višavje 113 2 0 2,0 115



81

Province Saraga Dogura Ragamuka Delež % Skupaj
Enga 18 35 2 1,0 55
Milne Bay 41 0 0 0,7 41
Zahodno višavje 18 15 0 0,6 33
Vzh. in Zah. Sepik 4 18 0 0,4 22
Zahodna 24 2 0 0,4 26
Vzh. in Zah. Nova 
Britanija

0 26 0 0,4 26

Madang 16 0 0 0,3 16
Manus 5 7 0 0,2 12
Severna Irska 0 5 0 0,1 5
Preostale 24 0 0 0,4 24
Skupaj 2677 2314 877 100 5868

Populacija, ki živi v urbanih naseljih Port Moresbyja, je etnično in ling-
vistično zelo raznovrstna, ima pa skupno izkušnjo migracije v nepoznano 
mestno okolje in zato tudi nekatere skupne značilnosti. Vsi so se v Port 
Moresby priselili kot delavci, čeprav motivacija za migracijo v mesto ni 
samo delo, temveč je glavni razlog doživeti nov zanimiv način življenja v 
mestnem okolju. Mlajši prebivalci urbanih naselij so se sicer rodili v mestu, 
a večinoma čutijo povezanost z okoljem, od koder so se njihovi starši od-
selili. Ravno v tej generaciji se dogajajo največje družbene spremembe, saj 
mladi, ki so se rodili v urbanih naseljih, Port Moresby ne vidijo kot svoje 
primarno okolje. Vezani so na vasi, ki jih morda niso še nikoli videli ali pa 
so jih le redko obiskali. Poleg tega ne govorijo jezika svojih staršev, saj so se 
v mestu naučili le tok pisin. Nimajo vzpostavljenih močnih družbenih pove-
zav z rojaki in sorodniki iz vasi, saj se z njimi težko celo sporazumevajo. Po 
drugi strani pa imajo dobro vzpostavljeno družbeno mrežo v mestu, dosto-
pno imajo boljšo izobrazbo in veliko možnosti za mestne službe. Njihove 
družbene identifikacije so drugačne kot identifikacije njihovih staršev.

Manjša urbana naselja so etnično homogena, večja pa so poseljena po 
naselbinah, s točno določenimi mejami, kjer živijo homogene etnične 
skupine priseljencev ( Jackson 1977: 33). V urbanih naseljih lahko živi 
tudi nekaj tisoč prebivalcev različnih skupin, med katerimi so pripadniki 
vsake skupine strnili bivališča v naselbino. Med naselbinami so določene 
približne ali natančne meje, včasih celo ograje. V naselbine se združujejo 



82

pripadniki istega sistema wantok oziroma pripadniki iste etnične skupine. 
Družijo se predvsem med sabo in s pripadniki iste etnične skupine, ki 
živijo v drugih naseljih v Port Moresbyju. Zelo pogosto se obiskujejo in 
včasih skupaj pripravijo razna slavja. Udejstvujejo se v raznih družabnih 
aktivnostih, kot je igranje kart, igranje ragbija ali drugih športov. Večina 
družbenih aktivnostih poteka bodisi v monoetničnih naselbinah, bodisi v 
neformalnih društvih, ki so prav tako največkrat monoetnična in ne mul-
tietnična (primerjaj Levine in Levine 1979: 48). S pripadniki iste etnične 
skupine, ki živijo v drugih naseljih, so mnogo bolj povezani kot s sosedi, 
ki so pripadniki drugih skupin. Tako pripadniki istih etničnih skupnosti 
ne tvorijo enotne teritorialne skupnosti, temveč se povezujejo v nadlo-
kalne mreže. Vzpostavljanje etničnih skupnosti na Papui Novi Gvineji se 
sklada s temeljnimi antropološkimi teorijami etničnosti, njihove pojavne 
oblike pa so v nekaterih vidikih zelo specifične in značilne le za urbana 
okolja Papue Nove Gvineje. 

Etničnost v Port Moresbyju je premakljiva identifikacija, odvisna od družbe-
nih razmer in interakcij. Najsplošneje se ljudje družbeno povezujejo na ravni 
province. Priseljenci iz iste province, ki živijo v različnih naseljih, so med 
seboj močneje povezani kot s tistimi sosedi v naselju, ki niso iz iste province. 
Skupnosti na ravni provinc, okrajev ali celo vasi torej v mestu niso teritorialno 
locirane, temveč obsegajo skupnost, povezano iz naselbin v različnih urbanih 
naseljih. V tabeli št. 7 je prikazana poselitev priseljencev iz Vzhodnega višavja 
v različnih urbanih naseljih v Port Moresbyju. Ob tem pa je treba poudariti, 
da se kohezija skupnosti na ravni province manifestira redko, le ob političnih 
dogodkih, kot so na primer volitve. Etnične skupnosti ponavadi zajemajo 
ožje kategorije, a še vedno širše kot tradicionalne vaške skupnosti.

Tabela št. 7: Število priseljencev iz Vzhodnega višavja v urbanih naseljih Port 
Moresbyja. Tabela je zajela približno polovico prebivalcev iz Vzhodnega višavja, ki 
so leta 2001 živeli v urbanih naseljih in vaseh v Port Moresbyju. Vir: Oddelek za 
antropologijo in sociologijo, Univerza Papue Nove Gvineje.

Urbano naselje ali vas Št. priseljencev iz V. višavja
Morata 2800
Erima 2417
Six Mile 1534



83

Urbano naselje ali vas Št. priseljencev iz V. višavja
Vada Vada 1149
Five Mile 940
Sabama 842
Two Mile 731
Horse Camp 64
Paga Hill 41
Hanuabada 39
Koki 3
Skupaj 10.560

4.2	 Urbano naselje Two Mile

Naselje Two Mile oziroma Rabiakani je tipično urbano naselje v Port Mo-
resbyju. Od središča mesta oziroma poslovnega središča (Central Business 
District) je oddaljeno dve milji, po čemer je dobil tudi neuradno ime.22 Leži 
na pobočju hriba blizu gospodarskega in industrijskega področja, imenova-
nega Badili (glej zemljevid Port Moresbyja v prilogi št. 3). Večina zemljišča 
je državnega, razen manjšega dela na severnem delu, ki je tradicionalno 
zemljišče v lasti skupine Koita (customary land). Lastniki tega zemljišča so 
dovolili naselitev priseljencem iz Vzhodnega višavja (Muke 2001: 50).

Two Mile je eno najstarejših urbanih naselij v Port Moresbyju. Tako kot dru-
ga urbana naselja, ki so se pojavljala na obrobju mesta, je Two Mile nastalo 
že okoli leta 1950, ko je manjša skupina delovnih migrantov svoja bivališča 
postavila na neuporabnem pobočju, ki se od obale dviga proti vzhodu. Naselje 
je nastalo v neposredni bližini glavnega naselja domačinov Koki-Badili. V 
tem času je bil Port Moresby še majhno upravno središče, v katerem so živeli 
belci, delavci pa so bivali na njegovem obrobju. Na ravnini vzhodno od sre-
dišča mesta so v šestdesetih letih 20. stoletja začeli urejati novo gospodarsko 
in bivalno središče, imenovano Boroko. Med Borokom in središčem mesta so 
zgradili glavno cesto Murray Highway, ki je speljana mimo severnega roba 
naselja Two Mile. Strateška pozicija naselja Two Mile med gospodarskim in 
bivalnim središčem ter središčem mesta je spodbudila priseljevanje, a je po 

22	 Podobno so imena dobila tudi druga naselja, na primer Three Mile, Four Mile, Five Mile… Imena se nanašajo 
na razdaljo od središča mesta do določenega naselja ob cesti Hubert Murray Highway. Nastala so neformalno 
za lokalno uporabo, a so sčasoma postala glavne oznake (primerjaj Goddard 2001: 26).



84

drugi strani kmalu onemogočila njegovo širitev, saj je bilo z vseh strani ome-
jeno. Mestna uprava je območje skušala urbanistično urediti, zato je precejšnji 
del zemljišča odkupila od domačinov. Razdelili so ga na tri odseke – dva so 
namenili za državne stavbe, drugo pa so prepustili Nacionalnemu stanovanj-
skemu skladu, ki je zemljišča prepustil priseljencem. Ti so si tam po lastnih 
načrtih brez urbanistične ureditve postavili bivališča.

Fotografiji 3 in 4: zelena krajina urbanega naselja Two Mile na pobočju med območjem 
Koki-Badili in Borokom. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.



85

Na splošno imajo prebivalci naselja Two Mile možnost dostopa do pre-
cejšnjega števila komunalnih storitev, kot je na primer javni prevoz, kana-
lizacija, električna napeljava, vodovod in telefonski kabel, veliko tega pa 
je neformalnega. Naselje je namreč kljub tem možnostim neurejeno, saj 
so le redki prebivalci izkoristili komunalne napeljave. Vse naselbine imajo 
vodovod v obliki neformalnih skupnih zunanjih priključkov. Kanalizacija 
za stranišča v večjem delu naselja ni urejena, prav tako ne kanalizacija za 
meteorne in odpadne vode, ki se stekajo po strugah med hišami.

Two Mile je razprostranjeno na pobočju hriba, ki se spušča do industrij-
skega predela Badili in do tržnice ob naselju Koki (Koki market). Koki je 
tradicionalna vas ob morju, hiše pa so zgrajene na kolih nad vodo. Pobočje, 
na katerem se razteza Two Mile, se z vzhoda proti zahodu spušča do morja 
in je ponekod nagnjeno tudi do trideset stopinj. Pobočje ni enakomerno, 
ampak ima več ravnih predelov in vmesnih dolinic, po katerih si v deževni 
dobi voda utira struge. Zemlja je bila prvotno zelo revna, posejana zgolj 
z grmičevjem. Po naselitvi so jo priseljenci z odpadki in vodo obogatili, 
jo prekopali in s kultivacijo počasi spremenili v rodovitno zemljo, kjer so 
lahko začeli gojiti rastline za prehrano. Takih vrtov je še vedno precej, a so 
zaradi goste naselitve in velikega števila bivališč majhni. Na zunaj daje na-
selje vtis zelene oaze v sicer precej pusti in presušeni pokrajini, ki jo prekriva 
trda trava, grmičevje in redka drevesa.



86

Fotografiji 5 in 6: tržnica Koki market, med urbanim naseljem Two Mile in 
tradicionalno vasjo Koki. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Urbana kulturna krajina v Port Moresbyju je izredno raznolika. Povsod v 
mestu, še posebej pa v urbanih naseljih predstavlja zmes naravnega okolja 
in človeškega poseganja vanj. Urbanizacija je spremenila pokrajino v okolje 
visokih stavb, bivalnih naselij, cest, industrijskih območij in ne nazadnje 
urbanih naselij. Port Moresby odraža britansko kolonialno tradicijo, vendar 
so ga domačini načrtno in nenačrtno spremenili glede na svoje tradicije. 
Prav tako pa je to mesto, ki ga zaznamuje nastanek in množičen razvoj 
barakarskih naselij. Nasprotje med visoko moderno stanovanjsko stolpnico 
'Hugo' ob naselju Two Mile in barakarskim naseljem, ki se razteza na po-
bočju pod stolpnico, je »urbana pokrajinska značilnost, nekaterim zadrega 
in drugim prizor izredne lepote« (Muke 2001: 40). Urbana kulturna krajina 
je rezultat etnično močno raznovrstne populacije. Zlasti v urbanih naseljih 
se pozna velika razlika pri gradnji bivališč in urejanju neposrednega okolja. 
Takoj opazna značilnost urbanega naselja Two Mile je poselitev po etnič-
no homogenih naselbinah, ki vzdržujejo različno naravno okolje ter strogo 
zaznamovane meje med naselbinami. Meje so pogosto označene z ograjo 
ali pa samo z načinom postavitve bivališč, ki so z vhodom obrnjena proti 
drugim hišam v naselbini in stran od sosednje naselbine. Naselbina Okapij-
cev je od naselbine skupine Goilala razmejena z mrežno ograjo, od naselja 



87

Chimbu pa delno z ograjo (proti severu) in delno brez (proti severovzhodu 
in vzhodu) (glej fotografiji 7 in 8).

Fotografiji 7 in 8: naselbina Okapijcev v urbanem naselju Two Mile je od drugih 
etničnih naselbin ločena z ograjami. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.



88

4.2.1	 Infrastruktura

Urbano naselje Two Mile je zelo blizu središča mesta in Boroka, ki je po-
membno gospodarsko, industrijsko in bivalno območje v Port Moresbyju. 
Na severni in južni strani ga omejujeta cesti, za katerima se vzpenjata strma 
hriba, na vzhodu Boroko in na zahodu Koki in obala. Okoli naselja se dvigajo 
visoke stolpnice in moderne poslovne stavbe, ki predstavljajo urbano sredi-
šče. Poleg tega sta blizu industrijska cona in območje z modernimi bivalnimi 
stavbami. Zaradi osrednje lege oziroma bližine tako središča mesta kot Bo-
roka bi pričakovali boljšo urbanistično ureditev naselja, ki ostaja barakarsko 
naselje. Pod moderno visoko stolpnico pa živijo ljudje v lesenih in pločevi-
nastih barakah. Naselje je urbanistično popolnoma neurejeno, zgrajeno brez 
dovoljenj ali upoštevanja gradbenih predpisov ter načeloma brez osnovnih 
komunalnih napeljav, razen vode. Voda je nujno potrebna za življenje, zato 
v Port Moresbyju ni urbanih naselij, do katerih ne bi bila napeljana voda. 
Vprašanja vode se bolj poglobljeno lotim v zadnjem sklopu monografije, v 
poglavju »Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih Port Moresbyja«.

Približno tri četrtine bivališč ni priklopljenih na električno napeljavo (Muke 
in Gonno 2002a: 23). Elektriko imajo napeljano zlasti hiše ob robovih na-
selja ali tiste na bolj urejenem delu naselja. Nekatere izmed teh imajo ele-
ktrične luči, mnogim pa so elektriko odklopili, saj prebivalci niso plačevali 
računov. Tisti, ki se bolje znajdejo, si lahko sami priklopijo elektriko, saj je 
električna napeljava v bližini. Medtem ko imajo vodo vsi (natančneje vse 
naselbine, saj imajo le redki vodo v hišah), pa imajo električno napeljavo le 
redki, ponavadi tisti, ki jo nujno potrebujejo, na primer lastniki trgovinic in 
podobno. Takih ni veliko, saj nimajo veliko električnih aparatov. Dobava 
elektrike poteka preko ljudi, ki so do svoje hiše napeljali elektriko in redno 
plačujejo račune. Ti dobavljajo elektriko svojim sosedom in za to tudi po-
birajo denar. Tako imajo dodaten vir prihodkov ter neko avtoriteto in moč 
pri dobavi električne energije (Muke in Gonno 2002a: 89–90). Mnogi so 
redno poslušali radio, a na baterije. Luči v času raziskave večinoma niso 
imeli, v vsakem primeru pa so bile hiše predvsem za spanje in včasih za 
kuhanje, vse druge aktivnosti pa potekajo zunaj pred hišami, kjer zakurijo 
ogenj. Kuhajo na kerozinu ali drveh. Podobno kot z električno je s telefon-
sko napeljavo. Le redki imajo v hiši telefon, vsi pa ga uporabljajo v službah 
za komuniciranje z ljudmi iz vasi. V vaseh sicer prav tako kot v urbanih 



89

naseljih večinoma ni telefonske napeljave, a prebivalci na podeželju lahko 
telefonirajo iz mest ali svojih služb, če jih imajo. Druga možnost je rastoča 
uporaba mobilnega omrežja, ki v zadnjih letih postaja vedno pomembnejše 
za komunikacijo, dostop do interneta in socialnih omrežij.

4.2.2	 Razvojni projekti in poskusi eradikacije naselja

Naselje Two Mile se je zaradi bližine središča mesta hitro širilo. Leta 
1973 ga je mestna uprava nameravala urbanistično urediti. Odkupila je 
velik del zemljišča in ga nekaj namenila za gradnjo modernih stavb in 
stolpnice, preostalo pa prepustila Nacionalnemu stanovanjskemu skladu, 
ki naj bi urbanistično uredilo območje s Stanovanjsko shemo samopomo-
či (ang. Self-help housing scheme). Muke in Gonno (2002a: 95) sta navedla 
naslednje točke, ki jih je leta 1973 vsebovala ta shema:
•	 formalna vključitev prebivalcev urbanih naselij kot članov urbane 

skupnosti;
•	 financiranje prenove naselij ali preselitev prebivalcev na bolj ustrezne 

lokacije;
•	 pospešitev gradnje primernih bivališč ter pomoč pri gradnji v obliki 

ugodnih kreditov.

Naselje je v tem času segalo preko meja državne zemlje na tradicionalno 
zemljišče, ki ga ta shema ni zajemala. Del naselja, ki je bil že tedaj zgrajen 
na tradicionalnem zemljišču, so diskriminirali, saj ga niso hoteli vključiti v 
formalno predmestje. Del zemljišča so razdelili na sistem manjših zemljišč, 
med njimi speljali vodovod, poti, ceste in struge za meteorno vodo. Hiš, 
ki so že stale na zemljiščih, niso spreminjali, želeli so le urediti prostor za 
nova bivališča. Nova bivališča so morali priseljenci postaviti sami, a pod 
pogoji in po načrtih mestne uprave. Pogoji so zajemali postavitev v naselju, 
način gradnje, materiale, višino stropa, število in velikost sob itd. Mnogi 
priseljenci si seveda niso mogli privoščiti zahtevne in drage gradnje hiš in 
so namesto teh postavili lesene barake na nosilnih lesenih kolih, hiše pa so 
krite s pločevino in drugimi gradbenimi materiali, ki so jih našli na odpa-
dih. Nekatera zemljišča je mestna uprava oddala, zgradili pa so celo nekaj 
hiš in jih prav tako oddali.

Zahteve za gradnjo pravih hiš se niso obnesle, saj priseljenci niso imeli do-
volj sredstev, da bi si jih privoščili, prav tako pa niso imeli prave motivacije. 



90

Glede na to, da jih je večina prišla začasno ali pa so vsaj prišli s takšno 
predstavo, si sploh niso nameravali ustvariti doma v Port Moresbyju. Po 
prepričanju mnogih priseljencev je njihov pravi dom ostajal na podeželju, 
v mesto pa so prišli le začasno, za nedoločen čas. Zaradi popolne neustre-
znosti stanovanjske sheme so deset let po začetku načrte opustili, kar je 
pomagalo priseljencem, da so si zgradili bivališča po svoje in v naselbinah 
svojih wantokov. Druga urbana naselja v Port Moresbyju so prav tako kot 
Two Mile nastala neformalno, brez urbanistične ureditve in večinoma ta-
kšna tudi ostala. Le nekatera so delno urejena.

Priseljenci so se še naprej priseljevali v naselbine, kjer so živeli njihovi roja-
ki. Tako so oblikovali veliko etničnih naselbin, ki so sicer majhne, a obenem 
gosto poseljene zaradi sistema wantok medsebojnih obligacij. Bivališča so 
stisnjena skupaj, z majhnim številom zunanjih vodovodnih pip in stranišč. 
V naseljih je precejšnje tveganje za požar, higiensko so oporečna. Poti in 
predvsem struge, ki so jih v sedemdesetih letih uredili, so že zdavnaj erodi-
rale, se podrle ali se z vsakodnevno uporabo spremenile. Zaradi nenadzo-
rovanega širjenja in večanja prebivalstva so se pojavili neformalni priključki 
na vodo in včasih tudi elektriko. Neformalna naselja so se pojavila na vseh 
območjih, primernih za življenje, blizu mestnega središča, tako na tradi-
cionalni kot državni zemlji. Na državni zemlji so med urejenimi bivališči 
zgradili veliko barak, na tradicionalni pa so se z dovoljenjem tradicionalnih 
Koita lastnikov najprej naselili priseljenci iz Vzhodnega višavja, ki so jim 
sledili še drugi priseljenci iz Višavja.

Two Mile je zaradi lege blizu središča mesta zanimiv za interese mestnih obla-
sti, ki so že poskušale preseliti prebivalce na kakšno drugo, bolj oddaljeno lo-
kacijo, na tem mestu pa postaviti nove zgradbe. Prebivalce so skušali preseliti 
zlasti v naselja Six in Eight Mile, ki so precej bolj prostorna in na mestnem 
obrobju. Ti načrti so leta 2002 zaradi političnega vpliva urbanih naselij sicer 
zastali, vendar prihodnost naselja in njegovih prebivalcev ostaja negotova.

4.2.3	 Populacija naselja Two Mile

Prvi naseljenci v naselju Two Mile so bili iz Centralne province in bližnjih 
provinc: Gulf, Severna, Zahodna in Milne Bay. Priseljenci iz Višavja so 
začeli prihajati v sedemdesetih letih 20. stoletja in so se sprva naseljevali 
na tista zemljišča, ki jih mestna uprava ni nameravala urbanistično urediti. 



91

Priseljenci iz Vzhodnega višavja so se naselili na tradicionalni zemlji z do-
voljenjem lastnikov, sčasoma pa niso več spraševali za dovoljenje. Povsod v 
Port Moresbyju je namreč naseljevanje na tradicionalno zemljo potekalo 
tako, da so le prvi priseljenci dobili dovoljenja, drugi pa so se priseljeva-
li k svojim rojakom, wantokom, in za naselitev niso prosili tradicionalnih 
lastnikov. Prebivalci iz Višavja so se brez dovoljenj začeli naseljevati tudi 
na zemljišču, ki ga je odkupila mestna uprava. Po ukinitvi načrtov za urba-
nistično ureditev naselja je bilo priseljevanje še lažje. V naselju se je število 
priseljencev povečevalo, zlasti pa se je povečal delež priseljencev iz Višav-
ja, ki je presegel celo delež priseljencev Goilala (iz Centralne province) in 
Kerema (iz province Gulf ). Leta 1999, ko so Muke in njegovi sodelavci 
izvedli popis, je bilo v naselju Two Mile kar 1224 priseljencev iz Višavja 
Nove Gvineje, kar je bilo 46 odstotkov vseh prebivalcev v naselju (Muke in 
Gonno 2002a: 84). V naselju Two Mile, ki se je po letu 1950 začelo širiti, 
je leta 1973 živelo 763 ljudi v 120 bivališčih, leta 1999 pa 2468 ljudi v 325 
bivališčih (po Muke in Gonno 2002a: 106). Največ ljudi je iz Centralne 
province, nato iz Vzhodnega višavja, Chimbuja, Gulfa in iz drugih provinc.

Tabela št. 8: Regionalna oziroma provincialna razdelitev prebivalcev urbanega naselja 
Two Mile. Vir: Muke in Gonno 2002a: 84.

Provinca Populacija Delež %
Centralna 840 31,7
Vzhodno višavje 731 27,6
Provinca Chimbu 369 13,9
Provinca Gulf 305 11,5
Zahodna provinca 188 7,1
Provinca Enga 55 2,1
Zahodno višavje 36 1,4
Južno višavje 33 1,3
Preostale province 91 3,4
Skupaj 2648 100

Prebivalstvo v naselju Two Mile je bilo v času raziskave dokaj mlado. Kar 
štirideset odstotkov prebivalstva je bilo mlajših od osemnajst let. Naselje je 
že pred desetletji izgubilo značaj delavskega naselja, čeprav je v naselju še 
vedno večji delež moških kot žensk. Moških je bilo v naselju kar osemin-
petdeset odstotkov. Ženske se največkrat pridružijo moškim, a šele potem, 



92

ko si moški že ustvarijo življenje v mestu, najdejo delo in si postavijo biva-
lišče. Mnogi priseljenci pa dolgo živijo pri svojih sorodnikih ali wantokih.

Med 2648 prebivalci, ki so jih v urbanem naselju Two Mile leta 1999 popi-
sali John Muke in njegovi sodelavci, je bilo 459 (17,3 %) predšolskih otrok, 
kar 981 (37,1 %) prebivalcev ni imelo formalne izobrazbe, osnovno šolo do 
šestega razreda je končalo 573 (21,6 %) prebivalcev, do desetega razreda 
371 (14 %), 54 (2 %) prebivalcev naselja pa je imelo končano srednjo šolo 
ali fakulteto (Muke in Gonno 2002: 87). Izobrazbena struktura je bila zelo 
različna, močno pa je bila odvisna od starosti prebivalcev naselja, saj je v 
naselju bivalo precej takih, ki so se še vedno izobraževali, po drugi strani pa 
vsi otroci niso obiskovali šole. Večina odraslih moških je imela vsaj nekaj 
formalne izobrazbe, ki so jo bodisi pridobili pred prihodom ali v Port Mo-
resbyju. Po drugi strani pa so imele le redke ženske kakršnokoli formalno 
izobrazbo. Izobrazbo so sicer nekateri razumeli kot način, da si izboljšajo 
možnosti za delo, a ker so se mnogi nameravali vrniti v rodno vas, izobra-
ževanja niso jemali kot absolutno potrebnega. Delo torej pri večini ni bilo 
vezano na izobrazbo. Skoraj štirideset odstotkov prebivalcev naselja je bilo 
otrok, ki so bili premladi za delo, malo manj je bilo nezaposlenih, manj kot 
dvajset odstotkov uradno zaposlenih, mnogi pa so opravljali različna dela 
brez uradne zaposlitve. Med nezaposlenimi je bilo veliko žensk, ki sicer 
niso hodile v služb, a so vseeno služile denar na tržnicah ali na ulicah s 
prodajanjem betelovih oreščkov, sadja ali zelenjave z vrtov ter jajc in drugih 
malenkosti, ki so jih kupile v trgovinah in nato prodajale. Nekatere ženske 
so tudi pletle torbice, vreče, okrasne prte in podobne reči, ki so jih prav tako 
prodajale na ulicah, tržnicah ali v drugih naseljih.

4.3	 Skupnost Okapijcev v urbanem naselju Two Mile

Hane Ano je doma iz vasi Henegaru v Vzhodnem višavju, med mojo raz-
iskavo urbanih naselij leta 2002 pa je živel v naselju Two Mile v Port Mo-
resbyju. V glavno mesto se je preselil zaradi različnih razlogov, med njimi 
predvsem zaradi dela in mikavnosti mestnega življenja ter pustolovščin. 
Večkrat mi je pripovedoval o svojem življenju, poti, ki ga je pripeljala v Port 
Moresby in o tem, kakšne so njegove izkušnje migracije in življenja v ve-
čjem mestu. Že tedaj je imel zelo jasen cilj, da se bo, ko bo zaslužil še nekaj 
denarja, vrnil v domačo vas in začel pridelovati kavo.



93

Rojen sem bil doma, v vasi Henegaru v Okapi leta 1957. Okapa je 
eno od devetih okrožij v Vzhodnem višavju. Naša vas je največja v 
Okapi. Moj starejši brat Molaki je šel v šolo v Goroki, ko sem bil še 
majhen deček. Tam je bival v internatu, dokler ni končal šole. Leta 
1966, ko sem bil še mlad fant, je prišel pome. Oče je sklenil, da grem 
lahko z njim v šolo, ko bom dovolj star. Peš je prišel osemdeset kilome-
trov daleč. Začel je zgodaj zjutraj in prišel pozno ponoči. Moji starši 
so vedeli, da pride pome, jaz pa ne. Tako sem šel s starejšim bratom v 
šolo v Goroko. V Goroki sem bil do leta 1972 in končal šest razredov 
osnovne šole. Leta 1972 sem prišel nazaj domov, saj si moji starši niso 
več mogli privoščiti plačevati mojega šolanja. Moj oče je bil tulai, sve-
tovalec, zelo vpliven človek v vasi. Poslal me je v misijon in postal sem 
mlad misijonar. Kot misijonar sem štiri leta preživel v vasi Kétave v 
Okapi. V tej vasi govorijo drugačen jezik, tokples. Mi jim pravimo 
ljudstvo Kimi. Tam smo govorili v jeziku tok pisin, ki sem se ga naučil 
med šolanjem v Goroki.
V vasi Kétave sem imel zelo dobrega prijatelja Thomasa. Nekega dne 
so prišli neki ljudje iz Chimbuja in so se hoteli s Thomasom bojevati. 
Hoteli so odpeljati njegovo dekle. Tam ni bilo veliko deklet. Spopadel 
sem se njimi in enega od njih tako pretepel, da je padel po tleh in 
nato zbežal. Tega ne bi smel narediti, saj sem bil misijonar in mi 
smo učili, da se ne sme bojevati. Sodelavec, gospod Tafo, ki je bil zelo 
pomemben človek, me je kaznoval, ker sem se zapletel v pretep. Niso 
mi pustili bojevati se, jaz pa sem se vseeno stepel, da sem pomagal 
prijatelju. Zato nisem več mogel delati kot misijonar. Izgubil sem 
službo in poslali so me v Goroko.
Ker sem potreboval službo, sem šel na Bougainville. Tam sem ostal 
eno, ne, dve leti in nato z letalom odšel v Port Moresby. Na Bougain-
villu sem delal v supermarketu v baru. Bil sem točaj in prodajal pivo. 
Še vedno sem bil mlad fant, nisem še imel žene. Po dveh letih sem 
dal odpoved v službi. Tam nisem imel nobenih wantokov, zato sem 
odpovedal službo. Tam sta bila le še dva fanta – moja wantoka, a smo 
skupaj odšli v Port Moresby. Onadva sta delala drugje kot jaz, a smo 
se ves čas družili. Nismo živeli skupaj, a smo bili dobri prijatelji. Ker 
pa nismo imeli drugih wantokov, sem jima nekega dne rekel, če gresta 
z mano v Port Moresby. 



94

Vsi trije smo prišli v to naselje Two Mile, ki je bilo takrat še precej majh-
no. Ko smo prišli, je tu že živelo nekaj naših wantokov, a le peščica, 
štiri ali pet. Danes jih je več sto samo v tem naselju. /.../ Ko sem prišel 
v Port Moresby, sem bival pri wantokih. Pri njih sem stanoval, dajali 
so mi hrano in nekaj denarja. Kmalu sem si našel službo pri avstralski 
in novozelandski gradbeni družbi Pasuwe ltd. Oni gradijo hiše, trgo-
vine. Tam sem končal in šel k TNT Aircargo distributors. Tudi tam sem 
odpovedal službo in začel delati pri angleški družbi, ki prodaja orožje, 
Peter & Simons Company. Tudi od tam sem odšel in zdaj delam kot 
varnostnik pri POSF (Public Office for Superannuation Fund – pokoj-
ninski sklad). Tu, v naselju Two Mile, sem si postavil hišo in se poro-
čil. Poročil sem se petkrat, a sem prve štiri žene zapustil, ker niso imele 
otrok. S peto ženo Sipo, ki sem jo spoznal v Port Moresbyju, a je prav 
tako iz moje vasi, sva dobila pet otrok. Eden je umrl. Zdaj imava štiri 
sinove: Normana, Mathewa, Foganija in Cooperja.

Podobne pripovedi o migraciji in življenju v mestu sem slišal od več Oka-
pijcev in nekaterih drugih prebivalcev naselja Two Mile. Vsaka izkušnja je 
edinstvena in posebna, lahko pa ugotovimo nekatere skupne značilnosti. 
Velik del prebivalcev Port Moresbyja in velika večina prebivalcev urbanih 
naselij je priseljencev prve generacije. S seboj so prinesli znanje, vsakdanje 
prakse in družbeno organizacijo iz rodnih vasi in jih v mestih spremenili 
oziroma prilagodili urbanemu okolju. »Tradicionalna kultura in družbena 
organizacija sta zelo prisotni in živi ter imata močan vpliv na mesta, saj 
jih ljudje postopoma spreminjajo iz tujih okolij v lastne edinstvene urbane 
centre« (Levine in Levine 1979: 2). Značilnosti tradicionalne kulture, ki ni 
stabilna in nespremenljiva, priseljenci prinesejo v mesta, a jih tudi spreme-
nijo glede na nove življenjske izkušnje in družbene razmere.

Naselbina priseljencev iz Vzhodnega višavja, ki sebi pravijo Okapians (ali 
Gorokans, po glavnem mestu Vzhodnega višavja Goroki), leži v severovzho-
dnem delu urbanega naselja Two Mile. Na jugovzhodni strani je zamejeno 
z visoko pločevinasto ograjo, za katero stojijo večje zidane stavbe. Proti jugu 
in zahodu so zamejeni z mrežno ograjo, za katero bivajo pripadniki skupine 
Goilala iz Centralne province. Na severni strani imajo za sosede Chimbu-
je, od katerih so prav tako ločeni z ograjo. Pobočje naselja se proti jugu in 



95

zahodu hitro spušča, ob jugozahodnem vznožju pa stojijo moderne zidane 
stavbe in ena visoka stolpnica. Proti zahodu se naselje spusti do industrijske 
cone Badili in tržnice Koki (zemljevid naselja glej v prilogi št. 4). Okapijci 
so širša ali translokalna urbana skupnost (sistem wantok) in v Port Mores-
byju živijo v različnih urbanih naseljih, ne le v naselju Two Mile. Večji del 
terenske raziskave sem opravil v naselbini Okapijcev v Two Mileu, občasno 
pa smo skupaj obiskali wantoke v nekaterih drugih naseljih. Naselbina Oka-
pijcev v Two Mileu je majhna, gosto naseljena in strnjena, saj je omejena z 
vseh strani. Poleg tega je v naselju Two Mile še nekaj podobnih naselbin 
priseljencev iz Vzhodnega višavja. Na tradicionalnem zemljišču stoji še ena 
podobna manjša naselbina, nižje proti zahodu pa je Banana Block, njihova 
največja naselbina v naselju Two Mile. Priseljenci iz Vzhodnega višavja so 
bili skupaj druga največja skupina v naselju Two Mile, saj jih je bilo ob po-
pisu leta 1999 kar 27,6 odstotka. Ta delež pa je le približen, saj temelji na 
popisu prebivalcev naselja, ki ga je izvedel Muke s sodelavci leta 1999. Ob 
popisu so kriterij stalnega bivališča ugotavljali tako, da so popisali tiste, ki so 
zadnjo noč prespali v naselju. Takšen kriterij seveda ni natančen, saj ne upo-
števa razlik med obiski in dolgotrajnimi priseljenci, po drugi strani pa vse-
eno omogoča ugotavljanje splošne strukture populacije. Število prebivalcev 
naselij se ves čas spreminja, saj v urbana naselja stalno prihajajo ljudje iz vasi, 
ki se tja preselijo ali pa pridejo le na nekajtedenske obiske k sorodnikom. Po 
drugi strani pa se nekateri prebivalci urbanih naselij tudi vračajo v svoje vasi.

Novembra in decembra 2002 je v naselbini Okapijcev stalno ali začasno 
živelo 141 ljudi v 25 bivališčih. Poleg teh bivališč je na obrobju naselja 
trgovina, v samem naselju pa dve pokriti stranišči. Hiše so manjše lesene 
barake, krite s pločevinasto streho, velike približno med 10 in 40 m2. Ker se 
naselbina razteza po pobočju hriba, le nekaj hiš stoji na dovolj ravnem te-
renu, da so lahko postavljene na tleh. Večino hiš so zato zgradili dvignjeno 
od tal – stojijo na kolih. Vse hiše so postavili prebivalci naselbine sami, saj 
za postavitev hiše ne potrebujejo nobenih uradnih dovoljenj, le privoljenje 
in pomoč svojih wantokov. Hiše v naselbini so omejene predvsem s pro-
storom, saj so že sicer močno stisnjene druga k drugi. Vendar pa so izrazili 
pripravljenost pomagati svojim wantokom: »Za wantoke je vedno dovolj pro-
stora. Ko pridejo k meni moji wantoki, lahko stanujejo pri meni, pomagam pa 
jim tudi postaviti hišo.«



96

Fotografiji 9 in 10: bivališča Okapijcev v naselju Two Mile so strnjena, lesena in krita 
s pločevino ter večinoma postavljena na kolih. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.



97

Pri razporeditvi bivališč v naselbini Okapijcev je opazna razporeditev druž-
benih statusov. V naselbini je večina Okapijcev pripadnikov bodisi klana 
Pagataisa ali Lasota in kljub temu, da so v mestu vsi wantoki, stanujejo pri-
padniki klanov skupaj. Hane Ano, ki je iz vasi Henegaru in klana Lasota ter 
je že več kot dvajset let živel v naselju Two Mile, je imel za najbližje sosede 
svoje sorodnike ali pripadnike istega klana. Ko so prišli v mesto, so namreč 
nekateri bivali pri njem, ob njegovi hiši pa so si postavili tudi bivališče. V 
hiši, ki stoji nasproti Hanetove, sta stanovala Ruth in njen mož Kanipa 
Yokefa. Ruth je najprej živela pri Hanetu, ko je za nekaj mesecev prišla na 
obisk iz Okape. S Kanipo sta se poročila v vasi, kasneje pa skupaj prišla v 
Port Moresby. Pri naselitvi jima je največ pomagal ravno Hane. Podobno je 
v zgornjem delu naselbine, kjer je bila večina prebivalcev pripadnikov klana 
Pagataisa iz vasi Pagataisa. Oboji so iz Okape in tradicionalni prijatelji in 
zavezniki, toda govorijo različna narečja: »Jaz njih razumem, vendar ne go-
vorim njihovega tokples. Zato se raje pogovarjamo v tok pisinu. Tudi oni ne 
govorijo mojega tokples.«23 Kljub razlikam v jeziku pa so pripadniki istega 
sistema wantok. Na tem primeru je opazno, da ne gre toliko za jezik kot za 
skupno družbeno organizacijo, tradicionalna obligacijska razmerja in iden-
tifikacijo z izvornim okoljem.

Hiša, v kateri je bival Hane Ana, je velika okoli 25 kvadratnih metrov in 
ima tri sobe. Zgrajena je bila na lesenih kolih in je pravokotne oblike, ob-
sega pa večji bivalni prostor s kuhinjo in dve spalnici. V celoti je zgrajena 
iz lesa in krita s pločevinasto streho. Hane jo je postavil sam, pomagali so 
mu le nekateri prijatelji. Pred hišo stopnice vodijo na ozko verando, s katere 
je vhod v bivalni prostor. V hiši ni bilo pravega pohištva, le nekaj desk, na 
katerih so odložene posode, gorilnik na kerozin in pribor ter razno orodje. 
Tla so narejena iz dvojnih lesenih desk, prav tako stene. Na tleh niso imeli 
nobene podloge, v nekaterih drugih hišah pa so položili nekakšen linolej. 
V obeh spalnicah je bila na tleh postelja – penasta podloga leži na tleh, 
pokrita pa je z raznobarvnimi rjuhami, odejo in vzglavnikom. Poleg tega so 
ponavadi v kotu ležala zložena oblačila, šivalni stroj in razne revije ter ča-
sopisi. Spalnici imata okni, medtem, ko ima bivalni prostor le vrata. Zaradi 
tega je v hiši precej temno. Mnoge hiše v naselbini sploh niso imele oken. 
V hiši sta bivali dve družini: Hane Ano s svojo ženo Sipo (ki je bila v času 

23	 Tokples ali jezik vasi Henegaru imenujejo kerana, jezik vasi Pagataisa pa forai ali fore.



98

mojega obiska z enim od sinov v Vzhodnem višavju) in otroki ter Sethy 
Ano z ženo Julie. Sethy je Hanov wantok, pa tudi njegov nečak (sin Hano-
vega starejšega brata Erica). Star je bil 26 let, Julie pa 22. Kljub temu, da sta 
bila že nekaj čas poročena, še nista imela otrok, sta pa načrtovala le dva ali 
tri otroke, ker sta nameravala dlje časa ostati v Port Moresbyju.

Fotografija 11: notranjost enega od bivališč. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Naselbina Okapijcev nima urejene kanalizacije in električne napeljave. Le 
dve hiši in trgovina imajo napeljano elektriko, v drugih pa so uporabljali 
kerozinske svetilke ali sveče.24 Hiše so precej temne, uporabljajo pa jih 
zlasti za spanje in pripravo hrane. Največ kuhajo na kerozinskih gorilni-
kih, razen ko naredijo mumu, proslavo s pojedino, ko hrano pripravijo na 
tradicionalni način v zemeljski peči z vročimi kamni. V naselbini sta dve 
zunanji vodovodni pipi, ki ravno še zadoščata za potrebe vseh stanovalcev. 
Vodo si vsak po potrebi prinese do hiš. Eno od teh dveh pip uporabljajo 
tudi za tuširanje. Med hišami so imeli majhne vrtove, na katerih so gojili 
rastje, ki je značilno za Višavje. Na vrtovih so pridelovali banane, sladki 
krompir, sladkorni trs (pitpit) in nekatere vrste zelenjave, ki jo gojijo tudi 
doma. Najbližje okolje v naselbini jih s tem rahlo spominja na domače 

24	 V monoetničnih naselbinah v urbanih naseljih je pogosta praksa, da ima le en prebivalec priključeno električno 
napeljavo, ki jo proti plačilu uporabljajo tudi drugi (Muke 2001: 91–92). Pri Okapijcih ni bilo te navade.



99

okolje, čeprav so razlike velike. Sosednji Goilala so na primer gojili po-
polnoma drugo rastje. Rastline, ki jih gojijo v naseljih, imajo praktični 
namen, a obenem tudi označujejo meje in širše poreklo skupnosti v na-
selju ter sporočajo kulturno identiteto (primerjaj Muke 2001: 40). Vrtov 
je v naselju malo, saj ni veliko prostora. Mnogi zato obdelujejo vrtove na 
obrobju mesta, kamor hodijo enkrat ali dvakrat na teden.

Med 141 ljudmi, ki so v času mojega obiska živeli v naselbini, je bilo 78 
moških in 63 žensk. Razlika med številom moških in žensk je prisotna za-
radi migracij delovne narave, saj se večinoma le moški v Port Moresby selijo 
zaradi služb, ženske pa jim kasneje sledijo. Moški so bili večinoma zaposle-
ni ali samozaposleni, večina žensk pa je formalno nezaposlenih, a z delom 
vseeno prispevajo svoj delež. Nekateri nezaposleni moški so se ukvarjali s 
posojanjem denarja in z obrestmi precej zaslužili:

Jaz ne delam, ampak živim doma z ženo. Prodajava denar. Dava 
10 kin, nazaj dobiva 15 kin. 50-odstotne obresti v dveh tednih. 
Denar za posojila dobiva s prodajo hrane, zelenjave in betelovih 
oreščkov, ki jih kupiva na Gordonovi tržnici in jih na ulici proda-
java delavcem.

Kratkotrajno posojanje denarja je sicer zelo razširjeno, a pogosto tudi pred-
met sporov. Denar ponavadi posojajo za štirinajst dni, saj v Port Moresbyju 
delavci dobivajo plačo na dva tedna (fortnightly). Največkrat posojajo manj-
še zneske, 10, 20 ali 50 kin. Sethy in Julie sta začetni kapital nabrala tako, 
da sta na ulicah prodajala betelove oreščke. Ti so na tržnici stali med 25 in 
30 toea, na ulici pa 50 do 60 toea25:

Za dve kini dobim na tržnici sedem oreščkov, med katerimi pa je po-
gosto kakšen pokvarjen. Če je med njimi pet ali šest dobrih, še vedno 
zaslužim tri kine. Včasih pa imam tudi izgubo.

Sethy je še dodal, da je »prodaja denarja« uspešen posel, saj »nekateri iz 
delovnega razreda denar zapravijo za nepotrebne stvari in si ga zato sposodijo 
od mene«. Dodal je tudi, da denarja ne posoja komurkoli, temveč le tistim, 

25	 Toea je stotina kine.



100

za katere ve, kje živijo in delajo. Če mu čez štirinajst dni denarja ne vrnejo, 
poviša obresti na 100-odstotne. »Če mi denarja ne vrne ob roku, podvojim 
obresti. Če mi ne bi vrnil denarja v mesecu ali dveh, bi ga lahko pretepel in 
nato pozabil na denar.« Praksa posojanja denarja deluje tudi zaradi siste-
ma wantok, obligacijskih razmerij in medsebojnih pomoči. Vedno gre za 
manjšo vsoto denarja, ki jo vsak lahko vrne, saj mu na pomoč priskočijo 
njegovi wantoki.

Skupnosti so izredno pomembne pri reševanju problemov in konfliktov, 
kajti posameznik v konfliktnih situacijah nikoli ne nastopa sam. Če pri-
de do resnejših sporov, se skupnosti med seboj ponavadi dogovorijo za 
kompenzacije oziroma skupinsko povračilo denarja. Skupnost v takih 
primerih deluje kot podaljšek posameznikov in lahko celo prevzame nase 
odgovornost, ki jo nosi katerikoli posameznik v skupnosti. Zelo uspe-
šna in pogosta oblika medskupinske interakcije so poravnave, kjer se dve 
skupnosti dogovorita o medsebojnem dolgu in ta dolg tudi poravnata. 
Dolg posameznika nase prevzame skupnost. Takšni primeri se dogajajo 
tudi pri prometnih nesrečah, ubojih ali smrti zaradi magije. Skupnost, 
ki je utrpela škodo (na primer izgubila svojega člana), in skupnost, ki je 
prva prizadejala škodo (na primer ubila njihovega člana), se dogovorita o 
poravnavi, sicer se lahko med njima vname ciklus medsebojnih maščevanj 
(payback), ki se celo preseli iz mesta v vasi ali obratno. (Glej na primer M. 
Ward 2000; A. Strathern 1979)

Nekatere ženske delajo kot hišne pomočnice, mnoge pa so nezaposlene, 
a se vseeno ukvarjajo z različnimi dejavnostmi, kot je prodaja raznih iz-
delkov in rastlin na ulicah ali trgih. Pogosto delo med ženskami je izde-
lovanje torb in drugih pletenih izdelkov, ki jih nato prodajajo na ulicah 
ali na tržnicah. Praktične torbe za čez ramo, ki so najrazličnejših barv in 
vzorcev, prodajajo domačinom in redkim turistom, stale pa so med 20 in 
30 kin. Izdelava takšne torbe traja približno dva do tri dni, kar pomeni, 
da bi lahko s tem delom dobro zaslužile, če bi jih zlahka prodajale. Delo 
žensk med drugim zajema gospodinjska opravila, kot na primer nakup in 
pripravo hrane, pranje in popravilo oblačil ter skrb za otroke. Gospodinj-
skih opravil pa se lotevajo tudi moški, ki so med bivanjem v mestu postali 
zelo samostojni.



101

Fotografija 12: primer pletenih izdelkov, ki jih nekatere ženske izdelujejo in nato 
prodajajo na tržnicah. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Velik del prebivalcev naselbine Okapijcev je bilo otrok ali mladeničev, 
ki so bili še premladi za delo. Naraščanje števila otrok v urbanih naseljih 
je sicer splošen pojav v Port Moresbyju, ki pa prinaša veliko potencial-
nih družbenih težav, na primer lastništvo zemlje in ohranjanje razmerij 
v vaseh ipd. Nekateri otroci in mladeniči so šolo obiskovali vsaj nekaj 



102

let. Večina mlajših moških ali moških srednjih let zna vsaj brati in pisa-
ti, eden med njimi je dokončal celo fakultetno izobraževanje. Večina je 
dobro obvladala angleščino, medtem ko ženske angleško večinoma niso 
znale najbolje.26 Ženske niso bile toliko izobražene, a so mnoge mlajše 
deklice hodile v šole. Vsi prebivalci naselbine, starejši od dvajset let, in 
vsaj polovica najstnikov se je rodila v Vzhodnem višavju in so se v Port 
Moresby preselili. Mnogi najstniki so se tja preselili, ko so bili stari komaj 
nekaj let in se niso niti dobro naučili jezika svoje vasi (tokples). Večina 
najstnikov in vsi mlajši od deset let so dobro obvladali le tok pisin in delno 
angleščino, nekateri pa so razumeli tudi svoj tokples. Odrasli so v naselju 
med seboj največ govorili v jeziku tok pisin, saj so v tej naselbini bivali 
priseljenci iz različnih vasi v okrožju Okapa v Vzhodnem višavju in so se 
njihovi materni jeziki med seboj razlikovali. Tok pisin je zaradi migracije 
postal pomemben pogovorni jezik, za mnoge otroke pa tudi prvi ali celo 
edini jezik, ki so se ga naučili.

Tudi družabno življenje Okapijcev je potekalo predvsem v njihovi nsel-
bini v naselju Two Mile ali v drugih podobnih naselbinah Okapijcev v 
drugih urbanih naseljih. Mesta, kjer so se še družili, so zlasti tržnice in 
nekatera delovna mesta, kjer delajo skupaj z wantoki. Družijo se tudi s 
pripadniki drugih skupin, vendar predvsem v službah in mnogo manj kot 
s svojimi wantoki (primerjaj M. Strathern 1975: 201). Okapijcem je ta 
naselbina predstavljala domače kulturno okolje sredi Port Moresbyja. V 
naselbini je bilo ves čas prisotnih mnogo ljudi, saj jih mnogo ni hodilo v 
službe ali šole. Življenje je vsaj v sušnem obdobju potekalo predvsem na 
prostem, pred hišami. Ljudje so se družili, pogovarjali, zabavali in igrali 
karte. Kartanje je pogosta družabna aktivnost, igrajo pa vsi razen mlajših 
otrok. V naselju je bilo vedno več skupinic po pet ljudi, ki so kartali, in 
vsaj še enkrat toliko, ki so sedeli zraven, opazovali igro in se pogovarjali. 
Ob kartah se družijo več ur dnevno, vse skupaj pa je napeto, saj igrajo 
za denar. Najpogostejša igra je bila 'dama', pri kateri je pet ljudi igralo z 
enim nizom kart. Pri tej igri vsak dobi sedem kart, sestaviti pa jih mora 
v zaporedja, s katerimi »se odpre«. Zmaga tisti, ki se prvi odpre in porabi 
vse karte. Vsak igralec je pred igro vložil pol kine (50 toea), zmagovalec 
pa je pobral celoten vložek.

26	 Z njimi sem se pogovarjal v angleščini ali v tok pisinu, s tem, da se je vedno našel kdo, ki mi je pomagal tolmačiti, 
česar nisem razumel.



103

Fotografija 13: vsakdanje druženje wantokov v naselju ob kartanju. Foto: Jaka Repič, 
Port Moresby 2002.

Okapijci so pogosto obiskovali svoje wantoke v isti naselbini ali v drugih 
naselijh v Port Moresbyju. Zato je bil v naselbini pogosto na obisku kak 
wantok iz drugih urbanih naselij. Ob obiskovanju in druženju so mnogi 
žvečili betelove oreščke, ki so najpogostejša oblika poživila. Kave pa niso 
pili, kar je zanimivo, saj ima ravno Vzhodno višavje velike plantaže zelo 
kakovostne kave; več jih je imelo celo načrte, da bi po vrnitvi v vas postavili 
svoje manjše plantaže kave. Prav tako nihče ni kadil. Žvečenje betelovih 
oreščkov, ki so blagi narkotik, je prisotno po celotni Novi Gvineji, zlasti 
na otokih, obalnih predelih in nižavju. Betelovi oreščki so tudi pomembno 
blago za izmenjavo. Uporabljajo jih lahko pri »družbenopolitičnih izme-
njavah« (primerjaj Sillitoe 2000) ali kot plačilo kompenzacij. Okapijci so 
jih kupovali na tržnicah ali na ulicah. Betelovi oreščki so okrogli zeleni 
orehi z debelo lupino in mehkim notranjim jedrom. Lupino pregriznejo in 
jih olupijo, mehko sredico pa prežvečijo. Med žvečenjem dodajo beli prah 
zmletih školjk – kalcijev karbonat, ki sproži kemično reakcijo. V ustih se 
začne izločati slina, celotna zmes pa postane krvavo rdeča. To zmes nekaj 
časa žvečijo, odvečno slino pa izpljunejo. Na koncu betelove oreščke izplju-
nejo, saj niso užitni. Med žvečenjem se izloča narkotična snov, ki povzroča 
zelo rahlo omamljenost.



104

Fotografija 14: prodaja betelovih oreščkov in drugih izdelkov nad naselbino, ob 
trgovinici in avtobusnem postajališču. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Hrano so pripravljali sami, v družinskem krogu, razen kadar so pripravili 
mumu – večjo pojedino. Mumu je tradicionalna oblika priprave hrane v ze-
meljskih pečeh z vročimi kamni, ki jo uporabljajo pri različnih slavjih in pri 
njej sodeluje celotna naselbina. V mestu takšne posebne dogodke pripravijo 
čim bolj podobno kot na podeželju. Slavje pa ni omejeno na posamezno 
naselbino, saj se vanj vključijo tudi wantoki iz drugih naselij.

V naselbini Okapijcev sem imel priložnost prisostvovati takšnemu slav-
ju, ki so ga naredili kot posmrtno ceremonijo za svojim wantokom Ja-
gasijem Hugom. Jagasi je bil iz vasi Henegaru, a je nekaj let živel v 
Port Moresbyju skupaj s svojim bratom Jobom. V mestu je zbolel za 
tuberkulozo, kmalu pa se mu je stanje tako poslabšalo, da so njego-
vi sorodniki in wantoki, ki so vedeli, da bo kmalu umrl, nekaj tednov 
pred smrtjo zbrali denar za letalsko vozovnico do Goroke. Umrl je vasi 
Henegaru oktobra 2002 v starosti 28 let. Po njegovi smrti so v vasi 
pripravili mumu, še eno takšno praznovanje pa so novembra pripravili v 
naselbini Okapijcev v naselju Two Mile, kjer je živel zadnja leta. Mumu 
je bil sicer namenjen le sorodnikom in wantokom umrlega. Vse družine 
v naselbini so prispevale nekaj denarja, s katerim so na trgu kupili veliko 



105

hrane. Kupili so sladki krompir (kaukau), banane, piščance, zelenjavo in 
sladkorni trs (kumu in pitpit). Na čistini sredi naselja so pripravili dve 
zemeljski peči, v katerih so pripravili hrano. Dve peči so pripravili zato, 
ker so nakupili veliko hrane in ker mlajši bratje in sestre27 umrlega ne 
smejo vzeti hrane iz glavne peči. Mlajše neporočene sestrične prav tako 
ne smejo jesti hrane iz glavne peči.

Preden so šli na trg po hrano, so za mumu v zemljo izkopali luknjo preme-
ra meter in pol ter približno meter globoko. Napolnili so jo z vejevjem in 
drvmi. Na drva so naložili gomilo kamenja. Dopoldne so s trga z avtom 
pripeljali ogromno hrane – dovolj za vse prebivalce naselbine in še enkrat 
toliko obiskovalcev. Ko so pripeljali hrano, so si razdelili delo. Moški so 
zakurili drva pod gomilo kamenja, ženske pa so začele pripravljati hrano 
– čistiti piščance in zelenjavo ter lupiti sladki krompir in banane. Medtem 
so prišli wantoki iz drugih naselij. Ljudje so se pogovarjali, zabavali, igrali 
karte, nekateri pa so pomagali pri pripravi hrane. Ob peči so dva soda do 
vrha napolnili z vodo. Po treh urah so vsa drva izgorela, gomila razbe-
ljenega kamenja pa se je posedla v jamo. Začele so se še zadnje priprave 
za kuhanje. Moški so na vrtovih posekali nekaj bananovcev ter stebla in 
debele veje zdrobili in z njimi obložili jamo. Zdrobljena debla, liste ter 
olupke so naložili na razbeljeno kamenje. Vse so obložili še z mokro ze-
mljo, ki je utrdila robove.

Na pripravljeno obloženo peč so po plasteh naložili zelenjavo, piščan-
ce, spet zelenjavo in na vrhu sladki krompir. Vse skupaj so pokrili še 
z eno plastjo zelenjave. Pripravljeno gomilo hrane so pokrili z obilico 
bananovega listja, s plastičnimi vrečami ter na koncu še s plastjo mokre 
zemlje. Na vrhu gomile so skozi banovo listje s palico naredili luknjo, 
skozi katero so zlili osem veder vode (okoli 150 litrov). Med vlivanjem 
je začela iz gomile močno uhajati para. Ko so vlili vso pripravljeno vodo, 
so luknjo na vrhu pokrili z bananovimi listi, plastično vrečo in na koncu 
še to obložili z mokro zemljo. Vse luknje, skozi katere je uhajala para, 
so prav tako zadelali z zemljo. Tako pripravljeno gomilo hrane so pustili 
kuhati v pari uro in pol.

27	 Bratje niso le sinovi istih staršev, temveč tudi vsi sinovi očetovih bratov. Podobno je tudi pri sestrah. Gre namreč 
za terminološko izenačevanje sorojencev z bratranci ali sestričnami po očetovi strani, kar je sicer značilno za 
omaški sorodstveni sistem.



106



107

Fotografije 15, 16 in 17: mumu – priprava pojedine ob slovesnosti po smrti enega od 
wantokov. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Ko se je vsa hrana v pari skuhala, so odkrili zemljo in listje bananovca 
ter vso hrano pobrali iz peči in jo zložili na bananine liste po osrednjem 
prostoru med hišami. Sredi popoldneva se je začelo ključno dejanje slavja 
– razdeljevanje hrane. Kljub temu, da so vse družine prispevale k nakupu 
hrane, je mumu organiziral Job Huge, brat pokojnega Jagasija, pomagal pa 
mu je Hane Ano, ki ima položaj nekakšnega bigmana28 v naselbini. Precej 
časa je preteklo, preden so hrano sortirali na veliko različno velikih kupov. 
Job in Hane sta skupaj začela hrano razdeljevati vsem prisotnim. Predho-
dno sta pripravila izčrpen spisek imen, ki sta jih na glas klicala in ljudje so 
prihajali po hrano. Vsak je dobil določeno količino hrane in v primernem 
zaporedju, odvisno od tega, kako tesne sorodstvene ali drugačne družbene 
vezi so ga vezale na Jagasija in njegov rod.

28	 Bigman je moški, ki si z dejanji, zlasti pa z družbeno političnimi obdarovanji, ustvari visok položaj v skupnosti 
(glej na primer A. Strathern 1971). Odgovoren je za urejanje sporov in posvetovalno vodenje skupnosti. Odlično 
biografsko pripoved življenjske zgodbe bigmana Ongka iz skupine Kawelka v Zahodnem višavju je zapisal prav 
tako Andrew Strathern (1979).



108

Fotografiji 18 in 19: mumu – razdelitev hrane in pojedina ob slovesnosti po smrti enega 
od wantokov. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

Sistem wantok Okapijcev ni vezan le na teritorialno lokacijo skupnosti v 
mestu. Pripadniki iste urbane etnične skupnosti živijo v različnih naseljih 



109

Port Moresbyja. Na praznovanje so prišli Okapijci iz naselij Badili, Erima, 
Banana Block (spodnja naselbina Okapijcev v Two Mileu), Six Mile, Ge-
rehu, Tokarara, Four Mile in morda še iz kakšnih drugih. Vse pa so vezale 
sorodstvene vezi, še zlasti izvorno okolje v Okapi, iz katerega prihajajo. Vsi 
so bili pripadniki istega sistema wantok, ki je oblika združevanja v mestih 
glede na izvorno krajevno pripadnost. Skupnost se manifestira ob najrazlič-
nejših družbenih ali družabnih dogodkih, še zlasti pa ob procesih migracije 
posameznikov iz vasi v mesto. Posamezniki, ki se selijo v mesto, so namreč 
na začetku odvisni od svojih wantokov, ki jim nudijo pomoč pri nastanitvi.

4.3.1	 Medsebojna pomoč in obligacijska razmerja

V Port Moresbyju ni nikakršnega formalnega sistema socialnega varstva, de-
jansko pa obstaja močan sistem medsebojne pomoči, sistem wantok, ki med 
drugim blaži revščino in pritiske družbenih sprememb ob migraciji (Muke 
2001). Priseljenci, ki se za krajše ali daljše obdobje selijo v mesta, poiščejo 
svoje sorodnike ali wantoke, ki jim nudijo nastanitev. Če ima priseljenec v 
mestu sorodnike, se naseli pri njih, če pa nima bližnjih sorodnikov, se naseli 
pri tistih prebivalcih urbanih naselij, ki so prišli iz njegove vasi ali tistih sose-
dnjih vasi, kjer živijo tradicionalni prijatelji in zavezniki. Medsebojna pomoč 
temelji na tradicionalni instituciji ceremonialnih ali »družbenopolitičnih iz-
menjav« (Sillitoe 1998), ki predstavljajo kompleksna obligacijska razmerja 
v družbeni organizaciji. Ta družbena institucija, ki v splošnem vključuje tri 
obveze: darilo (uslugo) podariti, sprejeti in povrniti, je morda najmočneje po-
udarjena ravno v Melaneziji, vsekakor pa obstaja tudi drugod po svetu (na 
primer Mauss 1996). Na Papui Novi Gvineji posamezniki lastno družbeno 
moč povečajo in obdržijo prav z medsebojnim obdarovanjem in negovanjem 
družbenih odnosov. Medsebojna pomoč, ki temelji na tovrstnih obligacijskih 
razmerjih, je ključna tudi v primeru ruralno-urbane migracije, saj je nujni 
dejavnik oblikovanja in vzdrževanja skupnosti.

Migracija iz vasi v Port Moresby za Okapijce ne pomeni zgolj osebne od-
ločitve in dejanja, ampak je vedno družbeno pogojena, saj posamezni mi-
granti vedno poiščejo neke oblike pomoči. Na začetku so se sicer selili za-
radi pogodbenega dela, kasneje pa vedno bolj samostojno. Prvi priseljenci 
so delali pogodbeno in živeli v tovarnah ali ob plantažah pri delodajalcih, 
kmalu pa so se manjše skupine začele samostojno naseljevati v urbanih 



110

naseljih. Novi priseljenci so poiskali sorodnike, znance ali wantoke, ki so 
že živeli v Port Moresbyju, in se pri njih naselili. Zaradi medsebojnih 
obligacij so jim ti seveda nudili pomoč in podporo. Ta tip medsebojne 
pomoči je še vedno najpomembnejši način, da si novi priseljenci uredijo 
življenje po migraciji v mesto. Ponavadi poiščejo nekoga, ki jim lahko 
ponudi prenočišče, hrano in jim na začetku pomaga tudi finančno, da se 
znajdejo v mestu in sčasoma poiščejo službo. Gostitelji prišleke vpeljejo v 
skupnost, jim razkažejo mesto in jim predstavijo svoje sorodnike in znan-
ce: »Nekaj prebivalcev vasi Pagataisa je že prišlo v Port Moresby in so nekaj 
mesecev ostali pri meni. Lahko bi k meni prišli tudi iz vasi Henegaru, a oni 
raje ostanejo pri svojih sovaščanih.« Vsak prišlek se, ker se zanaša na pomoč 
svojih sorodnikov ali wantokov v mestu, postopno vključi v sistem wantok 
ter ga s tem tudi aktivno poustvarja.

Večina ljudi, ki se v zadnjih letih seli v Port Moresby, torej pride k soro-
dnikom, ki že živijo v mestu. Včasih je bilo v mestu manj ljudi, zato so 
prišli k najbližjemu znancu ali nekomu iz istega okolja. Ljudje iz istih 
izvornih okolij se največkrat naseljujejo skupaj v monoetnične naselbine v 
urbanih naseljih, tudi če niso sorodstveno povezani, saj se lahko tako med 
seboj ščitijo in si pomagajo. Medsebojna zaščita in pomoč sta pomembni, 
kadar se posamezniki zapletejo v spore s pripadniki drugih skupnosti. V 
takšnih primerih celotna skupnost zaščiti posameznike in glede na dogo-
vor plača kompenzacijo drugi skupnosti. Ko je neki Okapijec v Two Mile 
umrl v Port Moresbyju, so ga poslali z letalom v Goroko in ga pokopali v 
njegovi rodni vasi, celotna skupnost pa je prispevala denar za letalsko vo-
zovnico. V takšnih primerih je treba zbrati veliko več denarja kot zgolj za 
letalsko vozovnico (leta 2002 je tak prevoz stal več kot tri tisoč kin), saj je 
treba plačati prevoz trupla in povratne vozovnice za spremljevalce. Denar 
za letalsko vozovnico skupnost zbere tudi v primeru, če nekdo ne more 
več delati v mestu in nima dovolj denarja, da bi si sam kupil vozovnico. V 
vseh primerih, ko posameznik sam ne zmore pritiskov urbanega življenja 
ali interakcije z drugimi skupnostmi, njegovi ali njeni wantoki nastopijo s 
podporo, pomočjo ali zaščito:

Vedno si pomagamo. Preden naši sovaščani pridejo v Port Moresby, 
jim sorodniki pogosto zberejo denar za letalsko vozovnico, ko pa gredo 
nazaj, ga zberemo mi. Pogosto nekaj prispevamo.



111

4.3.2	 Urbana etnična skupnost kot preplet sorodstvenega 
razmerja in sistema wantok

Najpomembnejša oblika družbenih razmerij v skupnosti so sorodstvena 
razmerja. Pri klasifikaciji sorodstvenih razmerij gre za kulturno pripisane 
vloge in statuse. Določena razmerja so v različnih družbah različno kon-
ceptualizirana.29 Pri Okapijcih je opazen sorodstveni sistem, ki sovpada z 
omaškim modelom sorodstvene klasifikacije. Omaški model sorodstvenih 
razmerij je pogost pri naseljenih poljedelcih, ki imajo močne patrilinear-
ne potomstvene sisteme, kar pomeni, da pripadnost sorodstveni skupini 
določajo po očetovi strani. Omaški model razlikuje med sorodniki oče-
tove potomstvene skupine in materine potomstvene skupine. Prisoten pa 
je princip bifurkativnega zlivanja, ki na ravni generacije staršev izenačuje 
očeta z njegovimi brati ter mater z njenimi sestrami (F=FB; M=MZ).30 
Obenem pa ta model posebej označuje materinega brata ter očetovo sestro 
(MB; FZ). Zlasti materin brat ima posebno vlogo t. i. »moške matere«. 
Omaški model tudi briše generacijske razločke med križnimi sorodniki po 
materini strani, kar pomeni, da izenačuje materinega brata in sina materi-
nega brata (MB=MBS). Na ravni generacije izhodiščnega posameznika pa 
je prisoten mehanizem bifurkativnega združevanja sorodnikov istega spola. 
Bratje so izenačeni s sinovi očetovih bratov ter materinih sester (B=FBS; 
B=MZS), sestre pa so izenačene s hčerami materinih sester in očetovih 
bratov (Z=MZD; Z=FBZ). (Povzeto po Schusky 1965: 37–44, 73)

Okapijski sorodstveni sistem se nekoliko razlikuje od omaškega modela. 
Posamezniki razlikujejo med sorodniki po očetovi in materini strani, saj 
sta oče in mati pripadnika različnih rodov. Potomstvo se klasificira po pa-
trilinearnih linijah, sorodniki po materini strani pa predstavljajo materin 
rod. Materin brat ima še posebej pomembno vlogo, saj je za izhodiščnega 
posameznika najpomembnejši moški v materinem rodu. Na primer: Kani-
pa Yokefa se je poročil z Ruth (Ano), njen brat pa je Hane Ano. Kanipa je 
iz vasi Keti v Okapi, preko žene pa je vzpostavil zavezniške in sorodstvene 
(ter wantok) odnose s pripadniki Lasota klana iz vasi Henegaru, od koder 
je žena. Ko je prišel v Port Moresby, se je najprej naselil pri bratih v naselju 
29	 V antropologiji delimo sorodstvene sisteme na šest osnovnih tipov: havajski, irokeški, eskimski, sudanski, vranji 

(Crow) ter omaški (Omaha) (glej na primer Murdock 1949). Osnovne tipe moramo razumeti kot okvirne 
modele, saj se konkretni sistemi z osnovnimi tipi navadno ne ujemajo v vseh podrobnostih.

30	 Terminološko označevanje sorodstvenih razmerij povzemam po sistemu britanskih antropologov: Oče=F; 
Mati=M; Brat=B; Sestra=Z; Sin=S; Hči=D (Barnard in Good 1984: 4).



112

Erima, kasneje se je priselil v naselje Two Mile. V naselju Two Mile je z 
družino živel zraven ženinih sorodnikov. V času mojega bivanja v Two Mi-
leu sta imela Ruth in Kanipa štiri otroke, od katerih je eden živel v Okapi, 
drugi trije pa v naselju Okapijcev v Two Mileu. Za vse je najbolj skrbel 
Hane Ano (MB), ki jim je tudi priskrbel bivališče v naselju. Po Hane Anu 
sta Kanipa in Ruth poimenovala enega od svojih sinov (Hane Yokefa).

Mati je članica rodu njenega očeta in tako ostane tudi po poroki, ko se pre-
seli k moževemu rodu. Ko je v naselbini Okapijcev umrl Jagasi Huge, član 
rodu Lasota, je bil poročen z Mario iz skupine Goilala. Skupaj sta živela 
šele eno leto, kajti pred Mario je že imel eno ženo, Okapijko z imenom Ala, 
vendar njegov rod ni plačal ženitnega plačila (brideprice) in je čez nekaj časa 
odšla nazaj k staršem. Tudi za drugo ženo Mario niso plačali kupnine, zato 
se je po Jagasijevi smrti preselila nazaj k staršem in se kmalu znova poročila. 
Če bi Jagasijev rod plačal kupnino, bi lahko ostala pri Okapijcih in se brez 
kupnine zopet poročila s komerkoli od Jagasijevih klasifikatornih bratov ali 
pa bi se za majhno kupnino poročila s kom iz klana Lasota. Lahko pa bi 
se vseeno preselila nazaj v svoj rod, odvisno od njenega počutja v moževem 
rodu. Če bi se poročila z nekom iz kakšnega drugega klana, na primer iz 
klana Pagataisa, bi morali Lasota klanu plačati enako kupnino, kot bi jo 
Jagasijev rod plačal v prvi fazi.

Klan Lasota zajema več partilinearnih rodov. V teh rodovih obstaja sku-
pno poimenovanje za očeta in očetove brate, prav tako pa imajo isti izraz 
za prave brate in sinove očetovih bratov, torej bratrance po očetovi strani. 
Vse bratrance po moški strani enačijo s sorojenci. Vsak član rodu ima zato 
veliko bratov ali sester. Sorodniki po materini, torej ženski strani, pa pripa-
dajo drugemu rodu ali klanu, saj se ženske v rod primožijo.31 V tem je tudi 
razlika med sorodstvenim sistemom Okapijcev in omaškim modelom, ki 
ne razlikuje med sorojenci ter sinovi očetovih bratov in materinih sester. 
Okapijci med njimi razlikujejo po potomstveni ali rodovni pripadnosti.

31	 Rod (lineage) je enočrtna (unilinearna) skupina ljudi, ki so med seboj v krvnem sorodstvu, ter zajema ljudi, ki 
imajo rodovno povezavo s skupnim prednikom (Schusky 1965: 73–74). Klan (clan ali sib) je širša skupina ljudi, 
ki jih druži skupno poreklo in kraj bivanja. Sestavlja jih več rodov, ki imajo predstavo (pogosto mitološko) 
o skupnem predniku (Schusky 1965: 77). Klan je precej ohlapno definiran pojem, pomeni pa enočrtno 
potomstveno skupino ljudi, ki imajo predstavo o skupnem poreklu, ne sledijo pa vsem genealoškim nizom do 
prvega prednika. To je večja skupina, ki ima ponavadi predstave o mitičnem predniku, medtem ko je rod ožja 
potomstvena kategorija, s katero urejajo poroke in medsebojne obveznosti.



113

Pomembna sorodstvena kategorija med Okapijci je bratstvo, saj lahko od 
bratov pričakujejo najmočnejšo podporo in pomoč. Ob neki priložnosti, ko 
sem odšel iz naselja Okapijcev in me je Hane pospremil na bližnjo avtobu-
sno postajo, je s svojim avtom mimo pripeljal Hasa Solo. Hane ga je ustavil, 
češ naj me odpelje, kamor sem bil namenjen. Rekel je, da je Hasa njegov 
brat in na moje vprašanje, če imata iste starše, je rekel, da ni pravi brat tem-
več bratranec-brat (cousin brother). Takšen odgovor sem dobil skoraj vedno, 
ko sem preverjal, ali imajo bratje iste starše ali so le pripadniki istega rodu. 
Okapijci terminološko in konceptualno namreč ne ločujejo med sorojenci 
in bratranci iz istega rodu. Sorodstveni sistem je temeljni princip družbene 
organizacije tako v izvornih vaških okoljih kot tudi v mestih. Zlasti v me-
stih pa sorodstvena razmerja niso edina oblika pomembnih družbenih vezi, 
ki jih posamezniki ob različnih priložnostih mobilizirajo. Poleg sorodstva 
in prijateljstva, ki ga na tem mestu ne obravnavam več kot le v zgornjih vr-
sticah, pa je zlasti v mestih Papue Nove Gvineje izredno pomemben sistem 
wantok, ki predstavlja širšo obliko družbene organizacije oziroma speci-
fično obliko urbane etničnosti. Etničnost v mestih Papue Nove Gvineje je 
dinamična in situacijska oblika identifikacije ter je ves čas v nastajanju. Naj-
večkrat sicer ne deluje zgolj kot deklarativno politična kategorizacija, kljub 
temu pa je v vsakdanjih življenjih ljudi izredno pomembna, saj v mestih 
poleg sorodstva predstavlja primarno obliko družbenih odnosov.





115

5	   Sistem wantok: vzpostavljanje urbanih 
 etničnih skupnosti na Papui Novi Gvineji

5.1	 Oblike primarnih družbenih odnosov v mestih

Urbanega okolja na Papui Novi Gvineji ne moremo obravnavati kot samo-
stojnega in neodvisnega družbenega kraja, temveč le v povezavi z ruralnimi 
kraji, od koder prihajajo migranti oziroma se tja vračajo. V tradicionalni 
družbeni organizaciji etničnost v takšni obliki, kot jo poznamo v mestih, ne 
obstaja ali pa nima bistvenega pomena, razen v izjemnih primerih. V tra-
dicionalnih družbah je najpomembnejša oblika družbenih razmerij sorod-
stveni sistem, na katerem pa vsaj deloma temelji tudi sistem wantok, čeprav 
v mestih preseže sorodstvena razmerja. Samo konceptualizacijo družbe so 
ljudje v mestih spremenili, saj tradicionalno organizirane skupnosti niso 
omogočale prilagoditve, ki jih je zahtevalo urbano okolje. V mestih Papue 
Nove Gvineje so se pojavile specifične oblike etničnih skupin – lokalno v 
tok pisinu imenovani sistemi wantok, ki so nov urbani družbeni pojav, v me-
stih, še posebej v neformalnih urbanih naseljih, pa pogosto celo predstavlja-
jo primarna družbena razmerja. Poleg sorodstva in prijateljstva je etničnost 
v mestih Papue Nove Gvineje najpomembnejši princip družbene katego-
rizacije, s katerim se posamezniki povezujejo v skupnosti in svojo skupnost 
razlikujejo od drugih. Ločenost med skupinami ne pomeni, da pripadniki 
različnih skupnosti ne oblikujejo družbenih odnosov. So pa odnosi med 
pripadniki iste skupnosti oziroma istega sistema wantok mnogo bolj tesni in 
zaupni kot odnosi z drugimi, ki so največkrat »bežni, površinski in začasni« 
(Levine in Levine 1979: 5).

Etničnost je v mestih postala pomembna zaradi vsakodnevnih interakcij 
med ljudmi iz različnih kulturnih in geografskih okolij, ki se med seboj 
ne morejo sporazumevati v lastnih jezikih, seveda pa tudi nimajo predstav 
o skupnem poreklu. Po eni strani je etnična kategorizacija nastala zaradi 
interaktivne povezanosti različnih skupin v skupnih urbanih središčih, po 
drugi pa zaradi izrednih situacij in nujne uporabe medsebojne pomoči, 
ki jo zahteva migracija in življenje v mestih. Težave migracije v mesta in 
mestnega življenja so ljudje najlažje premagali z vzpostavljanjem novih 
oblik družbenih razmerij z ljudmi, s katerimi imajo nekakšne vzajemne 



116

obveznosti, bodisi sorodstvene, prijateljske ali etnične. To je v urbanih 
okoljih možno, saj urbano družbeno okolje dopušča znatno prilagodlji-
vost družbenih vlog in odnosov.

V mestih so nastale nove družbene oblike, ki temeljijo na tradicionalnih 
družbenih organizacijah iz ruralnega okolja, saj so mesta polna neznanih 
ljudi in so potencialno zelo nevarni kraji. Zaradi potencialnih nevarnosti v 
urbanem okolju so ljudje »ustvarili relativno varne kotičke, kjer se obdajo s 
sorodniki in rojaki«32 (Levine in Levine 1979: 52). Problem lahko nastane, 
kadar dve skupini, ki sta tradicionalni sovražnici, živita v istem urbanem na-
selju. V takšnih razmerah je zelo pomembno vzdrževati tesne vezi z drugimi 
rojaki. Družbe na Novi Gvineji, zlasti v Višavju, so bile v preteklosti pogosto 
zapletene v medsebojne ozemeljske in druge spore, kar je verjetno tudi eden 
od razlogov za tolikšno razdrobljenost na majhne skupnosti. Medskupinska 
bojevanja so bila pogost in običajen del tradicionalnega življenja, in ko jim 
je kolonialna uprava bojevanje prepovedala, je to spremenilo družbena in 
medskupinska razmerja. Moški so preusmerili energijo tudi v selitve v me-
sta, a bojevanj s kolonialno pacifikacijo še ni bilo konec. Pogosto so se zaradi 
slabega nadzora večkrat razplamtela. Še v pokolonialnem obdobju so se na 
primer v Višavju redno dogajali razni konflikti, ki pa se lahko preselijo tudi v 
mesta. Na Novi Gvineji je zelo pomemben element medskupinske interak-
cije payback ali povračilni ukrepi. M. Ward (2000) je opisal primer, kako se je 
konflikt med tradicionalnimi sovražniki v Vzhodnem višavju skoraj prenesel 
v Port Moresby. Fantje iz vasi Kofena, ki so večino svojega življenja preživeli 
v Port Moresbyju, so hoteli v povračilo ubiti pet pripadnikov sovražnikovega 
klana. Napad so odpovedali šele takrat, ko so ga prepovedali starešine iz vasi. 
Vseeno pa so se odnosi med pripadniki obeh skupin tudi v Port Moresbyju 
zelo zaostrili. Za etnično identifikacijo mladih fantov je bilo sodelovanje v 
načrtovanju napada zelo pomembno, saj so s tem manifestirali svojo pripa-
dnost skupini, ne glede na to, da mnogi izmed njih niso niti več obvladali 
tokples, jezika svoje skupnosti.

Pripadnost skupnosti ni nekaj danega, temveč stalni proces ohranjevanja in 
obnavljanja skupinskih vezi. Wantoki živijo v tesni medsebojni povezanosti, 
ki jo morajo ves čas vzdrževati, kljub temu, da je utemeljena na predhodnih 

32	 Z besedo rojaki prevajam angleški izraz co-ethnics. Obenem naj poudarim da Levine in Levine (1979) co-ethnics 
enačita z wantoks, ter ethnicity z wantok system. M. Strathern (1975) wantok enači z besedo compatriot, ki prav 
tako pomeni rojak.



117

oblikah tradicionalne družbene povezanosti. Sistem wantok prav tako ni le 
odsev družbenih razmerij v ruralnem okolju, temveč je tradicionalna družbe-
na organizacija le osnova novi urbani obliki. Spremenile pa so se tudi oblike 
drugih družbenih razmerij in skupnosti. Pomembne družbene kategorizacije 
so v mestih podobne kot na podeželju, le da so doživele nekatere spremembe. 
Najpomembnejše kategorije so sorodstvo, etničnost in prijateljstvo.

Sorodstveni sistem je sistem načel, ki osmišljajo razmerja med pripadniki 
skupnosti in s tem tudi določajo njihova medsebojna razmerja in recipročne 
obligacije. Sorodstvena razmerja so pri ljudstvih Papue Nove Gvineje gene-
ralno najpomembnejši princip družbene organizacije. Pomembna so zlasti v 
ruralnih okoljih, kjer sorodstvena razmerja urejajo interakcijo med pripadniki 
istih vasi. S pomočjo sorodstvenih razmerij urejajo najpomembnejše vidike 
vaškega življenja, kot so pravica do zemlje, dostop do najrazličnejših narav-
nih virov, razmerja v okviru družbenopolitičnih izmenjav, možnosti poroke, 
vzorci zavezništva in podobno. Z ruralno-urbanimi migracijami se prenašajo 
tudi sorodstveni sistemi, ki s pomočjo kulturnega določanja statusov in vlog 
urejajo družbene skupine. Večina prebivalcev Port Moresbyja, zlasti zelo velik 
delež prebivalcev urbanih naseljih v Port Moresbyju, se je rodila v ruralnem 
okolju, zato ni nenavadno, da »je sorodstvo nujna predobstoječa osnova ur-
banim družbenim razmerjem« (Levine in Levine 1979: 61). Ljudje se iz vasi 
selijo v mesta k svojim sorodnikom ali wantokom. Ti jih vpeljejo v urbani na-
čin življenja in s tem utrjujejo sorodstvene vezi ali vezi sistema wantok. Krožna 
migracija med vasmi in mesti še dodatno utrjuje pomembnost vzdrževanja 
vezi z izvornim okoljem in skupnostjo. Tako so mi med pogovori skoraj vsi 
Okapijci zatrdili, da se nameravajo nekega vrniti v domačo vas:

Mislim, da v Port Moresbyju ne bomo [družina] živeli več dolgo. Tu je 
življenje zelo težko. Sem smo prišli zaradi denarja. A tu je življenje dra-
go, saj moramo vse kupiti. Na vasi je mnogo lažje. Lahko preživimo na 
svoji zemlji. Sami pridelujemo hrano in kavo za prodajo.

Nekateri avtorji trdijo, da skupnosti v mestih temeljijo primarno na tradi-
cionalnih družbenih organizacijah, vendar so urbane skupnosti dejansko 
nove skupnosti z drugačno organizacijo (Levine in Levine 1979; primerjaj 
Epstein 1978: 40). Skupnosti v mestih ne temeljijo tako močno na sorod-
stvu kot tiste na podeželju, saj so sorodniki pogosto raztreseni po različnih 



118

urbanih naseljih ali celo po različnih mestih. Poleg tega so skupine bližnjih 
sorodnikov v istem mestu maloštevilčne, saj se najpogosteje le nekaj članov 
družine preseli v mesta. Mnogi mladi moški se preselijo tudi z namenom, 
da ubežijo premočnemu nadzoru sorodstvenih skupnosti na podeželju. So-
rodstvena razmerja ne nadzorujejo dostopa do mestnega življenja, bivališča, 
službe in denarja. Vsekakor v mestih obstaja kontinuiteta sorodstvenih raz-
merij kot močan dejavnik družbene organizacije, vendar obenem postanejo 
pomembne druge oblike primarnih družbenih odnosov, kot sta na primer 
prijateljstvo in zlasti etničnost.

Sorodstvena razmerja ostanejo najpomembnejši dejavnik družbene organi-
zacije pri tistih urbanih skupnostih, ki imajo močno in bližnje zaledje tradi-
cionalnih skupin (Levine in Levine 1979: 62–63). To sta zlasti skupini Motu 
in Koita, ki sicer živita v neposredni bližini Port Moresbyja, čeprav se je po-
men sorodstva zaradi sprememb načinov materialne produkcije spremenil 
tudi pri teh dveh skupinah. Skupnosti iz Višavja pa so v Port Moresbyju še 
močneje spremenile oblike družbenih organizacij. Sorodstveni izrazi pogosto 
označujejo etnična ali wantok razmerja. Okapijci se med interakcijo z drugi-
mi skupinami medsebojno nazivajo z izrazom brat, kljub temu, da pripadajo 
različnim rodovom in klanom (primerjaj Whiteman 1973). Pri tradicionalni 
obliki sorodstva namreč izraz brat uporabljajo le v rodovnih skupnostih. V 
mestih pa se klasifikacijske skupine razširijo. Pomagajo si ne glede na ob-
stoj sorodstvenih vezi, skupinska kategorizacija pa poteka v okviru sistema 
wantok, ki pripadnike klasificira glede na izvorno okolje, kar »… omogoči 
nastanek osnovnih etničnih skupin« (Levine in Levine 1979: 65). Do po-
dobnih ugotovitev je prišel Whiteman, ki je raziskoval sorodstvena razmerja 
Chimbujev v Port Moresbyju. Posamezniki ali majhne skupine iz province 
Chimbu so bivališča poiskali pri priseljencih iz istega okolja, kljub temu, da se 
niso poznali niti niso imeli kakršnihkoli sorodstvenih razmerij. »Priseljenci so 
vedeli, da so [gostitelji] Chimbuji in so jih obiskali z nekom, ki jih je poznal« 
(Whiteman 1973: 93). Spreminjanje in širitev klasifikatornih sorodstvenih 
skupin je v mestih lahko osnova za nastanek etničnih kategorij v primerih, ko 
posameznik potrebuje pomoč najbližjih wantokov.

Zmanjšan pomen klanskih razmerij v mestih zamenjajo z obli-
kovanjem osebnih družbenih mrež, ki temeljijo na najrazličnejših 
vrstah sorodstvenih razmerij. Ko te mreže uporabijo v oblikovanju 



119

začasne urbane skupine ali klike, iz njih pogosto nastanejo situa-
cijske urbane etnične skupine. (Levine in Levine 1979: 66)

5.2	 Urbane etnične skupine oziroma sistemi wantok

Družbena razmerja iz domačih vasi so zelo pomembna pri ustvarjanju no-
vih družbenih razmerij v urbanih okoljih. Sistem wantok je družbena ka-
tegorizacija in zajema ljudi iz istega okolja, ki govorijo isti jezik in imajo 
isto kulturno tradicijo (glej tudi Repič 2004, 2005a). Wantok je »nekdo, ki 
govori isti jezik, je iste narodnosti, rojak, je iz iste dežele, sosed« (Mihalic 
1983: 202). V mestih pripadniki istega sistema wantok živijo in pogosto 
delajo skupaj, se skupaj bojujejo proti sovražnikom in pomagajo novim pri-
seljencem – tako sorodnikom kot tudi drugim rojakom. Sistem wantok je 
ohlapno določena kategorija, saj z njo označujejo tako bližnje in daljne so-
rodnike, dobre prijatelje, kot tudi bežne znance, ki prihajajo iz istega okolja 
in morda govorijo isti tokples. V mestih so »wantoki tisti ljudje, s katerimi 
ima nekdo pogoste, dobre in zaupne odnose« (Sillitoe 2000: 170). Pojem 
wantok lahko označuje tudi prijatelje, ki jih sicer označujejo tudi z besedo 
pren, kar obenem pomeni tudi znance ter tiste, ki niso sovražni. Prijatelj-
stvo kot kategorija tudi ni strogo ločeno od sorodstva, saj bližnje prijatelje, 
rojake in sorodnike označujejo s pojmom wantok. 

Družbena razmerja, ki se razvijejo v mestih, ne temeljijo le na potomstvu 
in sorodstvu. »V mestih posamezniki razširijo lastne predstave o sorodstvu 
ali družbenih zvezah in s tem zajamejo ljudi iz drugih vasi in sosednjih 
območij, s katerimi doma nimajo nobenih ali pa le ohlapne vezi« (R. G. 
Ward 1977: 48). Tradicionalne družbene organizacije, na primer sorodstvo, 
v mestih obdržijo pomembno vlogo, njihova oblika pa se spremeni. Nova 
družbena razmerja v mestih največkrat temeljijo ravno na skupnem izvor-
nem kraju priseljencev, čeprav je pogosto pomembno tudi razumevanje is-
tega kulturnega kodeksa. Včasih je bil jezik osnova za sistem wantok, a se je 
kategorizacija wantok toliko razširila, da skupni jezik ni več nujni element. 
Mnogi mlajši prebivalci mest namreč ne govorijo njihovega tokples, jezika 
domače vasi, pa so kljub temu enakopravni pripadniki. Skupno poreklo, 
ki je najpomembnejši dejavnik pri klasifikaciji pripadnikov sistema wan-
tok, delno sovpada tudi s konceptualizacijo etničnosti, ki jo je zastopal že 



120

Weber, ko je trdil, da je etničnost kategorija, ki zajema ljudi s predstavami 
o skupnem poreklu.

Etnične skupine so tiste človeške skupnosti, ki gojijo subjektiv-
no prepričanje o skupnem poreklu – zaradi fizičnih ali kulturnih 
podobnosti ali zaradi spomina kolonizacije in migracije –, tako, 
da je to prepričanje pomembno za nadaljevanje nesorodstvenih 
družbenih razmerij (Weber 1961: 306).

Sistem wantok, kakršen se je pojavil v mestih Papue Nove Gvineje, je speci-
fična oblika etničnosti, ki poleg predstave o skupnem poreklu močno temelji 
na dinamičnih urbanih interakcijah. »Etničnost je namreč najpomembnejši 
model za nastanek nesorodstvenih družbenih odnosov in za mobilizacijo šir-
ših družbenih enot v mestih« (Levine in Levine 1979: 67; primerjaj Goddard 
2005). Levine in Levine sta sistem wantok izenačila z etničnostjo, podobno pa 
ga je pojmoval tudi Rew, ki ga je imenoval rojaštvo (compatriotism). Napisal 
je, da v Port Moresbyju nastajajo nove oblike družbenih povezav, saj »ljudje 
zaradi nenehne izbire in prilagajanja domorodnega prebivalstva ustvarjajo 
širše vzorce družbenih povezav, /…/ ki se kažejo kot etničnost ali rojaštvo« 
(Rew 1974: ix). Sillitoe (2000: 169) je sistem wantok označil s starejšim iz-
razom tribalizem, ki je bil v britanski socialni antropologiji zgodnji izraz, iz 
katerega je izšel tudi koncept etničnosti (glej Mitchell 1956). Ker tu ne gre za 
esencializacijo družbene organizacije, je treba poudariti, da je v ospredju pro-
ces oblikovanja skupnosti, v kateri se ustvarjajo določena družbena razmerja, 
ki temeljijo na pripadnosti istemu okolju. Etničnost kot analitični koncept 
lahko torej uporabimo pri pojasnjevanju urbanih družbenih kategorij, tudi 
sistema wantok v urbanih okoljih Papue Nove Gvineje.

Urbane družbene povezave poudarijo etnična razmerja na osnovi izvornega 
kraja, vendar niso nujno tudi interesne povezave. M. Strathern je napisala, 
da »ne moremo govoriti o etničnosti kot o strategiji« (1975: 288). Interesne 
skupine v mestih so namreč začasne in odvisne od situacije. Sicer obstajajo 
tudi primeri, da se ljudje združujejo okoli poklica in prevzamejo dominan-
tno vlogo v nekem poklicu, kar je gotovo pomemben dejavnik vzdrževanja 
in obnavljanja skupnosti. Tako so na primer Mekeo prodajalci betelovih 
orehov, priseljenci iz provinc Hagen in Enga pa vozniki taksijev. Kljub 
temu, da obstajajo primeri dominacije nekaterih gospodarskih panog, pa 



121

skupine v Port Moresbyju etnične pripadnosti večinoma niso razvile na 
osnovi skupnega politično-ekonomskega interesa in dominacije nad neko 
gospodarsko panogo, kot na primer ljudstvo Hausa v Nigeriji (glej Abner 
Cohen 1969). »Kljub temu pa se ljudje nenehno označujejo z etničnimi 
kategorijami – 'Mi Hagenerji počnemo to'; 'Tisti Popondetta moški je moj 
prijatelj'; 'Poznam Tolaja iz x oddelka'« (M. Strathern 1975: 289). Tudi 
prebivalci urbanega naselja Two Mile so v pogovorih sebe in druge ves čas 
označevali z etničnimi oznakami. Ko so govorili o sosedih ali drugih sku-
pnostih, so vedno uporabljali etnične oznake kot Goilala, Chimbu, Hage-
ner, Motu in druge, sebe pa so označevali kot Okapijce (Okapinas) oziroma 
občasno Vzhodnovišavce ali Gorokane (Eastern Highlanders ali Gorokans).

Skupnosti v mestih ne nastajajo kot posledica skupnih interesov temveč kot 
posledica skupne izkušnje migracije. »Mestni Hagenerji se kot skupnost 
identificirajo zaradi skupnega porekla in skupne izkušnje v Moresbyju« (M. 
Strathern 1975: 366). Oblika sistema wantok v mestih Papue Nove Gvine-
je je specifična oblika etnične identifikacije, ki za sidriščno točko uporablja 
prilagodljiv kriterij skupnega porekla, utrjuje pa jo skupna izkušnja migracije 
v mesta. Skupna izkušnja migracije v mesta in razmerja med tradicionalno 
vaško in novo urbano skupnostjo so močni dejavniki ustvarjanja etnične sku-
pnosti (primerjaj tudi Weber 1961: 307). Družbeni sistem wantok v mestih te-
melji na tradicionalni družbeni organizaciji, vendar to ni isti družbeni sistem 
z dvema pojavnima oblikama, temveč je sistem wantok v mestih nova družbe-
na kategorija, ki člane sprejema po kriterijih skupnega tradicionalnega okolja.

Skupno poreklo je temeljna, a prilagodljiva krajevna kategorija, ki je pod-
vržena različnim interpretacijam. »Isti kraj« lahko pomeni vas, lahko pa 
tudi ožja ali širša območja in celo province. Okapijci v naselju Two Mile 
se tujcem predstavljajo kot Gorokans, po glavnem mestu Goroka v Vzho-
dnem višavju ali kot Eastern Highlanders, torej ljudje iz Vzhodnega višavja. 
Tudi pripadniki drugih sosednjih skupin v urbanem naselju jih poimenu-
jejo Gorokans. Med seboj se označujejo po okrožju, torej Okapians (Oka-
pijci) ter po vaški in klanski pripadnosti.33 Med Okapijci jih je večina iz 

33	 V tej monografiji jih ves čas označujem kot Okapijce, ker so se tudi sami tako predstavljali. Takšno 
poimenovanje sicer ni v skladu z oznakami (Fore), ki so jim jih nadeli prvi raziskovalci, vendar smatram kriterij 
samooznačevanja za najboljšo rešitev. V Okapi se ne imenujejo Okapijci, takšno poimenovanje je rezervirano za 
situacije zunaj domačega okrožja. Doma uporabljajo označevanje po vasi, torej prebivalci Henegaru, Pagataisa, 
Kofame … Identičnost skupinske in krajevne oznake je sicer zelo pogosta. Telban (1996; 1998) na primer 
obravnava Ambonwarijce, ki živijo v vasi Ambonwari.



122

klana Pagataisa (Pagataisa vas) ali iz klana Lasota (vas Henegaru). Urbana 
etnična pripadnost torej ni vezana le na eno izmed ožjih ali širših kategorij 
porekla, temveč »je odvisna od družbenih razmer, v katerih se sklicujejo na 
etničnost« (Levine in Levine 1979: 60).

Pri interakciji z oddaljenimi skupinami se ljudje pogosto sklicujejo in ozna-
čujejo glede na provinco, iz katere prihajajo. Logika sistema kategorizacije, 
ki je vezan na provinco, omogoča širšo samoidentifikacijo kot tradicionalna 
identifikacija, ki je vezana na klan ali vas. Z novimi urbanimi kategorijami, 
ki temeljijo na kolonialni razdelitvi Nove Gvineje, imajo ljudje priložnost 
vzpostavljati skupnosti, ki včasih niso obstajale. V oblikovanje tovrstnih 
skupnosti jih ne usmerja le oddaljenost od doma in iskanje varnosti pri 
wantokih, temveč tudi formalne vladne organizacije in uprave, ki pogosto 
delujejo na provincialnih ravneh. Takšni so na primer vladni programi za 
razvoj poljedelstva in podeželja, izobraževalne in zdravstvene organizacije 
ter mediji, zlasti radio, ki delujejo na provincialni ravni. Ponavadi mora-
jo ljudje, ki želijo obiskovati srednje šole, iti v glavno mesto province, za 
višje stopnje izobraževanja pa celo v Port Moresby. Oddaljeni od doma 
začnejo vzpostavljati in razvijati družbena razmerja, ki ne temeljijo le na 
sorodstvu ali vaški pripadnosti, temveč tudi na novi kategoriji etničnosti 
ali celo na poklicnih kategorijah in generacijskih ter razrednih povezavah. 
Prav tako pomembna so volilna območja, ki politično povezujejo različne 
skupine. Provincialne meje in skupnosti, ki temeljijo na izvorni provinci, v 
mestih postanejo pomembne kot osnova za identifikacijo s širšimi etnični-
mi skupnostmi.

Eden od razlogov za identifikacijo s provincami je dokaj preprost. Večina 
migrantov v Port Moresbyju je priseljencev prve ali druge generacije, med 
njimi pa je mnogo takšnih, ki se nameravajo vrniti. Večina je tistih, ki niso 
priseljenci prve generacije, pa so celo življenje živeli v monoetnični urbani na-
selbini med svojimi rojaki. Ko govorijo o sebi in o drugih v smislu izvornega 
kraja, uporabljajo območje na ravni province ali okrožja (na primer Okapa), 
sicer bi bila raznovrstnost krajev identifikacije ter s tem kategorij urbanih 
skupnosti preveč številčna in nedojemljiva. Zato so jo posplošili na raven pro-
vince. Še vedno pa je zanimivo, zakaj se sploh identificirajo in druge ozna-
čujejo s pomočjo kraja, od koder prihajajo. S takšno klasifikacijo omogočijo 
urejanje interakcij s člani drugih skupin, saj kulturne značilnosti posplošijo 



123

na predstave o skupni kulturi prebivalcev nekega območja in se glede na te 
predstave do njih tudi obnašajo na določen način. Sistem wantok deluje zaradi 
potrebe po medsebojni pomoči in združevanju v skupnosti s tistimi ljudmi, 
»ki delijo kulturo /…/ in lahko delno samo oni zagotovijo povračilo v smislu 
prestiža in družbenega položaja« (M. Strathern 1975: 289). To je zelo po-
membna ugotovitev, saj sistem wantok ni le strategija uveljavljanja ekonom-
skih prednosti in zagotavljanja zaščite in pomoči, ampak je predvsem sistem 
družbenih povezav, kjer lahko posamezniki tudi v urbanem okolju ohranjajo 
in (pre)oblikujejo družbene statuse in medsebojne odnose.

Sistem wantok je torej spremenljiva, dinamična kategorija, ki je nekoč po-
menila le pripadnike iste jezikovne skupnosti, glede na potrebe v urbanem 
okolju pa se je konceptualno močno razširila. Pripadniki jo aktivno vzposta-
vljajo, spreminjajo in poustvarjajo. Sistem wantok deluje ravno zaradi tega, 
ker se vanj aktivno vključuje veliko ljudi in se združuje z drugimi wantoki. 
Kot nova in prilagodljiva urbana kategorija je močno podvržena (re)in-
terpretaciji posameznikov. Posamezniki namreč prav s svojim delovanjem 
in vsakdanjimi praksami, komunikacijami in družbenimi povezavami (po)
ustvarjajo urbano družbeno kategorijo sistem wantok, ki je v mestih postala 
temeljna oblika družbene kategorizacije in organizacije.

Prilagodljiv koncept wantok lahko označuje tako etničnost, prijateljstvo kot 
tudi sorodstvena razmerja prebivalcev urbanih središč. Wantok torej ni le 
nekdo, ki govori isti jezik in prihaja iz iste vasi. Lahko je nekdo, ki prihaja 
iz iste regije ali province, oziroma se vsaj sklicuje na isto izvorno okolje, ali 
pa nekdo, ki se vključi v urbano skupnost, na primer s poroko. To je prvi 
pogoj za vzpostavitev pripadnosti v urbani skupnosti. Urbane skupnosti so 
namreč nove skupnosti in ne le preslikava tradicionalnih. Pripadnik neke 
vasi v Okapi ni tudi avtomatično član skupnosti Okapijcev v naselju Two 
Mile, ima pa prvi pogoj za članstvo. Pripadnik skupnosti postane, ko svoja 
družbena razmerja vpne v urbano skupnost in ko ga drugi člani priznajo 
za pripadnika, Mitchell bi rekel, ko se retribalizira. To se zgodi spontano, z 
vzpostavitvijo družbene mreže odnosov v urbani skupnosti.

V skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile je wantok postal tudi John 
Etep Graf, ki sicer prihaja iz Zahodnega višavja, a je poročen z Jenny, 
ki je iz vasi Pagataisa v Okapi. Njihov wantok je postal zaradi poroke, 
a predvsem zato, ker je s člani skupnosti razvil tudi zaupne odnose in 



124

vzajemna obligacijska razmerja. Znotraj skupnosti mu včasih še vedno 
pravijo tambu, a pri njih ima John vse privilegije in zaščito kot wantok. 
Tambu sicer pomeni nekoga, ki je član skupnosti postal s poroko oziro-
ma natančneje sorodnika, se je v neki klan poročil (M. Strathern 1975: 
452) in sploh ne nujno tujca v smislu etnične pripadnosti. John je poleg 
vključitve v sistem wantok Okapijcev, preko žene navezal tudi močne za-
vezniške odnose (alliance) z ženinim rodom. Sam zase je rekel, da je del 
skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile, kar pomeni, da je tam varen. 
Njegova urbana skupnost mu zagotavlja varnost in pomoč kot vsakemu 
drugemu wantoku. Vseeno pa je v pogovorih poudarjal drugačno poreklo 
in povezave z drugimi skupinami v Port Moresbyju: 

Prijatelje imam tudi pri drugih ljudstvih: Chimbu, Goilala. Ko pa 
imam probleme, jih rešujem tu, med Okapijci. Z njimi sem povezan 
preko žene, čeprav oni niso moji pravi wantoki. Moji pravi wan-
toki so ljudje iz moje vasi in sosednjih vasi. Moje pleme se imenuje 
Tongay in je v okrožju Waghi. Tisti, ki govorijo moj tokples, moj 
materni jezik, so moji pravi wantoki. Po drugi strani pa so tudi 
Okapijci, med katerimi živim, moji prijatelji. Ker živimo skupaj, so 
postali moji wantoki.
Veš, pomen besede wantok se je spremenil. Včasih je pomenil nekoga, 
ki govori isti jezik, zdaj pa pomeni tiste ljudi, ki živijo skupaj. Za 
otroke, ki ne govorijo svojega tokples temveč le tok pisin, so wantoki 
tisti, s katerimi živijo. Oni postanejo wantoki. Tudi če so iz različnih 
vasi, a živijo v isti skupnosti, postanejo wantoki. Tako se meni zdi. 
Pomen se je spremenil, ali pa ga vsaj jaz tako interpretiram. 

John Etep Graf je torej razlikoval med različnimi kategorijami wantokov, 
kar omenjata že Levine in Levine (1979: 71). To razlikovanje je odraz 
razširjene in prilagodljive konceptualizacije pojma in dokaz rednih pre-
hajanj med skupinami, sprememb v članstvu skupnosti in identitetnih 
spremembah (podobno je ugotavljal Barth 1969b, 1969c). Sistem wantok 
je v osnovi pomenil urbano skupnost ljudi, ki so prišli iz ene ali več vasi 
na nekem območju in so jih družili skupni jezik, družbene in sorodstvene 
vezi. Sam koncept pa se je močno razširil in zdaj pomeni pripadnike, ki 
živijo v isti skupnosti. Identifikacija s skupnostjo se še vedno sklicuje na 



125

krajevno komponento, ki pa je zelo elastična kategorija. V mestih se ljudje 
vedno bolj srečujejo z ljudmi, ki niso niti sorodniki niti ne prihajajo iz iste 
vasi, a kljub temu »postajajo vedno bolj vpeti v sistem wantok, ki deluje kot 
kategorija družbenih odnosov, ki učinkovito združuje sorodstvo, etnič-
nost in bolj individualne prijateljske vezi v novi urbani družbeni kategori-
ji« (Levine in Levine 1979: 70). Sethy Ano je razlagal, da so »wantoki tisti 
ljudje, ki se obiskujejo, si pomagajo, se družijo in pogovarjajo, igrajo karte, jedo 
skupaj, si delijo hrano, bivališče, betelove oreščke, obleko in podobno.« Pojem je 
v mestih namreč že povsem presegel prvotno značilnost skupine z istim 
jezikom (one talk).

Vsi sogovorniki so razlikovali med bližnjimi in bolj oddaljenimi wantoki. 
Razlikovanje je odvisno od interakcije, saj je sistem wantok navzven šir-
ši pojem kot navznoter. Med prebivalci Two Mile, ki prihajajo iz Vzho-
dnega višavja, so pravi wantoki tisti, ki živijo v isti urbani skupnosti ali so 
celo sorodstveno povezani, drugi ljudje iz Vzhodnega višavja pa niso pravi 
wantoki, a se vseeno lahko situacijsko povežejo v odnosu do priseljencev 
iz drugih provinc, na primer ob športnih dogodkih, političnih akcijah ipd. 
Sam koncept wantok je prav tako prožen in prilagodljiv kot je prilagodljiva 
krajevna identifikacija. Dlje ko je nekdo od doma in manj ko je v mestu 
wantokov, širše je območje, na katerega se sklicuje. Okapijci iz vasi He-
negaru so na primer najprej pripadniki klana Lasota, vasi Henegaru, in iz 
okrožja Okapa, pogosto pa se označujejo z Vzhodnim višavjem, Višavja na 
splošno (nasproti obalnim in otoškim predelom), Nove Gvineje (nasproti 
otokom) in nazadnje državljani Papue Nove Gvineje. Razlike so opazne 
zlasti v tesnosti, prepletenosti ali »grozdenju« družbenih vezi. Najbolj za-
nesljivo pomoč lahko vsakdo pričakuje od dobrih prijateljev in sorodnikov, 
torej od bližnjih wantokov.

Notranje družbene vezi v urbanih skupnostih so nastale in jih vzdržujejo 
z močnim načelom recipročnosti, ki je zelo pomemben v življenju prebi-
valcev celotne Melanezije. Priseljenci, ki so jih njihovi wantoki ob prihodu 
lepo sprejeli in jim pomagali, so pripravljeni takšno pomoč nuditi mladim 
priseljencem, ki zdaj prihajajo v Port Moresby. Ti so sprva nezaposleni in 
nimajo lastnih dohodkov, toda po načelu recipročnosti »sorodniki in sku-
pine ljudi, ki prihajajo iz istega okolja [wantok] pomagajo tistim, ki po-
trebujejo pomoč in svoj dohodek delijo po kanalih tradicionalnega tipa« 



126

(R. G. Ward 1977). Sprva so priseljenci iskali zaščito pri bližnjih wanto-
kih, zlasti sorodnikih, ki so imeli do njih določene obveznosti po načelu 
recipročnosti (Goddard 2005: 30). Zdaj večina priseljencev še vedno išče 
pomoč pri bližnjih sorodnikih ali članih vasi, lahko pa tudi pri wantokih, 
ki spadajo v širšo kategorijo. Vsekakor drži, da je načelo recipročnosti v 
mestih prav tako močan kot v vaseh (Levine in Levine 1979: 71). Tudi 
nastajajoča prijateljstva in druga družbena razmerja v mestih ljudje utr-
jujejo z medsebojnim obdarovanjem. Vsi, med katerimi se razvije medse-
bojno obdarovanje, lahko postanejo wantoki, le da to nekateri postanejo 
že zaradi rojstnega kraja ali sorodstvenih vezi, drugi pa z vzpostavljanjem 
in vzdrževanjem družbenih odnosov.

V mestih se priseljenci obkrožijo z wantoki, od katerih lahko pričakujejo 
pomoč in varnost. Z drugimi ljudmi pa vzpostavijo bolj ohlapne odnose. 
Z bližnjimi wantoki največkrat bivajo v isti naselbini. Z bolj oddaljenimi 
wantoki se le občasno srečujejo in družijo ter si pomagajo pri iskanju zapo-
slitve. Med vsemi pa poteka neka oblika medsebojnega obdarovanja ali po-
moči. Če recipročnost prekinejo, s tem prekinejo tudi sorodstvene, etnične 
ali prijateljske vezi znotraj sistema wantok. Te vezi nikoli niso naravno dane 
in popolnoma stabilne, temveč so vedno družbeno ustvarjene. Celo sorod-
stvene vezi, ki so najmočnejše, je treba negovati in vzdrževati. Sorodstvene 
vezi imajo namreč družbeno pripisane pomene. Za vse vezi, tudi domnevno 
»primordialne vezi« (Geertz 1963) velja, da ne omogočajo avtomatičnega 
nastanka urbanih razmerij. Ta razmerja so procesualna, ves čas v nastaja-
nju34 in zato podvržena različnim spremembam.

Ruralno-urbane migracije in s tem povezane družbene spremembe one-
mogočajo nemodificiran prenos tradicionalnih oblik družbene organiza-
cije iz ruralnega okolja v urbana središča. Vse oblike družbenih skupnosti 
ali kategorizacij se ob migraciji in življenju v mestu spremenijo ali pa tam 
šele nastanejo. Tako tudi urbana oblika sorodstva ni povsem enaka ruralni 
obliki. Kljub določeni meri kontinuitete družbenih odnosov v mestih na-
stala razmerja, ki sicer temeljijo na tradicionalnih razmerjih, predstavljajo 

34	 Angleško in the making. To frazo je uporabil Obeyesekere v kontekstu culture in the making (po Barthu 1987: 
86), za njim pa jo je povzel Barth z delom Cosmologies in the making (1987). Ta koncept zagovarja aktivnost ali 
delovanje posameznikov (agency), ki sami oblikujejo družbene odnose, kulturo, kozmologijo in vse druge vidike 
človeškega življenja. Kozmologija (prav tako pa tudi kultura in skupnost) v nastajanju je proces »oscilacije med 
osebnim dojemanjem in javno manifestacijo« (Barth 1987: 31).



127

nove oblike skupnosti. Zato je treba poudariti, da je sistem wantok kot 
specifična oblika etničnosti nov pojav, in kljub temu, da je osnovan na 
elementih tradicionalne družbene organizacije, kot sta na primer sorod-
stveni sistem in recipročnost obligacijskih razmerij, v sami tradicionalni 
družbi v takšni obliki ni obstajal. Razmerja, ki jih ljudje v urbanih okoljih 
urejajo po sistemu wantok, so nova urbana družbena razmerja z značil-
nostmi etničnih identifikacij.

V tradicionalnih okoljih imajo ljudje dobro vzpostavljena družbena razmer-
ja in se lahko zanesejo na medsebojno pomoč. Procesi migracije iz podeže-
lja v urbana središča, ki pomenijo močne družbene spremembe, zahtevajo 
zagotavljanje določene družbene varnosti v novem okolju. Pomanjkanje 
strukturnih nastanitvenih možnosti, odsotnost socialnega skrbstva, proble-
mi pri iskanju zaposlitve ter zlasti interakcija s tujci ali celo tradicionalnimi 
sovražniki pa pomenijo velike težave pri procesu prilagoditve nove urbane 
populacije na življenje v mestu, saj nimajo ustreznih izkušenj in veščin za 
obvladovanje urbanega okolja. V takšnih razmerah so ljudje odvisni od ve-
čjega kroga ljudi, kot je v navadi pri prebivalcih evropskih mest. V mestih 
Papue Nove Gvineje se priseljenci skušajo »obkrožiti z znatnim zaledjem 
osebne pomoči in podpore, in to ne le ob prihodu, temveč skozi celotno 
obdobje njihovega bivanja v mestu« (Levine in Levine 1979: 40). Ljudje 
po prihodu v mesta aktivno vzpostavljajo družbene mreže medsebojne po-
moči in podpore. Ob tem se naslonijo tudi na že vzpostavljene družbene 
organizacije v mestih.

Moji wantoki so mi pomagali z denarjem, hrano in stanovanjem, 
a službo sem si vedno našel sam. Zame bi skrbeli nekaj let, in če si 
v tem času ne bi našel službe, bi zbrali denar in me poslali nazaj 
v vas. Toda jaz sem našel službo in ostal v mestu. Jaz prav tako 
skrbim za tiste, ki pridejo k meni. Mi skrbimo drug za drugega. 
Imam tri sobe in vse dam na razpolago, kadar pridejo moji wan-
toki iz vasi v mesto. V vasi vedo, da je življenje v mestu drago, a 
še vseeno prihajajo.

Kompromisi med možnostmi, ki jih nudijo tradicionalne družbene 
mreže in skupnosti, novimi urbanimi situacijami ter odločitvami in iz-
birami posameznikov po prihodu in med bivanjem v mestih, ustvarjajo 



128

splošne procese vzpostavljanja družbenih razmerij v mestih. Glede na 
to nastajajo splošni vzorci naselitve in družbene povezanosti v mestih 
in specifične oblike manjših skupnosti, ki v mestih dobijo značilnosti 
etničnih skupnosti. Urbane skupnosti so rezultat možnosti, ki jih po-
nuja tradicionalna kultura oziroma habitus ter po drugi strani aktivne 
odločitve in izbire, ki jih naredijo posamezniki v mestih, ko sledijo stra-
tegijam uveljavljanja v mestih.

Prva strategija, s katero se seznanijo takoj ob prihodu, je nastanitev, ki po-
meni gravitacijski center bivanja in življenja posameznikov. Kraj bivanja 
je tudi kraj večine družbenih odnosov in dejavnosti. To je sidriščna točka 
in obenem pribežališče, ki nudi zavetje, družbeno varnost in pomoč. Je 
okolje, ki posameznikom daje občutek družbene pripadnosti. Ni le kraj 
v urbanem prostoru, ampak predvsem v družbenem okolju. Delež prise-
ljencev, ki živijo v urbanih vaseh ali naseljih v Port Moresbyju, se hitro 
povečuje. V Port Moresbyju v neformalnih urbanih naseljih živi približno 
tretjina vsega prebivalstva. V naselitvenih vzorcih so takoj opazne obli-
ke družbenih organizacij, saj se združujejo glede na etnično pripadnost 
oziroma skupno poreklo. »Urbane vasi in naselja težijo k temu, da so po 
značaju monoetnične ali sestavljene iz večjih monoetničnih enot« (Levi-
ne in Levine 1979: 41).

Ko pridejo priseljenci ali obiskovalci v mesto, imajo največkrat že dome-
njeno in urejeno bivanje. Na letališču jih pričakajo njihovi sorodniki ali 
družinski oziroma vaški prijatelji, pri katerih se naselijo. Razkažejo jim 
mesto, visoke stavbe, hotele, trge, obalo, jih peljejo v bare in vodijo na obi-
ske k prijateljem in drugim skupnim wantokom. Gostoljubnost pri svojih 
wantokih uživajo kar precej časa, lahko celo več let. Ti jim dajejo prostor 
za bivanje, hrano in občasno nekaj denarja. Predvsem pa jih vključijo v 
družbene odnose in v urbani način življenja. Tako širijo mrežo poznanstev 
in utrjujejo vezi v skupnosti. Ko se zaposlijo, si v isti naselbini kot njihovi 
wantoki postavijo ali kupijo bivališče in se v njem naselijo. Pogosto za njimi 
pridejo v mesta tudi njihove žene in otroci. Tudi zaradi družin se, če je le 
možno, naselijo med znanci iz vasi ali celo med sorodniki. Notranji vzorci 
naselitve v naselbinah pogosto celo spominjajo na vzorce naselitve v vaseh 
(Levine in Levine 1979: 44).

Tisti priseljenci, ki v mestih ne iščejo očitnih povezav s svojimi wantoki, 



129

živijo v razpršenem vzorcu v majhnih naselbinah ali celo v naseljih 
med pripadniki drugih skupnosti. Takšen način selitve v mesta imajo 
na primer priseljenci iz Zahodnega višavja – Hagenerji, pri katerih sta 
samostojnost in neodvisnost bistvena razloga migracij (M. Strathern 
1975: 256, 419). Tako živi John Etep Graf, ki je iz vasi v bližini mesta 
Mount Hagen, v Port Moresbyju pa je v času raziskave živel v naselbini 
Okapijcev iz Vzhodnega višavja v naselju Two Mile. Z ženo, ki je iz vasi 
Henegaru v Okapi, sta torej živela pri ženinih wantokih. Spoznala sta se 
v Port Moresbyju, poročila pa v Grafovi vasi v Zahodnem višavju. On 
se je popolnoma vklopil v življenje skupnosti Okapijcev in postal njihov 
wantok. Prebivalci te naselbine sicer niso njegovi prvotni wantoki, za-
radi žene pa so postali njegovi zavezniki in sekundarni wantoki. V tem 
primeru kategorija wantok lahko zajema tudi zavezništvo (alliance), to 
zavezništvo pa je pomembno predvsem zato, ker je bil John zelo aktiven 
član skupnosti Okapijcev. V naselju je imel na primer manjšo trgovino, 
imel pa je tudi priključeno elektriko, ki jo je delil s svojimi novimi wan-
toki. John Graf je prišel v mesto leta 1983 kot študent in je dokončal 
študij na Fakulteti za kreativne umetnosti. Bival je v študentskem na-
selju, po koncu študija pa je delal pri različnih oglaševalskih agencijah. 
Kljub temu, da ni bival in delal skupaj s svojimi prvotnimi wantoki, je z 
njimi vzdrževal družbene vezi. Lahko bi sicer živel med svojimi wanto-
ki, a to pri Hagenerjih ni tako pogosto kot pri drugih skupinah, in ker 
je bil precej ambiciozen, je svojo pot v mestu zastavil kar sam. Ko je leta 
1997 na parlamentarnih volitvah zmagal kandidat iz njegovega okrožja, 
mu je priskrbel službo. Ko se je poročil, se je preselil med Okapijce. 
Prihranil je nekaj denarja, doma uredil delovno sobo, kupil računalnik 
in drugo pisarniško opremo in začel z grafičnim oblikovanjem, odprl pa 
je tudi manjšo trgovinico na robu naselbine ob avtobusnem postajališču. 
John Etep Graf je bil izjema v naselbini, saj za poslovne uspehe v mestu 
ni uporabljal tradicionalnih strategij in družbenih povezav. Dejal je, da 
je zaradi žene postal del skupnosti Okapijcev v naselju Two Mile in pri 
njih uživa varnost, ki bi jo sicer dobil pri lastni skupnosti. Kljub temu, 
da se dobro znajde v mestnem življenju in v ženini etnični skupnosti, pa 
razmišlja o vrnitvi v domačo vas v Zahodnem višavju, ko bo imel dovolj 
denarja, da bo v miru užival v starosti.



130

Fotografija 20: trgovina na robu naselbine Okapijcev ob avtobusnem postajališču. Glej 
tudi fotografijo št. 14. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.

5.3	 Medetnični stiki in interakcije

Mesta na Papui Novi Gvineji, zlasti Port Moresby, so kulturno in etnično 
izredno raznovrstna prizorišča. V njih ves čas potekajo interakcije med 
pripadniki različnih etničnih skupnosti. Da bi se prebivalstvo vsaj malo 
zavarovalo pred prepogostimi medetničnimi interakcijami, so priseljen-
ci v urbanih naseljih ustvarili monoetnične naselbine. Večina družbenih 
odnosov ostaja znotraj sistema wantok. Naselbine niso »raznovrstne, am-
pak so v smislu etničnosti večinoma zelo homogene« (Rew 1974: 19). 
Večina priseljencev v urbanih naseljih se je namreč naselila tesno sku-
paj v manjše etnične naselbine. Drugim wantokom in novim prišlekom 



131

wantokom vsi pomagajo z bivanjem, hrano, reševanjem sporov in včasih 
tudi pri iskanju zaposlitve.

Kot sem že omenjal, so prebivalci naselbine Okapijcev v naselju Two Mile 
večinoma iz Okape, bodisi iz vasi Pagataisa ali Henegaru, le en prebivalec 
naselbine pa se je preselil iz Zahodnega višavja. Ta naselbina pa je le del 
širšega translokalnega urbanega sistema wantok, ki sega daleč preko meja 
naselbine v naselju Two Mile. Njihovi wantoki živijo v mnogih drugih 
urbanih naseljih v Port Moresbyju. Kljub relativni izoliranosti od drugih 
etničnih skupin, ki jo omogoča bivanje v monoetnični naselbini, imajo pre-
cej stikov tudi s pripadniki drugih etničnih skupnosti, ki niso njihovi wan-
toki. Skoraj vsi moški so mi našteli nekaj prijateljev ali znancev, ki niso del 
njihovega sistema wantok, a so se povezali z njimi. Pri tem je opazna velika 
razlika med moškimi in ženskami, saj se ženske še precej manj kot moški 
družijo s pripadniki drugih skupnosti. Kadar so spletali tovrstne povezave 
zunaj sistema wantok, pa so jih večinoma zaradi srečevanja ali druženja na 
delovnih mestih, med različnimi dejavnostmi ali v cerkvi. »Nove družbene 
odnose zunaj domače skupine najprej in predvsem vzpostavijo ljudje, ki se 
srečujejo v službi« (Rew 1974: 19). Zaposlitev sicer ne pomeni pretirane 
mobilizacije etničnih identifikacij, to pa predvsem zato, ker je delovna sila 
v Port Moresbyju zelo mobilna. Ljudje hitro zapustijo službe, ki jim ne 
ustrezajo, in si poiščejo nove:

Ko sem prišel v Port Moresby, sem začel delati za Poyne Inv., kjer sem 
pakiral in tehtal morsko hrano. Nato sem odšel delat kot prodajalec v 
kitajsko trgovino. Od tam sem odšel k družbi za varovanje. Tudi od 
tam sem odšel k neki drugi podobni družbi, kjer sem delal dve leti, nato 
pa sem odpovedal službo in začel delati kot varnostnik v stanovanjski 
stavbi Pacific View. Tu delam že sedem let.

Služba je tista življenjska aktivnost, kjer potekajo najmočnejše interakcije 
med pripadniki različnih skupnosti. To je bilo najbolj poudarjeno, ko so 
delavci pretežno stanovali v skupnih bivališčih, ki so jim jih priskrbeli de-
lodajalci, največkrat prav zraven tovarn (na primer Rew 1974). Čeprav so 
delodajalci to prakso močno opustili, nekatere večje tovarne še vedno omo-
gočajo bivanje v tovarniških prostorih ali zraven njih. Kot je dejal neki la-
stnik gradbenega podjetja, si tako tudi zagotovijo redno prisotnost delavcev. 



132

Ti odnosi pa so pogosto površinski. Migranti iz Zahodnega višavja so se 
ponavadi le pri delu družili z ljudmi, ki niso njihovi wantoki (M. Strathern 
1975: 201). Po drugi strani pa je lahko ustvarjanje prijateljskih vezi z ljudmi 
zunaj domačega kroga ali sistema wantok tudi del ideologije neodvisnosti 
(glej M. Strathern 1975: 256), kar je pomemben dejavnik pri migraciji za 
mnoge mlajše moške:

Življenje v mestu je pogosto težje kot na vasi, ima pa svoje prednosti. 
Predvsem imamo tu več možnosti za službo, prijatelje. Tu spoznaš 
veliko ljudi iz drugih vasi in z nekaterimi postaneš prijatelj. Živiš pa 
raje med wantoki, le tem lahko res zaupaš.

Druženje z ljudmi iz drugih vasi in provinc, ki ni strukturirano skozi zapo-
slitev, je največkrat slučajno, odnosi pa so pogosto le površinski. Vseeno pa 
tudi takšni površinski odnosi močno sooblikujejo samoidentifikacijo posa-
meznika. Mnogi mlajši neporočeni moški v svojih dvajsetih letih, zlasti ti-
sti, ki so rojeni v Port Moresbyju, s takšnimi odnosi poudarjajo neodvisnost 
od lastne skupnosti, s tem pa vzpostavljajo svojo pozicijo in socialni status v 
Port Moresbyju. Zato so nekateri Okapijci, ki so imeli pomembnejše statu-
se v skupnosti, ponosno omenjali znanstva in prijateljstva s pripadniki dru-
gih skupnosti. S tem so pokazali, da si znajo v mestu dobro urediti življenje 
in da so razširili svoje družbene povezave:

Seveda imam znance med Chimbuji, Hagenerji, Goilali. V glavnem jih 
poznam iz službe ali pa kot okoliške sosede v naselju. Sosednji Chimbuji 
in Goilali pogosto pridejo k meni, ko morajo rešiti probleme in jim ni 
všeč, kako bi ga rešili vodje njihove skupine.

Sistem wantok priseljence neposredno povezuje s krajem, ki mu pripadajo, 
kar nekateri lahko vidijo tudi kot breme v urbanem načinu življenja. V 
takšnih primerih se posamezniki največkrat nimajo namena vrniti domov. 
Ideologija vrnitve v domačo vas namreč okrepi povezavo s skupnostjo, od 
koder prihajajo, po drugi strani pa okrepi tudi socialni nadzor. »Namerava-
na vrnitev domov prav tako postane simbol povezanosti z drugimi rojaki v 
mestu« (M. Strathern 1975: 257). Mladi moški, ki pridejo v mesto zaradi 
zaposlitve in pustolovščine, in tisti, ki so v mestu odrasli in se finančno 



133

osamosvojili, lahko vidijo sistem wantok kot breme za njihovo samostoj-
nost in ne nazadnje za zaslužek. Ko se poročijo, pa bodisi utrdijo vezi z 
lastno skupnostjo ali pa se od nje odcepijo in postanejo neodvisni. »Lju-
dje se občasno odrečejo družbenim povezavam in prekinejo tok nenehnih 
medsebojnih obdarovanj in pomoči« (Levine in Levine 1979: 72). Ljudem, 
ki se v urbanem okolju odcepijo izpod nadzora sistema wantok in zapustijo 
skupnost ter nočejo vzdrževati povezav z wantoki, pravijo wanpis (primerjaj 
M. Strathern 1975: 147–149). Urbano življenje sicer omogoča prekinitev 
družbenih povezav s tradicionalno skupnostjo in sistemom wantok v mestu, 
vendar se le redki priseljenci odločijo za to možnost.

Odnosi med pripadniki različnih etničnih skupnosti potekajo na delovnem 
mestu ali na javnih mestih, kot so tržnica ali bari. V sami naselbini takšnih 
druženj ni veliko. K Okapijcem v naselju Two Mile pridejo gosti iz drugih 
etničnih skupnosti le ob izjemnih primerih, kot so na primer poroka, spori, 
nabiranje glasov pred volitvami in podobno. V službi so medetnični odnosi 
povsem vsakdanji, nastala razmerja pa delujejo kot posebne vrste družbenih 
skupin, ki so omejene na delovno okolje. Te skupine imajo drugačno funk-
cijo kot sistem wantok, saj spodbujajo nastanek močnejše zavesti o kulturnih 
razlikah in poreklih.

S sodelavci v službi smo kampani [kompanija], se pogovarjamo, vča-
sih igramo karte in smo prijatelji. Ampak v resnici nismo pravi prija-
telji, oni niso moji wantoki. 

Takšni odnosi ne kažejo na sporne odnose med pripadniki različnih skupin, 
temveč zgolj na splošno prevladujoče nezanimanje za pretirano druženje z 
njimi. Skupine, ki nastajajo zaradi skupne zaposlitve, se v tok pisinu imenu-
jejo wanwok (one work) (glej M. Strathern 1975; Rew 1974; Levine 1979). 
Wanwok niso stabilne in dolgotrajne družbene skupine, pogosto pa jih za-
znamujejo površinski odnosi, nezanimanje za sodelavce ter stereotipi, ki jih 
imajo posamezniki o drugih skupinah. Včasih se razvijejo prijateljski odnosi, 
a tudi če posamezniki nekaj časa bivajo s sodelavci iz drugih skupin, se jih ve-
čina še vedno največ druži s svojimi wantoki. Najmočnejše interakcije so pri-
sotne pri tistih delavcih, ki živijo pri tovarni. Takšno delo poteka po pogodbi, 
ki lahko traja tudi več let, vse dokler delavec ali delodajalec ne prekine delov-
nega razmerja. Delavci, ki živijo v ograjenem prostoru pri delovnem poslopju 



134

(compound), se sicer družijo z drugimi delavci ne glede na njihovo etnično 
pripadnost, vseeno pa tesnejša prijateljstva oblikujejo s svojimi wantoki.

Rew je zelo podrobno opisal razmere in nekatere probleme življenja v ba-
rakah pri neki tovarni v Port Moresbyju (Rew 1974: 45–89). V štirisobni 
baraki je uradno živelo devet delavcev in Rew, ki je delal raziskavo njihovih 
interakcij. Dejansko je bilo v bivališču vedno vsaj trinajst ali štirinajst ljudi, 
včasih celo veliko več. Delili so stranišče, kopalnico in kuhinjo, v kateri si 
je nekaj gostov pogrnilo ležišča. Zelo pogosto so gosti prihajali nenapo-
vedano, in to k vsem delavcem v bivališču. Delavci svojim wantokom, ki so 
prišli na obisk, niso nikoli zavrnili gostoljubja, še zlasti ne zato, ker so vsi 
radi imeli družbo svojih wantokov. Delavci so bili namreč iz različnih okolij 
Papue Nove Gvineje in so se med seboj družili bolj malo oziroma so bili 
njihovi vsakdanji odnosi čimbolj površinski. Namesto vzpostavljanja prija-
teljstev so »skrbno vzdrževali nezanimanje za druge stanovalce in njihove 
aktivnosti« (Rew 1974: 52). Navada je bila, da so se stanovalci umaknili, 
ko je imel eden izmed njih goste na obisku. Celo kuhali so vsak zase in 
pogosto jedli v svojih sobah, če je bil kdo v kuhinji. Ločeval jih je jezik, 
čeprav so se lahko med seboj sporazumevali v tok pisinu, obenem pa so jih 
predvsem ločevale tudi predstave o sebi in drugih. Dejstvo, da so delali za 
isto družbo in stanovali skupaj, je bilo le naključje in ne tako pomembno 
kot osebni interesi in skupinske identifikacije, oziroma »etnične lojalnosti«, 
kot jih imenujeta Levine in Levine (1979: 51).

Pri izbiri sostanovalcev v bivališču, ki jim ga dodeli delodajalec, delavci ni-
majo nobene izbire. Ravno nasprotno, nekateri delodajalci so celo izkoristili 
možnost namestitve delavca glede na lastno korist.

Ena od možnosti je, da delavca namesti v bivališče, kjer so njegovi 
sostanovalci tako tuji, da ne bi nikoli pomislil na to, da kaj ukrade, 
ali kjer se boji njihovega čarovništva in se zato z njimi sploh ne 
druži. Naslednja možnost je, da skupaj namesti delavce, ki pri-
hajajo iz istega okolja [wantoke] in s tem prepreči trenja zaradi 
interakcij. (Rew 1974: 30)

Delodajalci so se pogosto držali načela, po katerem so »nastanili in dali 
v isto delovno skupino ljudi, za katere so verjeli, da imajo isto etnično 



135

poreklo« (Panoff 1969: 112). Ta trditev velja tako za večja podjetja v me-
stih kot tudi na plantažah. Izkušnja skupnega dela ter medetnični stiki na 
plantažah so veliko pripomogli k predstavi o podobnostih in razlikah z 
drugimi. Epstein (1978) je podrobno opisal nastanek predstav o etnični 
skupnosti Tolajev zaradi interakcije z množico pogodbenih delavcev iz 
celotne Papue Nove Gvineje. V takih primerih so na plantažah nastale je 
nove politične skupnosti, saj so se »sosednje skupnosti zlile v enotne sku-
pine ljudi, ki jih določene značilnosti razlikujejo od pripadnikov drugih 
'etničnih enot'« (Chowning 1986: 153).

Etničnost je zaradi interakcije s pripadniki drugih skupin postala močan 
dejavnik tako v regionalnih politikah kot tudi v vsakdanjem življenju. V 
mestih, na plantažah in v rudnikih skupinske identifikacije s klanom in 
rodom nimajo tolikšnega vpliva kot sistem wantok, ki se naslanja na širša 
izvorna okolja. Ljudstvo Tolaj pred prihodom kolonialistov ni bilo enotna 
skupnost. Ta je nastala šele s povezovanjem več sosednjih skupin, ki so se 
združevale, da bi obdržale nadzor nad pogodbenim delom v okolici Rabau-
la na otoku Nova Britanija. Razvili so sistem wantok, ki je bil po eni strani 
rezultat interakcij s kolonialisti, predvsem pa z ljudmi, ki so zaradi dela 
prišli iz najrazličnejših območij Nove Gvineje. Epstein pojasni, da je etnič-
nost skupine Tolaj rezultat notranjih in zunanjih dejavnikov. »Sama oznaka 
skupnosti je prišla od zunaj, toda Tolaji so jo sprejeli, kajti v kontekstu poli-
etnične interakcije jim služi kot koristno sredstvo skupinskega označevanja 
ter izraža zavest o skupinskih vezeh, ki jih združuje in razlikuje od drugih« 
(Epstein 1978: 50). Etnična identiteta ni le »preprosto vrednotenje lastne 
kulturne posebnosti; pomembna sta tudi zavedanje skupne izkušnje pod 
kolonialno oblastjo ter prednostni položaj v širši družbi« (Epstein 1978: 
50). Etničnost je torej v nekaterih primerih lahko strategija interesnih sku-
pin, najpogosteje pa nima tako močne vloge in je predvsem v funkciji med-
sebojne pomoči in klasifikacij, ki urejajo interakcijo.

Pri klasifikaciji pa ljudje pogosto uporabljajo stereotipne predstave o drugih 
ljudstvih. Predvsem v mestih, ki so prizorišča izredno intenzivnih medsku-
pinskih interakcij, ljudje za lažje klasificiranje drugih ljudi pogosto upora-
bljajo stereotipe kot pomensko ali kulturno ovrednoteno označevanje 'dru-
gih'. S stereotipi ljudje sodijo druge posameznike po temeljnih vrednostnih 
normah glede na njihovo skupinsko identifikacijo. Interakcija s priseljenci 



136

iz istega izvornega okolja povzroča nastanek sistema wantok, obenem pa 
»predstava o novi skupni identifikaciji povzroča nastanek stereotipov o ne-
znancih, s katerimi se srečujejo« (Chowning 1986: 153). Stereotipi nasta-
jajo kot človeška tendenca generalizacije nekaterih osebnostnih, fizičnih ali 
kulturnih značilnosti, ki jih opazimo pri posameznikih, na vse pripadnike 
neke skupine ali kategorije. Procesi nastajanja stereotipov so opazni povsod, 
ko »dve ali več predhodno ločenih skupnosti pride v dolgotrajne a površne 
odnose« (Chowning 1986: 153).

Pripadnost posameznikov neki družbeni skupini pomeni, da jih drugi 
ljudje sodijo glede na predstave, ki jih imajo o kulturnih značilnostih te 
skupine. Na Papui Novi Gvineji in v Port Moresbyju je preveč različnih 
skupnosti, da bi lahko vsi poznali ali vsaj imeli predstave o značilnostih 
vseh skupin. Namesto tega »etnične stereotipe tvorijo glede na kolonial-
ne in nacionalne upravne delitve« (Levine in Levine 1979: 99). Etnični 
stereotipi se ponavadi nanašajo na klasifikacijo skupin, ki so večje od tra-
dicionalnih skupnosti. Okapijci vedo, da je med priseljenci iz sosednje 
province Chimbu več manjših skupin, vendar vse označujejo s Chimbuji 
in jim pripisujejo neke splošne značilnosti. Med interakcijo s Chimbuji 
so sebe največkrat označili kot skupino iz Vzhodnega višavja, ki se od pri-
seljencev iz province Chimbu razlikuje v nekaterih značilnostih; obenem 
pa so Chimbuje označevali s stereotipnimi (kulturnimi) značilnostmi, kot 
so bojevitost, pretepaštvo in lenoba.

Prebivalci Papue Nove Gvineje se včasih najbolj osnovno delijo po sta-
rih kolonialnih razdelitvah na Papuance (severna obala z otoki) in No-
vogvinejce (notranjost dežele) ter regionalno po območjih porekla – iz 
Višavja, nižavja ali obal z otoki. V Port Moresbyju je že več let močan 
pritok migrantov iz vseh delov države. Včasih so vse priseljence iz Višavja 
označevali kar s Chimbuji (provinca Chimbu je sicer le ena od višavskih 
provinc), sedaj pa se med seboj ločijo glede na province. Višavje je sicer 
zadnje območje Papue Nove Gvineje, ki je padlo pod kolonialno upravo, 
zato se jih je prijel stereotip primitivnosti.

Stereotipi o značilnostih posameznih skupin niso povsod enaki. Med vi-
šavci so pripadniki ljudstva Goilala pogosto spadali pod skupno ozna-
ko Papuancev, ki naj bi bili lenobni, oportunistični in nenevarni. V Port 
Moresbyju so Goilali sicer včasih znani tudi kot zelo bojeviti in nevarni 



137

ljudje. Okapijci so migrante iz okolice Mt. Hagna pogosto označevali kot 
Hagenerje ter jim pripisovali nekatere dobre lastnosti vseh prebivalcev 
Višavja (delavnost, iznajdljivost), obenem pa naj bi bili nevarnejši in bolj 
bojeviti kot ljudje iz Vzhodnega višavja, ki so po njihovem najbolj civilizi-
rani. Mt. Hagen je sicer znan kot zelo nevarno mesto, zato so tudi prise-
ljenci s tega območja med obalnimi ljudi znani kot nevarni in kriminalci. 
Ko smo se ob neki priložnosti pogovarjali o novici v časopisu, o dogodku 
v Mt. Hagnu, ko so policisti na mestu ubili tri domačine, ki so ropali 
banko, je nekdo iz nižavja izjavil, da so Hagenerji tako ali tako rojeni kri-
minalci (born to be criminals). Naselbina Okapijcev v Two Mileu sicer meji 
na naselbino Goilalov, zato so njih pogosto omenjali. Za Goilale so trdili, 
da so neizobraženi, necivilizirani, kriminalci in nevarni.

Ljudje iz Goroke [sinonim za Vzhodno višavje] smo najbolj ci-
vilizirani in najboljši na Papui Novi Gvineji. Drugi niso v redu. 
Drugje je preveč nasilja in bojevanj. In kanibalizma.35

Predstave o dejanskem obstoju skupin, ki jih označujejo in razmejujejo 
umetne administrativne meje ter stereotipne predstave o pripisanih kul-
turnih značilnostih, skozi dialektiko 'mi' – 'drugi' (pri čemer 'drugi' niso 
homogena, ampak zelo raznovrstna kategorija) pomagajo vzpostavljati 
večje zamišljene urbane etnične skupnosti. Uporaba stereotipov je na-
menjena vzpostavljanju segmentarnih odnosov in situacijskih skupnosti 
na osnovi provincialnega porekla in pripadnosti. V vsakodnevnem življe-
nju se ti stereotipi pojavljajo zlasti v neformalnih okoliščinah in »služi-
jo označitvi potencialnih osnov podpore« (Levine in Levine 1979: 102). 
Mobilizacija teh kategorij v dejanske politične in interesne skupine je 
težavna, toda možna pri dolgotrajnih konfliktih in sporih.

5.4	 Prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih v Port 
Moresbyju

V poglavju Urbana naselja v Port Moresbyju sem navedel, da so vodovo-
dne napeljave v urbanih naseljih največkrat nelegalne oziroma neformalne. 

35	 Kanibalizma ni nikjer več na Papui Novi Gvineji, ostal pa je stereotip, po katerem so bili včasih ljudje primitivni 
kanibali. Ta predsodek je ostal in ga včasih uporabijo za ljudi, ki jih želijo omalovaževati. Kar se tiče nasilja, je 
res, da so mesta v Višavju znana kot zelo nevarna, a Goroka ni nobena izjema.



138

Brez vode pa naselja niso možna, zato imajo prav vsa urbana naselja svoje 
vodovodne priključke, vendar največkrat niso urbanistično urejena. Prebi-
valci urbanih naselij si namreč sami uredijo vodovodne priključke. V na-
selju Two Mile imajo priseljenci že od samega začetka zastonj vodo. Med 
naseljem Koki in Ela Beach ter Borokom potekajo mimo naselja Two 
Mile štiri glavne vodovodne cevi, na katere so prebivalci sami priključili 
svojo napeljavo. Glavni vodni vir je 100-mm cev, ki z vodo oskrbuje Boro-
ko, a je nanjo nelegalno priključena 50-mm cev, ki se razdeli v osem dru-
gih vozlišč, iz katerih so nato vodovodne cevi speljane kar po površini po 
vsem naselju (primerjaj Muke in Gonno 2002a: 88). Priključki pa so še na 
dveh glavnih ceveh, tako da imajo prebivalci naselja Two Mile res eksten-
zivno razširjeno mrežo površinskih vodovodnih napeljav. Takšna praksa 
je prisotna v vseh urbanih naseljih v Port Moresbyju, ki niso urbanistično 
urejena in nimajo vodovodne napeljave. Prebivalci urbanih naselij sami 
poiščejo bližnje vodovodne cevi, jih izkopljejo, vanje zvrtajo luknje in ure-
dijo lastno vodovodno napeljavo (glej Muke in Gonno 2002b).

Kljub neurejeni urbanistični podobi imajo torej vsa naselja nelegalno pri-
ključene vodovode, česar pa javno vodovodno podjetje Eda Ranu niti ne 
preganja, saj naselja delujejo tudi kot močne politične enote. Chand in 
Yala ugotavljata, da si migranti ali etnične skupine v urbanih naseljih po-
gosto prisvajajo zemljo ali uveljavljajo pravico do državne zemlje preko 
političnih zaščitnikov:

Te pravice ohranjajo, dokler njihovi politični patroni (patrons) 
ohranjajo svoj položaj. Posledično so naseljenci med državnimi 
volitvami mnogo bolj aktivni kot drugi državljani. /.../ Mno-
gi politiki nagrajujejo njihovo politično aktivnost, med dru-
gim tako, da jim omogočijo 'zastonj' vodo, elektriko in zemljo. 
(Chand in Yala b.n.l: 3)

Družba za vodovod v urbanih naseljih v Port Moresbyju zato »vsako leto 
'izgubi' vode v vrednosti 6 milijonov kin«36 (Muke 2001: 7). Ime vodovo-
dne družbe Eda Ranu, ki v jeziku Motu pomeni »naša voda«, je potemta-
kem povsem upravičeno.

36	 6 milijonov kin je vrednih približno 1,7 milijona evrov.



139

Nelegalni priključki vodovodnih cevi so povsem običajni in zelo dobro vi-
dni, saj vodovodna napeljava po naseljih ponavadi poteka kar po površini. 
Ljudje potrebujejo le kanček laičnega znanja in lahko sami napeljejo vodo 
v svojo naselbino. V skrajnem primeru so priključki izredno enostavni in 
nestrokovni. V eno od cevi zvrtajo luknjo, v katero namestijo svojo cev 
in vse skupaj tesno povijejo s trakom. Zaradi nestrokovnih priključkov je 
izguba vode, ki na takšnih stikih odteka, zelo velika. Vodovodni priključki 
so tako dostopni vsem etničnim naselbinam. Pripadniki etničnih skupin 
si do svojih naselbin ali bivališč sami napeljejo vodovodne cevi. Toda v ur-
banih naselij živijo pripadniki večjega števila različnih etničnih skupnosti 
in od njihovih odnosov je odvisno, ali si vodo delijo ali vsaka skupina 
sama potegne vodovod do svojih bivališč. 

Fotografija 21: montiranje nelegalnega vodovodnega priključka. Foto: John Muke, Port 
Moresby, urbano naselje Eight Mile. Vir: Muke in Gonno 2002a: 59.

V naselju Two Mile si je vsaka od etničnih skupnosti do svoje naselbine 
sama uredila vodovodno napeljavo, ki jo je priključila bodisi na glavne cevi, 
včasih pa si jo delijo tudi s sosedi. Naselbina Okapijcev v naselju Two Mile 
ima svojo cev priključeno na glavno vodovodno cev, speljali pa so jo pre-
ko območja, kjer živijo njihovi sosedi Chimbuji. Svoj priključek imajo zato, 
ker bi bil sicer pritisk v tanki cevi zaradi prevelikega števila uporabnikov 



140

prenizek. Voda ni napeljana do posameznih hiš, ampak je skupna. V naselju 
Okapijcev sta bili dve pipi na prostem, vsi pa so si vodo prinašali v hiše z 
vedri. Njihova vodovodna cev pa se ne nadaljuje do naselbine, kjer živijo 
pripadniki skupine Goilala. Do Goilalov niso imeli najboljšega odnosa, med 
obema naselbinama pa so postavili tudi mrežno ograjo. Neki sogovornik je 
celo posmehljivo dejal, da od njihove naselbine do naselbine skupine Goilala 
teče struga z odpadno vodo. V naselju Two Mile, tako kot v drugih urbanih 
naseljih v Port Moresbyju, namreč tudi ni urejene kanalizacije, temveč imajo 
naselbine lastne latrine z greznico. Večina naselbin v naselju Two Mile bi 
lahko bila priključena na kanalizacijo, ki poteka mimo njih, vendar tega me-
stna uprava zaradi nižjih stroškov pri 'urejanju' naselja ni hotela urediti. V 
vseh naselbinah je zato nekaj stranišč z jamo ter zunanjih kopalnic (odprti 
tuš). Odpadne in meteorne vode se stekajo po neurejenih strugah skozi celo 
naselje mimo hiš do morja. Preostale neorganske odpadke prebivalci pona-
vadi zakopljejo v luknje ali kar odvržejo na posebno mesto ob robu naselbin, 
organske pa lahko odvržejo tudi na vrtove med hišami.

Vodna krajina (waterscape) v urbanih naseljih je tesno povezana z mede-
tničnimi odnosi. Če so odnosi med različnimi skupinami dobri, se lahko 
vodovodna napeljava priključi na napeljavo v skupini, ki je bližje vodne-
mu izviru, ali pa vsaj svojo cev potegnejo preko njihove zemlje. Če nimajo 
odnosov ali so ti slabi, pa morajo svojo cev potegniti od izvirne cevi in 



141

celo okoli sosednje naselbine. Ker je v naselju Two Mile veliko naselbin 
različnih etničnih skupin, je postala vodovodna napeljava na videz povsem 
kaotična, a njena razporeditev v prostoru ter povezanost z vodovodnimi 
napeljavami različnih skupin kaže na prisvajanje kraja in na medetnične 
odnose. Ta pojav sta Muke in Gonno označila s terminom »tribalizacija« 
ali etnični nadzor nad vodovodnimi cevmi (2002a: 113).37 Sam menim, da 
ne gre toliko za »etnični nadzor« kot za kognitivno zemljevidenje urbanega 
prostora, prisvajanje kraja in vzpostavljanje identifikacije skozi prostorske 
konceptualizacije in prakse (glej Repič 2007, 2011).

Prostorsko utemeljene identifikacije – predvsem povezane s konceptom 
»mojega kraja« ali doma (ples bilong mi) – se v urbanih okoljih spremenijo. 
»Moj kraj« in z njim povezane prostorske prakse se razširijo na urbane 
kraje in poti, ki jih migranti naselijo, uporabljajo ter si prisvojijo zemljo in 
vodo. S tem spreminjajo tudi urbano krajino, ki lahko postane kulturno in 
simbolno pomembna pri vzpostavljanju in ohranjanju skupnosti in identi-
tet. Primer takšne mikro kulturne krajine so na primer vrtovi v naseljih, ki 

37	 Termin »tribalizacija je pogojno ustrezen, saj pomeni zgodnji izraz za etničnost (Mitchell 1956; Epstein 1958); 
nekateri avtorji ga še vedno uporabljajo (Sillitoe 2000).

Fotografiji 22 in 23: vodovodna napeljava v naselju Two Mile je takoj opazna, saj poteka 
po površini do posameznih etničnih naselbin. Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.



142

lahko predstavljajo povezanost s krajem izvora. Na teh vrtovih namreč go-
jijo rastline, ki so na podeželju bistveni del njihove prehrane. Zelo običajno 
je, da priseljenci iz Višavja v urbanih naseljih gojijo banane, sladki krompir 
ali kaukau, arašide, koruzo, sladkorni trs (pitpit) ter različne vrste zelenjave. 
Priseljenci z otokov kot glavno vrsto hrane gojijo jam, priseljenci iz nižavja 
Nove Gvineje pa sago, kruhovec, včasih celo betelove orehe.

Rastline uporabijo kot simbole zaznamovanja meja skupnosti in 
etnične pripadnosti tam, kjer so tradicionalni elementi konceptu-
alizacije urejanja kulturne krajine – krajine, ki ji etnične skupine 
pripisujejo pomene – ponovno izumljeni v mestnem kontekstu 
(Muke 2001: 40).

Vrtove imajo največkrat ob hiši ali na obrobju naselbine in tako označijo 
lastne meje v naselju. Sadijo kulturno pomembne rastline, ki »so simbo-
li identitete in vzbudijo subtilne predstave o razlikah in podobnostih ter 
označujejo skupno življenje etnične skupnosti in ohranjanje tradicionalne 
identitete« (Muke in Gonno 2002a: 79). S sajenjem kulturno značilnih ra-
stlin v neposredni bližini svoje naselbine tipizirajo kulturno krajino in nači-
ne urejanja okolja, tovrstne kulturne mikro krajine pa vzdržujejo prostorsko 
povezanost z izvornim okoljem in navzven simbolizirajo etnične identitete.



143

Fotografiji 24 in 25: urbana kulturna krajina s številnimi manjšimi vrtovi v urbanih 
naseljih. Na fotografiji 24 je vrt med hišami v naselbini Okapijcev v urbanem naselju 
Two Mile. Fotografija 25: sajenje oziroma priprava vrta za hišo ob meji naselbine. Foto: 
Jaka Repič, Port Moresby 2002.

5.5	 Kraj in kastom kot sidrišči etničnih identifikacij

Pri procesih vzpostavljanja urbanih skupnosti v mestih Papue Nove Gvineje 
sta poleg koncepta wantok v ospredju še dve kategoriji, ki delujeta kot sidrišče 
skupinskih identifikacij. Prva je prostorska kategorija »izvornega kraja«, ki je v 
urbanih kontekstih lahko podvržena interpretacijam in potrebam v trenutnih 
razmerah, nanjo pa se navezuje tudi naselbina v urbanih naseljih, ki je prav 
tako varen kraj. Druga kategorija je kastom38, ki zajema kulturne značilnosti, 
navade, prakse ali načine življenja. Izvorni kraj (ples) že sam po sebi implicira 
tudi kastom, čeprav se je ta pojem uveljavil kot samostojna kategorija.

5.5.1	  Ples – koncept kraja in krajevnih identifikacij

Čeprav ljudje v mestih stremijo k oblikovanju širših skupnosti in je zato 
sistem wantok postal zelo široka kategorija, ki ustreza etničnosti, so pre-
bivalci v urbanih naseljih Port Moresbyja močno vezani na vas, iz katere 

38	 Kastom je beseda v jeziku tok pisin in prihaja iz angleške besede custom, vendar se je njen pomen precej 
spremenil in razširil.



144

prihajajo sami ali njihovi starši. Ples bilong mi – moj kraj (my place) je 
kategorija, ki deluje kot sidrišče identifikacije. V Port Moresbyju so le 
redki tisti, ki urbano naselje razumejo kot njihov ples. Ples je v mestih tisti 
koncept, ki politično ekonomskemu urbanemu kontekstu onemogoča, da 
bi dal mladim občutek mestne pripadnosti. Mladi, ki so bili rojeni v Port 
Moresbyju, se kljub temu počutijo pripadnike vasi in tradicionalne sku-
pnosti, od koder prihajajo njihovi starši. Tudi urbano naselje je socialno 
konstruirano kot kraj, kjer je posameznik v mestu doma, saj je obkrožen 
s svojimi wantoki, a ne implicira predstave o (skupnem) poreklu, kar si-
cer vsebuje koncept domačega kraja. Ples je sicer prilagodljiv koncept, ki 
lahko zajema vas, v specifičnih urbanih okoliščinah pa tudi večje kultur-
no ali geografsko območje ali celo provinco. Odvisen je od homogenosti 
skupnosti, ki živi v urbanem naselju. Okapijci iz naselja Two Mile so za 
svoj ples največkrat omenjali dva kraja. Ko so bili pri pogovoru prisotni 
migranti iz različnih vasi v Okapi, so kot svoj kraj omenjali Okapo in s 
tem poudarjali skupinsko homogenost, kadar pa so bili vsi udeleženci pri 
pogovoru iz iste vasi, so kot svoj ples omenjali svojo vas. Ko se Okapijci 
v mestu družijo z ljudmi iz drugih provinc, se pogosto predstavljajo po 
provinci Vzhodno višavje. Etničnost je namreč kategorija družbene in-
terakcije in je torej instrumentalni koncept, ki ga uporabljajo glede na 
okoliščine. Na ples, ki je fleksibilen koncept, se veže prav tako fleksibilen 
koncept wantok. M. Ward ugotavlja, da je

... trend identifikacije s krajem zaradi dejavnikov, ki pospešujejo 
nastanek nacionalne zavesti, kot na primer radio, razširil koncep-
tualizacijo 'življenjskega prostora' in spremenil način, kako ljudje 
vzdržujejo svojo zvezo z izvornim krajem (2000: 226).

Razširjena konceptualizacija prostora je prvi pogoj za nastanek in obstoj-
nost urbanih družbenih skupin, ki delujejo kot zamišljene skupnosti, saj 
priznavajo pripadnost na osnovi družbenopolitičnih ali celo zamišljenih 
kriterijev, kot so provincialne in okrožne meje, stereotipi o drugih ljudstvih 
itd. M. Ward (2000) pojmuje koncept ples kot življenjski prostor ali družbe-
no stvarnost. Družbena stvarnost je rezultat družbenokulturnih aktivnosti 
in je družbeno konstruirana (Berger in Luckmann 1988). Ples deluje kot 
sidrišče skupinskih identifikacij za vse člane urbanih etničnih skupnosti 



145

in je družbeno ustvarjen tudi za tiste, ki niso dejansko prišli od tam. To so 
predvsem mladi, ki so se rodili v mestu, a so si prek staršev ustvarili pred-
stavo o rodni vasi staršev kot o kraju, iz katerega prihajajo. Mlajši prebivalci 
urbanih naselij, ki vse življenje živijo v Port Moresbyju in poznajo le to 
življenje, vseeno oblikujejo socialne identitete, ki se navezujejo na izvorno 
vas. Pogosto niti ne govorijo tekoče jezika svojih staršev, a ga vseeno ozna-
čujejo kot tokples, jezik njihovega domačega kraja. S tem pa sprejmejo tudi 
družbene povezave in obligacijska razmerja, ki izhajajo iz tradicionalnega 
okolja. Obenem pa je pomembno, da takšne otroke sprejme tudi vaška sku-
pnost, zato otroci pogosto s svojimi starši obiskujejo vas. Če družine ohra-
njajo svojo družbeno prisotnost v vasi Henegaru, otroci staršev iz te vasi ob 
njihovi morebitni »vrnitvi« v vas ohranijo pravice svojih staršev. Upravičeni 
so do zemlje, ki je pripadala staršem, ter vseh drugih nasledstev. So člani 
vaške skupnosti, a svoj družbeni položaj si morajo šele zagotoviti z dejanji.

5.5.2	  Kastom

V procesu vzpostavljanja urbanih etničnih skupnosti in medetničnih inte-
rakcij moramo obravnavati tudi kastom,39 ki predstavlja tradicionalne na-
vade posamezne skupnosti ali korpus kulturnih vsebin, ki izvirajo iz spe-
cifične kulturne tradicije. Kastom sicer niso nujni »zunanji« ali simbolni 
dejavnik za vzpostavitev in ohranjanje družbenih povezav in identifikacij v 
okviru sistema wantok, saj se prebivalci urbanih naselij, ki oblikujejo sistem 
wantok, pogosteje ne sklicujejo skupno poreklo. Obenem pa isti izvorni kraj 
implicira tudi kastom – priseljenci, ki prihajajo z istega območja, se združu-
jejo v skupnosti tudi zaradi lastnih predpostavk o kulturni podobnosti, ki 
naj bi omogočila razumevanje in spoštovanje navad in vrednot. Priseljenci 
iz Vzhodnega višavja se lahko v posebnih okoliščinah opredelijo za pripa-
dnike istega sistema wantok, čeprav se kulturno razlikujejo. Res pa je, da v 
intimne odnose stopajo predvsem bližji wantoki, ki prihajajo iz istih ali vsaj 
sosednjih vasi, kar pomeni, da jih povezuje tudi kastom.

Priseljenec iz Hagna se ne more sklicevati na vezi z drugimi 
prebivalci mesta, razen na prijateljske vezi, ki jih je sam ustvaril. 
Lahko pa predpostavlja, da se bodo tisti, ki pripadajo isti etnični 

39	  Kastom je tok pisin beseda, ki izhaja iz angleške besede custom.



146

skupini kot on sam, do drugih pripadnikov te skupine obnašali po 
določenih znanih družbenih pravilih. (M. Strathern 1975: 291)

Pripadniki iste etnične skupine se v mestih združujejo zato, ker imajo za-
radi predstav o skupnem poreklu skupno polje komunikacije in ustvarja-
jo skupno polje kulturnih vzorcev, s katerimi določajo interakcijo znotraj 
skupine in interakcijo s pripadniki drugih etničnih skupin. Določitev meja 
skupnosti ne moremo posplošiti na kriterij enotne kulture ali točno določe-
nega krajevnega območja, kajti skupnost določajo pripadniki sami z lastni-
mi razmerji, odnosi in družbenimi vezmi. Oni so tisti, ki sebe opredelijo kot 
skupnost in tudi drugim priznavajo obstoj skupnosti. Izredno pomembno 
je namreč dojemanje strukturnih podobnosti. Sebe dojemajo kot aktivne 
pripadnike svojega sistema wantok, prav tako pa druge ljudi dojemajo kot 
pripadnike drugih sistemov wantok.40

Sistem wantok deluje, ker so vanj vključeni vsi, po drugi strani pa ga imajo 
vsi, zato ker deluje. Okapijec pomaga drugemu Okapijcu in obenem pred-
postavlja, da neki Chimbu ali Goilala enako pomaga svojemu wantoku. 
»Kulturne oblike medsebojnih obveznosti in podpore so sicer različne, a 
migrant Hagen, ali migrant Buang ali migrant Popondetta [ali Okapijec] 
so vsi pripadniki podobnih moralnih skupnosti« (M. Strathern 1975: 290). 
Sistem wantok obstaja zaradi segmentarne opozicije, prav tako pa tudi kot 
posledica notranje kohezije. Notranja kohezija je prav tako pomembna kot 
zunanja zamejenost skupnosti in sporočanje skupinskih reprezentativnih 
simbolov navzven (glej Anthony P. Cohen 1994; 1998). Poleg sorodstva 
je sistem wantok v mestih Papue Nove Gvineje najpomembnejša oblika 
družbene organizacije, njegova pomembna značilnost pa je inkluzivnost. V 
nasprotju s konceptom kastom, ki je lahko izključujoč, saj ga pogosto upo-
rabljajo za poudarjanje (kulturnih) razlik med skupinami, je sistem wantok 
vključujoč, saj med pripadniki poudarja podobnosti.

Kastom ni nepomemben dejavnik ustvarjanja skupinskih identifikacij. Sis-
tem wantok se sklicuje zlasti na izvor ali skupno poreklo, ki pa ni le krajevna 
kategorija, temveč je predvsem kulturna kategorija, ki ji prebivalci mesta 
pripišejo določene pomene. Sistemi wantok se ne sklicujejo le na krajevno 
poreklo, temveč tudi na poreklo v skupni kulturni skupini. Kastom je način 

40	 V pojmovanju domačinov tudi belci v Port Moresbyju tvorijo svoj sistem wantok.



147

oblikovanja in vzdrževanja kulturnih identitet zlasti v primarnih okoljih. 
Zato priseljenci v mestih potrebujejo zaledje tradicionalnih kulturnih sku-
pin, da bi vzpostavili učinkovit sistem wantok v mestih.

Ko prebivalci Papue Nove Gvineje uporabljajo pojem kastom, z njim ozna-
čujejo »nekaj, kar lahko tolmačimo kot tradicionalno izročilo, torej prakse, ki 
izvirajo iz njihove kulturne tradicije, v nasprotju z izvorom v drugih tradici-
jah, in so s tem že vsajene v njihov vrednostni sistem« (Sillitoe 2000: 240). 
Kastom je tako kot etnične identifikacije dinamični koncept, s katerim utrju-
jejo lokalne, regionalne ali nacionalne identifikacije, zaznamujejo meje med 
skupnostmi in lastno kulturno avtonomijo. Kastom je družbeno konstruiran, 
se sklicuje na tradicijo in zato pogosto vsebuje »kulturno oživljanje in včasih 
tudi idealizacijo preteklosti« (Sillitoe 2000: 241). Kastom je sicer specifičen 
pojav v Melaneziji, a je podoben esencializaciji kulture. Kljub temu, da daje 
vtis ohranjanja kulture in tradicije, torej obstojnosti tistih točk, na katere se 
lahko sidra skupinske identifikacije, je produkt družbenih sprememb in vse-
buje veliko izumljenih ali od zunaj vnesenih kulturnih vsebin.

Kastom je nekakšen skupek tradicionalnega znanja in praks, kulturna de-
diščina, s katero neka skupina vzpostavi lastno zgodovino in kulturo, ki je 
primerljiva z drugimi ter tako manifestira lastno avtonomijo in identiteto. 
Tradicionalne družbe namreč v predkolonialnem času domnevno niso ime-
le lastne kulturne zavesti (Sillitoe 2000: 244), ki bi jo ločevala od drugih 
skupin. Povedano drugače, pred kolonializmom za razmejevanje domnev-
no niso uporabljali kulturnih značilnosti. Kastom naj bi se pojavil ravno 
kot odgovor na zavedanje o zunanjem svetu in kot vzpostavljanje odnosa 
lastne skupnosti nasproti večjim nacionalnim skupnostim. Kastom nasto-
pa kot nekakšna tradicija in kultura je za urbane sisteme wantok posredno 
pomembna zato, ker urbane skupnosti prevzamejo oziroma se sklicujejo 
na tradicionalne skupine. Kastom je moderni konstrukt, ki ima značilnost 
reificirane in simbolizirane kulture, s katero se neka skupnost simbolno 
predstavlja navzven in ustvarja sidrišča notranjih identifikacij.

5.6	  Kastom in oblikovanje nacionalne države

Kulturno identiteto uporablja tudi nacionalni politični govor. »Ljudje na 
Pacifiku ustvarjajo preteklost, mite o načinih življenja prednikov, ki v re-
toriki pokolonialnega nacionalizma služijo kot močni politični simboli« 



148

(Keesing 1989: 19). Tako na nacionalni kot regionalni ravni so se ljudje 
začeli sklicevati na »melanezijski način« v povezavi z navadami, kulturnimi 
značilnostmi in tradicijo. Diskurz, ki vsebuje idealizacijo predkolonialne 
preteklosti, pa prihaja ravno iz zahodnjaške retorike kritike moderne dobe. 
»Diskurzi o kulturni identiteti v sedanjem Pacifiku v mnogih pogledih 
izhajajo iz Zahodnih ideologij, kljub temu, da upodabljajo preteklost in 
producirajo predstave, nasprotne kolonializmu« (Keesing 1989: 22). Dru-
gače povedano, politični diskurz na Papui Novi Gvineji za oblikovanje (na-
cionalne) države in obrambo pred zunanjim svetom uporablja iste oblike 
nacionalne ideologije, kakršne je prinesel kolonializem. Podobno so tudi 
separatisti na otoku Bougainville v boju za samostojnost uporabljali isto 
ideologijo kot država, proti kateri so se borili (glej Larmour 1992; primerjaj 
Keesing 1978, 1982b).

V procesu objektifikacije se kultura zreducira na nekatere značilnosti, kot 
so oblačila, 'tradicionalna' glasba, plesi, ročni umetnostni ali obrtni izdelki, 
orodja, orožja in podobno. »S periodičnimi uprizoritvami ali razstavljanji fe-
tišiziranih41 reprezentacij kulture elite novega Pacifika ritualno utrjujejo (sebi, 
turistom in vaškim volivcem), da kulturna dediščina prednikov živi dalje« 
(Keesing 1989: 23; primerjaj Keesing 1982a). Reificirana kultura je plod ak-
tivnih strategij in odločitev ljudi in nosilcev protihegemonske ideologije, ki so 
za svojo identifikacijo izbrali ravno tiste tradicionalne kulturne značilnosti, s 
katerimi se najmočneje razlikujejo od evropskih. Predstave o kulturni identi-
teti, ki potrebuje idealizirano, reificirano in simbolizirano kulturo, prihajajo iz 
zahodnjaških konceptualizacij kulture, za katere je zaslužna tudi antropolo-
gija. Takšno ideologijo so sedanji voditelji prevzeli v času formalnega izobra-
ževanja, torej v šolah, ki so jih ustanovili Evropejci in pomenijo glavne ideo-
loške aparate države. Kljub temu, da so sedanje države na območju Oceanije 
samostojne, s seboj nosijo dediščino evropske nacionalne državotvornosti. 
»Dva procesa – praznovanje fosiliziranih ali fetišiziranih kultur in uničenje 
kultur kot načinov življenja in mišljenja /…/ sta morda osnovna elementa 
v procesu ustvarjanja nacije, kjer je prebivalstvo etnično raznovrstno« (Ke-
esing 1989: 31). Obenem pa Keesing poudarja, da so pojavi objektifikacije 
kulture in kulturnih konstrukcij (Linnekin 1992) potekali že pred prihodom 
kolonialistov. V predkolonialnem času so namreč potekali podobni procesi 

41	  Keesing uporablja izraz fetišizacija v smislu ublagovljenja in ne psihopatologije.



149

izumljanja preteklosti in kulture. Ne le sedanjost, tudi »preteklost je bila moč-
no politizirana« (Keesing 1989: 35).

Kulturna tradicija je pomembna tudi pri oblikovanju moderne nacionalne 
države (Repič 2005b). V nacionalizmu pokolonialnih držav koncept kul-
turne identitete deluje po evropskem zgledu, a se je obrnil proti kolonia-
lizmu. Ljudje, ki jih združuje etničnost, nacionalnost ali kulturna identiteta 
ter se sklicujejo na skupno poreklo ali skupno kulturno dediščino, so s temi 
kategorijami postali politično aktivni. To je jasno vidno pri volitvah na Pa-
pui Novi Gvineji, kjer lahko vsak kandidat računa na glasove svoje skupine, 
če mu le uspe mobilizirati etnično identiteto. Poleg tega so uspešnejši tisti, 
ki jim uspe različne manjše skupnosti združiti v eno samo skupino s pred-
stavami nekakšne enotnosti. Kulturna identiteta je v Oceaniji postala »na-
čin strukturiranja političnih razmerij« (Linnekin 1990: 151), kar je okrepilo 
pritisk na spremembe in redefinicije načinov življenja. Tako kot kultura, ki 
je ves čas v nastajanju, je tudi kulturna identiteta dinamičen proces, vezan na 
predstave o tradiciji, ki je vselej »trenutna interpretacija preteklosti« (Lin-
nekin 1990: 152). Pretekli običaji in druge vsebine tradicionalne kulture 
so postali pomembni za oblikovanje modernih identifikacij, saj kot kastom 
predstavljajo »preteklo avtentičnost v nasprotju z Zahodnimi vrednotami« 
(Linnekin in Poyer 1990: 14). Kulturna identiteta, ki je konstitutivna tudi 
za nacionalnost, ni le »ideološka prezentacija kulture /…/ temveč prizorišče 
prehoda med ravnmi zgodovinskih izkušenj« (Mageo 2001a: 2). Predstave 
o skupni preteklosti oziroma o skupnih kulturnih izkušnjah nastanejo s se-
lektivnim spominom in so tesno povezane z oblikovanjem skupne kulturne 
identitete. Retorika nacionalnosti na Papui Novi Gvineji uporablja skupno 
izkušnjo kolonializma, obenem pa se skuša sklicevati na nekatere kulturne 
značilnosti celotne dežele: odnos do prednikov, medsebojna obdarovanja in 
kozmološke značilnosti. Legende, miti, poezija in druga besedila so korpus 
znanja, ki se prenaša s skupinskim spominom ter metaforično implicira 
skupne izkušnje in njihove pomene. »Korpus skupnih spominov omogoča 
identifikacijo pripadnikov skupnosti in razlikovanje od tistih, ki ne delijo 
skupinskega spomina« (Mageo 2001b: 13).

Oblikovanje urbanih skupnosti je kompleksen pojav, njegovo razumeva-
nje pa zahteva kontekstualizacijo ruralno-urbanih migracij, zgodovine 
urbanizacije in tudi oblikovanje nacionalnosti v pokolonialnem obdobju. 



150

Konstrukcija skupinskih identitet med prebivalci Papue Nove Gvineje je 
dinamičen proces, ki je močno povezan z modernizacijo in urbanizacijo de-
žele. Sistemi wantok predstavljajo specifične oblike etničnih skupnosti in so 
ves čas v nastajanju in podvrženi stalni (re)interpretaciji porekla in kulturne 
tradicije. Kljub temu, da niso institucionalizirani, delujejo na vseh ravneh 
države. Zaznamujejo zaposlovanje, migracije, nastanitve, volitve, organiza-
cije prostora in druge ravni v življenju urbane populacije. Sisteme wantok 
ljudje oblikujejo glede na skupno poreklo, ki implicira tudi skupno kulturno 
tradicijo, saj le-ta omogoča isti vrednostni sistem vsem članom novih druž-
benih skupin v mestih.



151

6	 Epilog – urbanizacija in etničnost v Port 
Moresbyju

Monografija Urbanizacija in vzpostavljanje etničnih skupnosti v Port Mo-
resbyju, Papua Nova Gvineja obravnava zgodovino kolonialne urbanizacije 
Papue Nove Gvineje, ruralno-urbano migracijo, nove oblike interakcij in 
procese vzpostavljanja translokalnih urbanih etničnih skupnosti oziroma 
sistemov wantok v neformalnih barakarskih naseljih glavnega mesta Port 
Moresby. Skupnost in identiteta Okapijcev v urbanem naselju Two Mile 
in drugih neformalnih naseljih je posledica migracije v mesto in s tem po-
vezanih družbenih sprememb. Skupnost Okapijcev, kakršna obstaja v Port 
Moresbyju, v tradicionalnem okolju v takšni obliki ne obstaja, saj migracija 
ne povzroči zgolj enostavnega prenosa družbenih oblik v mesto. Tradici-
onalna skupnost je temelj za oblikovanje skupnosti wantokov v mestu, vsi 
priseljenci morajo »stalno vzdrževati te primarne družbene vezi« (Levine in 
Levine 1979: 52). Urbana skupnost je torej posledica urbanega prostora, v 
katerem potekajo močne interakcije med ljudmi iz različnih okolij, pa tudi 
notranjih skupinskih povezav in simbolnih identifikacij. Simboli, s katerimi 
sporočamo in s katerimi prepoznavamo identiteto, so lahko spremenljivi, 
saj so proizvod družbene konstrukcije. Ne pridobimo jih z rojstvom, temveč 
šele z družbenim življenjem. Posameznik se prepoznava in je priznan kot 
član nekega reda pomenov, manifestiranih v skupnosti. Pri tem se lahko 
spomnimo na opredelitev skupnosti po Anthonyju P. Cohenu.

Skupnost je entiteta, kateri pripadamo, in je večja kot sorodstvo 
ter manjša kot abstrakcija, ki ji rečemo 'družba'. Je tista arena zu-
naj meja doma, kjer ljudje dobijo najosnovnejše in najpomemb-
nejše izkušnje o družbenem življenju. /.../ Skupnost je tisto, kjer 
se ljudje učijo biti družbeni /…/ lahko bi rekli, kjer pridobijo 'kul-
turo'. (Anthony P. Cohen 1998: 15)

Vse vrste skupnosti, od manjših skupin, ki so oblikovane skozi medoseb-
ne vzajemne odnose, urbanih etničnih skupin, ki se vzpostavljajo v krajih 
močnih interakcij z nečlani, ali širše zamišljene skupnosti, kot so nacije, 
so tudi simbolno konstruirane. »Sama skupnost in vse, kar zajema, tako 



152

konceptualno kot materialno, ima simbolno dimenzijo« (Anthony P. Co-
hen 1998: 19). Skupnost Okapijcev obstaja zato, ker so njeni pripadniki 
vzpostavili in vzdržujejo predstavo o njenem obstoju. Družbene predstave 
o sistemu wantok niso specifične le za Okapijce, temveč so splošni model 
oblikovanja skupnosti v mestih na Papui Novi Gvineji. Sistemi wantok ob-
stajajo zato, ker so vsi priseljenci v mestu, še posebej tisti v urbanih naseljih, 
pripadniki podobnih »moralnih skupnosti« (M. Strathern 1975: 290). Po 
tej logiki tudi belci v Port Moresbyju tvorijo sistem wantok, kar niti ni prav 
daleč od resnice, saj večina tvori dokaj tesno povezano družbeno mrežo 
poslovnežev, uradnikov ipd.

Skupinski simboli dajejo vtis skupne homogene kulture, vendar so splo-
šno sprejeti simboli, ki označujejo družbeni konsenz o obstoju skupnosti. 
Skupno polje komunikacije ne pomeni nujno skupnega jezika, temveč je 
to polje, v katerega vstopajo tisti ljudje, ki izpolnjujejo kriterije za vstop in 
sprejem v skupnost. Ker so prisotni v skupnem komunikacijskem in inte-
rakcijskem polju, so dejavni člani skupnosti, kar pomeni, da jo s svojim de-
lovanjem vzpostavljajo, vzdržujejo in spreminjajo. Skupni korpus simbolov 
predstavlja »skupne oblike (načine obnašanja), katerih vsebine (pomeni) 
se lahko med pripadniki precej razlikujejo« (Anthony P. Cohen 1998: 20). 
Pripadniki med seboj prepoznavajo in priznavajo razlike, a vseeno zaradi 
skupnega korpusa simbolov predpostavljajo neke medsebojne podobnosti 
in razlike pri drugih. 

Urbana etnična skupnost je specifična oblika družbene organizacije, ki 
zajemata korpus bistvenih značilnosti skupine in posameznikov, pred-
vsem pa njihovih odnosov in obligacij z drugimi posamezniki v skupini in 
zunaj nje. Biti Okapijec v Port Moresbyju zajema sorodstvo, prijateljstvo, 
bivanje, kraj (dom), vsakdanje prostorske in družbene prakse, način življe-
nja, skratka celostno osebo. Etnična skupnost je simbolni konstrukt, ki se 
oblikuje skozi medosebne odnose in s priznavanjem pripadnikov stopi 
v družbeno realnost. Analitični model etničnosti so socialni antropologi 
razvili v neposrednem razmerju do ruralno-urbanih migracij in urbani-
zacije. Spomnimo se samo temeljnih raziskav etničnosti v afriških me-
stih (Mitchell 1956; Gluckman 1958; Epstein 1958, 1978; Abner Cohen 
1969, 1974), ki so pomenile prelomne raziskave tako v metodološkem 
smislu kot tudi začetek razvoja močnejše urbane antropologije. So afriška 



153

mesta predstavljala »talilni lonec«? Ravno nasprotno. Kljub dolgemu ob-
dobju življenja v urbanem okolju so prebivalci mest ohranjali svojo izvor-
no identiteto in povezanost z ruralno skupnostjo (Shack 1973: 251). Zelo 
zanimivi družbeni procesi se torej dogajajo v bivših kolonialnih mestih, 
kjer zaradi interakcije med različnimi skupinami nastajajo novi družbeni 
sistemi. Mesta niso statična tvorba, temveč jih priseljenci aktivno ustvar-
jajo in oblikujejo. »Priseljenci ravno toliko oblikujejo urbano kulturo, kot 
se ji prilagajajo« (Abu-Lughod 1961: 23).

Razmere na Papui Novi Gvineji so seveda povsem specifične, saj so od-
visne tako od (po)kolonialne zgodovine kot tudi od strukture nacional-
ne populacije. Levine in Levine utemeljeno trdita, da prebivalci Papue 
Nove Gvineje ustvarjajo specifičen melanezijski način urbanizacije (1979: 
141–142). Tega po eni strani zaznamujejo za urbano življenje zelo po-
membne oblike novih etničnih skupnosti, po drugi strani pa skromni po-
men formalnih in političnih družbenih organizacij. Kljub temu pa lahko 
v primerjavi z območji drugod po svetu, zlasti v podsaharski Afriki in 
drugod po Pacifiku opazimo nekatere podobnosti v procesih ustvarjanja 
in nastajanja novih skupnosti v urbanih okoljih, saj sta ravno ruralno-ur-
bana migracija in urbanizacija vzrok za pomembne družbene spremembe. 
Urbani naseljenci praviloma ohranjajo družbeno povezanost z izvorno 
skupnostjo na podeželju in v mestih vzpostavljajo nove skupnosti, ki te-
meljijo na skupnem poreklu. Urbana okolja so kraji močnih medskupin-
skih interakcij, kar je na Papui Novi Gvineji pripeljalo do nastanka zelo 
specifičnih oblik etničnosti, imenovanih sistemi wantok.

Zelo specifična značilnost urbanizacije Papue Nove Gvineje je prevladu-
joča domača populacija in majhen delež evropskih in drugih priseljencev. 
Mesta na Pacifiku so se razvila kot kolonialna mesta, a je število evropskih 
priseljencev v melanezijskih mestih zanemarljivo. Razmere so lahko pri-
merljive z nekaterimi polinezijskimi mesti, ne pa z vsemi. 'Največje poli-
nezijsko mesto' kot pogosto imenujejo Auckland, je predvsem 'evropsko', 
čeprav tam živi več Maorov (in priseljencev s pacifiških otokov) kot v ka-
teremkoli drugem mestu. Nouméa, Honolulu, Wellington in Papeete so 
prav tako velika moderna pokolonialna mesta, kjer sicer živijo in delajo 
staroselski prebivalci, vendar so od potomcev Evropejcev ločeni prostor-
sko in razredno. Polinezijci v večjih mestih so največkrat le delavski razred. 



154

Velika večina Maorov (in drugih priseljenih Polinezijcev) v Aucklandu živi 
v »razpadajočih notranjih predmestjih« (Levine in Levine 1979: 139).

To delo je sicer usmerjeno v preučevanje neformalnih (barakarskih) naselij 
v Port Moresbyju, vendar so domačini zaposleni tudi v uradništvu, izobra-
ževanju, znanosti, v podjetjih in državni upravi in mnogi živijo tudi v biva-
liščih srednjega in visokega standarda. Čeprav je Port Moresby družbeno, 
ekonomsko in prostorsko ključno povezan z zgodovino kolonializma, pa 
je mesto s prevladujočim melanezijskim prebivalstvom in lokalno speci-
fičnimi družbenimi pojavi. Sistem wantok, ki ga obravnavam, je zato več 
kot le lokalno specifična oblika etničnih skupnosti – je tudi melanezijski 
način urbanizacije, vzpostavljanja prostorskih praks, razumevanja razmerij 
med ruralnim in urbanim prostorom in načini življenja ter spoprijemanja z 
jezikovno, kulturno in etnično raznovrstnostjo. Ta vprašanja pa ne zadevajo 
le samih migrantov, temveč predvsem njihove potomce, ki bodo morda še 
bolj razpeti med vaškimi tradicionalnimi oblikami družbenih organizacij in 
tistim, kar poznajo – življenjem v urbanih okoljih.



155

Fotografiji 26 in 27: utrinka iz otroškega vsakdanjika v urbanem naselju Two Mile. 
Foto: Jaka Repič, Port Moresby 2002.





157

Priloge

Grafične priloge

Priloga št. 1: Zemljevid Papue Nove Gvineje. Vir: <http://images.natio-
nmaster.com/images/motw/australia/papuanewguinea_rel85.jpg> pregle-
dano december 2013.



158

Priloga št. 2: Provincialno administrativna razdelitev Papue Nove Gvineje. 
Vir: National Population Census (1980).



159

Priloga št. 3: Zemljevid Port Moresbyja z oznakami nekaterih večjih urba-
nih naselij.



160

Priloga št. 4: Zemljevid naselja Two Mile. Vir: Oddelek za antropologijo in 
sociologijo, Univerza Papue Nove Gvineje.



161

bigman – pomemben moški, vod-
ja skupine, ki si svoj visok položaj 
ustvari zlasti z družbeno-politični-
mi obdarovanji

brideprice – kompenzacija ali kupni-
na, ki jo ženinov rod plača nevesti-
nemu rodu

kampani – kompanija, trenutna 
družba, največkrat v službi

kastom – tradicionalno izročilo, kor-
pus kulturnih vsebin, ki izvirajo iz 
specifične kulturne tradicije v na-
sprotju z izvori v drugih tradicijah

kaukau – sladki krompir

kumu – izraz za zelenjavo

mumu – zemeljska peč; metoda pri-
prave hrane v zemeljskih pečeh, pri-
sotna zlasti v Višavju

payback – povračilni ukrepi; 
maščevanje

pitpit – vrsta sladkornega trsa

ples – kraj

ples bilong mi – moj kraj; domači kraj

pren – prijatelj ali znanec, lahko tudi 
zaveznik

raskols – poulične kriminalne tolpe

singsing – 1) festival, ki vključuje 

plese, petje in pogosto tudi pojedi-
ne; 2) petje, pesem

tambu – 1) nekdo, ki je član sku-
pnosti postal s poroko ali sorodnik, 
ki se je v neki klan poročil 2) nekaj 
prepovedanega

tokples – jezik ali narečje, ki ga upo-
rabljajo v domačem okolju

tulai – domačin, ki ga je administra-
cija nastavila kot predstavnika

wanpis – ljudje, ki se odcepijo od 
drugih pripadnikov sistema wantok 
in z njimi prekinejo večino družbe-
nih odnosov, zlasti pa medsebojnih 
obdarovanj in pomoči

wanples – isti, skupni kraj

wantok – dobesedno: rojak ali nek-
do, ki govori isti jezik oziroma pri-
haja iz istega jezikovnega območja; 
nekdo, ki glede na poreklo pripada 
isti (etnični) skupnosti

wanwok – sodelavec

Slovar uporabljenih tujk iz jezika tok pisin





163

Povzetek

Urbanizacija in vzpostavljanje etničnih skupnosti v Port Moresbyju, Papua 
Nova Gvineja je urbanoantropološka monografija, ki obravnava ruralno-
-urbane migracije in vzpostavljanje urbanih etničnih skupnosti, imeno-
vanih sistemi wantok v glavnem mestu Papue Nove Gvineje. Delo po eni 
strani temelji na zgodovinskem pregledu notranjih migracij in urbani-
zacije na Papui Novi Gvineji, po drugi strani pa na etnografski raziskavi 
med priseljenci v t. i. urbanih oziroma neformalnih barakarskih naseljih 
Port Moresbyja.

Papua Nova Gvineja je jezikovno, družbeno in kulturno izjemno razno-
vrstna dežela in kljub temu, da je zelo nizko urbanizirana, je njeno glav-
no mesto priljubljena destinacija za priseljence iz različnih delov države. 
Notranje migracije pa imajo daljšo zgodovino in pomebno vlogo tako v 
kolonialni preteklosti kot tudi po osamosvojitvi leta 1975. V kolonialni pre-
teklosti so bile delovne migracije usmerjene zlasti na plantaže, kraje pou-
darjenih medkulturnih oziroma medetničnih interakcij. Od šestdesetih let 
20. stoletja dalje, še posebej pa v času pokolonializma, so glavne destinacije 
ruralno-urbanih migrantov postala mesta, ki so tudi kraji novih oblik druž-
benih interakcij. Ob ruralno-urbani migraciji zaradi močnih medetničnih 
interakcij prihaja do procesov, ki jih je mogoče opazovati kot vzpostavlja-
nje novih družbenih oblik, predvsem urbanih etničnih skupnosti in hkra-
tno oblikovanje in instrumentalizacijo identitet. Čeprav so sistemi wantok 
pretežno urbani pojav, v veliki meri temeljijo na tradicionalnih družbenih 
organizacijah in družbenih mrežah posameznikov – mrežah, ki segajo čez 
meje posameznega ruralnega ali urbanega kraja, kjer ljudje bivajo. V urba-
nem okolju oblikujejo družbene mreže in celo etnične naselbine, za katere 
je značilen skupen »jezik« (wantok v papuanskem lingua franca jeziku tok 
pisin pomeni prav ljudi, ki jih druži skupen jezik) oziroma skupno krajevno 
poreklo. Ta proces je najbolj opazen v neformalnih barakarskih naseljih, 
imenovanih tudi urbana naselja. Ta naselja so sicer etnično zelo heteroge-
na, vendar jih sestavlja več etničnih naselbin, med katerimi so zelo jasno 
določene fizične, konceptualne in/ali simbolne meje. Meje pa ne obsta-
jajo le med etničnimi naselbinami, temveč se kažejo tudi v vsakodnevnih 
interakcijah v  urbanem okolju. Etnične naselbine so po eni strani varni 



164

kraji v mestih, kjer je posameznik obdan z rojaki oziroma wantoki, po drugi 
strani pa pomenijo tudi prisvajanje kraja v urbanem okolju. Urbana nase-
lja so konglomerat različnih skupin, ki se šele v vsakodnevnih interakcijah 
oblikujejo kot etnične. Za posameznike je vpetost v takšne urbane etnične 
skupnosti pomembna, saj jim omogočajo zaščito, varnost in pomoč, dosego 
družbenih statusov ter jim osmislijo (organizirajo) medetnične interakcije.

Monografija je razdeljena na uvod, štiri glavna poglavja in epilog. V uvo-
dnem delu avtor predstavi predmet raziskave, metodologijo in odpre vpra-
šanje prepletenosti notranjih migracij, urbanizacije in vzpostavljanja urba-
nih etničnih skupnosti na Papui Novi Gvineji. Naslednje poglavje prinaša 
kritični pregled razprav o konceptu etničnosti, iz katerih izhaja tudi av-
torjev konstruktivistični analitični pristop k vprašanju vzpostavljanja urba-
nih etničnih skupnosti v Port Moresbyju. Sledi poglavje o ruralno-urbanih 
migracijah in urbanizaciji Papue Nove Gvineje, s posebnim poudarkom 
na zgodovinskem in demografskem ozadju razvoja Port Moresbyja. Av-
tor v tem poglavju uporablja zgodovinske in statistične podatke, predvsem 
pa se opira na urbanoantropološke monografije o Port Moresbyju, ki so 
nastajale od petdesetih let 20. stoletja dalje. V drugi polovici monografija 
temelji predvsem na etnografski raziskavi v urbanih naseljih. Poglavitni del 
tega gradiva je predstavljen v poglavju o urbanih naseljih v Port Moresbyju 
in predvsem v poglavju o urbanem naselju Two Mile in o tam živeči v 
skupnosti priseljencev iz Okape v Vzhodnem višavju. Zadnje poglavje se 
poglablja v analizo urbane etničnosti oziroma sistema wantok, ki je nova 
oblika družbene organizacije, prisotna pa je predvsem v mestih Papue Nove 
Gvineje. Poglavje obravnava proces vzpostavljanja in vzdrževanja takšne 
urbane etnične skupnosti, vlogo interakcij ter nekatere prostorske implika-
cije, zlasti prisvajanje kraja in vode v urbanih naseljih in konceptualne ter 
družbene povezave z domačim krajem.

Besedilo je opremljeno z demografskimi podatki in zemljevidi, ki pojasnu-
jejo razvoj ruralno-urbanih migracij in urbanizacije, ter z etnografskim gra-
divom in fotografijami, ki prikazujejo izseke iz življenja v urbanih naseljih 
Port Moresbyja.



165

Summary

This book entitled Urbanisation and construction of ethnic communities in 
Port Moresby, Papua New Guinea is an urban anthropological monograph 
that explores rural-urban migrations to Port Moresby, the capital of Pa-
pua New Guinea, and a construction of urban ethnic communities, called 
wantok systems. The research is partly based on historical analysis of inter-
nal migrations and urbanisation in Papua New Guinea during coloniali-
sm and after the state’s independence, as well as on an ethnographic study 
among the immigrants in the urban settlements (slums or shantytowns) 
in Port Moresby.

Papua New Guinea is linguistically, socially and culturally very diverse state 
and despite its low urbanisation level, its capital remains a popular de-
stination for rural-urban migrants from all parts of the country. Internal 
migrations have been a prominent economical and political factor and en-
gendered various social changes throughout the colonialism and after the 
independence in 1975. In colonial times the most prominent were labour 
migrations from villages to nearby or distant plantations. Thus plantati-
ons became major places of heightened social or inter-ethnic interactions 
between people from different backgrounds. Since 1960s and especially in 
the postcolonial era cities have become crucial destinations for migrants as 
well as places of new social interactions.

Rural-urban migrations engender inter-ethnic encounters, construction of 
new social forms, particularly urban ethnic communities, and correlated in-
strumentalisation of identities. Immigrants and townspeople identify with 
newly emerging translocal urban communities, called wantok systems. Even 
though wantok systems are predominantly urban phenomenon, they are also 
based on traditional social organisations and networks of individuals – net-
works that extend beyond any particular urban or rural place where indivi-
duals reside. In urban environment immigrants develop social networks and 
even ethnic settlements, characterised by shared place of origin or language 
(in tok pisin, pidgin lingua franca in Papua New Guinea, wantok means pe-
ople who share the same language). The process is most apparent in informal 
urban settlements or slums. These settlements are ethnically heterogeneous, 



166

composed of several smaller ethnic settlements with clear physical, conceptu-
al and symbolic boundaries between them. Boundaries, however, are not only 
delineating ethnic settlements, they are also apparent in daily interactions in 
urban environment. Ethnic settlements are safe places, in which an individu-
al is surrounded with compatriots or wantoks in otherwise potentially dange-
rous urban environment. Furthermore, they result from an ongoing process 
of appropriation of urban places. Urban settlements are conglomerate of dif-
ferent communities which are established as ethnic through daily interacti-
ons. For an individual immigrant integration in these communities is also a 
strategy of gaining protection, assistance and social standings as well as for 
organisation of social interactions with members of the new community and 
in urban space in general.

The book consists of an introduction, four main chapters and an epilo-
gue. The opening introduces the research object, methodology and issue of 
interconnections between rural-urban migrations, urbanisation and con-
struction of urban ethnic communities in Papua New Guinea. The next 
chapter brings a critical overview of discussions on the concept of ethnicity. 
It also clarifies constructivist analytical approach used in the further text 
on urban ethnic communities in Port Moresby. The following chapter is 
concerned with rural-urban migrations and urbanisation of Papua New 
Guinea. It presents historical and demographic data and focuses on the de-
velopment of Port Moresby. This chapter is based on analysis of historical 
and statistical materials, and especially on urban anthropological mono-
graphs on Port Moresby published since 1950s.

The second part of the book is predominantly based on the author’s eth-
nographic study in urban settlements in Port Moresby, particularly in Two 
Mile settlement. Thus the third main chapter describes the settlements and 
life of Okapians in Two Mile among which the study took place. The last 
chapter analyses constitution of urban ethnicity and its role as apparent 
in the wantok system which presents new predominant form of urban or-
ganisation in the cities of Papua New Guinea. This chapter also explores 
construction and persistence of urban ethnic communities, the role of inte-
ractions in this process and certain spatial implications, among them speci-
fically appropriation of place and water in urban settlements and social and 
conceptual connections to home-place.



167

The book is supplemented with demographic data and maps to explain 
the development of rural-urban migration and urbanisation, with special 
emphasis on ethnographic material, descriptions and photographs, depic-
ting life in urban settlements in Port Moresby.





169

Bibliografija

Abu-Lughod, Janet
1961 ‘Migrant Adjustment to City Life: The Egyptian Case.’ 
American Journal of Sociology 67: 22–32.

Anderson, Benedict
1998 [1983] Zamišljene skupnosti: O izvoru in širjenju nacionaliz-
ma. Ljubljana: ISH (Studia Humanitatis).

Banks, Marcus
1996 Ethnicity: Anthropological Constructions. London in New 
York: Routledge.

Barnard Alan in Anthony Good
1984 Research Practices in the Study of Kinship. London idr.: Aca-
demic Press.

Barth, Fredrik, ur.
1969a Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of 
Culture Difference. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget; London: 
Allen & Unwin.

Barth, Fredrik
1969b ‘Introduction.’ V: Ethnic Groups and Boundaries: The So-
cial Organization of Culture Difference. Fredrik Barth, ur. Ber-
gen, Oslo: Universitets Forlaget; London: Allen & Unwin. Str. 
9–38.
1969c ‘Pathan Identity and Its Maintainance.’ V: Ethnic Groups 
and Boundaries: The Social Organization of Culture Difference. Fre-
drik Barth, ur. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget; London: Al-
len & Unwin. Str. 117–134.
1987 Cosmologies in the Making: A Generative Approach to Cultural 
Variation in Inner New Guinea. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.



170

Baskar, Bojan
1994 ‘Je treba brati Radcliffe-Browna?’ (Spremna beseda) V: 
Struktura in funkcija v primitivni družbi. Radcliffe-Brown. Lju-
bljana: Škuc: Znanstveni inštitut Filozofske fakultete (Studia 
humanitatis).

Basham, Richard
1978 Urban Anthropology: The Cross-Cultural Study of Complex So-
cieties. Palo Alto, Calif.: Mayfield Pub. Co.

Belshaw, Ciril S.
1957 The Great Village: The Economic and Social Welfare of Hanua-
bada, an Urban Community in Papua. London: Routledge in Ke-
gan Paul.

Berger, Peter in Thomas Luckmann
1988 Družbena konstrukcija realnosti: Razprava iz sociologije zna-
nja. Ljubljana: Cankarjeva založba.

Brumen, Borut
2000 Sv. Peter in njegovi časi: Socialni spomini, časi in identitete v 
istrski vasi Sveti Peter. Ljubljana: Založba /*cf., oranžna zbirka.
2001 ‘“Refolucija” slovenske etnologije in kulturne antropologije.’ 
Glasnik SED 41(1,2): 8–16.

Bromley, Yulian
1974 ‘The Term Ethnos and Its Definition.’ V: Soviet Ethnology 
and Anthropology Today. Yulian Bromley, ur. Hague: Mounton.

Buck, Pem Davidson
1989 ‘Cargo-Cult Discourse: Myth and the Rationalization of 
Labor Relations in Papua New Guinea.’ Dialectical Anthropology 
13: 157–171.

Chand, Satish in Charles Yala
b.n.l. ‘Informal land systems within urban settlements in Ho-
niara and Port Moresby.’ <www.ausaid.gov.au/publications/pdf/
MLW_VolumeTwo_CaseStudy_5.pdf>, pregledano 3. 12. 2008.



171

2006 ‘Improving access to land within settlements of Port Mo-
resby.’ <www.crawford.anu.edu.au/degrees/idec/working_papers/
IDEC07-04.pdf>, pregledano 3. 12. 2008.

Chowning, Ann
1969 ‘Recent Acculturation between Tribes in Papua-New Gui-
nea.’ Journal of Pacific History 4: 27–40.
1977 An Introduction to the Peoples and Cultures of Melanesia. 
London: Cummings Publishing Company.
1986 ‘The Development of Ethnic Identity and Ethnic Stereo-
types on Papua New Guinea Plantations’. Journal de la Societé des 
Oceanistes 82–83: 153–162.

Cohen, Abner
1969 Custom and Politics in Urban Africa: A Study of Hausa Mi-
grants in Yoruba Towns. London: Routledge in Kegan Paul.
1974 Urban Ethnicity. A.S.A. Monographs 12. London: Tavi-
stock Publications.

Cohen, Anthony P.
1994 Self Consciousness: An Alternative Anthropology of Identity. 
London in New York: Routledge.
1998 [1985] The Symbolic Construction of Community. London in 
New York: Routledge.

Coppet, Daniel de in André Iteanu, ur.
1995 Cosmos and Society in Oceania. Oxford: Berg.

Dominguez, Virginia R. in David Y. H. Wu, ur.
1998 From Beijing to Port Moresby: The Politics of National Identity 
in Cultural Policies. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers.

Dorney, Sean
1990 Papua New Guinea: People Politics and History Since 1975. 
Sydney: Random House Australia.

Epstein, Arnold L.
1958 Politics in an Urban African Community. Manchester: Man-
chester University Press.



172

1967 ‘Urbanization and Social Change in Africa.’ Current Anthro-
pology 8(4): 275–295.
1978 Ethos and Identity: Three Studies in Ethnicity. London: 
Tavistock.

Eriksen, Thomas Hylland
1991 ‘The Cultural Contexts of Ethnic Differences.’ Man 26(2): 
127–144.
1993 Ethnicity and Nationalism. Anthropological Perspectives. 
London: Pluto.
1994/95 ‘What Is Happening to the Concept of Ethnicity?’ Re-
vija za narodnostna vprašanja – razprave in gradivo / Journal of 
ethnic studies – treatises and documents 29/30: 165–176.

Fabian, Johannes
1983 Time and the Other: How Anthropology Makes its Object. 
New York: Columbia University Press.

Faircloth, Susan
1978 Internal Migration and Urbanisation in Papua New Guinea. 
IASER Bibliography. Boroko: Institute of Applied Social and 
Economic Research.

Fortes Meyer in Edward E. Evans-Pritchard, ur.
1940 African Political Systems. Oxford, New York in Toronto: Ox-
ford University Press for the International African Institute.

Foster, Robert J.
1991 ‘Making National Cultures in the Global Ecumene.’ Annu-
al Review of Anthropology 20: 235–260.
1995 Nation Making: Emergent Identities in Postcolonial Melane-
sia. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Geertz, Clifford
1963 ‘The Integrative Revolution: Primordial Sentiments and 
Civil Politics in the New States.’ V: Old Societies and New States. 
Clifford Geertz, ur. New York: Free Press. Str. 105–157.



173

Gellner, Ernest
1983 Nations and Nationalism. Oxford: Blackwell.

Gillison, Gillian
1993 Between Culture and Fantasy: A New Guinea Highlands 
Mythology. Chicago: University of Chicago Press.

Glazer, Nathan in Daniel P. Moynihan, ur.
1963 Beyond the Melting Pot: The Negroes, Puerto Ricans, Jews, Ita-
lians, and Irish of New York City. Cambridge, MA: M.I.T. Press 
and Harvard University Press.
1975 Ethnicity: Theory and Experience. Cambridge, MA: Harvard 
University Press.

Gluckman, Max
1940 ‘The Kingdom of the Zulu of South Africa.’ V: African Po-
litical Systems. Meyer Fortes in Edward E. Evans-Pritchard, ur. 
Oxford: Oxford University Press. Str. 25–55.
1958 Analysis of a Social Situation in Modern Zululand. Manche-
ster: Manchester University Press.
1960 ‘Tribalism in Modern British Central Africa.’ Cahiers 
d’Études Africaines 1(1): 55–70.

Goddard, Michael
2001 ‘From Rolling Thunder to Reggae: Imagining Squatter Set-
tlements in Port Moresby.’ The Contemporary Pacific 13(1): 1–32.
2005 The Unseen City: Anthropological Perspectives on Port Mo-
resby, Papua New Guinea. The Australian National University: 
Pandanus Books.

Goffman, Erving
1978 [1959] The Presentation of Self in Everyday Life. London: 
Penguin Books.

Gustafsson, Berit
1998 ‘The Identity Construction of Ethnic and Social Groups in 
Contemporary Papua New Guinea.’ V: Pacific Answers to Western 
Hegemony: Cultural Practices of Identity Construction. Jürg Was-
smann, ur. Oxford in New York: Berg. Str. 169–190.



174

Haaland, Gunnar
1969 ‘Economic Determinants in Ethnic Processes.’ V: Ethnic 
Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture Dif-
ference. Fredrik Barth, ur. Bergen, Oslo: Universitets Forlaget; 
London: Allen & Unwin. Str. 58–73.

Hirsch, Eric
1990 ‘From Bones to Betelnuts: Processes of Ritual Transforma-
tion and the Development of ‘National Culture’ in Papua New 
Guinea.’ Man 25(1): 18–34.

Hobsbawm, Eric in Terence Ranger, ur.
1983 The Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Howard Alan in Irwin Howard
1977 ‘Rotumans in Fiji: The Genesis of an Ethnic Group.’ V: 
Exiles and Migrants in Oceania. Association of Social Anthropo-
logy in Oceania Monographs 5. Michael D. Lieber, ur. Honolulu: 
University Press of Hawaii. Str. 161–194.

Iamo, Wari in Jacob Simet
1998 ‘Cultural Diversity and Identity in Papua New Guinea: A Se-
cond Look.’ V: From Beijing to Port Moresby: The Politics of National 
Identity in Cultural Policies. Virginia R. Domínguez in David Y. H. 
Wu, ur. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers. Str. 189–204.

Jackson, Richard Thomas
1976 An Introduction to the Urban Geography of Papua New Gui-
nea. Dept. of Geography Occasional Paper No. 13. Port Moresby: 
University of Papua New Guinea.
1977 ‘The Growth, Nature and Future Prospects of Informal Set-
tlements in Papua New Guinea.’ Pacific Viewpoint 18(1): 22–42.

Južnič, Stane
1977 Socialna in politična antropologija: Splošni del. Ljubljana: Univer-
za v Ljubljani, Fakulteta za sociologijo, politične vede in novinarstvo.
1993 Identiteta. Ljubljana: FDV.



175

Keesing, Roger M.
1978 ‘Politico-Religious Movements and Anticolonialism on 
Malaita: Maasina Rule in Historical Perspective.’ Oceania 48: 
241–261.
1981 Cultural Anthropology: A Contemporary Perspective. 2. iz-
daja. New York, Chicago, San Francisco idr.: Holt, Rinehart in 
Winston.
1982a ‘Kastom in Melanesia: An Overview.’ Mankind 13: 297–301.
1982b ‘Kastom and Anticolonialism on Malaita: “Culture” as Po-
litical Symbol.’ Mankind 13: 357–373.
1989 ‘Creating the Past: Custom and Identity in the Contempo-
rary Pacific.’ The Contemporary Pacific 1(1): 19–42.
1993 ‘Ponovno o teorijah kulture.’ Antropološki zvezki 3: 23–32.

Knežević-Hočevar, Duška
1998 Mejnosti v zgornjekolpski dolini: Upravljanje z identitetami 
skozi sorodstveno mrežo. Ljubljana: ISH (doktorska disertacija).
1999 Družbena razmejevanja v dolini zgornje Kolpe: Domačijsko 
zamišljanje nacije in lokalitete. Ljubljana: ZRC SAZU.

Kremenšek, Slavko
1960/61 ‘Nekaj pripomb.’ Glasnik Slovenskega etnografskega dru-
štva 3(2): 7–8.
1978 Obča etnologija. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Filozofska 
fakulteta.

Kuper, Adam
1998 Antropologija in antropologi: Moderna britanska šola. Šen-
tilj: Aristej.

Larmour, Peter
1992 ‘The Politics of Race and Ethnicity: Theoretical Perspecti-
ves on Papua New Guinea.’ Pacific Studies 15(2): 87–108.

Leach, Edmund
1954 Political Systems of Highland Burma: A Study of Kachin Social 
Structure. London: Athlone.



176

Levine, Hal B.
1999 ‘Reconstructing Ethnicity.’ The Journal of the Royal Anthro-
pological Institute 5(2): 165–180.

Levine, Hal B. in Marlene Wolfzahn Levine
1979 Urbanization in Papua New Guinea: A study of Ambivalent 
Townsmen. Cambridge: Cambridge University Press.

Lindstrom, Lamont
1998 ‘Pasin Tumbuna: Culture and Nationalism in Papua New 
Guinea.’ V: From Beijing to Port Moresby: The Politics of Natio-
nal Identity in Cultural Policies. Virginia R. Domínguez in David 
Y. H. Wu, ur. Amsterdam: Gordon and Breach Publishers. Str. 
141–187.

Linnekin, Jocelyn in Lin Poyer
1990 ‘Introduction.’ V: Cultural Identity and Ethnicity in Pacific. 
Jocelyn Linnekin in Lin Poyer, ur. Honolulu: University of Ha-
waii Press. Str. 1–16.

Linnekin, Jocelyn
1990 ‘The Politics of Culture in the Pacific.’ V: Cultural Identity 
and Ethnicity in Pacific. Jocelyn Linnekin in Lin Poyer, ur. Hono-
lulu: University of Hawaii Press. Str. 149–173.
1992 ‘On the Theory and Politics of Cultural Construction in the 
Pacific.’ Oceania 62(2): 249–263.

Löfgren, Orvar
1989 ‘The Nationalization of Culture.’ Ethnologia Europaea 19: 5–24.

Mageo, Jannette Marie
2001a ‘Introduction.’ V: Cultural Memory: Reconfiguring History 
and Identity in the Postcolonial Pacific. Jannette Marie Mageo, ur. 
Honolulu: University of Hawai’i Press. Str. 1–10.
2001b ‘On Memory Genres: Tendencies in Cultural Remembe-
ring.’ V: Cultural Memory: Reconfiguring History and Identity in 
the Postcolonial Pacific. Jannette Marie Mageo, ur. Honolulu: Uni-
versity of Hawai’i Press. Str. 11–33.



177

Malinowski, Bronislaw
1992 [1922] Argonauts of the Western Pacific: An Account of Native 
Enterprice and Adventure in the Archipelagos of Melanesian New 
Guinea. London: Routledge.

Mauss, Marcel
1996 [1923–24] Esej o daru in drugi spisi. Ljubljana: Škuc: Znan-
stveni inštitut Filozofske fakultete (Studia humanitatis).

May, Ronald James, ur.
1977 Change and Movement: Readings on Internal Migration in 
Papua New Guinea. Canberra: Australian National University 
Press.

May, Ronald James in Ronald Skeldon
1977 ‘Internal Migration in Papua New Guinea: An Introduc-
tion to its Description and Analysis.’ V: Change and Movement: 
Readings on Internal Migration in Papua New Guinea. Ronald Ja-
mes May, ur. Canberra: Australian National University Press. Str. 
1–26.

Mayer, Phillip
1971 Townsmen or Tribesmen: Conservatism and the Process of Ur-
banization in a South African City. Cape Town: Oxford Univer-
sity Press.

Mihalic, Francis
1983 [1971] The Jacaranda Dictionary and Grammar of Melanesi-
an Pidgin. Marrickville: Jacaranda Press.

Minnich, Robert G.
1989 ‘Govoriti slovensko – biti Slovenec: Jezikovni kodi in ko-
lektivne samopodobe: nekaj primerjav med Kanalsko dolino in 
Ziljsko dolino.’ Traditiones 18: 65–88.

Mitchell, J. Clyde
1956 The Kalela Dance: Aspects of Social Relationships Among Ur-
ban Africans in Northern Rhodesia. Manchester: Manchester Uni-
versity Press.



178

Moerman, Michael
1965 ‘Ethnic Identification in a Complex Civilization: Who Are 
the Lue?’ American Anthropologist 67(5): 1215–1229.

Muke, John
2001 ‘Poverty Alleviation in Urban Settlements in the National 
Capital District.’ An Unpublished Pilot Study for Japan Interna-
tional Cooperation Agency. Port Moresby: University of Papua 
New Guinea.

Muke, John in Daniel Gonno
2002a ‘The Impact of Development on Urban Settlements in the 
National Capital District Papua New Guinea.’ An Unpublished 
Evaluation Report for Japan International Cooperation Agency. 
Port Moresby: University of Papua New Guinea.
2002b ‘Water Consumption Among Rate-Payers in the National 
Capital District Papua New Guinea. ’ An Unpublished Evalu-
ation Report for Eda Ranu Water and Sewerage Pty. Ltd. Port 
Moresby: University of Papua New Guinea.

Murdock, George
1949 Social Structure. New York : Macmillan.

Muršič, Rajko
1997 ‘»Razkritje krinke«: O lokalno-globalnih identifikacijah.’ 
Traditiones 26: 223–236.
2000a Trate vaše in naše mladosti: Zgodba o mladinskem in rock 
klubu. Ceršak: Subkulturni azil.
2000b ‘The Yugoslav Dark Side of Humanity: A View from Slo-
vene Blind Spot.’ V: Neighbors at War: Anthropological Perspectives 
on Yugoslav Ethnicity, Culture, and History. Joel Martin Halpern 
in David Kideckel, ur. University Park: Pennsylvania State Uni-
versity Press. Str. 56–77.
2001 ‘Slovenska etnologija in marksizem: V vrtincu stoterih mo-
žnosti.’ Glasnik SED 41(1,2): 19–26.



179

Naroll, Raoul
1964 ‘On Ethnic Unit Classification.’ Current Anthropology 5(4): 
283–291.

National Population Census
1980 Pre-Release: Summary of Final Figures. Port Moresby: Nati-
onal Statistical Office.
2000 National Population Census. Port Moresby: National Stati-
stical Office.

Nelson, Hank
2000 ‘Political Chronicles: Liberation: the End of Australian 
Rule in Papua New Guinea.’ The Journal of Pacific History 35(3): 
269–280.

Oram, Nigel Denis
1968 ‘The Hula in Port Moresby.’ Oceania 39(1): 1–35.
1976 Colonial Town to Melanesian City: Port Moresby 1884–1974. 
Canberra: Australian National University Press.

Panoff, Michel
1969 ‘An Experiment in Inter-Tribal Contacts: The Maenge 
Labourers on European Plantations 1915–42.’ Journal of Pacific 
History 4: 111–125.

Papua New Guinea Census
1990 Report on the 1990 National Population and Housing Census 
in Papua New Guinea. Port Moresby: National Statistical Office.

Poutignat, Philippe in Jocelyne Streiff-Fenart
1997 [1995] Teorije o etnicitetu. Beograd: Biblioteka XX vek.

Repič, Jaka
2004 ‘Etničnost v mestih Papue Nove Gvineje: Moderna oblika 
urbane družbene kategorije.’ Glasnik Slovenskega etnološkega dru-
štva 44(1): 15–20.
2005a ‘Translokalne skupnosti v urbanih naseljih Port Mores-
byja: Pomen pojmovanja prostora v procesu ustvarjanja etničnih 
identitet.’ Traditiones 34(2): 55–73.



180

2005b ‘Politizacija preteklosti: Ustvarjanje kulturne dediščine in 
identitete v nacionalni retoriki Papue Nove Gvineje.’ V: Dediščina 
v očeh znanosti. Jože Hudales in Nataša Visočnik, ur. Zbirka Župa-
ničeva knjižnica, št. 12. Ljubljana: Filozofska fakulteta. Str. 75–86.
2006 »Po sledovih korenin«: Transnacionalne migracije med Ar-
gentino in Evropo. Zbirka Županičeva knjižnica, št. 19. Ljublja-
na: Filozofska fakulteta.
2007 ‘Being Okapian in Port Moresby: Encounters, Urban Iden-
tities and Appropriation of Space.’ V: Places of encounter: In me-
moriam Borut Brumen. Rajko Muršič in Jaka Repič, ur. Zbirka 
Zupaničeva knjižnica, št. 21. Ljubljana: Filozofska fakulteta. Str. 
261–276.
2011 ‘Appropriation of Space and Water in Informal Urban Set-
tlements of Port Moresby, Papua New Guinea.’ Anthropological 
Notebooks 17(3): 73–87.

Rew, Alan
1974 Social Images and Process in Urban New Guinea: A Study of 
Port Moresby. St. Paul, New York in Boston: West Publishing Co.

Romanucci-Ross, Lola in George DeVos, ur.
1995 Ethnic Identity: Creation, Conflict, and Accommodation. Wal-
nut Creek, London in New Delhi: Altamira Press.

Roosens, Eugeen
1989 Creating Ethnicity: The Process of Ethnogenesis. Newbury 
Park, California, London: Sage.

Salisbury, Richard F. in Mary E. Salisbury
1972 ‘The Rural Oriented Strategy of Urban Adaptation: Siane 
Migrants in Port Moresby.’ V: The Anthropology of Urban Enviro-
nments. Monograph no. 11. Thomas Weaver in Douglas J. White, 
ur. Washington: Society for Applied Anthropology. Str. 49–68.
1977 ‘The Rural-Oriented Strategy of Urban Adaptation: Siane 
Migrants in Port Moresby.’ V: Change and Movement: Readings 
on Internal Migration in Papua New Guinea. Ronald James May, 
ur. Canberra: Australian National University Press. Str. 216–229.



181

de Saussure, Ferdinand
1997 Predavanja iz splošnega jezikoslovja. Ljubljana: ISH (Studia 
humanitatis).

Schieffelin, Edward L. in Robert Crittenden
1991 Like People You See in a Dream: First Contact in Six Papuan 
Societies. Stanford: Stanford University Press.

Schusky, Ernest L.
1965 Manual for Kinship Analysis. New York, Chicago in Lon-
don: Holt, Rinehart in Winston.

Shack, William A.
1973 ‘Urban Ethnicity and the Process of Urbanization in Ethiopia.’ 
V: Urban Anthropology: Cross-Cultural Studies of Urbanization. Ai-
dan Southall, ur. New York: Oxford University Press. Str. 251–283.

Shils, Edward
1957 ‘Primordial, Personal, Sacred and Civil Ties.’ British Journal 
of Sociology 8: 130–147.

Sillitoe, Paul
1998 An Introduction to the Anthropology of Melanesia: Culture and 
Tradition. Cambridge: Cambridge University Press.
2000 Social Change in Melanesia: Development and History. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Slavec, Ingrid
1990 ‘Etnološko preučevanje etnične identitete slovenskih izse-
ljencev.’ Dve domovini 1: 309 – 317.

Smith, Anthony D.
1989 [1986] The Ethnic Origins of Nations. Oxford: Basil Blackwell.

Southall, Aidan
1975 ‘From Segmentary Lineage to Ethnic Association – Luo, 
Luhya, Ibo, and Others.’ V: Colonialism and Change: Essays pre-
sented to Lucy Mair. Maxwell Owusu, ur. The Hague, Paris in New 
York: Mouton Publishers. Str. 203–229.



182

Stewart, Michael
1997 The Time of The Gypsies. Boulder: Westview Press.

Stewart, Pamela J. in Andrew Strathern
2000 Identity Work: Constructing Pacific Lives. (Association of So-
cial Anthropology in Oceania Monographs). Pittsburgh: Univer-
sity of Pittsburgh Press.

Strathern, Andrew J.
1971 The Rope of Moka: Big-men and Ceremonial Exchange in 
Mount Hagen, New Guinea. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.
1979 Ongka: A Self-Account by a New Guinea Big-Man. New 
York: St. Martin’s Press.

Strathern, Andrew J. in Pamela J. Stewart
2000a ‘”Mi Les Long Yupela Usim Flag Bilong Mi”: Symbols 
and Identity in Papua New Guinea.’ Pacif ic Studies 23 (1/2): 
21–49.
2000b ‘Creating Difference: A Contemporary Affiliation Drama 
in the Highlands of New Guinea.’ The Journal of the Royal Anthro-
pological Institute 6(1): 1–16.

Strathern, Marilyn
1972 ‘Absentee Businessman: The Reaction at Home to Hage-
ners Migrating to Port Moresby.’ Oceania 43(1): 19–39.
1975 No Money On Our Skin: Hagen Migrants in Port Moresby. 
New Guinea Research Unit Bulletin 61. Australian National 
Univeristy: Canberra.

Sulič, Nives
1983 Thank God I’m Slovenian. Knjižnica Glasnika Slovenskega 
etnološkega društva 9. Ljubljana: Znanstveni inštitut Filozofske 
fakultete.

Šumi, Irena
2000 Kultura, etničnost, mejnost: Konstrukcije različnosti v antropo-
loški presoji. Ljubljana: ZRC-SAZU.



183

Telban, Borut
1996 ‘Introduction: The Mystery of Identity.’ Anthropological 
Notebooks 2(1): 5–26.
1998 Dancing Through Time: A Sepik Cosmology. Oxford: Claren-
don Press.

Thompson, Richard H.
1989 Theories of Ethnicity: A Critical Appraisal. New York, We-
stport in London: Greenwood Press.

Tonkin, Elizabeth, Maryon McDonald in Malcolm Chapman, ur.
1989 History and Ethnicity. London in New York: Routledge.

Tonkinson, Robert
1982 ‘National Identity and the Problem of Kastom in Vanuatu.’ 
Mankind 13: 306–315.

Ule, Mirjana Nastran
2000 Sodobne identitete v vrtincu diskurzov. Ljubljana: Znanstve-
no in publicistično središče.

Van Den Berghe, Pierre L.
1981 The Ethnic Phenomenon. New York: Elsevier.
1991 ‘Biologija nepotizma.’ V: Študije o etnonacionalizmu. Rudi 
Rizman, ur. Ljubljana: Krt 79. Str. 79–107.

Verdery, Catherine
1994 ‘Ethnicity, Nationalism and State-Making. Ethnic Groups 
and Boundaries: Past and Future.’ V: The Anthropology of Ethni-
city. Beyond “Ethnic Groups and Boundaries”. Vermeulen, Hans in 
Cora Govers, ur. Amsterdam: Spinhuis.

Vermeulen, Hans in Cora Govers, ur.
1994 The Anthropology of Ethnicity: Beyond “Ethnic Groups and Bo-
undaries”. Amsterdam: Spinhuis.

Ward, Michael
2000 ‘Fighting for Ples in the City: Young Highlands Men in Port 
Moresby.’ V: Reflection on Violence in Melanesia. Sinclair Dinnen in 
Allison Ley, ur. Canberra: Asia Pacific Press. Str. 223–238.



184

Ward, R. Gerard
1977 ‘Internal Migration and Urbanisation in Papua New Gui-
nea.’ V: Change and Movement: Readings on Internal Migration in 
Papua New Guinea. Ronald James May, ur. Canberra: Australian 
National University Press. Str. 27–51.

Ward, W. Marion
1977 ‘Urbanisation – Threat or Promise?’ V: Change and Move-
ment: Readings on Internal Migration in Papua New Guinea. Ro-
nald James May, ur. Canberra: Australian National University 
Press. Str. 216–229.

Wassmann, Jürg, ur.
1998 Pacific Answers to Western Hegemony: Cultural Practices of 
Identity Construction. Oxford in New York: Berg.

Weber, Max
1961 ‘Ethnic Groups.’ V: Theories of Society. T. Parsons, E. Shils, K. 
Naegle in J. Pitts, ur. Vol. 1. New York: Free Press. Str. 305–309.

Whiteman, Josephine
1973 Chimbu Family Relationships in Port Moresby. New Guinea 
Research Unit Bulletin no. 52. Port Moresby in Canberra: Au-
stralian National University.

Wilson, Thomas M. in Hastings Donnan, ur.
1994 Border Approaches: Anthropological Perspectives on Frontiers. 
Lanham: University Press of America.
1998 Border Identities: Nation and State At International Frontiers. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Zimmermann, Emil
1912 Unsere Kolonien. Berlin in Dunaj: Ullstein & Co.

Zimmerman, Lorraine
1973 Migration and Urbanisation among the Buang of Papua New 
Guinea. London in Michigan: Ann Arbor.



185

Zocca, Franco
2000 ‘The Pattern of Urbanisation in Papua New Guinea and Its 
Pastoral Implications’. Neobjavljen članek. Goroka: Melanesian 
Institute.





187

Stvarno kazalo

A
Afrika 15, 34-36, 42, 153
antropologija 5, 11, 23, 28, 34, 41, 

120, 152
Auckland 153-154
Avstralija 15, 17-20, 39, 59, 68, 70-71

B
baker 70, 74
Bakreni pas 38-39
betelovi oreščki 92, 99, 103-104, 

120, 125, 142
bigman 107, 161
bojevanje 62, 93, 116, 137
Boroko 83, 88, 138
Bougainville 16, 63, 73-74, 93, 148

C
Centralna provinca 62-63, 67-68, 

79-80, 90-91, 94
cesta 60, 65, 68, 70-72, 74-75, 83, 

86, 88-89

D
dediščina, kulturna 148-149

E
električna napeljava 60, 75, 85, 88, 

90, 98, 129, 138
etničnost, urbana 12, 68, 113
etnija, etnos 24, 26-27, 32-33
etnografija 13-14, 22, 24, 32, 
etnologija 23-25, 31, 33
Evropejci 17, 18, 20, 37-40, 62-63, 

68-72, 77, 148, 153 

G
Goilala, skupina 86, 91, 94, 99, 112, 

121, 124, 132, 136-137, 140, 146
Goroka 60, 74, 93-94, 104, 110, 

121, 137

H
Hagen 66, 120 

mesto Mt. Hagen 17, 61, 129, 
137  
skupina 121, 129, 132, 137, 146

Hanuabada 69, 77
hiša 75, 85, 88-89, 94-95, 97-98, 

140, 142
Hula, skupina 75-76

I
identiteta 23, 38-40, 50, 142, 145, 

150-153 
etnična 23, 26, 27-28, 30-34, 37, 
39, 41-45, 47-55, 57, 135, 142,  
kulturna 147-149, 99 
nacionalna 23

industrija 34, 59, 71-72
infrastruktura 19, 65, 71, 88
institucije družbenih izmenjav 17, 

63, 117
instrumentalizem 27-28, 31, 42, 

44-45
izvorni kraj 97, 109-110, 113, 117-

118, 120, 122-123, 135, 143-145
jezik 31-33, 37, 39, 41-51, 56-57, 

68, 97, 102, 115-116, 119, 123-
125, 134, 145, 152



188

K
kakav 17, 63
kanalizacija 75, 85, 98, 140
kastom 22, 68, 143, 145-149
kava 66, 70, 92, 103, 117
kavčuk 63, 70
Koita 69, 75, 79, 83, 90, 118, 
Koki, vas 72, 77, 78, 83-86, 88, 95, 

138
kokos 18-19, 63, 70
kolonializem 17-19, 21, 34-36, 63, 

66, 147-149, 154
kozmologija 30, 126, 149
krajina 

urbana kulturna 86, 141-143 
vodna 140

krščanstvo 63, 69

L
Lae 61, 63, 65, 67, 71, 74
letališče 71-72, 128

M
manchestrska šola 34, 36, 37-39, 42
Manus 15, 19, 63
Maori 153-154
medsebojna pomoč 67-68, 100, 

109-110, 115, 123, 127
meja 15-16, 18, 27, 31, 41-42, 44, 

46-51, 53, 56, 76, 81, 86, 89, 99, 
122, 137, 142, 144, 146

Melanezija 15, 17, 55, 109, 125, 147
mesto 11-12, 17, 19, 21-22, 34, 36, 

38-40, 59-62, 64-65, 68-76, 86, 
90, 94, 97, 100, 104, 109-110, 
113, 115-135, 143-147, 150, 
152-154 

rudarska in industrijska mesta 
34, 38, 60

migracija 
delovna 62, 66-67 
krožna 62, 67, 117 
ruralno-urbana 11, 22, 35, 59, 
62, 109, 117, 126, 149, 151-152

misijonar 18, 59, 69, 93
Motu 

jezik 69, 138 
skupina 69, 75-76, 79, 118, 121

N
nacija 24-25, 32, 54, 148, 151
nacionalna ideologija 148
Nova Britanija 12, 16, 19, 21, 63, 

74, 80, 135
Nova Gvineja 15, 17-20, 59, 62-63, 

69-71, 116, 122, 125
Nova Irska 16, 63

O
omaški model sorodstvene 

klasifikacije 105, 111-112
osamosvojitev 20, 72

P
Pacifik 15, 19, 59, 69, 71, 147-148, 

153
plantaža 11, 18-19, 21, 59, 62-64, 

67, 70-71, 103, 109, 135
Polinezija 15-16
poljedelstvo 17, 59, 122
posmrtna ceremonija 104
predniki 29-31, 38, 112, 147-149
prijateljstvo 21, 113, 115, 117-118, 

123, 126, 132, 134, 152



189

primordializem 26-31, 40, 42, 46
pristanišče 59, 68, 74
prisvajanje kraja, vode 137, 141

R
Rabaul 19, 61-62, 70-71, 74
religija 27, 29, 46, 63
ritual 29, 57, 148
Rodezija 36
rudnik 21, 38-39, 59, 62-64, 70, 74, 

135

S
sago 142
simboli 27, 31-33, 38-39, 42, 44, 

47, 49-50, 53, 57, 132, 142, 146-
147, 151-152

Six Mile 77-78, 80, 82, 90, 109
skupnost, urbana 21-22, 29, 68, 89, 

95, 111, 118
sladki krompir 17, 98, 105, 142
sorodstveni sistem 16, 19, 35, 42, 

105, 111-113, 117
sorodstvo 21, 29-31, 35, 46, 54, 56, 

115, 117-119, 122, 126, 146, 
151-152

Š
šola 20, 92-93, 101-102, 122, 148
šport 82, 125

T
tok pisin 22, 63, 68, 81, 93, 97, 102, 

115, 124, 134
tokples, jezik lokalne skupnosti 93, 

97, 102, 116, 119, 124, 145
tovarna 59, 109, 131, 133-134

tradicija 24, 30, 32, 37, 44, 57, 68, 
86, 119, 145, 147-150

trgovanja 17, 42, 44, 70
trgovina 44, 60, 66, 88, 92, 95, 98, 

129, 131
tribalizacija, retribalizacija, 

detribalizacija 37, 43, 141
tržnica 85-86, 92, 95, 99-103, 133

U
urbanizacija 11-13, 22, 26, 35-36, 

42, 52, 54, 56, 68, 86, 149-150

V
Velika Britanija 18-19, 69
voda 88-90, 98, 105, 137-141
vodovod 60, 75, 85, 89, 138-141
vojna, druga svetovna 19-20, 34-35, 

59, 69, 70-71
vrt 98-99, 105, 141-143
Vzhodno višavje 60, 66-67, 74, 79-

80, 83, 90, 92-95, 98, 102-103, 
116, 121, 125, 129, 136-137, 
144-145

Z
Zahodna Papua 16, 18
Zahodno višavje 107, 123, 129, 131
zemeljska peč 98, 104-105, 107
zemlja 18-19, 22, 29, 59, 65, 69, 85, 

89-91, 101, 105, 117, 138, 141, 
145 
tradicionalnih skupin Motu ali 
Koita 75-76

zlato 59, 70






