
Smrt kraljuje povsod in bela 
Smrt triumfi ra: Valvasorjevo 
Prizorišče človeške smrti 
v evropskem kontekstu

Tine Germ

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   1 24.8.2015   11:06:35



Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira: 
Valvasorjevo Prizorišče človeške smrti v evropskem kontekstu

Zbirka: Razprave FF (e-ISSN 2712-3820)

Avtor: Tine Germ
Recenzenti: Gašper Cerkovnik, Luka Vidmar, Rebeka Vidrih
Lektorica: Jana Šmagelj
Prevod povzetka: Boštjan Kuljič
Tehnično urejanje in prelom: Jure Preglau
Fotografija avtorja na naslovnici: Matjaž Rebolj

Založila: Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani 
Izdal: Znanstvenoraziskovalni inštitut Filozofske fakultete
Za založbo: Roman Kuhar, dekan Filozofske fakultete

Oblikovna zasnova zbirke: Lavoslava Benčić
Ljubljana, 2021
Prva e-izdaja
Publikacija je brezplačna.

Knjiga je izšla s podporo Javne agencije za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

To delo je ponujeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva-Deljenje pod enakimi 
pogoji 4.0 Mednarodna licenca. (izjeme so fotografije) / This work is licensed under a Creative 
Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (except photographies).

Publikacija je v digitalni obliki prosto dostopna na https://e-knjige.ff.uni-lj.si/
DOI: 10.4312/9789610605126

Kataložni zapis o publikaciji (CIP) pripravili v 
Narodni in univerzitetni knjižnici v Ljubljani

COBISS.SI-ID 70978307
ISBN 978-961-06-0512-6 (PDF)    

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   2 24.8.2015   11:06:35



3

Kazalo vsebine

Uvod .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                               5

1	 Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski poudarki .  .  .  .  .  .  .  .  .  .          9

2	 Véliko Zmagoslavje Smrti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             23

3	 Mrtvaški ples  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   37

4	 Različne vrste smrti  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                 57

4.1	 Petintrideset slikovitih smrtnih usod .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   61

4.2	 Viri, zgledi in Valvasorjev prispevek k žanru  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              85

5	 Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah bakrorezov  .  .  .  .  .  .  .       93

5.1	 Miniaturne študije živali in rastlin  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   93

5.2	 Dekorativna vrednost in emblemski značaj  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              109

Povzetek  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           137

Summary .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                           141

Bibliografija .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                         145

Seznam slikovnega gradiva .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   165

Seznam kratic pogosto navajanih del in pojasnila  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               169

Imensko kazalo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                       171

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   3 24.8.2015   11:06:35



Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   4 24.8.2015   11:06:35



5

Uvod

Valvasorjevo Prizorišče človeške smrti v treh delih (v nadaljevanju Prizorišče člove-
ške smrti) je v opusu kranjskega polihistorja nekoliko zapostavljeno in največkrat 
ostaja v senci velikih topografskih del, predvsem Slave vojvodine Kranjske, pisci o 
Valvasorju pa ga praviloma le omenijo ali se zadovoljijo s kratkim opisom vsebine. 
Slovenska literarnozgodovinska stroka zanj ni pokazala posebnega zanimanja, z 
vidika umetnostne zgodovine pa je bila »usodna« nič kaj laskava ocena, ki jo je o 
Valvasorjevih umetnostnih tiskih podal France Stele. Za celoten grafični opus, ki 
je nastal na Bogenšperku, je namreč zapisal, da je obrtniški, brez resnične slikarske 
ali risarske problematike, izključno tehničnega značaja (Stele, 1949, 72).1 Steletovo 
oceno je pozneje nekoliko omilil Emilijan Cevc v študiji Ob Valvasorjevem Prizori-
šču človeške smrti, ki je pospremila sodobno izdajo Theatrum mortis humanae tripar-
titum (v nadaljevanju Theater) s slovenskim prevodom leta 1969. Cevc Valvasorjevo 
delo ustrezneje kontekstualizira v okviru umetnostne produkcije 17. stoletja na 
Slovenskem, vendar Steletovemu stališču v osnovi ne nasprotuje in poudari kon-
servativni značaj njegovega umetniškega kroga sodelavcev. V analizi bakrorezov, ki 
krasijo Theater, ob sicer v osnovi korektni presoji umetniške produkcije na Bogen-
šperku zapiše, da se je »hranila pretežno s sokovi z začetka 16. stoletja«, da je bila 
»nedozorela« ali »celo zastarela« (Cevc, 1969, 284–285). O Janezu Kochu,2 avtorju 
risarskih predlog za ilustracije drugega in tretjega dela Prizorišča človeške smrti, 
pravi, da je »živel predvsem od dediščine preteklosti, od vzorcev, ki jih je ustvarilo 
že pozno 16. stoletje«, in da »slogovno gotovo ni bil napreden« (Cevc, 1969, 308). 
Andreja Trosta, 3 ki je vrezal vse bakroreze, s katerimi je bogato okrašena Valvasor-
jeva knjiga, označi za »tehnično izurjenega bakrorezca«, odreka pa mu kakršnokoli 
samostojno umetniško ustvarjalnost (Cevc, 1969, 312). Cevc je hkrati edini, ki 
je posvetil malo več pozornosti ikonografiji bakrorezov. Njemu dolgujemo prvi 
zaokroženi pogled na vsebino Valvasorjevega Theatra, obenem pa je kot umetno-
stni zgodovinar opozoril na posamezne ikonografske zanimivosti in posebnosti. 
Cevčeva ocena je odločilno zaznamovala pogled slovenske umetnostne zgodovine 

1	 Dodati je treba, da se Stele z Valvasorjevim Theatrom ni posebej ukvarjal ne z likovnega ne z vsebinskega vidika. 
Je pa o ohranjeni zbirki Valvasorjevih risb in akvarelov že leta 1928 kritično zapisal: »Čisto brez umetniške 
vrednosti je in prav za prav mogoče le iz stremljenja po nazornih predlogah izvira …« (Stele, 1928, 32.)

2	 Novomeški slikar Janez (Ivan) Koch (ok. 1650–1715) je avtor predložnih risb za vse grafike drugega in tretjega 
dela Theatra. Koch je z Valvasorjem sodeloval tudi pri nekaterih drugih projektih, vendar je, kot kaže, večino 
svojega dela opravil v Novem mestu in ne na Bogenšperku. Med novejšimi prispevki o Kochu z navedbo starejše 
literature glej First (2006, str. 150–161) in predvsem Cerkovnik (2014, 309–353).

3	 Andrej Trost (ok. 1643–1708), vodilni bakrorezec na Kranjskem v zadnji četrtini 17. stoletja, je bil vodja 
Valvasorjeve grafične delavnice vse od njene vzpostavitve 1678 do leta 1688 in je sodeloval pri vseh njegovih 
grafičnih projektih. Kraj in leto rojstva nista zanesljivo ugotovljena, pa tudi o njegovi izobrazbi ni povsem 
natančnih podatkov. Svoje mojstrstvo na področju bakroreza je izkazal že pri sodelovanju z G. M. Vischerjem. 
Glej Lisac in Reisp (1971, 186–187) ter Stopar (1971, 1–27).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   5 24.8.2015   11:06:35



6

na umetniško vrednost bakrorezov v Prizorišču človeške smrti4 in podobno velja za 
njihovo vsebinsko plat: ikonografska razlaga, ki jo podaja v spremni študiji iz leta 
1969, se je dolgo zdela zadostna in neproblematična, posledično pa vse do začetka 
21. stoletja Theater pri nas ni bil deležen bolj poglobljene obravnave.

V tuji literaturi situacija ni bistveno drugačna: Theatrum mortis humanae tripar-
titum je sicer dobro znano in med poznavalci cenjeno delo, ki je vsaj na kratko 
predstavljeno predvsem v kontekstu ilustriranih tiskov 17. stoletja. Tuji avtorji ga 
največkrat omenjajo v okviru raziskav ikonografske teme Mrtvaškega plesa, ki ima 
v Prizorišču človeške smrti izrazito poudarjeno mesto. Tako o Valvasorjevem Theatru 
že leta 1833 piše Francis Douce v pionirski razpravi o razvoju Mrtvaškega plesa v 
novem veku (1833, 129–130) in devetnajst let pozneje Eustache-Hyacinthe Lan-
glois v svojem eseju o Mrtvaškem plesu (1852, 130–131). Za tuje, zlasti starejše 
omembe Theatra je značilno, da se najpogosteje pojavljajo v povezavi s Holbei-
novim Mrtvaškim plesom. Prvi del Valvasorjeve knjige – Mrtvaški ples – je skoraj 
brez izjeme označen kot posnetek znamenite lesorezne serije nemškega mojstra. 
Bolj poglobljeno se starejši pisci s Theatrom ne ukvarjajo. Podobno velja tudi za 
avtorje novejših publikacij: Valvasorjeva knjiga je v razstavnem katalogu Knjižnice 
vojvode Avgusta v Wolfenbüttlu, ki je izšel leta 2000, zgolj opisana (Wunderlich, 
2000, 174–176). Nekoliko natančneje je bila predstavljena leto dni pozneje v refe-
ratu nemškega strokovnjaka za ikonografijo Mrtvaškega plesa Hartmuta Freytaga 
na mednarodnem kongresu v Admontu, ki je bil posvečenem Mrtvaškemu plesu 
(2002, 35–61). Najpomembnejši korak v aktualizaciji Valvasorjevega dela v tujini 
pomeni faksimilna izdaja Theatrum mortis humanae tripartitum leta 2004, za katero 
je spremno študijo napisal Hartmut Freytag (2004, 259–278).5 Freytag kot filolog 
in literarni zgodovinar izpostavlja literarni vidik in posamezne ikonografske ele-
mente v ilustracijah, s katerimi pa se podrobneje ne ukvarja. Tudi njega zanima 
predvsem prvi del Prizorišča človeške smrti, torej Mrtvaški ples, medtem ko z dru-
gima dvema deloma opravi precej na kratko.

Glede na izjemen pomen Valvasorja za slovensko znanost, kulturo in umetnost se 
zdi skoraj neverjetno, da Prizorišče človeške smrti pri nas ni bilo deležno bolj po-
globljene obravnave. Študije, objavljene v zadnjih letih, so posvečene posameznim, 

4	 Ponavljajo jo tudi avtorji del o Valvasorju, ki niso umetnostni zgodovinarji, na primer Rupel (1969, XVIII–XIX) 
in Reisp (1989, 26).

5	 Johann Weichard zu Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum: das ist: Schau-Bühne dess Menschlichen Todts 
in drey Theil: mit schönen Kupffer-Stichen geziehrt vnd an Tag gegeben. Mit einem Nachwort von Hartmut Freytag, 
Hildesheim, Zürich, New York 2004. Med sodobnimi nemškimi avtorji, ki so nekoliko več pozornosti posvetili 
Valvasorjevemu Prizorišču človeške smrti, velja omeniti še profesorico hamburške univerze Susanne Warda (2011, 
291–304).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   6 24.8.2015   11:06:35



7

pretežno ikonografskim vidikom Theatra,6 pričujoča knjiga pa želi to imenitno, a 
premalo znano Valvasorjevo delo celoviteje predstaviti v luči novih spoznanj, iz-
postaviti izvirne ikonografske poteze in opozoriti na njegovo vpetost v evropski 
kontekst. Cevčeva ocena, da gre za provincialno delo brez prave umetniške vre-
dnosti, ki v slogovnem pogledu zgolj posnema preživete vzorce, v vsebinskem po-
gledu pa tudi ne prinaša omembe vrednih novosti, z današnje perspektive ne vzdrži 
kritične presoje. Nastala je namreč v času, ko sta bila koncept razvoja umetnosti 
ter vprašanje medsebojnih relacij »vodilnih umetnostnih centrov« in »obrobja« v 
slovenski umetnostni zgodovini bistveno drugačna, ikonografske študije pa so bile 
bolj redkost kot pravilo. Sodobna umetnostna zgodovina je veliko previdnejša pri 
opredeljevanju koncepta umetnostnega razvoja in pri uporabljanju tradicionalnih 
slogovnih oznak, predvsem pa se izogiba s tem povezanim vrednostnim sodbam. 
Želja po natančnem klasificiranju in etiketiranju po kriterijih zgodovinskih slogov 
se praviloma izkaže za sporno prakso, ki velikokrat doseže prav nasprotni učinek 
od želenega: namesto da bi umetnostne spomenike in kontekst njihovega nastanka 
čim bolje osvetlila, ga dodatno zamegli ali prikaže v izkrivljeni perspektivi. V pri-
meru Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti je treba upoštevati specifiko umetni-
škega kroga na Bogenšperku in dejstvo, da gre za hibridni umetnostni spomenik. 
Uporaba slogovnih oznak, kot so renesansa, manierizem in barok, z vidika ume-
tnostnozgodovinske analize bakrorezov v Theatru sicer ni sporna, problematična 
postane takrat, ko jo poskušamo prenesti v zgrešeno paradigmo razvoja v smislu 
»zastarelosti« in »naprednosti« slogovne govorice oziroma v vrednostne sodbe, ki 
temeljijo na perspektivi relacij »vodilnih umetnostnih centrov« in »obrobja«. 

Različne humanistične stroke so zlasti v zadnjih dveh desetletjih večkrat kritično 
problematizirale paradigmo umetnostnih središč in obrobij in glede tega zavze-
le objektivnejši pristop, ki se osredotoča na kompleksnost kulturno-umetnostnih 
pojavov, njihovo regionalno pogojenost in vpetost v širši umetnostni prostor brez 
rigidnih konvencij o vplivnosti »vodilnih centrov« in recepciji v »obrobnih« ali 
»provincialnih okoljih«.7 Enako velja za (v osnovi vasarijevsko) paradigmo o ra-
zvoju umetnosti od preprostejše, manj zrele, do naprednejše in bolj dovršene, ki 
se je v umetnostnozgodovinski stroki trdno zakoreninila v 19. stoletju in je bila 
močno izražena še v šestdesetih in sedemdesetih letih prejšnjega stoletja. Za slo-
vensko umetnostno zgodovino je značilno, da je na področju prevrednotenja raz-
merja med »centrom« in »obrobjem« hitro sledila sodobnim evropskim tokovom, 
saj je v tem našla priložnost za objektivnejše ovrednotenje umetniške produkcije 
na Slovenskem, medtem ko predstave o »razvoju« umetnosti marsikdaj še vztrajajo. 

6	 Germ 2002 (77–99), 2008 (73–80), 2014 (313–326).
7	 Glej med drugim Burke (1998).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   7 24.8.2015   11:06:35



8

Pogostejše so v proučevanju starejših obdobij, zlasti v primerih, ko je v ospredje 
postavljena slogovna analiza umetniških del. 

Ne nazadnje je treba poudariti spremenjeno vlogo ikonografije in ikonologije v 
slovenski umetnostni zgodovini. Ikonologija, ki se je v 20. stoletju intenzivno raz-
vijala in se še pred iztekom stoletja vzpostavila kot osrednja, najbolj celovita in 
interaktivna umetnostnozgodovinska metoda (Vicelja, 2013), se je zlasti v zadnjih 
dvajsetih letih uspešno zasidrala tudi pri nas. Ikonografsko-ikonološki pristop je 
v marsičem odprl nove perspektive ter omogočil celovitejše umevanje umetno-
stnih pojavov in interpretacijo spomenikov. V primeru Theatrum mortis humanae 
tripartitum so prav ikonografske in ikonološke študije razkrile doslej spregleda-
ne vidike, postavile temelje za pravilnejše razumevanje njegovega umetniškega in 
kulturnozgodovinskega pomena, hkrati pa izoblikovale kriterije za prevrednotenje 
umetnostnih tiskov, ki so nastali na Bogenšperku, ter ustrezneje zarisale njihov po-
men v evropskem kontekstu. Pričujoča knjiga poskuša povezati raziskave zadnjih 
let v zaokrožen pogled na Prizorišče človeške smrti in pokazati, da ima to delo pri 
postavljanju Valvasorjevega umetniškega opusa na evropski kulturno-umetnostni 
zemljevid 17. stoletja pomembno vlogo.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   8 24.8.2015   11:06:35



9

1	 Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski 
poudarki

»V tem skromnem delcu pač ne boš našel ničesar veselega in prijetnega tega sveta, 
saj v njem ni ničesar drugega kakor le vseh zemljanov  

poslednji sovražnik: koščena Smrt…«
(V. P., 8)8

Theatrum mortis humanae tripartitum, ki je izšel leta 1682,9 je moralno-didak-
tično delo, svojevrsten »teater« govorečih slik, s katerim želi avtor opomniti 
bralca na minljivost človeka in na potrebo po krepostnem krščanskem življenju, 
ki edino vodi v zveličanje in večno srečo. Neposredni povod za nastanek dela 
lahko morda vidimo v strah zbujajočem nebesnem znamenju, ki se je leta 1680 
pokazalo na kranjskem nebu in o katerem poroča sam Valvasor: »Malo pred kon-
cem 1680. leta, namreč 28. decembra, na praznik sv. Štefana ob pol šestih zvečer, sta 
zagledala Kranjska in njena soseščina prvikrat grozljivo dolg komet, v katerega je s 
strahom zrla vsa Evropa …«10 Pojav kometa je v številnih delih Evrope sovpadal 
z izbruhom kuge, ki je, kot z olajšanjem poroča Valvasor, Kranjski tedaj priza-
nesla. Nebeško znamenje, strah pred božjo kaznijo in na novo prebujene misli o 
človeški minljivosti so morebiti res botrovali ideji o nastanku knjige, katere na-
men je avtor izpostavil tako v posvetilu opatu Albertu Reichartu kot v uvodnem 
nagovoru bralcu. Toda grozeči komet je bil verjetno bolj povod kot pravi razlog, 
ki ga je najbrž treba iskati v Valvasorjevi želji, da se preizkusi v pisanju takrat 
zelo priljubljenega tipa moralno-didaktičnih del, v katerih najdejo mesto tudi 
zanimive in nenavadne zgodbe, največkrat strašljive ali celo morbidne, poučne 
in duhovite, ki so gledalcu postavljene pred oči kot na odru. Tovrstne zbirke so 

8	 Vsi navedki v slovenskem jeziku so iz sodobne izdaje s slovenskim prevodom Jožeta Mlinariča (Valvasor, 1969).
9	 Kot je razvidno iz kronograma uvodne pesmi (T. M., fol. 11r), je Valvasor začel s pisanjem Theatra leta 1680 in 

ga dokončal leta 1681, o čemer pričajo zapisi na koncu vsakega od treh delov. Bakrorezne ilustracije so nastale 
na Bogenšperku, knjigo so natisnili v Ljubljani leta 1682, kot je zapisano na naslovni strani, pa jo je mogoče 
dobiti pri založniku Johannu Baptistu Mayrju v Salzburgu. Manjša razlika v impresumu na naslovni strani 
kaže, da je bil Theater natisnjen dvakrat. V prvi različici se na naslovni strani napis, ki govori o ilustracijah, glasi 
»FIGURIS ÆNEIS ILLUSTRATUM«, medtem ko je v drugi pred tem še besedica »Cum«. Manjša razlika se 
pojavi tudi ob avtorjevem imenu. V prvi varianti ob njegovem priimku stoji oznaka »Lib. Bar.« ( JOANNEM 
WEICHARDUM VALVASOR / Lib. Bar.), v drugi pa samo dvakrat ponovljeni »&c.« ( JOANNEM 
WEICHARDUM VALVASOR. &c. &c.). Primerek v rokopisnem oddelku NUK-a pripada drugi skupini. 
Kateri natis je zgodnejši, ni mogoče zanesljivo ugotoviti. Ob tem je treba omeniti, da se v posameznih izvodih 
(tudi pri izvodu v rokopisnem oddelku NUK-a) pojavlja makulatura: strani od 161 do 168 ne tečejo v pravilnem 
zaporedju, ampak v naslednjem: 161, 166, 167, 164, 165, 162, 163,168. Vse navedbe in številke strani oziroma 
folijev v pričujoči knjigi se nanašajo na izvod Theatra, ki ga hrani rokopisni oddelek v NUK-u v Ljubljani (sign. 
R 12471). Digitalizirana različica je dostopna na: http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-SRSIYAY
G/?query=%27keywords%3dJanez+Vajkard+Valvasor.%27&fsrctype=zemljevidi&sortDir=ASC&sort=date&
flocation=Narodna+in+univerzitetna+knji%c5%benica&pageSize=10&language=eng in http://www.dedi.si/
dediscina/117-prizorisce-cloveske-smrti-v-treh-delih.

10	 Slava vojvodine Kranjske, XV, 602. Primerjaj tudi Radics (1910, 174) in Cevc (1969, 288).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   9 24.8.2015   11:06:35



10

postale v 16. in 17. stoletju zelo popularne in izoblikoval se je pravi literarni žanr 
tako imenovanih »prizorišč« (lat. theatrum, nem. Schau-Bühne ali Schau-Platz, fr. 
théatre), služile pa so lahko kot primeri (exempla) ravnanj, ki so bodisi zgledna in 
vredna posnemanja bodisi zavržena in torej služijo kot opozorilo.11 Valvasorjevo 
Prizorišče človeške smrti nikakor ni posnetek katerega od takrat popularnih mo-
ralno-didaktičnih »prizorišč«, ampak je v marsičem poseben in izviren prispevek 
k žanru. Najočitnejša novost je zasnova, saj v treh poglavjih združi in vsebinsko 
poveže tri uveljevljene vsebinske sklope evropske literarne in likovne umetnosti 
zgodnjega novega veka: Mrtvaški ples, slikovite zgodbe s smrtnimi usodami zna-
nih in manj znanih oseb ter prikaz najrazličnejših muk, ki jih duše pogubljenih 
trpijo v peklu. V vseh treh delih je vsebina jedrnato podana v verzih, dopolnjena 
z izreki iz Svetega pisma in obogatena z grafičnimi ilustracijami, s čimer se Pri-
zorišče človeške smrti na videz približuje emblemskim knjigam. Čeprav Theater 
ne po vsebini ne po značaju ni emblemska knjiga, bi ga na prvi pogled lahko 
zamenjali za knjigo emblemov. Neredko je v strokovni literaturi in v kataloških 
opisih knjižnic dejansko označen kot emblemska knjiga ali knjiga emblemskega 
značaja.12 Ker so vsi trije deli v celoti napisani v verzih, lahko Theatrum mor-
tis humanae tripartitum še najbolj smiselno opredelimo kot primer alegoričnega 
moralističnega pesništva, ki se vsebinsko osredotoča na motiv smrti in minlji-
vosti človeškega življenja, skupaj s sugestivnimi bakroreznimi ilustracijami pa 
predstavlja svojevrsten literarno-likovni memento mori.13 

Namen knjige Valvasor izpostavi na samem začetku, v posvetilu Albertu Reichartu, 
opatu samostana Šentpavel v Labotski dolini na Koroškem: 

Da bi Smrt opozorila sinove tega sveta na krste in sarkofage, je postavila 
ta oder, na katerem naj bi ti videli same sebe (seveda kot usmiljenja vredne 
tragede) in namočili svoja lica s solzami, srca napolnili z vzdihi, prsi zasuli 
z udarci, dušo pa prepojili s trpko bolečino ter pomislili nase in se povrnili 
k Bogu, da ne bi za večno zašli s poti, ki vodi v nebo. (V. P., 7). 

11	 Predstava, da je svet nekakšen teater, je bila v literaturi zgodnjega novega veka priljubljen topos in prispodoba 
gledališča (ali bolje prizorišča) je uporabljena na različne načine. Eden od njih je poseben tip literarnih ali 
psevdo-literarnih del moralno-didaktičnega značaja, med katera sodi tudi Valvasorjev Theater. Enak naslov 
je še pogosteje v rabi za razna enciklopedična dela in kompilacije. Žanra sta med seboj pogosto tudi tesno 
prepletena. Glej med drugim Friedrich (2004, 205–232).

12	 Tako na primer v opisu knjige v Herzog August Bibliothek v Wolfenbüttlu, kjer je uvrščena v serijo 
»Emblematica«. Enako klasifikacijo ima tudi v knjižnici Univerze v Illinoisu, kjer je uvrščena v skupino 
»Emblem books at the University of Illinois«, in še v nekaterih drugih knjižnicah. Kadar Theatrum mortis 
humanae tripartitum v kataloških opisih knjižnic ni neposredno opredeljen kot emblemska knjiga, ima vsaj v 
predmetnih opredelitvah tudi kategorijo emblem.

13	 Motiv opomina na smrt in poziva h krepostnemu življenju je v Theatru kot rdeča nit prisoten od posvetila in 
uvodnega nagovora bralcu na začetku knjige do njenega zaključka. Tudi Hartmut Freytag Valvasorjevo delo 
označi za alegorično pesnitev, katere osrednji motiv je memento mori (2004, 265 in 274).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   10 24.8.2015   11:06:35



11

Slika 1: Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum, naslovna 
stran, 1682, T. M., fol. 6r.14 

14	 Vse slike iz Theatrum mortis humanae tripartitum so iz izvoda, ki ga hrani rokopisni oddelek NUK (R 12471). 
V podnapisih k bakrorezom iz Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti je namesto naslova knjige, letnice in 
nahajališča zaradi poenostavitve zapisa navedena samo kratica T. M. z navedbo folija ali strani. Prav tako ni 
posebej navedena velikost bakrorezov, saj so z izjemo uvodnega celostranskega bakroreza Zmagoslavje Smrti, ki 
meri 188 mm x 146 mm, vsi ostali približno enake velikosti in merijo od 89 mm x 76 mm do 91 mm x 78 mm.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   11 24.8.2015   11:06:36



12

V duhu baročne metaforike Valvasor človeško življenje primerja z gledališkim od-
rom, na katerem se pred našimi očmi zvrstijo slike življenja in smrti, ki naj nam 
služijo za razmislek in vodilo. Svoje »delce«, kot se skromno izrazi, v predgovoru 
bralcu predstavi kot senco tega teatra, v katerem je udeležen tudi bralec sam: 14

Ko tako premišljujem, kako vseh stvari tek časa ne samo ne spreminja, 
temveč celo jemlje s seboj, lahko vse dogajanje na svetu obenem s 
človeškim življenjem, kakršno je, prav lepo primerjam z odrom ali 
teatrom, na katerem se plešejo mnogi raznoteri plesi ter igrajo različne 
komedije in tragedije. Jaz pa sem ti, umrljivi bravec, hotel pred oči 
postaviti le senco takega teatra, na katerem boš svojo vlogo igral tudi ti 
in gotovo tudi jaz … 
V prvem delu tega Prizorišča človeške smrti, Mrtvaški ples imenovanem, 
bom tvojim očem predstavil žalostne, vseh zemeljskih otrok plese, ki se 
plešejo dan na dan. Vse, kar ima dih življenja, je pomrlo. Geneza, pogl. 7.
V drugem delu Prizorišča človeške smrti, Različne vrste smrti 
imenovanem, boš strme gledal čudno dramo vseh smrtnikov, ki pa se 
dogaja sleherni dan. In človek ne ve za svoj konec. Pridigar, pogl. 9.
V tretjem delu Prizorišča človeške smrti, Peklenske muke imenovanem, 
boš solznih oči gledal tragedijo, iz katere se kadi žveplo, tragedijo vseh 
od Boga zavrženih malopridnih ljudi. Krivičniki bodo vsi pokončani. 
Psalm 36. (V. P., 8–9)

Metaforo gledališkega odra uporabi tudi Valvasorjev prijatelj Pavel Ritter 
Vitezović,15 ki je za Prizorišče človeške smrti napisal posvetilno pesem: 

Mnogim morda in mnogim nedvomno ne bodeš povšeči:
oder postavljaš za Smrt, knjiga, da pleše po njem.

(V. P., 11)

Vitezović v pesmi izpostavi tudi osnovno idejo minljivosti življenja in moralni 
pouk, ki zaznamujeta vse tri dele Theatra. Krščanski moralni nauk, ki mestoma 
poprime že nekoliko pridigarski ton, je mogoče najbolj neposredno izražen v 
verzih, s katerimi Valvasor pospremi zadnji bakrorez v nizu Mrtvaškega plesa, to 
je Mrtvaški grb:

Ako o zadnjih rečeh življenja, o smrti razmišljaš:
vse življenje tedaj greha pač delal ne boš.

15	 Pavel Ritter Vitezović (1652–1713), vsestransko izobražen hrvaški pesnik, jezikoslovec in zgodovinar, je kot 
dolgoletni Valvasorjev prijatelj nekaj časa živel na Bogenšperku, sodeloval pri nastanku Theatra, delil številna 
baronova zanimanja in bil v manjši meri celo aktiven kot priložnostni avtor za posamezne grafike za Slavo 
vojvodine Kranjske. Temeljno delo za Vitezovića je še zmeraj Klaićeva monografija (1914).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   12 24.8.2015   11:06:36



13

Ako pogosto obraz Sodnika poslednjega gledaš,
vse življenje tedaj greha pač delal ne boš.

Ako na kazen pekla pogosto se v srcu boš spomnil,
vse življenje tedaj greha pač delal ne boš.

Slednjič, če zre ti oko kraljestva nebeškega radost,
vse življenje tedaj greha pač delal ne boš. 

(V. P., 128)

Da bi bilo sporočilo čim bolj nazorno in bi se živo dotaknilo bralca, je knjiga bo-
gato ilustrirana s kar sto enaindvajsetimi bakrorezi, ki jih je vrezal Andrej Trost.16  
Uvodni list, ki kaže Zmagoslavje Smrti,17 je vreden posebne pozornosti, saj je najka-
kovostnejši in z ikonografskega vidika najzanimivejši, hkrati pa privlačen tudi za-
radi dejstva, da je njegov avtor Janez Vajkard Valvasor.18 Bakrorezi drugega in tre-
tjega dela so vrezani po izvirnih risarskih predlogah, ki jih je izdelal Janez Koch,19 v 
prvem delu pa se je Andrej Trost zgledoval po lesorezih Mrtvaškega plesa v knjigi 
Imagines mortis Arnolda Birckmanna.20 Baron z Bogenšperka21 je od vsega začetka 
mislil tudi na to, da bi bilo njegovo delo dostopno kar najširšemu krogu bralcev: 
knjiga je z izjemo posvetila in uvodnega dela v celoti pisana dvojezično, v latinščini 
in nemščini,22 hkrati pa si je Valvasor od cesarja Leopolda I. pridobil poseben pri-
vilegij, da jo sme svobodno tiskati, ponatiskovati in prodajati kjerkoli na ozemlju 
tedanjega Svetega rimskega cesarstva nemške narodnosti.23

Kot pove sam avtor, je njegov Theater razdeljen na tri dele. V prvem delu, Saltus 
mortis, je v štiriinpetdesetih prizorih predstavljen Mrtvaški ples, ki je tako v ikono-
grafskem kot v formalnem pogledu povzet po Mrtvaškem plesu Hansa Holbeina 
mlajšega, vendar prinaša zanimive likovne in vsebinske novosti. Mrtvaški ples sledi 

16	 Res je sicer, da na bakrorezih prvega dela Theatra ni Trostovih signatur, vendar tehnika nedvomno kaže, da so 
njegovo delo. Bakrorezi drugega in tretjega dela knjige imajo Trostove začetnice v obliki črke A, ki je zlita s črko 
T, ali samo črke A. Trostova signatura se pojavlja le na posameznih listih na desnem spodnjem robu.

17	 Bakrorez v izvodu, ki ga hranijo v rokopisnem oddelku NUK-a, meri 188 mm x 146 mm in je zgoraj ter ob 
straneh rahlo obrezan. (V sodobnem ponatisu iz leta 1969 uvodni list žal ni reproduciran.)

18	 Signature pričajo, da si je osnovno kompozicijo celote zamislil in bakrorez odtisnil sam Valvasor v svoji grafični 
delavnici na Bogenšperku: W.W: inuen. W. excud. Io: Koch del: And. Trost sculp: Wagenpurgi in Carniolia. Risbo je 
torej po Valvasorjevi študiji izdelal Janez Koch, vrezal pa Andrej Trost.

19	 Kochove risbe za Prizorišče človeške smrti so v lasti Metropolitanske knjižnice zagrebške nadškofije in so danes v 
Hrvatskem državnem arhivu v Zagrebu. Vezane so v knjižico s signaturo MR 11948 (kat. št. 1271); na notranji strani 
predlista je z Valvasorjevo pisavo zapisano: »Delineationes Joannis Koch pictoris Rudlophswerti in Carniolia«.

20	 Glej poglavje Mrtvaški ples.
21	 Kot je ugotovil zgodovinar Boris Golec, Valvasor v resnici ni bil upravičen do baronskega naslova, ampak si 

je tega sčasoma prisvojil, potem ko so bili leta 1667 povzdignjeni v barone njegov polbrat Karel in otroka 
pokojnega bratranca Janeza Krstnika Valvasorja. Glej Golec (2007, 305–309 in 2014, 28–53).

22	 Uvodni deli so napisani samo v enem od obeh jezikov. Odobritev besedila s strani obeh uradnih cenzorjev, 
posvetilo opatu Reichartu in Vitezovićeva posvetilna pesem so v latinščini, predgovor bralcu je v nemščini.

23	 Valvasorjeva prošnja cesarju in odgovor cesarske pisarne z dne 13. novembra 1681, v katerem je Valvasorju 
podeljen privilegij, sta hranjena v Avstrijskem državnem arhivu na Dunaju. Glej Dular (1998, 21–23).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   13 24.8.2015   11:06:36



14

uveljavljeni tradiciji: začne se s kratkim svetopisemskim prologom, s katerim so 
pojasnjeni razlogi za človeško umrljivost in neizbežnost smrti. Tako se osemvrstič-
na kitica ob bakrorezu, ki kaže Izvirni greh, konča z verzi:

Uničila tebe je žena; poguba pogub pa je tole:
sebe napravil in vse za dediče smrti si s tem.

(V. P., 24)

Smrt se v liku okostnjaka prvič pojavi v prizoru Izgona iz raja. Jadikujočima Ada-
mu in Evi prerokuje bridkosti življenja in se razglaša za njunega najboljšega pri-
jatelja: vedno jima bo stala ob strani ter ju končno odrešila zemeljskih muk. To 
je posrečeno ilustrirano v prizoru Delo prvih staršev, v katerem Smrt »pomaga« 
Adamu pri kopanju po zemlji in govori, da mu že pripravlja grob. Svetopisemske-
mu uvodu sledi tradicionalni niz epizod srečevanja ljudi različnih stanov, poklicev, 
spola in starosti s Smrtjo, zaključi pa se s strašljivim Mrtvaškim grbom, izjemno su-
gestivnim opominom na minljivost vsega, kar biva. Mrtvaški ples je najobsežnejši 
in najbolj izpostavljen del Prizorišča človeške smrti hkrati pa je bil zaradi povezave 
s Holbeinom v strokovni literaturi deležen največ pozornosti. Po drugi strani je 
treba opozoriti, da se je prav v interpretaciji Trostovih bakrorezov za Valvasorjev 
Saltus mortis in njihovem razmerju do Holbeinove mojstrovine v preteklosti po-
javilo precej nejasnosti in zmot, zaradi česar mu namenjamo posebno poglavje.24

Drugi del knjige, poimenovan Varia genera mortis, prinaša različne podobe umira-
nja: slavne, neobičajne, groteskne, predvsem pa strašljive in grozovite smrti zgodo-
vinskih osebnosti, legendarnih oseb ali anonimnih likov, ki so predstavljene v sliki 
in besedi. Cikel, ki obsega petintrideset podob z osemvrstičnimi epigrami, zače-
nja legendarna smrt pesnika Ajshila. Sledijo ji tragičen konec egipčanske kraljice 
Kleopatre, neobičajna smrt krivoverskega škofa Arija Aleksandrijskega ter smrtne 
usode raznih oseb, največ iz antične dobe, manjše število pa jih pripada srednjeve-
ški zgodovini. Poleg zgodovinskih oseb najdemo tudi dva mitološka lika: hudobno 
tebansko kraljico Dirke in vidca Amfiaraja, čeprav je tudi rimski kralj Metij bolj 
mitska figura kot otipljiva zgodovinska osebnost. Opise smrti bolj ali manj slavnih 
oseb dopolnjujejo podobe grozljivih smrti anonimnih ljudi, ki v pravem pomenu 
besede služijo za ponazoritev različnih načinov umiranja, saj je to edino, zaradi 
česar so si prislužili mesto v poglavju Varia genera mortis. Tako avtor Theatra opiše 
smrt žanjcev, ki jih je nekje na nemškem zadela strela, nesrečo svatov neveste v 
bližini Sachsenhausna, smrt vojakov, ki jih je ob reki Bagradas v Tuniziji požrl 
zmaj, in mladeniča iz Senja, ki ga je v spanju ugonobila kača. Valvasor ob zapisu 
zgodb z redkimi izjemami navaja vir, iz katerega črpa snov, čeprav pri tem ni zmeraj 

24	 Glej poglavje Mrtvaški ples.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   14 24.8.2015   11:06:36



15

najbolj natančen. Z ikonografskega vidika je Valvasorjeva zbirka zanimiva tako 
zaradi same ideje, da predstavi paleto različnih smrti, kot zaradi raziskovanja pre-
mislekov in vzgibov, ki so ga vodili pri izboru motivov. Namesto uveljavljene tra-
dicije moralno-didaktične literature, ki v duhu krščanske ars moriendi niza podobe 
smrtnih usod, da bi z njimi ponazorila zgledne in nevredne smrti, take, ki vodijo v 
zveličanje, in druge, ki so vstopnica za večno pogubljenje, se pri Valvasorju srečamo 
s svojevrstno galerijo podob umiranja, ki sledi bolj zapletenemu vzorcu.25

Tretji del knjige, Poenae damnatorum, sestavljajo muke pogubljenih, pisana pale-
ta peklenskih mučenj, ki jih po meri svojih grehov trpijo duše prekletih. Prika-
ze raznovrstnih muk spremlja kratek dialog med hudičem in grešnikom ali zgolj 
epigram, v katerem je največkrat pojasnjena zveza med vrsto kazni in grehom, za 
katerega se pokori nesrečna duša. Valvasor povzema uveljavljeno dediščino ikono-
grafije peklenskih trpinčenj, kakor sta jo razvila srednjeveška likovna umetnost in 
slovstvo. Različne oblike mučenja je lahko poznal tudi iz drugih virov in veljavne 
sodne prakse. Pomemben »arzenal grozljivih muk« so predstavljali tudi opisi mu-
čenj zgodnjih kristjanov in svetnikov, ki so bili v zgodnjem novem veku precej 
razširjena literatura. Verjetno najbolj znan primer je knjiga Mučenja in trpinče-
nja krščanskih mučencev, ki jo je spisal rimski duhovnik Antonio Gallonio. Delo je 
prava enciklopedija mučenj, ki so razvrščena v različne kategorije glede na načine 
trpinčenja in vrste mučilnih orodij.26 Prav tako ne smemo izključiti vpliva drugih 
zvrsti cerkvene literature, na primer Duhovnih vaj Ignacija Lojolskega, v katerih 
poskuša z meditacijami o peklu z vsemi petimi čuti čim bolj živo podoživeti nje-
gove grozote.27 Enaintrideset različnih vrst muk je pri Valvasorju oblikovanih v 
skladu s tradicionalnim principom vsebinske sovisnosti med vrsto greha in nači-
nom kaznovanja: vsak greh ima natanko določeno kazen, ki je ukrojena po meri in 
teži pregrehe. Tako se Kvartopirec peče na ognju iz igralnih kart, Požrešnež mora 
jesti lastne izbljuvke, Prevzetnika napihujejo z mehom, Neposlušnežu, ki je zlomil 
srce svojemu očetu, hudiči iztrgajo srce, Oderuhu odirajo kožo s telesa, Lažnivcu 
izrujejo jezik itd. Res pisana paleta peklenskih muk, vendar se ni nobena porodila v 
Valvasorjevi glavi, tako da o avtorjevi izvirnosti v tem primeru ne moremo govoriti. 
Enaintrideset srhljivih podob, med katerimi ne manjka natezanja udov, prebadanja 

25	 Glej poglavje Različne vrste smrti.
26	 Polni latinski naslov dela se glasi: De sanctorum martyrum cruciatibus liber quo potissimum instrumenta, & modi, 

quibus iidem Christi martyres olim torquebantur, accuratissime tabellis expressa describuntur (izšlo v Rimu 1594). 
Knjiga je najprej izšla v italijanskem jeziku pod naslvom: Trattato de gli instrumenti di martirio, e delle varie 
maniere di martoriare usate da’gentili contro christiani (izšlo v Rimu 1591). Delo je doživelo številne izdaje, ki so 
opremljene z različnim številom izredno nazornih bakroreznih ilustracij. Bakroreze za prvo izdajo sta izdelala 
Giovanni Guerra in Antonio Tempesta. Glej Touber (2014, 14–28).

27	 Duhovne vaje, ki jih je Lojolski zastavil kot štiritedenski program meditacije in duhovnega očiščenja, imamo v 
slovenskem prevodu Jožeta Robleka (Ljubljana 1991).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   15 24.8.2015   11:06:36



16

s koli, žaganja teles na dvoje, odiranja kože, žganja z žerjavico in razbeljeno kovino, 
natikanja na kol, puljenja jezika in številnih drugih trpinčenj, je slikovit preplet 
uveljavljene srednjeveške ikonografije in sočasnih metod mučenja, ki je bilo po 
Evropi v rabi predvsem v postopkih proti čarovnicam in krivovercem.28 

V vseh treh delih Theatra so slikam in verzom dodani še svetopisemski izreki, ki se 
tako ali drugače povezujejo z vsebino podobe, čeprav je res, da je povezava včasih 
precej prisiljena. Če lahko v primeru Kramarja z velikim košem blaga, ki ga je 
pravkar zgrabila Smrt (T. M., 71), besede »Pridite k meni vsi, ki se trudite in ste 
obteženi« (Mt 11, 28) razumemo kot duhovitost, je v nekaterih primerih biblijski 
citat precej neroden ali brez prave vsebinske povezave s sliko in verzi. Reklo »Dajte 
torej cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je božjega« (Mt 22, 21) se bolj slabo 
prilega bakrorezu Otroka, ki ga Smrt iztrga mladi materi (T. M., 103). Enako velja 
za igrive Dečke, ki jih vodi Smrt (T. M., 107 ), ob katerih lahko preberemo: »Neu-
mnost je v dečkovem srcu in šiba poboljšanja jo bo pregnala iz njega« (Prg. 22, 15). 
Ali naj biblijske besede: »Železo bo namreč imel za slamo in bron za trhel les« ( Job 
41, 19) ob zgodbi poveljnika Agaza (T. M., 165), ki je bil znan po svojih zločinih, 
razumemo kot primerjavo Agaza z Leaviatanom? In nazadnje: s čim si je mladi 
Demoklej, ki je raje skočil v kotel vrele vode, kot da bi ustregel sli tirana Demetrija 
(T. M., 175) prislužil pridiganje o potrpežljivosti: »Potrpežljivosti vam je namreč 
treba, da izpolnite voljo božjo in dosežete obljubo« (Hbr 10, 36)? 

Trem poglavjem Prizorišča človeške smrti je skupna želja po čim večji pričevalnosti, ki 
jo avtor doseže z medsebojnim dopolnjevanjem literarnega in likovnega dela. Vendar 
odnos med besedilom in slikovnim delom ni v vseh delih enak: v prvem so dialogi 
med Smrtjo in njenimi žrtvami pisani kot dopolnilo k sliki, v drugih dveh pa je raz-
merje obrnjeno in so bakrorezi ilustracije besedila. To je razumljivo v luči nastanka 
Theatra, saj je prvi del povzet po lesorezih Holbeinovega Mrtvaškega plesa, h katerim 
je Valvasor v uveljavljeni tradiciji pripisal vsebinsko ustrezne verze, medtem ko so 
sličice drugega in tretjega dela izvirne kompozicije, ki jih je kot likovno dopolnilo 
besedilu ustvaril Janez Koch. Pri tem si je novomeški slikar včasih vzel precej svobo-
de, tako da razkoraka med sliko in vsebino verzov ne moremo spregledati, največkrat 

28	 Enaintrideset peklenskih muk si sledi v naslednjem zaporedju: Čarovnica v peklenskem ognju; Preklinjevalec, ki 
mu izpulijo jezik; Kdor ni posvečeval Gospodovih dni; Neposlušnež, ki mu iztrgajo srce; Razbojnik, ki ga nataknejo 
na rogovilo; Prešuštnik na mučilnem kolesu; Tat, ki ga davijo; Kriva priča, ki mu s kleščami trgajo ude; Kdor je 
poželel tuje žene; Kdor s svojim ni zadovoljen; Prevzetnik, ki ga napihujejo s kovaškim mehom; Lakomnik, ki ga 
pojijo z vrelo smolo in žveplom, Požeruh, ki mora jesti lastne izbljuvke; Nečistnik s kačami na prsih; Zavistnež, 
ki ga grize pošast; Jezljivec, ki ga tepejo z gorjačami; Lenuh, ki mu v glavo zabijajo kolec; Trdnosrčnež, ki mora 
goltati kače; Samomorivec, ki ga obesijo z glavo navzdol; Oderuh, ki mu odirajo kožo; Izdajavec, ki ga natikajo 
na kol; Zvijačnež, ki ga stiska hudič; Maščevanje na ražnju; Kvartopirec v ognjenih plamenih; Nehvaležnež, ki ga 
žagajo na pol; Varljivi, ki ga žgejo na žerjavici; Pohujšanje, ki mu vlečejo čreva iz drobovja; Lažnik, ki mu iztrgajo 
jezik; Obrekovavec, ki ga raztelesijo; Ljubosumnež, ki ga cvrejo v kotlu, in Slaba vest, ki jo ovija velika kača.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   16 24.8.2015   11:06:36



17

pa ga tudi ni mogoče pojasniti. Tako, na primer, je že omenjeni Demoklej (T. M., 175) 
upodobljen kot bradat moški zrelih let, čeprav Valvasor nedvoumno zapiše, da gre 
za dečka, ki ga je zalezoval kralj Demetrij. V opisih peklenskih muk verzi govorijo o 

Slika 2: Andrej Trost po Janezu Kochu, Nečistnik, T. M., str. 221.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   17 24.8.2015   11:06:36



18

Prevzetniku (Superbus, T. M., 214–215) in Ljubosumnežu (Zelotipus, T. M., 252–253), 
medtem ko ju je ilustrator predstavil kot ženski osebi. Še očitnejši je razkorak v pri-
meru Nečistnika (Luxuriosus, T. M., 220–221), kjer hudič pravi, da mu bo zgrizel ne-
čisti ud. Na sliki namesto moškega vidimo golo žensko, ki jo hudič z netopirjevimi 
krili nosi na ramenih, dve kači pa se ji ovijata okrog rok in jo neusmiljeno grizeta. 
Ena se je zagrizla v desno dojko, druga v ramo, na levi dojki pa vidimo prisesano še 
krastačo. S tem se figura približa klasični poosebitvi Nečistosti (Luxuria), ki je vse od 
srednjega veka pogosto upodobljena kot gola ženska s kačami in krastačami. Široka 
uveljavljenost tovrstne upodobitve Nečistosti v likovni umetnosti je najverjetneje ra-
zlog za odklon ilustracije od besedila.29

Čeprav je treba Theater nedvomno obravnavati kot literarno-likovno celoto, je delo 
vendarle bolj zanimivo z vidika umetnostne zgodovine kot z vidika literarne.30 

29	 Res je sicer, da je telo precej mišičasto in se zdi nekoliko moško, vendar motiv kače in krastače na prsih kaže, 
da gre najbrž za tradicionalni lik Nečistosti kot ženske poosebitve. K temu napeljuje še en detalj: lasje niso 
oblikovani kot pri ostalih grešnikih, ampak spominjajo na kače (s povečevalnim steklom je dejansko mogoče 
razbrati drobcene shematizirane glave z odprtimi gobci), kar je aluzija na Gorogno Meduzo. Meduza je bila v 
srednjem veku ena od uveljavljenih podob nečistosti. Izrecno je z nečistostjo izenačena tudi v Ovide moralisé, 
priljubljeni komentirani različici Ovidijevih Metamorfoz iz 14. stoletja. Glej Francis Gingras (2004, 167–180). 
Primerjaj tudi Harf-Lancner in Polino (1988, 73–101).

30	 Valvasorjevi mestoma nekoliko okorni verzi praviloma ne presegajo preproste ravni baročnega moralističnega 
pesništva in slovenski raziskovalci baročne literature jim ne posvečajo posebne pozornosti. Kljub temu je treba 
opozoriti, da je Theater zanimiv tudi z vidika zgodovine literature, saj gre za izviren prispevek k takrat modnemu 
žanru »prizorišč« s poudarjeno moralno-didaktično noto.

Slika 2a: Detajl Nečistnika.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   18 24.8.2015   11:06:36



19

Bakrorezi drugega in tretjega dela predstavljajo pomemben grafični opus, ki ga, upo-
števajoč umetnostne razmere na tedanjem Kranjskem, ne v likovnem ne v vsebin-
skem pogledu ne smemo prezreti.31 Koch risarske predloge zastavi kot ilustracije 
besedila, oblikuje lapidarne kompozicije, osredotoča se na bistveno in opušča odvečni 
decorum, tako da bakrorezi pogosto delujejo nekoliko okleščeno, skorajda kot em-
blemske sličice. To lahko razumemo v kontekstu nastanka Theatra: bakrorezi prvega 
dela, ki so povzeti po Holbeinovem Mrtvaškem plesu, so z jedrnatostjo likovnega 
izraza narekovali tudi zasnovo ilustracij za druga dva dela knjige. V prvem delu ra-
zumljivo prevladuje slog nemške renesanse, saj je Trost razmeroma zvesto sledil pre-
dlogam.32 Zanimivo je, da Valvasorjev bakrorezec renesančni slog ohranja tudi v pri-
merih, ko vnaša nove prvine, na primer arhitekturne kulise, s čimer izkazuje posluh 
za likovno homogenost bakrorezov. V bakrorezih drugih dveh delov knjige, Varia 
genera mortis in Poenae damnatorum, je več zgodnjebaročnih slogovnih potez, čeprav 
je v njih še zmeraj veliko značilnosti pozne renesanse. Skladno z vsebino so zlasti v 
tretjem delu, ki govori o peklenskih mukah pogubljenih, grafike zelo ekspresivne, v 
njih je mestoma precej baročnega dramskega naboja. Vendar tudi tu najdemo obilo 
renesančnih prvin, predvsem v oblikovanju golih teles. Posamezni liki jasno odražajo 
estetiko italijanske pozne renesanse in kot je zapisal že Emilijan Cevc, lahko v njih 
prepoznamo odmeve Michelangela (Cevc 1969, 309). Mladenič iz Senja, ki ga je v 
spanju pičila kača (T.M., 183; glej sliko na str. 81), ali pa Lenuh, ki ga v peklu muči 
hudič, tako da mu zabija klin v glavo (T. M., 227), izdajata povzemanje michelange-
lovskega lepotnega ideala. Tudi lepa, poudarjeno mišičasta telesa protagonistov in 
zahtevne anatomske drže odražajo ideale italijanske renesanse. Enako velja za večino 
grešnikov v peklu – Kvartopirec s svojo drzno perspektivično skrajšavo (T. M., 241) 
celo neposredno spomni na podobne likovne rešitve v Michelangelovi Poslednji sodbi. 
Pri tem gotovo ni nepomembno, da je imel Valvasor Michelangelovo mojstrovino v 
bakrorezu Giorgia Ghisija v svoji zbirki grafik (I. V., I, 280, 281).33 Povedno je tudi 
dejstvo, da imajo v Theatru še hudiči največkrat atletsko postavo, ki ni iznakažena, 
le demonske glave, dolgi repi, krempljaste šape namesto stopal ter kožnata krila go-
vorijo o njihovi peklenski naravi. Zgledovanje po renesančnih vzorih je vidno tudi 

31	 Za grafično delavnico na Bogenšperku in krog umetnikov, ki so delovali v njej, glej: Reisp (1983, 91–142), Cevc 
(1989, 169–204), Lubej (2008, 98–117).

32	 Namreč lesorezom Arnauda Nicolaia, ki je, zgledujoč se po Holbeinovem lesoreznem ciklu, pripravil nove 
lesoreze za Birckmannovo izdajo Mrtvaškega plesa v Imagines mortis 1555. Glej poglavje Mrtvaški ples.

33	 Valvasorjeva zbirka grafik, ki se nahaja v oddelku Metropolitanske knjižnice v Hrvatskem državnem arhivu v 
Zagrebu, šteje natančno šest tisoč šeststo devetdeset grafik ter devetsto enaintrideset risb in akvarelov, ki jih 
je Valvasor uredil v osemnajst zvezkov. Četrti zvezek je bil pogrešan že v času škofa Maksimilijana Vrhovca 
leta1815, tako da je danes ohranjenih sedemnajst zvezkov. Celotna Valvasorjeva zbirka grafik in risb je 
dostopna v faksimilni izdaji: Gostiša, Lojze (ur.), Iconotheca Valvasoriana, vols. 17, Ljubljana 2009. Z grafikami 
v Valvasorjevi zbirki in vprašanjem vpliva grafik na umetnike Valvasorjevega kroga so se največ ukvarjali hrvaški 
umetnostni zgodovinarji Stella Ubel, Renata Gotthardi-Škiljan, Mirna Abaffy in Milan Pelc. Za najnovejši 
prispevek s tega področja z navedbo starejše literature glej Pelc (2013).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   19 24.8.2015   11:06:36



20

v posameznih kompozicijskih rešitvah, najbolj neposredno v zasnovi in oblikovanju 
figur v prizoru Jordanove smrti (T. M., 177), ki se zgleduje po znameniti Tizianovi 
sliki Kristusa kronajo s trnovo krono (ok. 1543, Louvre). Motiv je bil večkrat kopiran in 
razširjen po vsej Evropi z grafikami, ki so nastale po originalni Tizianovi kompoziciji, 
in Koch je očitno imel priložnost videti katerega od grafičnih listov.34 

Vplive renesančne grafike lahko ne nazadnje razbiramo v detajlih, kot so antikizira-
na vojaška oprava bojevnikov v prizorih iz antične (pa tudi polpretekle) zgodovine 

34	 Za odmev Tizianove kompozicije z grafičnih listov glej Tomić (2001, 161–169).

Slika 3: Andrej Trost po Janezu Kochu, Kvartopirec, T. M., str. 241.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   20 24.8.2015   11:06:36



21

Slika 4:  Andrej Trost po Janezu Kochu, Jordan, T. M., str. 177. 

ter obrazne maske na vojaških ščitih, oklepih in celo na bojnih vozovih. Motiv 
obrazne maske je bil Kochu očitno zelo pri srcu, saj ga v ilustracijah drugega dela 
Theatra v različnih oblikah večkrat ponovi. Zgledov za antikizirano bojno opravo v 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   21 24.8.2015   11:06:37



22

bogati Valvasorjevi zbirki grafik ne manjka. Podobno velja za renesančno obarvane 
kompozicije bojnih prizorov, čeprav so slednji pri Kochu precej skromne redukcije 
bitk in vojaških spopadov, ki jih najdemo v baronovi ikonoteki in ilustriranih knji-
gah. Tako zbirka grafik kot bogata knjižnica sta odigrali pomembno vlogo v gra-
fični produkciji na Bogenšperku in služili kot vir navdiha mojstrom Valvasorjevega 
umetniškega kroga tudi pri izdelavi ilustracij za druge knjige, ki so nastale v njegovi 
delavnici (Cerkovnik, 2014, 344; Germ, 2014, 287–289).

Primerjava Kochovih predložnih risb in Trostovih bakrorezov pokaže, da Trost 
tu in tam dopolni krajinsko ozadje in bolj detajlno izdela arhitekturne kulise. Več 
pozornosti posveča iluziji postora in perspektvični postavitvi arhitekture. Enak 
pristop je za mojstra značilen tudi pri izdelavi topografskih bakrorezov za Slavo 
vojvodine Kranjske. Po drugi strani je očitno, da je manj spreten v oblikovanju fi-
gur: liki protagonistov so velikokrat nekoliko togi, okorni in nespretno postavljeni. 
Zlasti obrazi so precej poenostavljeni, rutinsko obdelani in včasih dajejo vtis, da 
se Trostu z detajli obrazne fiziognomije ni ljubilo posebej natančno ukvarjati. Kot 
opozarja Cerkovnik (2014, 337), je pri ocenjevanju Kochovih in Trostovih ume-
tniških sposobnosti potrebna previdnost, saj sta se mojstra dopolnjevala tako v po-
zitivnem kot v negativnem pogledu: ponekod je Trost izboljšal Kochovo predlogo, 
medtem ko je drugod ni uspel dovolj dobro prenesti v grafični medij. 

Čeprav nedvomno drži Cevčevo zapažanje, da Koch pri svojem delu za Prizorišče 
človeške smrti ne preseže vsebinske pripovednosti in ilustrativne opisnosti (1969, 
308), takšna oznaka v smislu opredelitve umetniške kakovosti in ustvarjalnosti ni 
povsem na mestu. Upoštevati je treba dejstvo, da je bil njegov prispevek že v iz-
hodišču zastavljen kot ilustracija, torej likovna ponazoritev vsebine, ki mora biti 
nazorna in jasna, hkrati pa preprosta in v zadostni meri usklajena z bakrorezi pr-
vega dela Theatra. Temu načelu je skušal kar najbolje slediti tudi Trost, ki pa je 
Kochovim ilustracijam z dekorativnimi bordurami dodal novo estetsko vrednost. 
Prav okrasni okviri najbolj nazorno pričajo, da njihov ustvarjalec ni razmišljal zgolj 
kot mojster bakrorezec, ki zvesto prenaša slikarjevo predlogo v nov medij. Analiza 
nepričakovanega bogastva rastlinskih in živalskih motivov v dekorativnih obrobah 
namreč razkrije, da je Valvasorjevo Prizorišče človeške smrti obogatil tudi v ikono-
grafskem pogledu.35 

35	 Glej poglavje Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah bakrorezov.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   22 24.8.2015   11:06:37



23

2	 Véliko Zmagoslavje Smrti

»Smrt po pravici lahko povzpnem se na voz triumfalni,
jaz zmagovalka nad vsem, peljem po svetu se tem.«

(V. P., 19)

Uvodni list s celostranskim bakrorezom, ki kaže Zmagoslavje Smrti, je vreden po-
sebne pozornosti, saj je najkakovosnejši in z ikonografskega vidika najzanimivejši, 
hkrati pa privlačen tudi zaradi dejstva, da je njegov avtor sam Janez Vajkard Val-
vasor. Čeprav je Zmagoslavje Smrti izpostavljeno v skoraj vseh omembah Theatra, 
tudi za to zanimivo grafiko velja, da so bolj poglobljene ikonografske analize red-
ke.36 Osnovna ikonografija je sicer nedvoumna: Triumf Smrti je v evropski iko-
nografski tradiciji vse od poznega srednjega veka dobro znan motiv z bogatim 
razvojem in številnimi različicami. Valvasorjeva, ki sledi tipu frontalno upodobljene 
zmagoslavne zaprege, vnaša nekaj zanimivih ikonografskih novosti, zato si jo velja 
pobliže ogledati. 

Dva moža v ospredju na pusti planjavi, posejani s človeškimi kostmi, kopljeta jami 
za grobova. Postavljena sta tako, da usmerjata gledalčev pogled k osrednjemu delu 
slavnostne povorke Smrti, ki se vali skozi obok mogočne ruševine. Pred obokom, ki 
v danem kontekstu deluje kot groteskna različica zmagoslavnega slavoloka, sedi na 
pogrebnem vozu okostnjak s kraljevsko krono na glavi. Kot znamenja svoje pogub-
ne moči v desnici drži dolgo koso, v levici pa dviguje peščeno uro. Mogočna vlada-
rica Smrt se pelje na vozu z vprego slona in velbloda.37 Na slonu sedi okostnjak, ki 
grozeče dviga veliko puščico, na velblodu pa njegov pajdaš vihti mrtvaško bandero. 
V spremstvu so še trije okostnjaki na konjih: prvi trobi na trobento, drugi v desnici 
stiska dolgo sulico, tretji udarja na pavke. Na skrajni levi stoji gruča okostnjakov – 
zaradi pokritih glav vzbujajo občutek, da gre za ženske like. Njihov pogled spremlja 
Adama in Evo, ki hodita na čelu povorke. Prva starša imata na hrbtu zvezane roke 
in z opaznim naporom nosita drevo spoznanja s kačo. Priganja ju strašljiv valpet – 
mrtvak z razpadajočim telesom, čigar glava se je že spremenila v lobanjo, telo pa je 
še močno in le v zgornjem delu trupa je skozi kožo videti kosti. Za obeliskom na 
desni strani je v daljavi prizor Kajna, ki ubija Abela, s čimer je biblijska zgodba o 
izvirnem grehu dopolnjena z motivom prvega zločina v zgodovini človeštva. Pred 

36	 Za ikonografski analizi, osredotočeni na mrtvaško ikonografijo, glej Cevc (1969, 289–291) in Germ (2002, 
77–99).

37	 Zaradi razporeditve figur, ki zakrivajo spodnji del voza, in kupa zemlje, na katerem sedi Smrt, je prvi trenutek 
težko razbrati, ali gre v resnici za voz, vendar ob natančnem pogledu opazimo široka, okovana platišča velikih 
koles. Slon in velblod nista zares vprežena v voz – vsaj vprege na sliki ni videti. Živali nimata ne oprsnic, 
ne čelnikov, ne vprežnih uzd, ne vajeti. Kljub temu je ideja zmagoslavne zaprege nedvoumno izražena, saj je 
premikanje povorke jasno razvidno v gibanju vseh udeležencev. Motiv sprevoda je ne nazadnje podprt tudi z 
uvodnimi verzi, ki slavijo moč Smrti na triumfalnem vozu (T. M., fol. 12r).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   23 24.8.2015   11:06:37



24

nami je torej velika alegorija, ki ne govori samo o zmagi Smrti nad človekom, tem-
več pojasnjuje tudi izvor njene oblasti nad svetom. 

Bakrorez v svobodni interpretaciji združuje več tradicionalnih elementov mrtva-
ške ikonografije, ki jih je avtor povezal v razgibano manieristično kompozicijo z 

Slika 5:  Andrej Trost po Valvasorju in Kochu, Zmagoslavje Smrti, T. M., fol. 5r.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   24 24.8.2015   11:06:37



25

baročnimi prvinami. Neposredno predlogo bi zaman iskali – na to nas ne naza-
dnje z napisom opozarja avtor Theatra, ki poudarja, da si je sam zamislil kompo-
zicijo uvodne grafike. Od kod zamisel in kje bi Valvasor utegnil najti navdih, pa 
je vprašanje, na katerega je vredno poiskati odgovor. Emilijan Cevc je kot edini 
starejši avtor, ki se je s tem vprašanjem resneje ukvarjal, izpostavil severnjaški 
značaj Valvasorjevega dela in zagovarjal prepričanje, da so na zasnovo bakroreza 
pomembno vplivali prizori iz sočasne verske dramatike, predvsem iz iger, ki so 
dopolnjevale pasijonske procesije (Cevc, 1969, 209–291). Res je, da so se pasijon-
ske igre oziroma procesije praviloma začenjale s predstavitvijo prvega vzroka za 
Kristusovo trpljenje: tako je na začetku sprevoda lahko jezdila Smrt z drevesom 
spoznanja v roki, ob njej sta stopala Adam in Eva, za njima pa Kajn in Abel. 
Vendar opisi procesij in dramskih iger iz Valvasorjevega časa ne dajejo zadostne 
opore za tezo, da so le-te neposredno zaznamovale ikonografijo uvodnega bakro-
reza v Prizorišču človeške smrti.38

Cevc se v ikonografski razlagi Valvasorjevega Triumfa Smrti osredotoča na pri-
merjavo s Škofjeloškim pasijonom patra Romualda.39 Škofjeloški pasijon, ki je v tej 
obliki nastal približno štirideset let po Prizorišču človeške smrti, lahko služi samo 
kot primer, da je bila tovrstna ikonografija doma tudi na Kranjskem, ne more pa 
biti kritična referenca za vsebino Valvasorjeve grafike. Čeprav je imel Valvasor v 
Ljubljani priložnost videti podobne pasijonske igre oziroma procesije še pred na-
stankom Škofjeloškega pasijona, je treba poudariti, da gre zgolj za možnost vpliva, ki 
ostaja v marsičem nedorečen.40 Možnosti, da so (tudi) pasijonske procesije vplivale 
na Valvasorjevo Zmagoslavje Smrti, načelno ne kaže izključiti, trditev, da »si njegovo 
prvo ilustracijo zamišljamo naravnost kot nekoliko obogateno (slon, velblod) sceno iz 
procesije« (Cevc, 1969, 291),41 pa je pretirana in ikonografsko neutemeljena. 

38	 Za versko dramatiko in pasijonske igre na Slovenskem v obdobju baroka glej: Kidrič (1926, 108–120), Kuret 
(1989, 395–416), Koruza (1991, 109–119) in Ahačič (2012, 65–70).

39	 Za Škofjeloški pasijon in njegov pomen v slovenski kulturi 18. stoletja glej mdr. zadnjo izdajo besedila s spremnimi 
besedami: Romuald (1999), Benedik (2006, 25–35) in Ogrin (2008, 289–304). Elektronska znanstvenokritična 
izdaja besedila je dostopna na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/index-sl.html. 

40	 Valvasor v enajsti knjigi Slave vojvodine Kranjske na kratko spregovori tudi o ljubljanskih procesijah, vendar jih 
ne opisuje dovolj natančno, da bi lahko iskali neposredne povezave med njimi in ikonografijo uvodne grafike v 
Theatru. Največ, kar izvemo, je kratek navedek o kapucinski procesiji, ki se odvija na velikonočni petek, v katero 
so po Valvasorjevih besedah vključeni prizori Kristusovega trpljenja in »vse mogoče zgodbe iz starega in novega 
testamenta«. (Slava, XI, 697).

41	 Cevc ob tem celo zapiše, da se zdijo scenske opombe k Škofjeloškemu pasijonu skoraj kot predmetni opis 
Valvasorjeve kompozicije in navede najbolj vpadljive vsebinske sorodnosti. »Za vodjem procesije jaha Smrt s pavko 
na belcu … V paradižu, na katerem je predstavljen padec Adama, našega prvega očeta, je 7 igralcev … Za to figuro 
pride tudi Smrt. Nato slede Adamovi otroci … Adamovim otrokom naj takoj sledi Smrt … Tretji prizor kaže zaradi 
Adamovega greha triumfirajočo Smrt na sercu, kronano z lovorjevim vencem in oboroženo z dolgo sulico. Konjenica 
smrti: 1. Smrt s šibo, papež, kardinali, škof, kanonik, papeški nuncij, kanonik z rdečo mozeto, župnik, dva kaplana, 
smrt z zastavo, cesar, dva paža, kralj, dva paža, nadvojvoda, dva volilna kneza, grof, baron, gospod in deželan, plemič, 
vitez, meščan, župan, kmet, berač … Kompanija mrtvih, ki stopa peš. Smrt s kosami peš.« (Cevc 1969, 290)

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   25 24.8.2015   11:06:37



26

V Škofjeloškem pasijonu sta za primerjavo z Valvasorjevim Zmagoslavjem Smrti ak-
tualna prva dva prizora – Paradiž in Smrt. Smrt se v teh dveh prizorih pojavi 
večkrat, jezdi na konju ali hodi peš.42 Kot jezdec prvič udarja na boben, drugič nosi 
lovorjev venec in drži sulico v rokah, tretjič ima v roki peščeno uro, četrtič zastavo. 
Ko stopa peš, ima koso, v njeni družbi pa je skupina mrtvakov. Tudi če bi poskušali 
iz različnih opisov Smrti v škofjeloški pasijonski procesiji sestaviti lik, ki naj bi se 
čim bolj približal podobi Smrti na Valvasorjevi grafiki, ostaja razlika več kot očitna: 
Valvasorjeva Smrt ne jezdi na konju, niti ne stopa peš, ampak se zmagoslavno pelje 
na vozu. S krono na glavi v vladarski drži sedi na gomili zemlje, mogočen sarkofag 
z mrtvaškimi insignijami – lobanjo in prekrižanimi kostmi – za njo pa vizualno na-
glasi njeno odličnost in podkrepi monumentalnost kompozicije. Med okostnjaki, 
ki jo spremljajo, resda trojica jezdi na konjih, vendar imamo po drugi strani tudi 
okostnjaka na velblodu in slonu ter gručo skeletov, ki hodi peš. V Valvasorjevi za-
snovi se hudiči, ki imajo v pasijonski procesiji pomembno vlogo, ne pojavijo. Tudi 
angele, Adamove otroke in druge like, ki so vključeni v prizora Paradiž in Smrt, bi 
na bakrorezni ilustraciji zaman iskali. 

V resnici je edino motiv prvih staršev ob drevesu spoznanja (povezan z idejo Smr-
ti, ki je zagospodarila človeškemu rodu zaradi njunega greha) vsebinski element, 
ki ga lahko povežemo s scenskimi opombami k Škofjeloškemu pasijonu, to pa je 
premalo, da bi upravičevalo tezo o vplivnosti pasijonskih procesij na Valvasorjevo 
kompozicijo Zmagoslavja Smrti. Verjetnost neposrednega vpliva je toliko manjša, 
ker je greh prvih staršev vsebinska stalnica različnih ikonografskih motivov, tra-
dicionalno prisotna tudi v ikonografiji Mrtvaškega plesa, ki je tema prvega dela 
Prizorišča človeške smrti. Prav tako ni mogoče spregledati dejstva, da Valvasorjeva 
grafika ni oblikovana kot pasijonska procesija z zaporedjem prizorov, temveč ima 
frontalno zasnovano kompozicijo, kjer je dramski učinek odrsko koncipiran, glav-
na os z Adamom in Evo, nad katerima gospodari Smrt na triumfalnem vozu, pa 
izpostavlja idejo nepremagljivosti in zmagoslavja. 

Iskanje povezav med ikonografijo uvodnega bakroreza in Škofjeloškim pasijonom 
oziroma njemu sorodnimi starejšimi pasijonskimi igrami je še posebej neprepri-
čljivo v luči Theatra kot izvirne likovno-literarne celote, ki je Valvasorjevo avtorsko 
delo.43 Baron je poskušal oblikovati čim ustreznejši likovni preludij k lastnemu 

42	 Škofjeloški pasijon, Red procesije z igralci (fol. 5r.), Paradiž (fols. 5v–9r), Smrt (fols. 9v–11r), Splošni spored procesije 
(fols. 30v–31v). Vse navedbe se nanašajo na znanstvenokritično izdajo, objavljeno na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/
index-sl.html.

43	 Čeprav lahko Theatrum mortis nedvomno imenujemo Valvasorjevo avtorsko delo, je treba vendarle omeniti, da 
je pri pisanju latinskih verzov najverjetneje sodeloval njegov prijatelj Pavel Ritter Vitezović. Primerjaj tudi Cevc 
(1969, 291–292). Prav tako drži, da je zadnji del nagovora bralcu (fol. 10r). oziroma stran A2, vrstica 1–12) skoraj 
dobesedno povzel po uvodu v knjigi Grosse Todten-Bruderschafft, ki jo je Abraham a Sancta Clara izdal na Dunaju 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   26 24.8.2015   11:06:37



27

besedilu in to mu je odlično uspelo: neustavljiva moč Smrti je namreč rdeča nit ce-
lotne knjige, hkrati pa je Zmagoslavje Smrti nazorna ilustracija mrtvaškega poroga 
iz zaključka Dialoga med človekom in Smrtjo, ki kot pesniški uvod stoji na začetku 
Prizorišča človeške smrti v treh delih.

SMRT
Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira,

Adam, odkar je prišla s tvojo pregreho na svet.
Kraljem, prostakom ukazuje in sleherno stvar ukroti si.

Spravi pod svojo oblast žezlo kraljevsko in plug.

ČLOVEK
Dà, od tod solzé, bolečine brezkončne in vzdihi,

strah pred smrtjo povsod srca navdaja ljudi,
radosti vsaki zato primešana vedno je žalost:

zakon je namreč za vse: umreti bo treba nekoč.

SMRT
Smrt po pravici lahko povzpnem se na voz triumfalni,

jaz zmagovalka nad vsem peljem po svetu se tem.
Dajte, glasbila, svoj glas, mi, smrtniki, čast izkažite,

zdaj na mrtvaški ta ples hitro ravnajte korak!
(V. P., 17–19)

Bolj nazorno likovno vzporednico besedilu bi si že težko predstavljali, povezava 
pa je dodatno izpostavljena z dejstvom, da je to edini list, na katerem je izrecno 
zabeleženo, da si ga je zamislil sam pisec verzov. Kompozicija velikega uvodnega 
bakroreza jasno kaže, da Valvasor ni upošteval (bolj ali manj preproste) pasijonske 
procesije, temveč je posrečeno povezal ikonografske prvine, ki sta jih razvili pozno-
srednjeveška in renesančna umetnost. 

Izvirna kompozicija združuje dva vélika motiva evropske mrtvaške ikonografije: 
Triumf Smrti v različici, ki se je v italijanski renesančni umetnosti izoblikovala 
na osnovi Petrarkove pesnitve Trionfi, in Mrtvaški ples v ikonografski varianti, ki 

1681, torej le eno leto pred izidom Theatra. Primerjaj tudi Freytag (2004, 269). Valvasor je imel omenjeno knjigo 
v svoji knjižnici (B. V., 11). Valvasorjeva knjižnica je danes v lasti Metropolitanske knjižnice zagrebške nadškofije, 
zbirka pa se nahaja v Hrvatskem državnem arhivu v Zagrebu. Katalog knjig Valvasorjeve knjižnice je na voljo v 
sodobni izdaji: Božena Kukolja, Vladimir Magić, Lojze Gostiša idr., Bibliotheca Valvasoriana, katalog knjižnice 
Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljubljana in Zagreb 1995. Za manjši del Valvasorjeve knjižnice (ok. sto knjig), ki ni bil 
prodan v Zagreb, ampak ga je Valvasor obdržal do smrti, glej Radics (1910, 99–102) in Potočnik, (2013, 28–58).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   27 24.8.2015   11:06:37



28

vključuje motiv Izvirnega greha in Izgona iz raja (Germ, 2002, 90).44 Medtem ko se 
vpliv Mrtvaškega plesa v ikonografskem smislu prejkone omejuje na lik Adama in 
Eve ob drevesu spoznanja,45 se večina ostalih elementov povezuje z motivom trium-
falne zaprege Smrti. Tema zmagovite Smrti je v evropski umetnosti zgodnjega no-
vega veka zelo razširjena, posebno bogat izraz najde v literaturi in likovni umetnosti, 
prisotna pa je tudi v vsakdanjem življenju, zlasti v kontekstu slikovitih, pogosto 
odrsko zasnovanih slavnostnih povork, ki so se izoblikovale v renesančni Italiji in 
se v obdobju baroka razširile po vsej Evropi (Wentzlaff-Eggebert, 1975).46 Odlo-
čilnega pomena za razvoj motiva Zmagoslavje Smrti v obliki slavnostne povorke s 
triumfalnim vozom, na katerem sedi ali stoji poosebitev Smrti v liku okostnjaka, je 
omenjena Petrarkova pesnitev. Ilustrirane izdaje Trionfov ter številne samostojne 
likovne realizacije v grafičnih serijah, tabelnem slikarstvu in celo v kiparstvu pričajo 
o izredni priljubljenosti motiva, ki je prvi veliki razcvet doživel že v drugi polovici 
15. stoletja.47 Pomen Petrarkovega Triumfa Smrti za razvoj mrtvaške ikonografije v 
renesančni umetnosti je komajda mogoče pravilno oceniti in Alberto Tenenti (1987, 
472) je upravičeno zapisal, da je priljubljenost motiva pogojena z velikim uspehom 
Petrarkove pesnitve, ki je v 15. in 16. stoletju postala eno od najbolj slavnih del 
italijanske književnosti. Pri tem je posebej zanimivo, kot opozarja Mark J. Zucker 
(1993, 37), da so imeli Petrarkovi Trionfi bistveno več vpliva na likovno umetnost 
kot na razvoj evropske literature. Trionfi so bili priljubljeni tudi med izobraženci se-
verno od Alp in Valvasor jih je zagotovo poznal. Vsekakor je baronovo zanimanje za 
likovno realizacijo motivov Petrarkove pesnitve izpričano z grafičnimi listi v njegovi 
zbirki, v kateri najdemo Triumf Ljubezni, Triumf Smrti in Triumf Večnosti (bakrorezi 
Georga Penza, ok. 1539, I. V., XV, 111–113.) ter upodobitve Triumfa Ljubezni, Tri-
umfa Čistosti, Triumfa Časa in Triumfa Slave (bakrorezi Philipsa Galleja po risbah 
Maartena van Heemskrecka, Haarlem, 1565, I. V., V, 204–207).

44	 Primerjaj Freytag (2004, 266 in 271).
45	 Motiv Adama in Eve ob drevesu spoznanja oziroma neposredna upodobitev Izvirnega greha je kot moralistični 

prolog, ki pojasnjuje prvi vzrok za oblast Smrti nad človekom, uveljavljeni del ikonografije Mrtvaškega plesa. 
V svoj Mrtvaški ples (Saltus mortis) ga na samem začetku (druga slika, takoj za Stvarjenjem Adama in Eve) 
vključi tudi Valvasor. Valvasor se pri tem naslanja na Mrtvaški ples Hansa Holbeina mlajšega, čeprav je tradicija 
povezovanja Izvirnega greha z Mrtvaškim plesom precej starejša. Za ikonografijo Mrtvaškega plesa je med 
avtorji klasičnih, še zmeraj relevantnih del, treba izpostaviti predvsem Clarka (1950) in Rosenfelda (1968). 
Med novejšimi študijami s celovitimi pregledi strokovne literature glej zlasti Binski (1996), Wunderlich (2001), 
Gertsman (2010) in Dreier (2010). 

46	 Za renesančno ikonografijo triumfov in triumfalnih sprevodov glej tudi Zaho (2004, 33–45).
47	 Alegorična pesnitev obsega šest velikih prispodob, ki jih Petrarka naslika v tradiciji zmagoslavnih sprevodov 

(Petrarka eksplicitno opiše samo zmagoslavno zaprego Triumfa Ljubezni, vendar vse od prvih ilustriranih izdaj 
tudi ostale triumfe spremljajo ilustracije, ki variirajo osnovni tip zmagoslavne zaprege). Prvo je Zmagoslavje 
Ljubezni, ki mu sledijo Zmagoslavje Čistosti, Zmagoslavje Smrti, Zmagoslavje Slave, Zmagoslavje Časa in 
Zmagoslavje Večnosti. Za Petrarkove Trionfe in njihov vpliv v likovni umetnosti glej: Masséna in Muntz (1902), 
Brion-Guerry (1950), Samek Ludovici (1978), Contini (1980, 115–131), Nyholm (1990, 235–255), Trapp 
(1996, 11–73 in 1999, 507–547) Ortner (1998) Wyss (2000, 347–363). 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   28 24.8.2015   11:06:37



29

Poleg osnovnega motiva triumfalne zaprege je značilna prvina, ki izvira iz likovnih 
realizacij Petrarkovega Triumfa Smrti, pogrebni voz z arhitekturno oblikovanim 
mrtvaškim odrom, na katerega je postavljen kamnit sarkofag ali umetelno izre-
zljana lesena krsta. Katafalk je lahko okrašen s strašljivo lobanjo (kot pri Valva-
sorju) ali z večjim številom mrtvaških glav.48 Tudi vključevanje eksotičnih živali 
v zmagoslavno vprego je značilnost italijanske renesančne ikonografije, ki obuja 
idejo velikih triumfov rimskih cesarjev. Kot ikonografska stalnica se eksotične ži-
vali pojavljajo v ilustracijah Petrarkovih Trionfov že v sredini 15. stoletja. Večina 
slikanih in grafičnih upodobitev Trionfov, ki so nastale v 15. in 16. stoletju, namreč 
v zapregi upodablja eksotične živali, kot so enorogi, sloni in indijski vodni bivoli. 
Pri tem je vredno spomniti, da Petrarka natančno opiše samo Triumf Ljubezni z 
vprego belih konjev, medtem ko vprežnih živali drugih zmagoslavnih vozov ne 
omenja. Umetniki so glede tega imeli proste roke in so alegorično vsebino izbra-
nega triumfa dopolnili z zaprego živali, ki so s svojo simboliko dodatno okrepile 
osnovno sporočilo alegorije. Tako so v voz Čistosti vpreženi enorogi, saj je enorog v 
evropski ikonografiji tradicionalni simbol čistosti, neomadeževanosti in deviškosti. 
V zapregi Časa so jeleni, ker so to živali, ki tečejo izjemno hitro, zaradi česar so v 
evropski kulturni tradiciji vse od antike naprej simbol hitrosti in lahko ponazarjajo 
hiter tek časa.49 Voz Slave največkrat vlečejo sloni,50 ki imajo sicer izjemno bogato 
paleto simbolnih pomenov, v renesansi in baroku pa je pogosto izpostavljen motiv 
moči, slave in zmagoslavja, ki izvira iz rimske tradicije zmagoslavnih sprevodov.51 
Obujanje rimske tradicije triumfov je v renesančni umetnosti izpričano na raz-
ličnih področjih likovne ustvarjalnosti, eno od najznamenitejših in najvplivnejših 
del pa je serija slik Andrea Mantegne Triumfi Julija Cezarja, ki jih je med letoma 
1485–1501 naslikal za vojvodsko palačo v Mantovi.52 Zadnji v nizu Petrarkovih 
triumfov, slavnostni voz Večnosti, na katerem je lahko upodobljen Bog Oče ali 
Kristus v slavi ali Prestol milosti, ima zaprego štirih bitij tetramorfa: krilatega leva, 

48	 Človeške lobanje krasijo voz Smrti v večini lesoreznih ilustracij Trionfov, nastalih v drugi polovici 15. stoletja in 
v 16. stoletju. Enako velja za miniature v rokopisih istega obdobja. Z lobanjami okrašen voz se pogosto pojavlja 
tudi v podobah Trionfov na poročnih skrinjah. (Glej na primer, Triumf Smrti anonimnega italijanskega mojstra, 
ok. 1460–1470, ki ga hranijo v umetnostnem muzeju v Denverju, ali Triumf Smrti v pinakoteki v Sieni (anonimni 
mojster, druga polovica 15. stoletja). Enega najlepših primerov predstavljajo slonokoščeni reliefi Trionfov na 
poročni skrinji iz leta 1477, ki jo pripisujejo Mantegni in se danes nahaja v stolnici v avstrijskem Gradcu.

49	 Za simboliko enoroga, slona in jelena glej med drugim ustrezna gesla v Marino Ferro (1996).
50	 V posameznih likovnih realizacijah so v zapregi Slave lahko tudi konji. Lep primer predstavlja Pesellinova 

upodobitev na florentinski poročni skrinji iz sredine 15. stoletja. (Francesco Pesellino, poročna skrinja z 
upodobitvami šestih Petrarkovih triumfov, Muzej Isabelle Stewart Gardner, Boston.)

51	 Slone so, kot poroča Plinij starejši, prvič vpregli v voz Pompeja Velikega ob njegovem afriškem triumfu (Nat. 
hist. VIII, 2). Za rimske triumfalne procesije glej Beard (2007).

52	 Devet slik, ki upodabljajo Cezarjev triumf po zmagi v galskih vojnah, se danes nahaja v Kraljevi zbirki v palači 
Hampton Court v Londonu. Na peti sliki v seriji je triumfalna zaprega s sloni. Za Mantegnevo serijo v Hampton 
Courtu glej Martindale (1979, 47–55), Elam (2008, 363–404) in Armstrong (2008, 1–63).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   29 24.8.2015   11:06:38



30

krilatega vola, orla in krilatega človeka.53 V likovnih realizacijah Triumfa Smrti se 
že zelo zgodaj uveljavijo indijski bivoli, kar je ikonografska zanimivost. Evropska 
tradicija namreč bivola ne povezuje z mrtvaško ikonografijo, tak simbolni pomen 
se pojavi šele v poznem srednjem veku in v renesansi, po mnenju nekaterih pozna-
valcev pa izvira iz Indije (White, 1974, 201–221).

Slika 6: Wolf Weisskirchner mlajši, Slavnostni sprevod, svinčnik, ok. 1680–1681?, 
Valvasorjeva grafična zbirka, Metropolitana, Hrvatski državni arhiv, Zagreb 
(Iconotheca Valvasoriana, XVII, 332).

Slika 6a: Wolf Weisskirchner mlajši, Detajl Slavnostnega sprevoda.

53	 Živali tetramorfa so lahko upodbljene tudi ob vozu ali pred njim, medtem ko sam voz vlečejo apostoli in svetniki. 
Glej na primer florentinski bakrorez Triumf Večnosti, pripisan Francescu Rosselliju (ok. 1480–1490, Britanski 
muzej) ali iluminacijo v rokopisu iz zgodnjega 16. st. (Bibliothèque nationale de France, Fr. 12423, fol. 79v).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   30 24.8.2015   11:06:41



31

Navzočnost eksotičnih živali, kot so slon, velblod in lev, v Valvasorjevem bakrore-
zu Zmagoslavja Smrti je v kontekstu mrtvaške ikonografije izvirna ikonografska 
poteza. Povsem zanesljive interpretacije ni mogoče podati in neposredni zgledi ne 
obstajajo, je pa zanimivo, da je v približno istem času, ko je Valvasor zasnoval idejni 
osnutek za bakrorez, salzburški kipar Wolf Weisskirchner (ali Weissenkirchner) 
mlajši naredil študijo slavnostnega sprevoda, v katerem se prav tako pojavljajo slon, 
kamela in lev. Študija, ki se nahaja v Valvasorjevi zbirki risb in grafik, je podpisana, 
ni pa datirana, tako da ne moremo vedeti, ali je nastala pred Valvasorjevim Zmago-
slavjem Smrti, sočasno ali nekoliko pozneje.54 Glede na to, da sta se Weisskirchner 
in Valvasor dobro poznala in sodelovala pri izdelavi Marijinega kipa za spomenik 
pred cerkvijo sv. Jakoba v Ljubljani, je mogoče njen nastanek povezan z baronovim 
iskanjem ustrezne likovne rešitve za uvodno ilustracijo v Theatru.55 Njuno sode-
lovanje je bilo najbolj intenzivno prav med letoma 1680–1681, to je v času, ko je 
nastajalo Prizorišče človeške smrti. 

Poglavitno zadrego predstavlja dejstvo, da je prav desni del risbe z vozom precej ne-
izdelan in da voznika ni mogoče z zanesljivostjo identificirati. Sam voz je razmeroma 
natančno izrisan – gre za lahki bojni voz, oblikovan po antičnih zgledih, kakršne v 
različnih variantah pogosto najdemo v renesančnih in baročnih upodobitvah zma-
goslavnih sprevodov. V nasprotju s tem je voznik zgolj skiciran v nekaj hitrih, rahlo 
zarisanih potezah, ki dajejo slutiti samo osnovno držo telesa. Roki sta začrtani v legi, 
ki daje vtis, kot da figura v desnici drži sulico. Takšno interpretacijo potrjuje dolga 
diagonalna črta, ki najbrž predstavlja kopje. Gesta levice dodatno podčrtuje smer, v 
katero voznik uperja sulico, in pravilno dopolnjuje položaj desne roke. Hipotetično 
razlago, da se na vozu pelje Smrt, podpira dejstvo, da pred vozom na podoben način 
kot pri Valvasorju stopata Adam in Eva, ki imata prav tako zvezane roke na hrbtu in 
nosita skoraj povsem enako drevo spoznanja s kačo, ki se ovija okrog debla. Poveza-
nost z idejo smrti kaže tudi to, da v zadnjem delu povorke vidimo moške, ki nosijo 
krsto. Po drugi strani je povsem jasno, da jezdeci v povorki niso okostnjaki, temveč 
živi ljudje. Zaradi skicozno zasnovanih oblačil in pokrival se zdi, kot da gre za vojake, 
od katerih jih je nekaj v orientalskih nošah s turbanom na glavi. Eksotični značaj 
dodatno poudarjajo že omenjene živali, enake kot pri Valvasorju, le da pri Weisskir-
chnerju slon in velblod povsem očitno ne vlečeta voza, ampak stopata ob njem. 

54	 Gre za precej veliko risbo s svinčnikom na listu papirja, ki meri 230 mm x 600 mm. Weisskirchnerjeva risba je 
vključena v sedemnajsti zvezek faksimilne izdaje Valvasorjeve grafične zbirke (I. V., XVII, 332), ki ga je uredil 
Jure Mikuž.

55	 Valvasor in Weisskirchner sta sodelovala pri izdelavi kipa Marije za Marijino znamenje pred cerkvijo sv. Jakoba 
v Ljubljani: Weisskirchner naj bi kip izdelal po Valvasorjevi študiji, kot poroča sam Valvasor v Slavi Vojvodine 
Kranjske (Slava, XI, 689). Valvasor je sodeloval v vseh fazah od načrtovanja do postavitve spomenika in Radics 
verjame, da je bil njegov delež pri oblikovanju kipa tako velik, da smemo v njem videti dokaz za Valvasorjevo 
aktivno umetniško delovanje na področju kiparstva (Radics, 1910, 41–43). Glej tudi Lubej (2001, 53–66). 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   31 24.8.2015   11:06:41



32

Weisskirchnerjeva risba, za katero nimamo podatkov o nastanku in tudi v stro-
kovni literaturi še ni bila deležna ustrezne obravnave,56 je zanimiv dokument, ki 
odpira veliko vprašanj o razmerjih med študijo in Valvasorjevim Triumfom Smrti. 
Obstaja možnost, da je risba nastala kot osnutek za uvodno ilustracijo Prizorišča 
človeške smrti, s katerim Valvasor ni bil zadovoljen, in da se je odločil, da bo idejno 
kompozicijo za bakrorez pripravil sam. To je seveda samo ugibanje, saj voznika 
na Weisskirchnerjevi študiji ne moremo z zanesljivostjo identificirati s Smrtjo. A 
če predpostavimo, da je figura na vozu poosebitev Smrti in da je risba povezana 
z nastajanjem naslovnega bakroreza za Theater, je jasno vsaj to, zakaj se Valvasor 
ni navdušil nad njo. Glede na format knjige kompozicija z bočnim pogledom na 
povorko v kontinuiranem gibanju z leve proti desni in s poudarjeno narativnostjo 
zagotovo ni najbolj primerna za celostransko upodobitev. Valvasorjeva zamisel, da 
zmagoslavni sprevod upodobi v čelni perspektivi, je tako kompozicijsko kot vse-
binsko učinkovitejša, dramski naboj pa pride bistveno bolj do izraza. 

Pri iskanju odgovora na vprašanje pomena živali v povorki nam Weisskirchnerjeva 
študija ne pomaga prav veliko: eksotični značaj povorke je z nošo posameznih voja-
kov sicer dodatno poudarjen, prave razlage za vključevanje slona, kamele in leva pa 
ne ponuja. Vendar bi po drugi strani poudarjanje slikovitosti z eksotičnimi prvina-
mi utegnilo vsebovati uporaben namig za rešitev ikonografske uganke Valvasorje-
vega bakroreza. Smiselno razlago za vključitev afriških in azijskih živali v povorko 
Smrti lahko namreč iščemo v povezavi s Petrarkovimi Trionfi. Petrarka v Trionfo 
della Morte zapiše, da se v žalostni sprevod stekajo množice smrtnikov z vseh kon-
cev sveta, iz daljne Indije in Kitajske, iz Maroka in Španije. Slon, lev in velblod so v 
evropski ikonografiji vse od srednjega veka tradicionalni simboli eksotičnih dežel. 
Vsaj za slona in leva lahko brez zadržkov rečemo, da v predkolumbovski ikono-
grafiji treh kontinentov predstavljata Azijo oziroma Afriko, ki ju omenja Petrar-
ka. Atributa sta zamenljiva oziroma lahko obe živali zaznamujeta tako Azijo kot 
Afriko in enako velja za baročno ikonografijo štirih celin (Poeschel, 2008, 25–49). 
Velblod, ki se v evropskih srednjeveških in novoveških predstavah povezuje z Ori-
entom in Saraceni, se lahko v ikonografiji kontinentov prav tako pojavlja kot atri-
but Azije ali Afrike,57 zagotovo pa ga ne moremo označiti za emblematično žival 

56	 Označba v katalogu sedemnajstega zvezka Valvasorjeve zbirke risb in grafik omenja samo avtorja, kot naslov oziroma 
opis vsebine pa navaja poimenovanje »Slavnostni sprevod« (I. V., XVII, 332). France Stele v kratki predstavitvi 
Valvasorjeve grafične zbirke, objavljeni v Glasniku muzejskega društva za Slovenijo, poda le kratek opis: »Slavnostni 
pohod. Spredaj slavnostni voz, pred njim dva za roke zvezana ujetnika; slede lev, kamele in konji, vojščaki, trobentači 
na konjih in pešci, ki nosijo velik zaboj.« (Stele, 1928, 29). Stele pri opisu ni posebno natančen, saj v sprevodu spregleda 
slona in hkrati zapiše, da je v njem več kamel, čeprav je vidna ena sama. V »zaboju« ne prepozna krste, predvsem pa 
Adama in Evo z drevesom spoznanja na začetku sprevoda napačno označi kot »ujetnika«.

57	 Cesare Ripa v vplivnem delu Iconologia (prvič izšla v Rimu 1593, prva ilustrirana izdaja 1603) Afriki dodeli tako 
slona kot leva, medtem ko Azijo predstavi z velblodom. Valvasor je imel v svoji knjižnici kar dva izvoda Ripove 
Ikonologije (B.V., 1968 in 1969.)

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   32 24.8.2015   11:06:41



33

Španije, ki jo Petrarka izrecno omenja. Vendar po drugi strani drži, da je Špansko 
kraljestvo zaradi večstoletne arabske zasedbe Iberskega polotoka v kulturni zavesti 
zgodnjega novega veka zasidrano kot dežela, v kateri je živ duh Orienta.58 Ob tem 
se velja spomniti, da je Valvasor potoval v Španijo in severno Afriko, tako da lahko 
slona, velbloda in leva v Triumfu Smrti razbiramo tudi kot odraz njegovega oseb-
nega zanimanja za eksotične dežele in kulture. Poglavitni razlog, zakaj je Valvasor 
v povorko vključil afriške in azijske živali, je zelo verjetno enak kot pri Petrarki – s 
tem sta poudarjena neomejena moč Smrti in univerzalni značaj njene vladavine, ki 
so ji podvržene vse dežele tega sveta.

Prevladujoč italijanski značaj Valvasorjevega Triumfa Smrti je neposredno izražen 
tudi v arhitekturni scenografiji. Slikovite ruševine z motivom slavoloka in egipčan-
ski obelisk na klasično oblikovanem prizmatičnem podstavku ustvarjajo prizorišče, 
na katerem lahko razberemo odmeve realnih ali imaginarnih rimskih vedut, ki 
spominjajo na krajine italijanskih baročnih mojstrov, denimo Viviana Codazzija.59 
Precejšnje število upodobitev slikovitih rimskih ruševin različnih evropskih moj-
strov je imel Valvasor v svoji grafični zbirki, v kateri med drugim najdemo dela 
Etienna Dupéraca (I. V., VII, 188–191), Giovannija Battiste Pittonija starejšega 
(I. V., VII, 187) in Gabriela Pérella (I. V., XIII, 302–313), čeprav njihove grafike 
Valvasorju v nobenem primeru niso služile kot neposredne predloge za zasnovo 
slavoločne arhitekture v Zmagoslavju Smrti. 

Po drugi strani ne kaže zanemariti dejstva, da se motiv slavoloka, skozi katerega 
vozi zmagoslavna zaprega, pojavlja tudi v ilustracijah Petrarkovih Trionfov. Ne 
sicer kot razvalina in tudi ne v kateri od znanih likovnih realizacij Triumfa Smr-
ti, ampak v Triumfu Ljubezni, ki slavi ljubezen in je nasprotje smrti. Mogočen, 
antično navdahnjen slavoločni vhod v mesto, skozi katerega v čelni perspektivi 
naravnost proti gledalcu pelje triumfalni voz, je kompozicijski koncept, ki je v 
resnici zelo blizu zasnovi uvodnega bakroreza v Theatru. Vsebinsko gledano je 
Triumf Smrti protipol Triumfu Ljubezni, ideji življenja in trdnosti. V Valvasor-
jevem Zmagoslavju Smrti je predstava o krhkosti in nestanovitnosti človeškega 
življenja dopolnjena z evokativno podobo kratkovečnosti njegovih del: celo mo-
numentalni spomeniki, ki se v svoji veličini in trdnosti zdijo večni, so podvrženi 
propadanju in uničenju. 

58	 Kamele so v času arabske vladavine na Iberskem polotoku dejansko uporabljali kot transportne živali. Glej med 
drugim Imamuddin (1981, 97). Po izgonu Saracenov so postale redke, vendar so ohranile pomembno mesto v 
kulturni predaji, zlasti v povezavi s praznovanjem Božiča in Epifanije, saj sv. Trije kralji po tradiciji jezdijo na 
kamelah. Na predvečer praznika sv. Treh kraljev otroci ponekod še danes pod posteljo nastavijo malo trave ali 
sena za njihove kamele, zjutraj pa pogledajo, kakšna darila so jim iz hvaležnosti pustili kralji. 

59	 Kot primer lahko navedemo sliko Pokrajina s Titovim slavolokom, 1650–1660, olje na platnu, Umetnostna zbirka 
Fundacije Cariplo, Milano. Za omenjeno Codazzijevo sliko glej Morandotti (1995, 64).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   33 24.8.2015   11:06:41



34

Slika 7: Triumf Ljubezni, Petrarka, Trionfi, tempera na pergamentu, ok. 1465, 
Britanska knjižnica, London, MS Harley 3567, fol. 149r.

Med prepoznavnimi italijanskimi (in ožje petrarkističnimi) prvinami Valvasorje-
vega bakroreza ne smemo pozabiti že omenjenega monumentalnega sarkofaga, ki 
je značilen za italijanske realizacije tega motiva in ga v različnih oblikah srečamo 
na ilustracijah Petrarkovega Triumfa Smrti. Prav tako je kompozicijska shema s 
frontalno upodobljenim vozom del uveljavljene tradicije v upodabljanju Petrar-
kovih Trionfov. Celo motiv Adama in Eve, ki v vsebinskem pogledu nesporno 
pripada severnjaški tradiciji Mrtvaškega plesa, je na uvodnem bakrorezu Prizorišča 
človeške smrti v kompozicijo triumfalne zaprege vključen na način, ki spominja na 
renesančne upodobitve Petrarkovega Trionfo della Fama. Lep primer predstavlja 
Triumf Slave na stranici poročne skrinje v Muzeju Isabelle Stewart Gardner v Bo-
stonu, kjer je postavitev ujetnikov ljubezni primerljiva s postavtvijo Adama in Eve 
v Valvasorjevem Zmagoslavju Smrti. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   34 24.8.2015   11:06:41



35

Slika 8: Francesco Pesellino, Triumf Slave, detajl poročne skrinje z upodobitvami šestih 
Petrarkovih triumfov, ok. 1450, tempera in zlato na lesu, Muzej Isabelle Stewart 
Gardner, Boston.

Ne nazadnje je italijansko navdihnjeno tudi oblikovanje golih teles prvih staršev – 
zlasti v zahtevni drži mišičastega Adamovega telesa so jasno prepoznavni odmevi 
italijanske poznorenesančne umetnosti. Enako velja za oba grobarja: oblečena sta 
v kratki, antikizirani tuniki, oblačilo torej, ki ima v renesančni in zgodnjebaročni 
umetnosti poleg konotacije antičnega tudi značaj nadčasnega. Tuniki vsekakor ni-
mata nič skupnega z baročno oblačilno kulturo srednjeevropskih dežel, ki jo pre-
poznamo pri nekaterih likih v drugem delu Valvasorjevega Theatra, kjer so opisane 
smrti različnih znanih oseb.60 Prav tako je tovrstna obleka v očitnem nasprotju z 
nemško renesančno nošo, ki je značilna za protagoniste prvega dela knjige, povze-
tega po Mrtvaškem plesu Holbeina mlajšega. Kratka tunika se najpogosteje poja-
vlja v prizorih smrti iz antične dobe, na primer Smrt Metija (T. M., 161) ali Smrt 
Cirsila (T. M., 181), kar pritrjuje misli, da je Valvasor (oziroma Janez Koch kot 
avtor risb) s tem hotel naznačiti duh staroveškosti in izvenčasnosti.

Ikonografske in likovne prvine Valvasorjevega bakroreza Zmagoslavje Smrti pri-
čajo, da so avtorja navdihovali prvenstveno italijanski zgledi. Prevladujoč je vpliv 

60	 Posebno lep primer sočasne noše, ki je tudi nacionalno obeležna, so oblačila hrvaških vojakov in plemičev v 
prizoru smrti Jakoba Vojnića (T. M., 147 ) ali smrti vojaškega poveljnika Agaza (T. M., 165).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   35 24.8.2015   11:06:41



36

petrarkistične ikonografije zmagoslavnih povork, vendar bi bilo zmotno domneva-
ti, da je uvodni bakrorez v Theatru posnetek katere od likovnih realizacij Petrarko-
vega Triumfa Smrti. Valvasor, ki je Trionfe poznal v več kot eni sami likovni izved-
bi, hkrati pa je imel priložnost videti različne upodobitve slavnostnih sprevodov 
in procesij z motivom triumfalne zaprege, je oblikoval izvirno kompozicijo, ki jo 
moramo razumeti predvsem kot odrsko zasnovano, izjemno povedno in dramsko 
učinkovito ilustracijo osnovne ideje njegovega Prizorišča človeške smrti v treh delih. 
Valvasorjeva podoba Smrti na zmagoslavnem vozu je več kot primerna likovna 
najava vsebine literarnega dela, ki jo avtor v uvodni pesnitvi napove z besedami: 
»Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira …« 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   36 24.8.2015   11:06:42



37

3	 Mrtvaški ples

»Kar je živega tu, na ples prišlo bo mrtvaški.
Kdor je na zemlji rojen, plesal bo: Smrt bo vodnik.«

(V. P., 12)

Mrtvaški ples je najobsežnejši in najbolj izpostavljen del Valvasorjevega Prizorišča 
človeške smrti – obsega kar sto sedem strani s štiriinpetdesetimi bakroreznimi ilu-
stracijami. Njegov pomen je posebej naglašen v ikonografskem pogledu, saj je mo-
tiv plesa s Smrtjo rdeča nit cele knjige. V drugem delu, kjer so upodobljene smrti 
različnih zgodovinskih in mitskih osebnosti, gre v resnici za svojevrstno različico 
iste teme: bogati in revni, slavni in anonimni se v najrazličnejših okoliščinah srečajo 
s svojim zadnjim plesalcem – smrtjo. Tretji del, v katerem so predstavljene muke 
pogubljenih, lahko razumemo kot peklensko različico mrtvaškega plesa, v kateri 
vlogo Smrti prevzamejo peklenščki, »ples« z njimi pa brez upanja na odrešitev traja 
na vekov veke.

Valvasorjev Saltus mortis je bil v strokovni literaturi deležen največ pozornosti, levji 
delež zanimanja domače in tuje strokovne javnosti pa izvira iz dejstva, da se je moj-
ster Andrej Trost pri izdelavi bakrorezov zgledoval po znamenitem Mrtvaškem 
plesu Hansa Holbeina mlajšega. V strokovni literaturi in v predstavitvenih kata-
logih knjižnic, ki hranijo Theatrum mortis humanae tripartitum, se pogosto pojavlja 
ocena, da gre za kopijo Holbeinovih lesorezov. Takšno mnenje je zmotno, pred-
vsem pa ne upošteva dejstva, da Holbeinov Mrtvaški ples obstaja v štirih temeljnih 
različicah in številnih posnetkih. Originalna serija Holbeinovih lesorezov je izšla 
leta 1538 v Lyonu pod naslovom Les simulachres & historiées faces de la Mort.61 
Serija lesorezov, ki jih je po risbah Holbeina mlajšega vrezal Hans Lützelburger, 
šteje enainštirideset prizorov in predstavlja izhodišče za vse poznejše izdaje Hol-
beinovega Mrtvaškega plesa. V ikonografski tradiciji, ki Mrtvaški ples povezuje z 
motivom Izvirnega greha, štirje uvodni lesorezi lyonske izdaje iz leta 1538 ilustri-
rajo zgodbo prvih staršev. Stvarjenje Adama in Eve, Izvirni greh, Izgon iz raja in 
Delo prvih staršev ponujajo biblično izhodišče oziroma razlago za zmagovito moč 
Smrti nad človeškim rodom. Kot svojevrstna simbolična napoved umrljivosti vsega 
človeškega rodu je za svetopisemskim preludijem vstavljen bakrorez Kosti vsega 
človeštva, na katerem vidimo zmagoslavje Smrti z okostnjaki, ki pred odprto ko-
stnico udarjajo na bobne in trobijo na torbente, iz ozadja pa se zgrinja nepregledna 

61	 Polni naslov dela se glasi: Les simulachres & historiées faces de la Mort, autant élégamment pourtraictes, que 
artificiellement imaginées. A Lyon. Soubz l’escu de Coloigne. M.D. XXXVIII. Knjiga, ki sta jo izdala brata 
Melchior in Caspar Trechsel za Jeana Frellona, je dostopna tudi v digitalizirani obliki na: https://archive.org/
details/lessimulachreshi1538holb.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   37 24.8.2015   11:06:42



38

množica mrtvih.62 Temu sledi niz lesorezov z upodobitvami ljudi različnih stanov, 
družbenih položajev in starosti, od papeža in cesarja kot najvišjih predstavnikov 
cerkvene in posvetne oblasti do preprostega kramarja in kmeta, ki so vsi po vrsti 
na milost in nemilost prepuščeni Smrti. Holbeinovo serijo zaključujeta lesoreza 
Poslednja sodba in veliki Mrtvaški grb.63 Število in zaporedje lesorezov ohranjajo vse 
izdaje do leta 1545, ko Jean Frellon v Lyonu izda nekoliko dopolnjeno različico z 
naslovom Imagines Mortis, v kateri se prvič pojavi dodaten lesorez z likom Bera-
ča.64 Leta 1547 isti založnik izda kar tri nove izdaje, ki imajo še enajst dodatnih 
ilustracij, tako se skupno število povzpne na triinpetdeset.65 Novi lesorezi so: Vojak, 
Kockar, Pijanec, Norec, Razbojnik, Voznik in Slepec, ob tem pa še štirje lesorezi s 
podobami dečkov. Tako dopolnjen Holbeinov Mrtvaški ples je postal standardna 
različica, ki so jo kopirale, povzemale ali se pri njej navdihovale številne izdaje od 
16. do 19. stoletja.66

Mrtvaški ples v Theatrum mortis ni posnet neposredno po Holbeinovih original-
nih lesorezih v lyonski izdaji iz leta 1538, ali kateri od poznejših izdaj, ampak po 

62	 Holbein motiv kostnice z okostnjaki, ki igrajo na različne instrumente, povzame po baselskem Mrtvaškem 
plesu, ki je nastal ok. 1440. Približno šestdeset metrov dolga freska na pokopališkem zidu dominikanskega 
samostana v srednjeveškem Velikem Baslu (Gross-Basel) je bila poškodovana že v Holbeinovem času (prvič so 
jo restavrirali leta 1568). Holbein je fresko nedvomno poznal in mogoče je risbe za svoj Mrtvaški ples izdelal 
prav leta 1526, ko je bival v Baslu. Za baselski Mrtvaški ples glej Egger (2009). Motiv okostnjakov, ki igrajo 
na različne instrumente, je Holbein uporabil že v svoji Mrtvaški abecedi, ki je nastala najverjetneje ok. 1526 
(lesoreze po Holbeinovih risarskih predlogah je vrezal Hans Lützelburger v Baslu). Za Holbeinovo Mrtvaško 
abecedo glej Schwab (2011, str. 361–384).

63	 Enainštirideset lesorezov si sledi v naslednjem zaporedju: Stvarjenje Adama in Eve, Izvirni greh, Izgon iz raja, 
Delo prvih staršev, Kosti vsega človeštva, Papež, Cesar, Kralj, Kardinal, Cesarica, Kraljica, Škof, Knez (ali Vojvoda), 
Opat, Opatinja, Plemič, Kanonik, Sodnik, Odvetnik, Svétnik, Pridigar, Duhovnik, Menih, Nuna, Starka, Zdravnik, 
Zvezdogled, Bogatin, Trgovec, Mornar, Vitez, Grof, Starec, Grofica, Plemkinja, Kneginja (ali Vojvodinja), Kramar, 
Orač, Otrok (oziroma Mati z otrokom), Poslednja sodba, Mrtvaški grb.

64	 Polni naslov se glasi: Imagines Mortis. His accesserunt, Epigrammata, è Gallico idiomate à Georgio Æmylio in 
Latinum translata. Lugduni, sub scuto Coloniensi, 1545.

65	 Imagines Mortis. Duodecim imaginibus præter priores, totidemque inscriptionibus præter epigrammata è Gallicis à 
Georgio Æmylio in Latinum versa, cumulatæ. Quæ his addita sunt, sequens pagina commonstrabit. Lugduni sub scuto 
Coloniensi, 1547; Icones Mortis, Duodecim imaginibus præter priores, totidemque inscriptionibus, præter epigrammata 
è Gallicis à Georgio Æmylio in Latinum versa, cumulatæ. Quæ his addita sunt, sequens pagina commonstrabit, Lugduni 
sub scuto Coloniensi, 1547; Les Images de la Mort. Auxquelles sont adjoustées douze figures. Davantage, la medecine de 
l ’ame, la consolation des malades, un sermon de mortalité, par Sainct Cyprian, un sermon de patience, par Sainct Jehan 
Chrysostome. A Lyon. A l ’escu de Cologne, chez Jehan Frellon, 1547. 

66	 Leta 1562 je v Lyonu izšla različica z naslovom Les Images de la Mort, auxquelles sont adjoustees dix sept figures, 
v kateri je bilo dodanih še pet novih lesorezov, vendar ni bila posebno vplivna. Dodatni lesorezi v izdaji iz leta 
1562 so Nevesta, Ženin in trije listi s podobami dečkov. Literatura za Holbeinov Mrtvaški ples in njegove 
različne izdaje je zelo obsežna. Pionirsko in v marsičem še danes temeljno delo prihaja izpod peresa Francisa 
Doucea (1833, 78–137). Ob tem je treba spomniti, da se Douce ne strinja s pozneje splošno sprejeto tezo, da 
je avtor lesorezov Mrtvaškega plesa, izdanega v Lyonu 1538, Hans Holbein mlajši. Med zgodnjimi študijami 
Holbeinovega Mrtvaškega plesa, ki se posebej posvečajo tudi starejšim Mrtvaškim plesom, po katerih bi se 
Holbein utegnil zgledovati, je pomembno delo Alexandra Goetteja (1897). Za klasično, še zmeraj relevantno 
študijo velja knjiga Jamesa M. Clarka (1947). Izmed novejših študij z obsežnim pregledom bibliografije glej zlasti 
Uli Wunderlich (1998). Celovit pregled strokovne literature na temo Holbeinovih risb, grafik in Mrtvaškega 
plesa je objavila Erika Michael (2013, 582–659).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   38 24.8.2015   11:06:42



39

lesorezih v knjigi Imagines mortis Arnolda Birckmanna, ki je prvič izšla v Kölnu 
leta 1555. Lesorezi v Birckmannovi knjigi, ki jih je najverjetneje vrezal Arnaud 
Nicolai,67 sledijo Holbeinovem Mrtvaškem plesu, vendar vnašajo tako likovne kot 
ikonografske spremembe, zaradi svoje priljubljenosti pa so močno zaznamovali 
nadaljnje preobrazbe Holbeinove lesorezne serije.68 Ponavljanje nekritične ocene, 
da je Valvasorjev Mrtvaški ples kopija Holbeinovega, je presenetljivo zlasti v luči 
dejstva, da primerjava Holbeinovih lesorezov in bakrorezov v Theatru povsem ja-
sno kaže precejšnja razhajanja. Za slovenske pisce se zdi, da oceno povzemajo po 
Cevcu, ki pravi, da so Trostovi bakrorezi posnetek Holbeinovih lesorezov.69 Vendar 
je tako poenostavljanje krivično do avtorja, ki je o predlogah za Valvasorjev Saltus 
mortis pisal pred skoraj pol stoletja in ni imel priložnosti, da bi pregledal ključne 
izdaje Holbeinovega Mrtvaškega plesa v 16. in 17. stoletju. Cevc o natančnem raz-
merju med bakrorezi v Theatru in Holbeinovimi lesorezi piše z očitno negotovostjo, 
uporablja različne izraze, kot so »povzemanje«, »posnemanje«, »zgledovanje«, in se 
o delu ne izjasni povsem nedvoumno. Trostove bakroreze označi tudi kot »posne-
tek« ali celo »ponatis Holbeinovega cikla«, vendar opozarja na razlike in zapiše, da 
ne gre za kopije. Odkrito tudi pove, da ni uspel pregledati primerjalnega gradiva in 
previdno ostane pri mnenju, da Valvasor ni imel na voljo Holbeinovih originalnih 
lesorezov, pač pa katero od poznejših izdaj (Cevc 1969, 296–298).70 V nasprotju 
z zapisi slovenskih avtorjev je v tuji literaturi (kjer neredko prav tako naletimo 
na napačno opredelitev Valvasorjevega Mrtvaškega plesa kot posnetka Holbeina) 
dejstvo, da je neposredni vzor za bakroreze prvega dela Theatra Birckmanova izdaja 
Imagines mortis, med poznavalci zgodnjih tiskov že dolgo znano.71 Vendar natanč-
na primerjalna analiza lesorezov v Birckmannovi knjigi in bakroreznih ilustracij 
Valvasorjevega Saltus mortis ni bila narejena in pisci vse od Francisa Doucea naprej 
bakroreze v Theatru poenostavljeno obravnavajo kot kopije lesorezov, ki jih je za 
Birckmanna izdelal Arnaud Nicolai.

67	 Lesorezi, ki krasijo Birckmannove izdaje, naj bi bili bodisi delo Arnauda Nicolaia bodisi Antoniusa Sylviusa. 
Katalog Kongresne knjižnice v Washingtonu kot avtorja lesorezov navaja Arnauda Nicolaia. Enako stališče 
zavzema večina piscev novejših prispevkov. Primerjaj tudi Dreier (2010, str. 144).

68	 Birckmannova knjiga Imagines mortis je bila izjemno popularna in vplivna: prvi izdaji leta 1555, ki so jo pripravili 
Birckmannovi dediči, je v naslednjih letih sledilo enajst ponatisov, zadnji leta 1657. Večina poznejših izdaj je 
nemških (Der Todtendantz, durch alle Stende und Geschlecht der Menschen). Za Arnolda Birckmanna glej: Kalies 
(1965) in Schmitz, (1990, 462–467). Birckmannova izdaja Mrtvaškega plesa iz leta 1555 je dostopna na spletni 
strani: http://www.bvh.univ-tours.fr/Consult/index.asp?numfiche=247.

69	 Takšno oceno prevzame tudi poznavalka baročne umetnosti Barbara Murovec (1998, 245).
70	 Cevc dodaja, da Edward Samhaber (njegov zapis o Valvasorjevem Mrtvaškem plesu je bil objavljen v dveh delih 

v Laibacher Zeitung št. 70 in št. 71 z dne šestindvajsetega in sedemindvajsetega marca 1888) kot možni zgled 
omenja neko kölnsko izdajo Holbeina iz leta 1555, vendar izrazi dvom v njen obstoj.

71	 Da se je Valvasorjev bakrorezec zgledoval po Birckmannu, ugotavljata že Douce (1833, 130) in Langlois (1852, 
II, 131). Za najnovejše izsledke o Valvasorjevem Mrtvaškem plesu s pregledom relevantne starejše bibilografije 
glej Germ (2014, 313–326).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   39 24.8.2015   11:06:42



40

Razlike med ilustracijami v Birckmannovi knjigi Imagines mortis in v Valvasorje-
vem Saltus mortis so raznovrstne: deloma gre za spremembe, ki so oblikovne nara-
ve, deloma za zanimive ikonografske novosti. Najbolj opazna razlika je spremenjen 
vrstni red ilustracij: medtem ko Birckmann sledi Holbeinovemu originalnemu 
zaporedju, Valvasor vrstni red spremeni tako, da dosledneje upošteva družbeno 
lestvico, spol ter delitev na predstavnike cerkvenega in posvetnega stanu. Skladno 
z načeli katoliške cerkve, po katerih je duhovna oblast odličnejša od posvetne, na 
prvo mesto postavi Papeža, ki mu sledijo predstavniki duhovščine glede na svoj 
položaj: Kardinal, Škof, Opat, Kanonik, Župnik, Pridigar in Menih.72 Vrsto moških 
dopolnjujeta dve ženski zastopnici duhovnega stanu: Opatinja in Nuna. Šele nato 
pridejo na vrsto zastopniki posvetne oblasti in plemstva: Cesar, Kralj, Knez, Grof, 
Vitez, Plemič. Njim sledijo predstavniki različnih bolj ali manj imenitnih pokli-
cev in stanov, pa tudi ljudje z družbenega roba: Vojak, Ropar, Sodnik, Svetovalec, 
Advokat, Zdravnik, Zvezdogled, Bogatin, Trgovec, Kramar, Mornar, Voznik, Kmet, 
Pijanec, Kvartopirec, Norec, Slepec, Berač in Starec. Posvetne stanove dopolnjuje tudi 
nekaj ženskih likov: Cesarica, Kraljica, Princesa,73 Grofica, Plemkinja, Starka in Mati 
z otrokom. Za tem se zvrstijo štirje bakrorezi z dečki, ki pri Holbeinu in Birck-
mannu nimajo posebnih poimenovanj, označeni so le kot Dečki (Pueri). Valvasor 
vsak list opredeli z imenom: prvega v vrsti – fantka s puščico – poimenuje Mladenič 
(Iuvenis), drugega Deček (Infans), čeprav so na njem upodobljeni trije fanti, tretji 
list ima napis Bakhus (Bacchus), saj dečki v povorki prenašajo malega boga vina, 
zadnji pa Triumfatorji (Triumphantes), ker na njem fantiči nosijo vojaške trofeje. 
Za Triumfatorji je vstavljena podoba Kristusa, ki je Holbeinova in Birckmanova 
serija ne poznata. Mrtvaški ples zaključujejo Kosti vsega človeštva, Poslednja sodba 
in Mrtvaški grb.

Nov vrstni red po eni strani odraža za Valvasorja značilno željo po sistematični 
urejenosti in preglednosti, po drugi strani pa njegov pogled na družbeno ureditev, 
ki je izrazito konservativen, povsem v duhu aktualne notranje in zunanje politike 
vladajočega Habsburžana Leopolda I., ki jo je določala prokatoliška usmeritev pod 
geslom »pietas austriaca«. Kljub vsemu lahko v lepo urejenem vrstnem redu likov, 
kakor ga je zastavil Valvasor, opazimo nekaj nedoslednosti. Zaporedje posvetnih 
odličnikov se namreč nepričakovano prekine: namesto da bi Plemiču kot zadnjemu 

72	 Papež je tudi pri Holbeinu in Birckmannu postavljen na čelo Mrtvaškega plesa v ožjem pomenu besede, to je v 
nizu prizorov, kjer se predstavniki stanov srečujejo s Smrtjo, vendar mu sledi Cesar kot najvišji posvetni vladar in 
v nadaljevanju se predstavniki posvetnega stanu izmenjujejo z zastopniki duhovnega. Zaporedja svetopisemske 
predigre (Stvarjenje Adama in Eve, Izvirni greh, Izgon iz raja in Delo privh staršev) Valvasor ne spreminja, 
zamenja pa položaj ilustracije Kosti vsega človeštva: ta je pri Holbeinu in Birckmannu uvrščena pred Papeža, v 
Theatru pa na konec, pred Poslednjo sodbo.

73	 V slovenskem prevodu Prizorišča človeške smrti nosi lesorez naslov Princesa, čeprav bi bilo po analogiji s Knezom 
(lat. Princeps, nem. Fürst) ustreznejši prevod Kneginja (lat. Principissa, nem. Fürstin).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   40 24.8.2015   11:06:42



41

predstavniku plemstva skladno z družbenim položajem sledil Svetovalec ali Sodnik, 
se vrineta Vojak in Ropar. Šele za njima se niz imenitnejših predstavnikov družbe 
nadaljuje v pričakovanem zaporedju. Argumenti za nenavadni vrinek so vsebinske 
in kompozcijske narave. Trije predhodni bakrorezi – Grof, Vitez in Plemič – ima-
jo enako ikonografsko zasnovo neposrednega fizičnega spopada s Smrtjo in tudi 
kompozicije boja na odprtem polju so si zelo podobne. Grofa je Smrt ravnokar 
premagala in mu iztrgala ščit, razorožen in brez čelade ji zaman poskuša uiti. Vitez 
in plemič v divjem spopadu z okostnjakom še vihtita orožje, toda Smrt je viteza 
že prebodla s kopjem in plemiča zgrabila za plašč. Tudi Vojak je predstavljen v 
istem duhu: divje vihti meč, a Smrt je z desnico ustavila njegov udarec, v levici pa 
drži sulico, s katero ga bo vsak hip prebodla. Z ikonografskega, kompozicijskega 
in ne nazadnje estetskega vidika je Vojak logično nadaljevanje niza treh plemiških 
bojevnikov, čeprav sam ni plemenitega rodu. Podoba Roparja, ki sledi, se po vsebini 
in obliki precej razlikuje, vendar jo s predhodnjimi bakrorezi povezuje ideja nasilja, 
kompozicija pa je enako razgibana. Odmik od uveljavljene družbene hierarhije ni 
pomota in kaže, da je pri oblikovanju novega zaporedja Valvasor naredil izjemo, ki 
izhaja iz ikonografskega, likovnega in estetskega premisleka.74 

V likovnem in oblikovnem pogledu se Trostova izvedba Mrtvaškega plesa od 
Holbeinove in Birckmannove najočitnje razlikuje v spremenjeni grafični tehniki 
– bakrorezu, ki omogoča mehkejše modeliranje, finejšo izvedbo detajlov in bolj 
prepričljivo iluzijo poglabljanja prostora kot lesorez. Likovno izjemno učinkovit 
dodatek so dekorativne bordure, v katerih je neverjetno bogastvo živalskih in ra-
stlinskih motivov.75 Pri oblikovanju narativnih prizorov, ki jih nedvomno povzema 
po Birckmannu, lahko kot prepoznavno značilnost opazimo izrazitejše zanimanje 
za konstruiranje prostora z arhitekturnimi kulisami, ki so izdelane bolj natančno in 
z večjim posluhom za detajle. Podoben pristop (v odnosu do Holbeinove original-
ne serije) zasledimo že v lesorezih Arnauda Nicolaia, vendar so krajinske zasnove 
v Theatru razvitejše in imajo včasih skoraj panoramski značaj. Pri oblikovanju ar-
hitekturnih kulis Trost največkrat prevzame stavbne motive, kot jih je oblikoval 
Nicolai, in prav tu se najočitneje pokaže, da originalni Holbeinov Mrtvaški ples 
nikakor ni neposredni vzor za ilustracije v prvem delu Prizorišča človeške smrti. 

74	 V nekaterih izvodih Theatra se v zaporedju bakrorezov pojavijo manjše nepravilnosti v odnosu do besedila. Tako 
sta v izvodu, ki ga hrani rokopisni oddelek NUK, Kockar in Pijanec zamenjana: ob dialogu pijanca s Smrtjo (str. 
78) je lesorez Kockar (str. 79), ob besedilu, ki govori o kockarjevem srečanju s Smrtjo (str. 80), pa Pijanec (str. 81). 
Enaka napaka je pri Opatu in Župnik: upodobitev opata, ki ga grabi Smrt, bi morala biti ob ustreznih verzih (str. 
27), lik duhovnika pa na strani enaintrideset.

75	 Ideja ni čisto nova: že leta 1648 je Eberhard Kieser v knjigi Mortis Sexaginta Imaginibus dodal prizorom 
Mrtvaškega plesa (resda precej bolj poenostavljene) dekorativne cvetlične obrobe. Vendar dekoracije Eberharda 
Kieserja, ki se omejuje na vertikalne dekorativne letve in ne uokvirja osrednjega prizora na način sklenjenega 
okrasnega okvira, ne moremo primerjati s Trostovimi bordurami. Za slednje glej poglavje: Skrito bogastvo 
motivov v okrasnih obrobah bakrorezov.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   41 24.8.2015   11:06:42



42

Slika 9: Andrej Trost, Advokat, T. M., str. 61.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   42 24.8.2015   11:06:42



43

Slika 10: Hans Holbein mlajši, Advo-  
kat, Les simulachres et historiées faces de 
la Mort, Lyon 1538, fol. 19v.76

Arhitektura v Birckmannovi in Valvasorjevi izdaji Mrtvaškega plesa ni samo sli-
koviteje in bolj detajlno izdelana kot pri Holbeinu, vanjo pogosto vstopajo tudi 
povsem novi arhitekturni motivi. Kot primer lahko vzamemo Svetovalca: visoki 
odličnik je v Imagines mortis in v Theatru (T. M., 59) postavljen pred veliko antično 
navdahnjeno ruševino, ki nekoliko spominja na rimski Kolosej, medtem ko pri 
Holbeinu stoji pred vogalom preproste meščanske hiše. Zanimiv je tudi primer Ad-
vokata: Birckmannova podoba ima drugačno arhitekturno ozadje kot Holbeinova, 
hiše v ulici so spremenjene in zasnova celote je bolj razgibana. Andrej Trost v svoji 
realizaciji tega motiva (T. M., 61) sicer sledi Birckmannu, vendar vnese nekaj spre-
memb na pročelje stavbe za podkupljivim odvetnikom in v silhuete hiš v zadnjem 
planu.77 Najopaznejšo novost Trostovega bakroreza predstavlja velika, izvirno za-
snovana palača, ki prevzame vlogo osrednjega arhitekturnega poudarka. Čeprav je 
res, da levji delež novosti v oblikovanju arhitekturnih kulis vpelje že Arnaud Nico-
lai, pa najdemo pri Valvasorju prominentno arhitekturno kuliso celo v primeru, ko 
bi jo v originalnih Holbeinovih lesorezih in Birckmannovih Imagines mortis zaman 
iskali. Tako je Trostov Kardinal (T. M., 23) posajen na stol pred monumentalno 
palačo, dopolnjeno z mestno arhitekturo v ozadju, medtem ko pri Birckmannu 

76	 Lesoreze Holbeinovega Mrtvaškega plesa je vrezal Hans Lützelburger. Zaradi poenostavljenega zapisa in skladno 
z uveljavljenim načinom navajanja v strokovni literaturi je kot avtor ob sliki imenovan samo Hans Holbein mlajši.

77	 Vhod v hišo in okna imajo drugačno obliko, namesto enega vidimo v nadstropju dve okni, Trost tudi opusti 
velika okovana vrata, ki so pri Birckmannu močno izpostavljena.

Slika 11: Arnaud Nicolai, Advokat, 
Arnold Birckmann, Imagines mortis, 
Köln, 1555, fol. B4.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   43 24.8.2015   11:06:42



44

debeli prelat sedi v preprosti pergoli z vinsko trto. V Holbeinovi kompoziciji 
ni niti pergole, namesto nje vidimo le vitice vinske trte ob kardinalovem stolu.  

Manjše spremembe zasledimo tudi v oblikovanju interierov. Pri Pridigarju (T. M., 33) 
Trost poglobi prostor z nišami v stranski ladji cerkve. Soba, v kateri moli Nuna, ima 
drugačno obliko oken kot pri Birckmannu, pod je narejen iz lesenih desk in na oltar-
ju je namesto kerubov podoba Marije z Detetom. Tla v sobi Zdravnika (T. M., 63), 
ki so pri Birckmannu iz steptane ilovice, so pri Valvasorju tlakovana s pravokotnimi 

Slika 12: Andrej Trost, Kardinal, T. M., str. 23.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   44 24.8.2015   11:06:42



45

tlakovci, medtem ko so v spalnici Princese (T. M., 95) narejena iz ozkih lesenih letev. 
Okno v sobi Zvezdogleda (T. M., 65) ni dopolnjeno s školjčno nišo nad preklado, ste-
na za hrbtom Bogatina (T. M., 67) pa nima razpokanega ometa, ampak je grajena iz 
zidakov in ni ometana. Izba, v kateri igrajo Kvartopirci (T. M., 79), v Trostovi izvedbi 
ni obita z grobimi deskami, temveč ima lepo obdelan lesen opaž, zadnja stena v sobi 
Grofice (T. M., 97) pa ni lesena, pač pa opeta z vzorčasto tapeto.

Tudi analiza slogovnih razlik med Trostovim Mrtvaškim plesom in Holbeinovim 
originalom pokaže, da nikakor ne gre za kopiranje vélikega nemškega mojstra, 
ampak za bolj ali manj svobodno povzemanje. Cevc opozarja, da Trostove kompo-
zicije ne premorejo tolikšne živosti ter dinamične povezanosti figur in okolja kot 
Holbeinovi lesorezi. To je razumljivo, saj Trost ni posnemal Holbeinovih lesorezov, 
ampak jih je poznal v predelavi Arnauda Nicolaia. Z vidika raziskave slogovnih 
značilnosti je posebej zanimivo, da Valvasorjev bakrorezec ne povzema zgolj sloga 
uporabljene grafične predloge, temveč renesančno slogovno govorico konsistentno 
ohranja tudi v novostih, ki so njegove lastne domislice.78 Zvestoba renesančnemu 

78	 Čeprav nimamo nespornih dokazov, da so bakrorezi prvega dela Prizorišča človeške smrti, ki preko Birckmanna 
povzemajo Holbeinov Mrtvaški ples, samostojno avtorsko delo Andreja Trosta, je to zelo verjetno. Za razliko od 
bakrorezov drugih dveh delov Theatra, kjer je avtorstvo risarskih predlog jasno naznačeno s Kochovo signaturo 
(Io. Koch del.) in so ohranjene tudi njegove originalne risbe, na grafikah prvega dela ni nikakršnih avtorskih 
oznak, prav tako se niso ohranile risbe ali kak podatek o njih. Emilijan Cevc (1969, 298) zagovarja prepričanje, 
da Janez Koch pri izdelavi ilustracij za Mrtvaški ples ni sodeloval, medtem ko nekateri avtorji (Wunderlich, 

Slika 14: Hans Holbein mlajši, 
Kardinal, Les simulachres et historiées 
faces de la Mort, Lyon 1538, fol. 14v.

Slika 13: Arnaud Nicolai, Kardinal, 
Arnold Birckmann, Imagines mortis, 
Köln, 1555, fol. A7

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   45 24.8.2015   11:06:43



46

slogu se ne omejuje na arhitekturne kulise – razvidna je tudi v drugih prvinah, 
predvsem v oblikovanju figur in ohranjanju renesančne noše. Slednje je najbolj 
nazorno pri oblačilih plemstva, ki ustrezajo nemški modi prve polovice 16. stoletja, 
ter v bojni opravi Grofa, Viteza, Plemiča in Vojaka. Renesančne elemente prepo-
znavamo tudi v opremi interierov, zlasti pri pohištvu. V vseh omenjenih primerih 
gre za nemško renesanso, le oblikovanje golih dečkov na štirih listih v zadnjem 
delu Mrtvaškega plesa odstopa od nemške renesančne slogovne govorice. Igrivi 
fantiči so vidno italijanizirani, anatomija teles je bolj skulpturalno modelirana, bolj 
klasično zasnovana. Gibanje je vehementnejše in dinamika teles je intenzivnejša 
kot pri Holbeinu.79 Seveda ne moremo spregledati, da so dečki z redkimi izjemami 
pri Holbeinu oblečeni: nosijo oprijete dolge hlače in srajce, čeznje pa kratke plašče 
brez rokavov. V nasprotju s tem so pri Valvasorju (tako kot pri Birckmannu) na 
pol ali povsem goli. Nekateri so oblečeni v kratke antikizirane plašče ali ogrnjeni z 
nedefinirano antično navdihnjeno draperijo, spet drugi nimajo na sebi niti krpice. 

2000, 174–176; Palladino in Bidovec, 2008, 43) pišejo, da je tudi za Mrtvaški ples risbe izdelal Janez Koch. Glede 
na znane podatke in v luči dejstva, da je bil Trost izurjen mojster, ki mu je Valvasor velikokrat pripravil zelo 
shematične risarske predloge, katere je sam dopolnil in dokončal, se zdi najverjetneje, da so grafične ilustracije, 
ki jih je povzel po Birckmannovi predelavi Holbeinovega Mrtvaškega plesa in jih uokviril z dekorativnimi 
bordurami, samostojno delo Andreja Trosta .

79	 Trost je amorete, angelce in antične genije upodabljal v najrazličnejših kontekstih. Na grafičnih listih 
v Valvasorjevi zbirki in v ilustracijah tiskov, ki jih je za Valvasorja izdelal Andrej Trost, najdemo celo vrsto 
dinamično razgibanih otroških genijev s prepoznavno italijanskim značajem.

Slika 16: Hans Holbein mlajši, Dečki, 
Icones Mortis, Lyon 1547, fol. 28.

Slika 15: Andrej Trost, Deček, T. M., str. 107.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   46 24.8.2015   11:06:43



47

Posamezne spremembe, denimo razlike v oblikovanju dečkov, krajinskega ozadja 
in interierov, so zgolj oblikovne narave, druge, na videz malenkostne, razkrivajo 
vsebinski premislek in vnašajo nove pomenske poudarke. Med tistimi, ki v ikono-
grafskem pogledu ne prinašajo novosti, omenimo motiv Izgona iz raja, ki ga Val-
vasor ne povzame po Birckmannu niti po Holbeinu, ampak ustvari novo kompozi-
cijo. Slednja je najbližje Izgonu iz raja v knjigi Todtentanz, ki jo je v leta 1544 izdal 
Heinrich Vogtherr starejši (1490–1556),80 vendar ne gre za posnetek. Podobno 
velja za bakrorez Delo prvih staršev, čeprav so tam kompozicijski odmiki od Hol-
beina in Birckmanna manjši. Pri že omenjenem Kardinalu je umestitev v prostor 
povsem nova in arhitekturna kulisa je ena od najbolj prominentnih v vsej seriji.

Posebej zanimive so spremembe, ki so nosilci ikonografskih novosti, saj odražajo 
Valvasorjevo miselnost in pomenijo pomemben prispevek k razvoju postholbei-
novske tradicije Mrtvaškega plesa. Najpomembnejša novost je intenzivnejša vpe-
tost štirih bakrorezov z dečki v ikonografijo Mrtvaškega plesa. Valvasor na vse 
liste doda lik okostnjaka, ki dečke kljub njihovi mladosti in vitalnosti neizbežno 
vodi v smrt. Igrivi dečki so torej neposredno vključeni v motiv plesa s Smrtjo. 
Slednja živahno sodeluje v dogajanju, stopa skupaj s fantiči in na treh od štirih 
listov je postavljena v položaj vodnika, ki nedolžne otroke dobesedno pelje v 
pogubo. V enak kontekst sodi tudi dopolnilo lesoreza Berač: Valvasor namreč 
revežu, ki z berglami poseda v blatu, dodeli veselega družabnika, okostnjaka, ki 
sedi zraven njega in mu pred očmi dviga peščeno uro v znamenje, da se njegov 
čas izteka. Tega motiva v Holbeinovem in Birckmannovem Mrtvaškem plesu 
ne srečamo in tudi v drugih različicah, ki sledijo Holbeinu, bi ga zaman iskali. 
Če se pri Holbeinu in Birckmannu Smrt za berača ne zmeni, pri Valvasorju ne 
prizanese niti najbolj bednim, nesrečnim in revnim. Beraču, ki jo prosi, naj se 
usmili njegove reve in trpljenja, odgovarja: »Revščina mene ne gane, ne gane me, 
čuj, bolečina…« (V. P., 96)

Razen dopolnitve posameznih prizorov z likom okostnjaka naletimo v Saltus mor-
tis še na druge ikonografske zanimivosti. Ena od njih je uvrstitev bakroreza s Kri-
žanim v zaključni del Mrtvaškega plesa. Sama po sebi vključitev tega motiva ni 
ikonografska novost, saj je v poznosrednjeveških stenskih poslikavah pod vplivom 

80	 Todtentanz Heinricha Vogtherra starejšega je izšel v dveh izdajah: leta 1544 in 1548 (obakrat v Augsburgu). 
Vogtherr povzema Holbeinov Mrtvaški ples iz leta 1538. V ikonografskem pogledu ne prinaša bistvenih 
sprememb, razen tega da sta dodana dva nova lesoreza: Prešuštnica in Križani. Lesoreze za Vogtherrov 
Todtentanz je vrezal Jost de Negker (ok. 1485–1544), ki je odstranil lesorezni znak Holbeinovega lesorezca 
Hansa Lützelburgerja in vstavil svojega (Wehrens, 2012, 152). Vogtherrov Mrtvaški ples je v digitalizirani obliki 
med drugim dostopen na: http://dfg-viewer.de/show/?tx_dlf%5Bid%5D=http%3A%2F%2Fdaten.digitale-
sammlungen.de%2F~db%2Fmets%2Fbsb00086968_mets.xml&tx_dlf%5Bpage%5D=1&tx_dlf%5Bdouble%5
D=0&cHash=3a00494ee356a0fd9ed5e9dd894f8e59.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   47 24.8.2015   11:06:43



48

frančiškanske nabožnosti že lahko neposredno vključen ali pa je skupaj z Mrtva-
škim plesom del obsežnejšega ikonografskega programa.81 Najdemo ga celo v eni 
od zgodnjih različic Holbeinovega Mrtvaškega plesa, v že omenjeni izdaji Heinri-
cha Vogtherra. Vendar je treba poudariti, da je lesorez v Vogtherrovi knjigi edini 
znani primer Križanja v holbeinovski tradiciji Mrtvaškega plesa pred Valvasorjem 
in da ga tudi pozneje srečamo le izjemoma. Po drugi strani ne moremo spregledati 
pomembne razlike med realizacijo motiva v Prizorišču človeške smrti in Vogtherro-
vem Mrtvaškem plesu: Jost de Negker, ki je vrezal lesorez za Vogtherrovo knjigo, 
je upodobil večfiguralni prizor Križanja na Golgoti, ki ga je neposredno povzel po 
Dürerjevem Križanju v Malem pasijonu (1509–1511), medtem ko imamo v Valva-
sorjevem Theatru opravka s samostojno upodobitvijo Kristusa na križu z naglaše-
no odrešenjsko noto, brez pripovednih prvin. Elementi svetopisemske zgodbe so 
omejeni na obeležitev prostora: križ stoji na Golgoti, v ozadju pa vidimo panoramo 

81	 Lep primer neposredne vključenosti predstavlja Mrtvaški ples v Marijini cerkvi v Berlinu, ki naj bi nastal v 
osemdesetih letih 15. st. (Walther, 2011, 106–120). V berlinskem Mrtvaškem plesu je Križani postavljen na 
sredo cikla: na njegovi desni so predstavniki duhovščine, na levi pa predstavniki posvetnega stanu. Križani 
je v sredino povorke plesalcev umeščen tudi v t. i. Malem mrtvaškem plesu v samostanu dominikank v Baslu 
(Klingenthal, Klein-Basel), le da tam nimamo delitve na predstavnike duhovnega in posvetnega stanu kot v 
Berlinu. V Mrtvaškem plesu Niklausa Manuela Deutscha, ki ga je v letih 1516–1519 naslikal za dominikanski 
samostan v Bernu (uničeno 1660, ohranjeno v prerisu Albrechta Kauwa iz sredine 17. stoletja), je Križani 
umeščen v začetni del plesa, pred motiv kostnice z okostnjaki-muzikanti. Kot zanimivost velja omeniti, da je 
pod križem ob Mariji upodobljena tudi Smrt (Zinsli, 1979).

Slika 18: Arnaud Nicolai, Berač, Arnold 
Birckmann, Imagines mortis, Köln, 1555, 
fol. D2.

Slika 17: Andrej Trost, Berač, T. M., str. 87.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   48 24.8.2015   11:06:43



49

mesta, ki ponazarja Jeruzalem. Nekoliko spremenjena je tudi umestitev v zaporedje 
prizorov: pri Vogtherru je Križanje vstavljeno med lesoreza Kosti vsega človeštva 
in Poslednja sodba, pri Valvasorju pa na konec plesa v ožjem pomenu besede, to je 
za bakrorezom s Triumfatorji in pred list Kosti vsega človeštva. Najbolj zanimiv je 
vsebinski premik, izražen v Valvasorjevih verzih. V starejših mrtvaških plesih je (v 
primeru, ko se je ohranilo besedilo) ob podobi Križanega izpostavljeno njegovo 
trpljenje za odrešitev človeštva in sporočilo, da bodo morali vsi, bogati in revni, 
sveti in posvetni, mladi in stari, umreti.82 Pri Valvasorju je ta del vsebine na kratko 
povzet v besedah, ki jih spregovarja Kristus: 

Človek umrljivi, poglej, o, kakšno trpljenje za tebe,
Kakšen križ bolečin voljno sem nase jaz vzel!

Nič ne pomišljam umreti, da s smrtjo bi dal ti življenje.
Nosi le, človek, svoj križ, večno sicer boš trpel!

Novost predstavlja nagovor Smrti, ki Kristusa ogovarja kot svojo žrtev:
Glej, nedolžni Gospod, le, kakšne so Smrti trofeje!

Mar me ne kličejo prav najbolj mogočno gospo?
Glej, Početnik sveta, ki z Očetom vse si ustvaril,

Smrti prijetna celo sveta si žrtev postal.
(V. P., 122)

Med opaznejšimi posegi v ikonografijo posameznih prizorov je treba omeniti 
spremembe Papeža. Valvasorjev sveti oče ne krona cesarja kot v Holbeinovi 
in Birckmannovi različici, ampak posvečuje novega škofa. Vsebinski premik 
je pomemben, čeprav je njegov pravi pomen težko z zanesljivostjo razbrati. 
Možno je, da je Valvasor s tem samo »popravil« motiv v smislu prilagoditve pri-
zora zgodovinski realnosti: papeži namreč že zdavnaj niso več kronali cesarjev 
Svetega rimskega cesarstva nemške narodnosti – zadnji cesar, ki ga je kronal 
rimski škof, je bil Karel V. leta 1530. Po drugi strani ni izključeno, da se mu je 
zdel motiv papeža, ki krona cesarja in s tem vsaj na simbolni ravni manifesti-
ra svojo nadvlado nad nosilcem najvišje posvetne oblasti, v kontekstu politike 
cesarja Leopolda I. občutljiva tema, ki se ji je bolje izogniti. Posvetitev novega 
škofa je veliko bolj običajen in neproblematičen motiv, ki v celoti ustreza zgo-
dovinski realnosti Valvasorjevega časa. Bakrorez v Theatru moramo razumeti 
kot generični motiv papeža, ki posveča škofa, ne pa kot upodobitev nekega 
konkretnega dogodka z zgodovinskimi osebami. To potrjuje tipizacija pape-
škega lika, ki nima nobenih prepoznavnih individualnih potez. Ne nazadnje so 
pri Valvasorju kot tipi predstavljeni tudi Cesar, Kralj in Škof, ki jih je mogoče 

82	 Glej na primer v predhodni opombi omenjeni Mrtvaški ples v Berlinu.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   49 24.8.2015   11:06:43



50

v Holbeinovih lesorezih s precejšnjo zanesljivostjo povezati z zgodovinskimi 
osebami, medtem ko pri Birckmannu identifikacija oseb ostaja vprašljiva.83 Če-
prav Trost, ki se zgleduje po Birckmannu, po njem povzame tudi like papeža, 
cesarja in kralja, njihove obrazne poteze niso prekopirane in ohranjajo le neko 
splošno podobnost.

83	 V Holbeinovem originalnem Mrtvaškem plesu ima Papež poteze, ki spominjajo na Leona X., cesar, ki prejema 
krono iz njegovih rok, pa je predstavljen kot Maksimilijan I. Habsburški. Da gre pri figuri, ki jo krona papež, 
res za Maksimilijana I., dokazuje tudi lesorez Cesar, na katerem je (tokrat na prestolu in z vsemi vladarskimi 
insignijami) ponovno upodobljen Maksimilijan I., le da so portretne poteze v tem primeru še bolj značilne. V 
Holbeinovi seriji je Kralj prepoznaven kot francoski kralj Franc I., Škof pa naj bi imel poteze baselskega škofa 
Christiana von Untenheima. Pri Birckmannu so identifikacije likov z zgodovinskimi osebami bolj vprašljive, 
čeprav bi Cesar glede na poteze obraza utegnil biti Karel V. Habsburški, Kralj pa francoski kralj Henrik II.

Slika 19: Andrej Trost, Papež, T. M., str. 21.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   50 24.8.2015   11:06:43



51

Druge ikonografske spremembe so na videz majhne, vendar nikakor zanemarljive. 
Nuna ima pri Holbeinu in Birckmannu ostro in hkrati humorno kritično noto, 
saj na postelji v njeni sobi sedi postaven kavalir, ki igra na lutnjo, nuna pa se med 
molitvijo obrača k njemu, namesto da bi se osredotočila na molitev. Pri Valvasorju 
mladega moškega ne vidimo: redovnica se sicer ozira čez ramo na enak način kot 
pri Holbeinu in Birckmannu, vendar pogleduje v prazno. V Birckmannovih Ima-
gines mortis je posvetni značaj dodatno naglašen z obliko posteljne stranice, ki kaže 
sireni podobno mitsko bitje z izpostavljenim golim oprsjem. Arnaud Nicolai je 
prizor hudomušno dopolnil z razkošno nočno posodo, ki jo ima častna sestra pod 
posteljo. Trost sireno nekoliko spremeni, tako da bolj spominja na zmaja, pred-
vsem pa umakne nočno posodo. Valvasorju (in najbrž tudi Trostu) se je zdela ideja 
mladega kavalirja v nunski izbici očitno pretirana in neprimerna. Lik zapeljivega 
igralca na lutnjo je izbrisan, čeprav za ceno narušene kompozicije in vsebinske 
nerodnosti: pogledovanje mlade redovnice zdaj namreč nima smisla, saj ni z niče-
mer motivirano. Sprememba se prvič pojavi pri Valvasorju – v nobeni znani izdaji 
Holbeinovega Mrtvaškega plesa niti v kateri od svobodno povzetih različic, ki so 
izšle pred 1682, ne naletimo na tak poseg.

Manj opazna, a kljub temu pomenljiva je drobna sprememba na bakrorezu Kano-
nik. Pri Holbeinu in Birckmannu vidimo v njegovem spremstvu na skrajnem robu 

Slika 21: Hans Holbein mlajši, Papež, Les 
simulachres et historiées faces de la Mort, 
Lyon 1538, fol. 13.

Slika 20: Arnaud Nicolai, Papež, 
Arnold Birckmann, Imagines mortis, 
Köln, 1555, fol. A5v.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   51 24.8.2015   11:06:44



52

sličice moško figuro, ki nosi značilno norčevsko kapo z oslovskimi ušesi. Pri Valva-
sorju oslovska ušesa izginejo, kapa postane običajno pokrivalo, s čimer lik povsem 
spremeni svoj pomen. Še bolj prikrita toda pomenljiva modifikacija se zgodi pri 
Norcu: tako Holbein kot Arnaud Nicolai izpostavita njegovo pomanjkljivo oble-
ko, ki je tako kratka, da razkriva večji del norčkove moškosti. Njegovo spolovilo 
je upodobljeno naturalistično in velikostno poudarjeno, tako da je prècej opazno. 
Trost srajco nekoliko podaljša – izpod nje je zdaj videti le vrh norčkovega uda, ki 
ga nepozorni gledalec zlahka spregleda.

Slika 22: Andrej Trost, Nuna, T. M., str. 39.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   52 24.8.2015   11:06:44



53

Omenjene spremembe imajo prepoznaven skupni imenovalec: Valvasor z njimi 
bodisi omili kritiko duhovščine, ki je pri Holbeinu močno izpostavljena, bodisi 

Slika 24: Hans Holbein mlajši, Nuna, Les 
simulachres et historiées faces de la Mort, 
Lyon 1538, fol. 22.

Slika 26: Arnaud Nicolai, Kanonik, 
Arnold Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. B3.

Slika 23: Arnaud Nicolai, Nuna, Arnold 
Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. B 6v.

Slika 25: Andrej Trost, Kanonik, T. M., 
str. 29.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   53 24.8.2015   11:06:44



54

prilagodi podobe duhu katoliške morale svojega časa, ki bi pretirano razgaljeno 
figuro norca lahko prepoznala za žaljivo in neprimerno za objavo. Baron z Bo-
genšperka je vsekakor moral paziti na »primernost« ilustracij: če je hotel, da mu 
cesarska pisarna na Dunaju podeli privilegij za tisk in prodajo knjige, je moral 
pridobiti potrdilo pristojnih cerkvenih oblasti, da v njej ni ničesar, kar bi bilo v 
nasprotju s krščansko vero in javno moralo. Theatrum mortis humanae tripartitum 
sta pregledala in v aprilu 1682 odobrila frančiškan Anton Lazari, generalni lektor 
svete teologije in ljubljanski konzistorialni svetnik, ter generalni vikar ljubljanske 
stolnice in doktor svete teologije Frančišek Jožef Garzaroll. Oba v svojem potrdilu, 
natisnjenem na začetku knjige, zatrjujeta, da v knjigi nista našla »ničesar takega, kar 
bi nasprotovalo naukom katoliške vere in načelom nravnosti«. Cesarski privilegij, 
ki je bil izdan 13. novembra 1681, podeljuje Valvasorju izključno pravico, da tiska, 
ponatiskuje in prodaja svojo knjigo na ozemlju celotnega Svetega rimskega cesar-
stva (Dular, 1998, 21–23). Lahko si predstavljamo, da spogledovanje redovnice z 
mladim kavalirjem v nunski celici zagotovo ne bi ušlo cenzorjem. Enako moteča 
bi utegnila biti umetelno izdelana nočna posoda pod nunino posteljo. Najbrž bi se 
kdo spotaknil tudi ob norčevsko figuro v kanonikovem spremstvu, saj je sporočilo 
povsem nedovoumno. 

Razgaljenost Norca in nekaterih drugih likov predstavlja nekoliko drugačen pro-
blem. Sama golota človeških teles v sakralni umetnosti Valvasorjevega časa sicer 
ni bila sporna, saj sta, na primer, Adam in Eva v prizorih Stvarjenja, Izvirnega 
greha in Izgona iz raja praviloma gola. Enako neproblematična (vsaj načeloma) je 
golota grešnikov v peklu – gre za tradicionalni motiv, ki ima vse od srednjega veka 
jasno ikonografsko konotacijo. Tudi v upodobitvah različnih smrti v drugem delu 
Valvasorjeve knjige najdemo nekaj golih teles in bolj ali manj goli so tudi nekateri 
od dečkov na bakrorezih, ki so vključeni v Mrtvaški ples. Zakaj bi bila torej sporna 
prav golota Norca? Če malo pobliže pogledamo, kakšne različice golega človeškega 
telesa najdemo v Theatru, odgovora ni treba prav dolgo iskati. Gola telesa dečkov 
so neproblematična, saj so zasukana tako, da le redko vidimo mednožje, otroški 
lulčki pa tudi niso posebej spotakljivi, saj so verniki gole angelce s prav takšnimi 
miniaturnimi obeležji spola videvali v cerkvenih poslikavah in celo na oltarjih. Tudi 
Adamova golota – v sakralni umetnosti enako legitimna in vsesplošno sprejeta – je 
v izvedbi precej diskretna. Vse figure v peklu in tudi zgodovinski oziroma mitski 
liki v Varia genera mortis, ki so upodobljeni goli, so bodisi zasukani tako, da osramja 
ne vidimo, bodisi je spretno zakrito ali pa zasenčeno, tako da genitalij skorajda 
ni mogoče razbrati. V nasprotju s tem Holbeinov Norec povsem neobremenjeno 
kaže svoje spolovilo, ki ni prav nič stilizirano ali diskretno pomanjšano. Nasprotno: 
njegova obdarjenost je močno izpostavljena, pa tudi dejstvo, da ne občuti nobenega 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   54 24.8.2015   11:06:44



55

sramu, je očitno. Način upodobitve ima v kontekstu Holbeinovega Mrtvaškega 
plesa svojo logiko, saj sporoča, da se norec ne meni za »spodobnost« ali pa se sploh 
ne zaveda, da bi utegnila biti njegova razgaljenost za koga moteča. Holbein s tem 
detajlom podčrta dejstvo, da gre za človeka z družbenega roba, ki ne sprejema in 
ne spoštuje tovrstnih družbenih norm. Valvasor – razgledan svetovljan, vojak in 
popotnik – zagotovo ni imel težav s pogledom na razgaljeno moško telo. Sklepamo 
lahko, da je prav zaradi morebitnih zapletov pri cenzuri svojemu bakrorezcu naro-
čil, naj možaku nekoliko podaljša srajco.

Ikonografske spremembe, ki jih Valvasor vnese v Mrtvaški ples, nikakor niso na-
ključne, ampak oblikujejo prepoznaven vzorec: v nasprotju s satirično noto, ki je 
pri Holbeinu (in v veliki meri tudi pri Birckmannu) zelo poudarjena, je v Theatru 
naglašena ideja vsemogočne smrti, ki brez izjeme pokosi vse, ne glede na družbeni 
položaj, spol ali starost. Niti igrivi dečki na pragu življenja niti zavrženi berač ne 
najdejo milosti v njenih očeh. Satirični vidik in ironija, značilna za Holbeinovo 
mojstrovino, Valvasorja očitno ne zanimata. Prav tako se, kot kažeta primera Ka-
nonika in Nune, vzdrži pretirane kritike duhovščine, ki je pri nemških renesančnih 
mojstrih veliko bolj poudarjena.84 

Valvasor se s svojim Theatrom uvršča v uveljavljeno tradicijo poznorenesančnih in 
baročnih grafičnih izdaj Mrtvaškega plesa, ki resda temeljijo na slovitem Holbei-
novem ciklu, vendar ga svobodno interpretirajo tako v slogovnem kot ikonograf-
skem pogledu. Poleg Arnolda Birckmanna lahko omenimo popularne izdaje Eber-
harda Kieserja, ki so izšle med letoma 1609 in 1648,85 Vaclava Hollarja,86 Salomona 

84	 Holbein je posebej oster do prvaka katoliške cerkve: na upodobitvi Papeža vidimo kar dva peklenščka, ki komaj 
čakata, kdaj bosta zgrabila njegovo grešno dušo. Eden od njiju s pisanim odpustkom za grehe neposredno 
opozarja na sprijenost cerkve, ki bogati s prodajo odpustkov. Holbeinovo idejo povzame Vogtherr, ki v izdaji 
Mrtvaškega plesa iz leta 1544 še jasneje opozori na pokvarjenost Svetega sedeža. Pri Holbeinu je na dokumentu, 
ki ga drži eden od peklenščkov, zgolj shematično nakazana psevdopisava, medtem ko je na pismu v Vogtherovi 
različici mogoče prebrati besede: »Ve tibi corona Superbia mea« (Gorje kroni moje prevzetnosti). Napis lahko 
razumemo kot aluzijo na Izaijeve besede, s katerimi napoveduje kazen bahavim velikašem Samarije: »Gorje 
prevzetni kroni Efrajimovih pijancev…« (Iz, 28, 1). Zanimivo je, da je lesorez Papež spremenjen že v Vogtherrovi 
izdaji iz leta 1548: oba peklenščka – tisti za papežem in tisti z napisom – izgineta. Tudi Birckmann v Imagines 
mortis izpusti oba peklenščka in enako velja za vse knjižne izdaje Mrtvaškega plesa zgodnjega novega veka, ki 
sledijo Holbeinovi tradiciji. V tem primeru Valvasor ne posega v ikonografijo v smislu manj ostre obsodbe vrha 
katoliške cerkve, temveč zgolj sledi vrsti predhodnikov, čeprav bi primerjava med Theatrom in Holbeinovim 
Mrtvaškim plesom lahko zavedla k prenagljenemu sklepanju.

85	 Nemški bakrorezec in založnik Eberhard Kieser (1583–1631) je leta 1617 v Frankfurtu izdal prvo različico 
Mrtvaškega plesa (Todten Dantz Durch alle Stände und Geschlecht). Njegova leta 1648 izdana Icones Mortis 
Sexaginta Imaginibus ima kar šestdeset lesorezov.

86	 Češki risar in bakrorezec Vaclav Hollar (1607–1677) je 1651 v Londonu izdal Mrtvaški ples pod imenom 
Mortalium nobilitas s tridesetimi ilustracijami, svobodno povzetimi po Holbeinu.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   55 24.8.2015   11:06:44



56

van Rustinga,87 Christiana von Mechla88 ali Davida Deucharja.89 Valvasor se z Mr-
tvaškim plesom, ki ga dopolni še z dvema poglavjema, pridružuje plejadi priznanih 
avtorjev in založnikov, hkrati pa tako na likovnem kot literarnem polju aktivno 
vstopa v soustvarjanje novoveške ikonografije smrti.

87	 Mrtvaški ples Salomona van Rustinga je prvič izšel v Amsterdamu 1707 pod naslovom, ki je zelo blizu 
Valvasorjevemu – Prizorišče smrti (Het schouw-toneel des doods). Sledilo je več izdaj, posebno vplivna je bila 
nemška izdaja Schau-Platz des Todes, oder Todten-Tanz (Nürnberg, 1636).

88	 Švicarski bakrorezec Christian von Mechel (1737–1817) je 1780 v Baslu izdal Mrtvaški ples (Le triomphe de la 
mort), v katerem ponosno zapiše, da so grafike narejene po originalnih Holbeinovih risbah, kar pa ne drži.

89	 Angleški grafik David Deuchar (1743–1808) je 1788 v Londonu izdal Mrtvaški ples (Le triomphe de la mort), 
ki je svojevrstna sinteza večine zgoraj omenjenih: Deuchar povzema oziroma v veliki meri kopira Holbeina, 
Brickmanna, Hollarja in Mechla, čeprav v frontispisu trdi, da so grafične ilustracije narejene po originalnih 
Holbeinovih risbah.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   56 24.8.2015   11:06:44



57

4	 Različne vrste smrti

»Redko pa najde se kdo, ki o vrstah bi smrti razmišljal,
ampak le bolj ga skrbi, smrti kako bi ušel.«

(V. P., 11)

Varia genera mortis, naslov drugega dela Theatra, ne pove veliko, je pa čisto prime-
ren, saj Valvasor bralcu pred oči postavi natanko to: paleto različnih smrti brez 
kakega smiselno urejenega zaporedja in vsaj na prvi pogled brez jasnih kriterijev, 
po katerih izbira neobičajne usode znanih in manj znanih, pa tudi povsem ano-
nimnih ljudi. Razgledani baron z vestnostjo znanstvenika ob vsakem primeru 
navede vir, iz katerega povzema snov, ki jo predstavi v verzih. Le tam, kjer gre 
za zgodbo iz ustne predaje, denimo Dekle iz Okučanov ali Mladenič iz Senja, o 
katerih mu je najbrž pripovedoval njegov prijatelj Vitezović, zabeleži zgolj kraj 
dogajanja: »na Hrvaškem« ali »v Dalmaciji«. Enako stori tudi v primerih, ko 
govori o široko razširjenih oblikah smrtnih kazni, kot so Smrt na vislicah, kjer 
pripiše »v Evropi«, ali Smrt na kolu, pri kateri doda »na Ogrskem in Hrvaškem«. 
Viri, od koder jemlje snov za različne smrti, so znani in večino citiranih del je 
imel baron z Bogenšperka v svoji knjižnici. Vendar branje navedenih del razkrije, 
da je Valvasor pri navajanju neredko površen in da so sklici napačni. Napake 
pri navedbi knjige, poglavja ali strani so seveda razumljive, zanimivo pa je, da je 
Valvasor želel ustvariti vtis o dobrem poznavanju antičnih piscev tudi v primerih, 
ko njihovih del v resnici ni vzel v roke. A pomembnejše od tega je zavedanje, 
da Varia genera mortis ni kak osamelec – »čudna zbirka čudnih smrti«, kot se je 
posrečeno izrazil Emilijan Cevc (1969, 300) –, ki ga ne bi bilo mogoče umestiti 
v uveljavljen ikonografski kontekst. Poglavje o različnih smrtih resda ni zasta-
vljeno v duhu srednjeveške ars moriendi – umetnosti dobrega umiranja, ampak 
sledi bolj kompleksnemu vzorcu. Primerjalne analize pokažejo, da se baron z Bo-
genšperka v svoji predstavitvi smrtnih usod neposredno navezuje na v njegovem 
času priljubljeni literarni žanr zbirk neobičajnih in strašljivih smrtnih zgodb, ki 
naj služijo kot opomin in svarilo, ter na tradicijo enciklopedično naravnanih del, 
v katerih so (med drugim) nanizane usode slavnih ljudi.

Bakrorezi, ki jih je po Kochovih risbah vrezal Andrej Trost, služijo kot ilustracije, 
ki dopolnjujejo verze v smislu vizualne ponazoritve ključnega dogodka, obenem 
pa poskušajo likovno izpostaviti moralno sporočilo ali stopnjevati dramatični 
vidik zgodbe. Koch oblikuje preproste kompozicije, v katerih izpušča vse nebi-
stveno. Le kadar je to potrebno zaradi kompozicijske uravnoteženost, doda šta-
fažno figuro ali arhitekturno kuliso. Ob tem je treba priznati, da je v lapidarnosti 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   57 24.8.2015   11:06:44



58

Kochovih risb mestoma precej togosti in rutinskega pristopa. To postane jasno 
razvidno, če Kochove realizacije smrtnih usod v Varia genera mortis primerjamo 
z ilustracijami istih zgodb, ki jih je za Zgodovinsko kroniko Johanna Ludwiga 
Gottfrieda90 izdelal Mathäus Merian starejši: Merianove kompozicije so kom-
pleksnejše, scensko zasnovane, imajo izrazitejšo pripovedno noto, dogajanje pa je 
bolj živo in prepričljivo. 

Vzemimo za primer bakrorez z motivom zmaja (T. M., 155). Koch je pri snova-
nju risbe sledil Valvasorjevim verzom, kjer je rečeno, da je zmaj, ki je živel v reki 
Bagradas v Tuniziji, požrl več vojakov, ko so si poskušali na obrežju potešiti žejo. 
Širši kontekst – omembo, da so vojaki pod poveljstvom kralja (ki ga Valvasor ne 
poimenuje) oblegali neko mesto in se utaborili ob reki, v kateri je živel zmaj – 
novomeški slikar izpusti. Prav tako ne vključi motiva spopada vojske z zmajem, 
ki ga na koncu vendarle pokonča. Osredotoči se na dramatični trenutek, ko zmaj 
napade vojake, pri čemer ne nakaže niti reke, v kateri naj bi se skrival. Zverino 
skladno s tradicijo predstavi kot veliko, kuščarju podobno pošast s kožnatimi 
krili, v trenutku, ko napada enega od vojakov. Merian se v ilustraciji Zgodovin-
ske kronike (G. H. C., III, 204) odloči združiti motiv napada zmaja na vojake z 
manevrom vojske, ki z vso silo navali na pošast. Njegova odločitev je smiselna 
zaradi zgodbe, ki jo Gottfried podaja bistveno bolj natančno kot Valvasor. Pove 
namreč, da gre za rimsko vojsko pod poveljstvom konzula Atilija Regula, ki je 
velikansko zverino obstreljevala celo s katapulti. Z združitvijo dveh epizod Me-
rian stopnjuje napetost in spopadu daje bogat scenografski kontekst. Čeprav sta 
pristopa in končni rezultat zelo različna, pa je zanimivo, da je Kochov zmaj tako 
po videzu kot postavitvi precej podoben Merianovemu, zaradi česar se zdi, da 
je Koch Merianovo ilustracijo poznal, vendar je svoje videnje zgodbe prilagodil 
kontekstu preprostih, emblemsko občutenih ilustracij v Prizorišču človeške smrti. 
Kochovih in Merianovih ilustracij ne smemo primerjati v smislu vrednostnih 
sodb o umetniški kakovosti, saj sta knjigi, za kateri so bile izdelane, po kon-
ceptu, značaju in tehničnih parametrih preveč različni, da bi bilo enoznačno 
vzporejanje ustrezno. Vendar se ob tem (in ob številnih drugih primerih, kjer je 
Kochova realizacija motiva bistveno drugačna od Merianove) odpira razmislek: 

90	 Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica oder Beschreibung der Fürnembsten Geschichte, so sich von Anfang 
der Welt bis auff das Jahr Christi 1619 zugetragen (Frankfurt am Main, 1629–1634). Delo je bilo pozneje večkrat 
dopolnjeno in ponatisnjeno v različnih izdajah. Valvasor je imel v svoji knjižnici frankfurtsko izdajo iz leta 
1674: Joh. Ludov. Gottfridi Historische Chronica, oder Beschreibung der Fürnembsten Geschichten/ so sich von Anfang 
der Welt/ biß auff das Jahr Christi 1619. zugetragen: Nach Außtheilung der vier Monarchien/ und beygefügter 
Jahr-Rechnung/ auffs fleissigste in Ordnung gebracht/ vermehret/ und in acht Theil abgetheilet. Mit viel schönen 
Contrafaicturen/ und Geschichtmessigen Kupfferstückhen […] geziert/ an tag gegeben/ unnd Verlegt/ Durch Weiland 
Matthaeum Merianum (B. V. 923). Izdaja iz leta 1674 je dostopna tudi na spletni povezavi: http://digital.ub.uni-
duesseldorf.de/content/titleinfo/1306495.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   58 24.8.2015   11:06:44



59

Slika 27: Andrej Trost po Janezu Kochu, Zmaj, T. M., str. 155.

Slika 28: Mathäus Merian starejši, Spopad Regulove vojske z zmajem, bakrorez, 
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 204. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   59 24.8.2015   11:06:45



60

ali je mogoče, da Koch Merianovih ilustracij ni poznal, ker ga Valvasor ni opo-
zoril nanje, ali pa je morda zavestno iskal drugačne, za Theater ustreznejše, bolj 
enostavne rešitve?

V vsebinskem pogledu za bakroreze drugega dela Prizorišča človeške smrti velja, 
da Koch praviloma natančno bere Valvasorjeve verze in oblikuje ustrezno likovno 

Slika 29: Andrej Trost po Janezu Kochu, Demoklej, T. M., str. 175.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   60 24.8.2015   11:06:45



61

dopolnilo. Večja odstopanja se pojavijo le redko, denimo pri upodobitvi tragične 
pripovedi o dekletu iz Okučanov in mladem Atencu Demokleju. V prvem primeru 
Koch krutega gospodarja, ki muči svojo deklo, nadomesti z žensko figuro (T. M., 
169). V drugem, kjer Valvasor piše o lepem dečku, ki se v javni kopeli znajde sam 
s svojim zasledovalcem, makedonskim kraljem Demetrijem, in raje skoči v kotel 
vrele vode, kot da bi se vdal njegovemu poželenju, Koch postavi kotel na odprto 
planjavo pred arhitekturno kuliso, namesto mladega dečka pa vanj skoči odrasel, 
bradat možak (T. M., 175). Do manjših vsebinskih zdrsov pride tudi v primerih, ko 
Valvasor ne poda dovolj natančnega opisa okoliščin dogodka, Koch, ki zgodbe in 
njenega zgodovinskega ali literarnega konteksta ni poznal (in ni posebej preverjal 
virov), pa si jih je po svoje predstavljal. Tako Kleopatrino smrt (T. M., 125) postavi 
v odprto krajino, čeprav je samomor z gadom storila v priporu v svoji palači, pri 
predstavitvi smrti vestalke Opije (T. M., 151), ki so jo živo zakopali, si je v nasprotju 
z zgodovinsko resničnostjo zamišljal, da je bila zakopana do vratu, pri smrti cesarja 
Maksencija (T. M., 159) je upodobil kamnit most namesto pontonskega, sestavlje-
nega iz čolnov, in podobno.

4.1	 Petintrideset slikovitih smrtnih usod

Niz nenavadnih usod v poglavju Varia genera mortis začenja Pesnik Aishil z legen-
darno smrtjo: kljub previdnosti mu ni uspelo ubežati prerokbi, da bo zanj usodna 
stvar, ki bo padla z neba. Glavo mu je namreč preklala želva, ki jo je z višine spustil 
mogočen orel, misleč, da je starčeva pleša skala, na kateri se bo razbil njegov plen. 
Legenda se je verjetno izoblikovala kmalu po dramatikovi smrti, vendar jo v grških 
virih redko zasledimo.91 Pogostejša je pri rimskih piscih in Valvasor jo povzema po 
Spomina vrednih dejanjih in izrekih Valerija Maksima (Facta et dicta memorabilia, 
IX, 12, 2).92 Avtor Prizorišča človeške smrti v svojih verzih poudari idejo neizbežno-
sti usode, s čimer sledi uveljavljeni tradiciji. Koch se drži Valvasorjevega opisa in s 
postavitvijo Ajshila v pokrajino opozori, da je mož z izogibanjem življenju v mestu 
poskušal preprečiti izpolnitev prerokbe, saj je verjel, da mu pod odprtim nebom ne 
more nič pasti na glavo. Zaradi večje jasnosti sporočila slikar želvo, ki jo je orel iz-
pustil iz krempljev, velikostno poudari na škodo realnih velikostnih razmerij: tako 
velike želve orel nikakor ne bi mogel dvigniti v zrak.

91	 Najdemo jih v fragmentih grških tragikov (Tragicorum Graecorum Fragmenta, 3, T 1.10 in 3, T 1.17). Primerjaj 
tudi Lefkowitz (1981, 75).

92	 O legendarni Ajshilovi smrti poročata tudi Plinij starejši v Naravoslovju (Naturalis historia, X, 3, 6–8) in Klavdij 
Ajlijan v delu O značilnostih živali (Perí zóion idiótetos [lat. De natura animalium], VII, 16). V zapisu Plinija 
odmeva ideja o neizbežnosti usode, medtem ko Ajlijan, ki tega ne izpostavlja, piše, da je Ajshil v naravi iskal mir 
za razmislek in pisanje.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   61 24.8.2015   11:06:45



62

Ajshilovemu nesrečnemu koncu sledi Kraljica Kleopatra. V opisu njene smrti, ki jo 
povzema po Elegijah Seksta Propercija (Elegiae, III, 11, 53–53),93 Valvasor poudari 
tradicionalni motiv tragične usode in ponosa kraljice, ki raje izbere smrt kot poni-
žanje. Kochova upodobitev dogodka je neobičajna: v nasprotju s tradicijo, ki sledi 
pisnim virom in Kleopatrino smrt slika v zaprtem prostoru njenega razkošnega do-
movanja, jo slikar postavi na prosto, palačo pa samo nakaže kot arhitekturno kuliso v 
ozadju na desni strani. Nenavadno je tudi, da Kleopatro upodobi skoraj povsem golo. 
Razgaljenost Kleopatrinega oprsja v trenutku smrti je tradicionalni motiv, povezan z 
izročilom, po katerem naj bi si kačo pritisnila na prsi, in z idejo intimnega prostora, 
v katerem se odvija dogajanje. Skoraj gola kraljica s kačo v roki, ki stoji na prostem, 
da jo lahko vsi vidijo, je ikonografski novum, ki nima prave vsebinske utemeljitve.

Arij Aleksandrinski, ki naj bi umrl zaradi hude driske in notranjih krvavitev,94 pri 
Valvasorju ponazarja kazen za krivoverstvo. Baron kot vir navaja Volaterrana in 
Sabellica, ne da bi zapisal, iz katerega dela imenovanih avtorjev črpa podatke.95 
Utemeljitelju arijanskega krivoverstva je Valvasor posebno nenaklonjen, saj opis 
njegove smrti zaključi z verzoma:

Z blatom je odšla njegova duša v smrdljivo kloako.
Taka sramotna je smrt kazen za opisani greh.

(V. P., 136)

Koch, ki v verzih ni imel nobene prave opore glede okoliščin, v katerih se je zgodila 
Arijeva smrt, škofa upodobi pod drevesom v široko odprti pokrajini, očitno ne vedoč, 
da je umrl v Konstantinoplu, nedaleč od Konstantinovega foruma. V daljavi vidimo 
manjšo arhitekturno kuliso trdnjavskega značaja, vendar slednje nikakor ne smemo 
razumeti kot aluzijo na Konstantinopel, ki v Valvasorjevih latinskih verzih sploh ni 
omenjen, medtem ko je v nemških opredeljen zgolj z oznako »veliko mesto«.

Na naslednji strani nas po treh znamenitih osebah iz antičnega sveta pričakajo 
Svatje neveste iz okolice Sachsenhausna. Valvasor predstavi kazen, ki je zadela 
objestne svate, ker so z nevesto na vozu prepevali prostaške pesmi, pripovedovali 

93	 Zgodbo prvič omenja Svetonij v življenjepisu cesarja Avgusta (De Vita XII Caesarum, Divus Augustus, 17, 4), 
posebno popularna pa je postala s Plutarhovim opisom Kleopatrine smrti, ki ga najdemo v znamenitem delu 
Vzporedni življenjepisi, v poglavju o življenju Marka Antonija (Bíoi parállloi [lat. Vitae paralleae], Antonios, 86, 1).

94	 Opis Arijeve smrti najdemo že pri piscih poznega 4. in 5. stoletja, Sokratu Carigrajskem (Socrates Scholasticus, 
Historia ecclesiastica, I, 38) in Sozomenu (Salminius Hermias Sozomenus, Historia ecclesiastica, II, 29).

95	 Valvasor v svoji knjižnici ni imel ne Volaterrana (Raffaele Maffei) ne Marka Antonija Sabellica. Zgodbo je 
verjetno povzel po knjigi Officina partim historicis partim poeticis referta disciplinis (Basel 1503) francoskega 
humanista Jeana Tixiera de Ravisi ( Johannes Ravisius Textor), kjer sta kot vir navedena prav Volaterranus in 
Sabellicus. Delo je doživelo več ponatisov, razširjeno izdajo z naslovom Io. Ravisii Textoris Officina sive Theatrum 
historic. et poeticum je leta 1617 v Baslu izdal švicarski polihistor Johann Jakob Grasser (1579–1627). Ker je v 
virih in literaturi pogosteje navedena latinizirana oblika imena pisca – Johannes Ravisius Textor –, je slovenjena 
različica Tekstor izpeljana iz latinske oblike.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   62 24.8.2015   11:06:45



63

umazane šale in govorili grde besede, ter doda, da o dogodku govori neka nemška 
pesem.96 Bog jih je kaznoval tako, da se je njihov voz zlomil, pet jih je umrlo in 
samo nevesta je za las ušla smrti. Zdi se, da je utrinek iz življenja anonimnih ljudi 
v odnosu do treh poprej predstavljenih usod slavnih oseb nekakšen tujek, vendar 
pogled na celotno zasnovo poglavja pokaže, da ni povsem tako. Valvasor namreč 
z Arijem vpelje motiv kazni za storjeni greh, ki ga prepoznamo tudi v zgodbi iz 
Sachsenhausna, pa čeprav na čisto drugačen način, v drugem času in okolju. Koch 
v dinamični diagonalni kompoziciji upodobi nesrečo z vozom, ki pa je glede na ve-
likost figur nekoliko premajhen. Ne gre za slikarjevo nespretnost: tudi tokrat hote 
izpostavi sporočilnost in nazornost ilustracije.

Sledi Tiran Prokopij, rimski vojskovodja, ki se je vzdignil proti cesarju Valensu in 
se sam oklical za cesarja. Po porazu v bitki pri frigijskem mestu Thyateiri (danes 
Akhisar v Turčiji) leta 366, naj bi ga Valens kruto kaznoval: menda je ukazal upo-
gniti dve mladi drevesi in mednju privezati Prokopija. Ko so drevesi sprostili in sta 
se krošnji sunkovito vzravnali, je njuna sila raztrgala upornika. Velik del zgodovin-
skih virov sicer poroča, da je dal Valens Prokopija obglaviti, kar je vsekakor bliže 
zgodovinski resnici, vendar je bila Valvasorju očitno ljubša bolj slikovita in grozljiva 
različica, ki jo navajata Sozomen v Cerkveni zgodovini (Historia ecclesiastica, VI, 
8) in Sokrat Carigrajski v istoimenskem delu (Historia ecclesiastica, IV, 5). Sam se 
sklicuje na priljubljeno Tekstorjevo enciklopedijo Officina, kjer so nanizani številni 
primeri najrazličnejših smrti slavnih ljudi.97 Koch predstavitev Prokopijeve smrti 
omeji na moško figuro, razpeto med krošnji dreves. Ob njem ni ne cesarja Valensa 
ne kakega drugega lika, ki bi ponazarjal, da vojaki spremljajo njegovo usmrtitev.

V naslednji epizodi se znova znajdemo na Nemškem, Valvasor pa nam tokrat pred-
stavi usodo Knezove priležnice. Zgodba naj bi izvirala iz Porenja, kot pisni vir zanjo 
navaja zbirko Georga Philippa Harsdörfferja Veliko prizorišče pomilovanja vrednih 
smrtnih zgodb (Der Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, I, 21).98 V Theatru je 

96	 Valvasor ne pove naslova pesmi; glede na to, da kot vir navede Titiusa, je mogoče mišljen Valvasorjev sodobnik, 
pesnik Christoph Titius (Tietze), vendar Tietze ni napisal pesmi, ki bi vključevala ta motiv.

97	 (Officina, Lib. II, cap. 75, fol. 177.) Valvasor navaja Grasserjevo izdajo Joh. Ravisii Textoris Nivernensis poetae 
celeberrimi. Officina sive Theatrum Historicum et Poeticum (Basel 1663). Delo je dostopno v digitalizirani obliki 
na: http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10765584_00005.html.

98	 Der Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, Bestehend in CC. traurigen Begebenheiten mit vielen merkwürdigen 
Erzehlungen neu üblichen Gedichten Lehrreichen Sprüchen scharffsinnigen artigen Schertzfragen und Antworten /etc. 
Verdolmetscht und mit einem Bericht von den Sinnbildern wie auch hundert Exempeln derselben als einer neuen Zugabe 
auß den berühmsten Autoribus. Knjiga je prvič izšla v Hamburgu leta 1649/50. Valvasor je imel Naumanovo 
izdajo Harsdörfferjevega Prizorišča pomilovanja vrednih smrtnih zgodb, ki je leta 1678 izšla v Hamburgu (B. 
V. 411 in 1025). Harsdörfferneva knjiga je kompilacijskega značaja, prva dva dela sta (kot uvodoma pove sam 
Harsdörffer) svobodno povzeta po knjigi L‘ Amphithéâtre sanglant, où sont représentées plusieurs actions tragiques 
de notre temps Jeana Pierra Camusa, francoskega pisatelja, teologa in škofa v Belleyju (1584–1652). Harsdörffer 
Camusove zgodbe dopolni z novimi, ki jih nabere iz različnih virov.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   63 24.8.2015   11:06:45



64

pripoved precej poenostavljena in nekoliko prirejena. Kneginja Tertis pri Valvasorju 
ubije otroka, ki ju je imel knez z mlado ljubico Peliko. Besni knez da za kazen svojo 
ženo zvezati in skupaj z umorjenima otrokoma živo zakopati. Pri Harsdörfferju je 
razplet zgodbe drugačen: ljubosumna kneginja (ki ji ni ime Tertis, ampak Georgia) 
da ubiti oba otroka knezove ljubice, njuno mater pa zvezano položiti v isto krsto 
k otrokoma in jo živo zakopati z njima. Knez (Harsdörffer ga imenuje Amalor) 
je zgrožen in svoje žene ne želi nikoli več videti. Namerava jo kaznovati s smrtjo, 
kakršno je sama namenila svoji tekmici, vendar kneginja pobegne z dvora in si reši 
glavo. Valvasor svoje verze zaključi z retoričnim vprašanjem: »Kdo bolj krut je bil? 
Mož ali žena, povej!« Seveda ni nobenega dvoma, da je bolj okrutna kneginja, knez 
pa jo kruto, vendar pravično kaznuje. Nauk, ki izhaja iz Valvasorjeve interpretacije, 
se približa ideji pravičnosti, po kateri se zločin poplača s kaznijo, ki je zločinu enako-
vredna. Koch upodobi trenutek, ko hudobno kneginjo zgrabijo in jo dajejo v krsto, 
v kateri že ležita mrtva otroka njene tekmice. Knez pri dogajanju ni navzoč, čeprav 
ga Valvasor izrecno omenja (vsi trije moški so oblečeni v revna oblačila, eden je celo 
bos). Žalujoča mlada žena na levi bi utegnila biti mati mrtvih otrok, kar lahko – če 
je domneva pravilna – razumemo kot Kochovo dopolnitev dramatičnega dogajanja.

Iz srednjeveškega Porenja se spet preselimo v svet antičnih junakov. Prvi je rimski 
državnik in vojskovodja Regulus Atilius.99 Atilij je v prvi punski vojni izbojeval ne-
kaj pomembnih zmag nad Kartažani, po porazu v bitki pri Tunisu leta 255 pr. n. š., 
pa so ga ujeli in vrgli v ječo. Celo sovražniki so občudovali generalovo poštenost, 
zato so ga poslali v Rim, da bi senatu predlagal mirovne pogoje. Regul je Rimlja-
nom odsvetoval, da bi sprejeli ponujeno premirje, vendar se je kljub temu, da je 
ravnal proti napotkom Kartažanov, vrnil v Kartagino, kjer so ga menda zaradi tega 
mučili do smrti. Atilij Regul je vse od Cicera (De finibus, II, XX, 65; De Officiis, 
III, 99) in Horacija, ki rimskega konzula slavi v eni od svojih pesmi (Carmina, III, 
5), zgled herojstva in državniške kreposti. Valvasor se sklicuje na Atiške noči Avla 
Gelija (Noctes Atticæ, VI, 6), ko v latinskih verzih omenja generalovo oslepitev in 
mučenje v skrinji, obiti z dolgimi žeblji, vendar Gelij ne piše o skrinji z žeblji.100 O 
skrinji, v katero so Kartažani zaprli rimskega generala, govori Silij Italik v pesnitvi 
Punske vojne (Punica, VI, 539–550). Valvasor se tudi tokrat naslanja na Gottfriedo-
vo Zgodovinsko kroniko, v kateri avtor poroča o skrinji z žeblji in načinu oslepitve, 
kot ga navajajo antični avtorji: Regulu so Kartažani porezali veke in ga izpostavili 
žgočemu soncu, da je oslepel (G. H. C., III, 205). V Valvasorjevih nemških verzih 

99	 Valvasor po pomoti zamenja vrstni red imena: pravilno se glasi Marcus Atilius Regulus. Gre za rimskega 
generala in konzula (ok. 307–250 pr. n. š.), ki je sodeloval v prvi punski vojni in umrl v ujetništvu.

100	 Gelij, ki se sklicuje na Tuberovo Zgodovino, piše, da so Regulu porezali veke in ga izpostavili žgočemu soncu, 
dokler ni oslepel. Valvasor torej pravilno povzema samo motiv oslepitve, čeprav je navedba poglavja napačna 
(Regulova smrt je opisana v četrtem poglavju sedme knjige Atiških noči).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   64 24.8.2015   11:06:45



65

je namesto skrinje omenjen sod in Koch se je odločil, da Regula upodobi v lese-
nem sodu, obitem z velikimi žeblji. Njegovo odločitev je mogoče razumeti tako v 
smislu uveljavljene literarne kot likovne tradicije. V zapisih poznega srednjega in 
zgodnjega novega veka, predvsem pa v likovnih upodobitvah Regulove smrti se 
namreč namesto skrinje pogosto pojavlja sod z železnimi klini. Regula je na ta na-
čin upodobil tudi Merian v Zgodovinski kroniki, ki jo je imel Koch možnost videti 
v Valvasorjevi knjižnici.

Atiliju Regulu sledi grški rokoborec Polidamas,101 ki je slovel po svoji nadčloveški 
moči. O njem pišeta Pavzanias v Vodiču po Grčiji (Helládos Periēgēsis [lat. Graeciae 
descriptio], VII, 27, 6; VI, 5, 4; VI, 5, 7) in Diodor Sicilski v Zgodovinski knjižnici 
(Bibliotheca historica, IX, 14, 2), vendar se Valvasor sklicuje na Spomina vredne iz-
reke in dejanja Valerija Maksima (Dicta et facta memoralbilia, IX, 10).102 Znameniti 
rokoborec naj bi z golimi rokami premagal leva, pobil bika in zaustavil drvečo 
konjsko vprego. Prepričanje v lastno moč ga je na koncu stalo življenja: ko so s 
prijatelji popivali v neki napol razpadajoči stavbi, se je začel udirati kamniti svod. 
Silak je mislil, da bo lahko strop pridržal z rokami, a ga je kamenje pokopalo pod 
seboj. Za Valvasorja je Polidamant zgled predrznosti in nepremišljenosti, ki jo do-
leti pravična kazen. Koch Polidamanta upodobi kot silaka, ki v klasični drži atlanta 
podpira strop prostora, ki je videti kot nekakšna kamnita votlina. V nasprotju s 
tradicijo ga ne postavi pod svod podirajoče se zgradbe, iz katere so prijatelji že zbe-
žali, ampak v nenavadno prizorišče, ki spomnija na votlino, podzemno jamo ali rov. 
Kaj bi utegnil biti razlog za tovrstno spremembo, lahko samo ugibamo. Mogoče je 
pod vplivom nemške različice verzov, v katerih Valvasor s pesniško podobo svod, 
ki je pod seboj pokopal Polidamanta, označi kot silakov grob, prizorišče približal 
predstavi o grobni votlini.103

Za Polidamantom v votlini pride epizoda s Seneko v kadi vroče vode. Neron ga je 
obtožil sodelovanja v zaroti Gaja Kalpurnija Pisona, ki je leta 65 naklepal umor 
cesarja. Čeprav ni bilo dokazano, da je bil Seneka zares udeležen pri načrtovanju 
državnega prevrata, je bil obsojen na smrt. Zaradi njegovega ugleda mu je Neron 
dovolil, da je naredil samomor. Sedmedesetletni filozof, ki je bil Neronov vzgojitelj 
in dolga leta tudi svetovalec, si je v kadi vroče vode prerezal žile in izkrvavel. Val-
vasor izpostavi Neronovo nehvaležnost in krutost, obenem pa ironijo usode, ki na 
koncu modremu Seneki in nepravičnemu Neronu nameni enako plačilo – smrt. O 

101	 Mlinarič v svojem prevodu ime rokoborca piše v starejši obliki, danes uporabljamo obliko Polidamant. Gre za 
rokoborca iz Skotouse v Tesaliji, zmagovalca na triindevetdesetih olimpijskih igrah leta 408 pr. n. š.

102	 Valvasor je imel knjigo v nemškem prevodu Eberharda Wernerja Happela, ki je izšla v Frankfurtu leta 1678 (B. 
V., 2404).

103	 V slovenskem prevodu J. Mlinariča, ki za izhodišče jemlje latinske verze, ne najdemo prispodobe z grobom.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   65 24.8.2015   11:06:45



66

Senekovi smrti poročajo različni rimski pisci, Valvasor kot vir navede Svetonijevo 
delo Dvanajst rimskih cesarjev (De Vita XII Caesarum, Nero, 35).104 Koch Senekov 
samomor zelo svobodno predstavi, saj v Valvasorjevih verzih ni imel nobene opore 
glede natančnih okoliščin smrti. Filozofa v kadi postavi na prosto pred antikizi-
rano arhitekturno kuliso, zraven pa upodobi Nerona, ki s spremstvom prisostvuje 
smrti. Ilustracija je v smislu zgodovinske resničnosti povsem napačna, saj je Seneka 
samomor naredil na svojem domu v ozkem krogu najbližjih.

Naslednji epigram govori o hudobni Dirki, ženi tebanskega kralja Likosa. Kraljica je 
bila ljubosumna na svojo lepo nečakinjo Antiopo, v katero naj bi se zaljubil njen mož, 
zato jo je na razne načine mučila in jo celo poskušala ubiti. Antiopi je uspelo pobegniti, 
po naključju pa se je zatekla v hišo svojih dveh sinov, Amfiona in Zetosa, ki sta bila kot 

104	 Valvasor v svoji knjižnici ni imel Svetonija, pravi vir je najbrž Zgodovinska kronika J. L. Gottfrieda, v kateri je 
dogodek opisan na strani 326 in kot eden od virov naveden tudi Svetonij.

Slika 30:  Andrej Trost po Janezu Kochu, Polidamas, T. M., str. 137.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   66 24.8.2015   11:06:46



67

otroka izpostavljena.105 Mladeniča nista vedela, da je ubežnica njuna mati, a jima je stari 
pastir povedal, da je res tako. Dirka je izsledila Antiopo in zahtevala, da jo ubijejo tako, 
da jo privežejo biku na roge, vendar sta Antiopina sinova namesto svoje matere na bika 
privezala hudobno kraljico. Zgodba ima več različic, najdemo jo Apolodorovi Knjižnici 
(Bibliotheca, III, 5, 5), v Higinovih Zgodbah (Fabulae, VII in VIII), omenja pa jo tudi 
Pavzanias v Vodiču po Grčiji (IX, 17, 6 in IX, 25, 3). Valvasor kot vir navaja Propercija, 
ki v Elegijah (Elegiae, III, 15) opisuje zgodbo o Antiopi. Dirkino smrt, pri kateri ume-
tniki radi izkoristijo dramatične možnosti, ki jih ponuja motiv privezovanja na bikove 
rogove, Koch zasnuje v poenostavljeni varianti dirjajočega bika s tebansko kraljico med 
rogovi. Nenavadno – v nasprotju z zgodbo in logiko prizora – je dejstvo, da Dirka sploh 
ni privezana na bikove rogove, ampak sedi na njegovem vratu in v obupu širi roke.

Porcia, hči slavnega rimskega državnika Katona Utičana in žena Cezarjevega morilca 
Bruta, spada med tragične junakinje, ki nam jih avtor Theatra postavlja za zgled. 
Potem, ko je izvedela za moževo smrt po bitki pri Filipih leta 42 pr. n. š., je hotela 
narediti samomor, a so ji prijatelji poskušali to za vsako ceno preprečiti. Rimski pisci 
poročajo, da ji je na koncu vendarle uspelo: iz ognja naj bi izbezala žareče oglje in ga 
pogoltnila. Zgodbo med drugim navajata Valerij Maksim (Facta et dicta memorabilia, 
IV, 5, 6) in Marcial (Epigramata, I, 42). Omenja jo tudi Plutarh v Življenju Bruta 
(Bíoi parálleloi [lat. Vitae parallelae], Marcus Brutus, 53), čeprav dvomi, da bi lahko 
bila resnična. Valvasor se sklicuje na Plutarha in Marciala, vendar pri Plutarhu ne 
navaja vira, pri Marcialu pa zmotno zabeleži, da se zgodba nahaja v njegovih pismih. 
Skladno z uveljavljeno tradicijo Valvasor Porcijo postavi za vzor zvestobe, predanosti 
in poguma. Ilustracija Porcijine smrti je – kot se to pri Kochu večkrat zgodi – rezul-
tat nepoznavanja dejanskih okoliščin. Junakinja je postavljena v pokrajino, zakurila 
je ogenj, iz katerega se obilno kadi, hkrati pa vidimo, da v levi roki drži ogorek in ga 
nese k ustom. Po zgodovinskih virih je Porcija oglje zaužila z domačega ognjišča, po-
tem ko so ji prijatelji onemogočili, da bi se ubila z mečem, in pazili, da ji ne bi prišel 
pod roke kak nevaren predmet, s katerim bi si lahko vzela življenje.

Pisec Theatra nas zatem iz starega Rima preseli nekam na Nemško in opisuje smrt 
Žanjcev, v katere je med počitkom udarila strela zaradi njihove nehvaležnosti in 
preklinjanja. Kot posebnost tega dogodka Valvasor navede, da so po smrti ostali 
kot otrpli v isti drži, v kateri jih je zadela strela.106 Podobno kot pri svatih iz oko-

105	 Antiopo, prelepo hčer tebanskega kralja Nikteja, naj bi v eni od različic mita zapeljal Zevs v podobi satira. 
Antiopa je v strahu pobegnila k skionskemu kralju Epopeju. Niktej je napadel Epopeja, v boju sta bila oba 
ranjena in kmalu zatem sta umrla. Niktej je pred smrtjo naročil svojemu bratu Likosu, ki je zasedel tebanski 
prestol, da maščuje njegovo smrt. Likos se je z vojsko odpravil nad Skion in odpeljal Antiopo (Epopej je med 
tem umrl za posledicami rane). Na poti v Tebe je Antiopa rodila Zevsova sinova, ki so ju izpostavili ob poti.

106	 Valvasor ob tej zgodbi omenja delo Johanna Sauberta Busz- vnd Gebet-spiegel Daniels, ki je izšlo v Nürnbergu 
leta 1640.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   67 24.8.2015   11:06:46



68

lice Sachsenhausna se tudi tu pojavi motiv kazni zaradi nespoštljivosti do boga, 
preklinjanja in grdega govorjenja. Žanjci so upodobljeni pri malici, sedeč v krogu, 
v ozadju je prostrano žitno polje. Del žita je že požetega in povezanega v snope, 
del še čaka žanjce. Strela, ki bo vsak hip udarila mednje, se je pravkar zabliskala na 
potemnelem nebu. Kompozicija je preprosta, vendar premišljeno zasnovana, hkrati 
pa v vsebinskem pogledu dobro usklajena z Valvasorjevim besedilom.

Sledi poročilo o grozljivi smrti hrvaškega razbojnika Jakoba Vojnića, ki naj bi (ne-
imenovanemu) grofu požgal dvanajst gradov ter mu ugrabil sestro in jo prodal 
Turkom. Ko ga je grof končno ujel, ga je dal živega natakniti na raženj. Razbojnika 
so kot koštruna pekli na malem ognju, dokler ni med strašnimi mukami izdihnil. 
Motiv pečenja na ražnju poznamo v sklopu ikonografije peklenskih muk, v prime-
ru Vojnića, o katerem je Valvasorju najverjetneje pripovedoval Vitezović, pa naj bi 
šlo za resnični dogodek.107 Koch Vojnićevo smrt zelo živo in neposredno predstavi: 
vpričo grofa in še enega spremljevalca starejši bradat moški nad ognjem vrti na 
raženj nataknjenega razbojnika. V ospredju slike so polena postavljena tako, da 
pritegnejo pozornost gledalca. Zdi se, da gre za začetnice Valvasorjevega imena 
in priimka: prvo navpično ležeče poleno lahko predstavlja črko I kot latinsko za-
menjavo za J ( Johannes), štiri polena, ki se na spodnjem koncu stikajo, pa dvojni 
W (Weichard). Notranji del črke W je dodatno vizualno izpostavljen, tako da ga 
lahko hkrati beremo kot V (Valvasor). Takšno interpretacijo podpira dejstvo, da je 
Kochov podpis umeščen neposredno ob polenih – Valvasorjevih inicialkah.108

S Hrvaškega nas avtor popelje nazaj na Nemško z novo zgodbo o človeški krutosti. 
Škof Hatto109 je v času hude lakote pustil stradati svoje podložnike brez trohice usmi-
ljenja. Ko so ga prosili kruha, jih je s pretvezo, da jim bo razdelil žito, zvabil v skedenj, 
ukazal zakleniti vrata in jih žive sežgati. Ob njihovih krikih in tuljenju je menda 
rekel, da miši v skednju lepo cvilijo. Takrat naj bi v trumah od povsod pritekle miši in 
napadle škofa. Hatto je bežal, a mišim ni mogel ubežati: celo ko je s čolnom odplul 
na otok sredi Rena in se zaprl v stolp, so ga izsledile in živega požrle.110 Srednjeve-
ško legendo Valvasor povzema po Kozmografiji Sebastiana Münstra (Cosmographia, 

107	 Valvasor tokrat ne omeni nobenega pisnega vira, pove samo, da se je dogodek zgodil na Hrvaškem. Zgodovinske 
identitete srboritega vojaka in razbojnika zaenkrat ni bilo mogoče ugotoviti, saj je priimek na Hrvaškem zelo 
pogost, v razvpiti rodbini Vojnićev, ki izhaja iz Vrgorca, pa je bilo veliko hajdukov in najemnih vojakov.

108	 Postavitev polen, ki spominjajo na Valvasorjeve iniciale, je verjetno Trostova domislica. Na Kochovi risbi 
povezave med razporeditvijo polen in črkami namreč ni. Šele z zrcalno podobo, ki se vzpostavi z grafičnim 
odtisom (in rahlo modifikacijo v razporeditvi), se drva dejansko približajo baronovim začetnicam. Trostova je 
tudi odločitev, da Kochovo signaturo postavi neposredno ob umetelno postavljena polena, saj originalna risba ni 
podpisana. Za opozorilo se zahvaljujem dr. Gašperju Cerkovniku.

109	 Gre za mainškega nadškofa Hatta II. († 970), čeprav je včasih v istem kontekstu imenovan njegov predhodnik, 
škof Hatto I. (891–913).

110	 Po legendi naj bi šlo za Mišji stolp (Binger Mäuseturm), ki še danes stoji na otočku v bližini Bingna.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   68 24.8.2015   11:06:46



69

877),111 že pred tem pa je bila znana širom po Evropi, ker jo je v svojo Svetovno kroni-
ko (Weltchronik, Nürnberg 1493) vključil Hartmann Schedel. Koch upodobi trenutek, 
ko se Hatto vkrca v čoln, da bi pobegnil pred navalom miši. Iz neznanega razloga je 
škofu na glavo posadil kardinalski klobuk, čeprav ne Hatto I. ne Hatto II., s katerima 
se legenda povezuje, nista bila kardinala.

Vestalka Opia nas s svojo kruto usodo znova popelje v stari Rim. Pripoved o Vestini 
svečenici, ki so jo obtožili nečistovanja in jo usmrtili, poleg Livija, na katerega se 
sklicuje Valvasor, navajajo različni rimski pisci. Livij v svoji zgodovini Rima (Ab urbe 
condita, II, 42, 10–11) poroča, da so zaradi nemirov v deželi in grozečih znamenj 
leta 483 pr. n. š. svečeniki kot vzrok navedli jezo bogov zaradi kršitve zaveze čisto-
sti vestalke Opije. Livij zapiše samo, da so vestalko kaznovali, o načinu kazni na 
tem mestu ne govori. Omenja ga ob primeru vestalke Opimije, kjer pravi, da je bila 

111	 Valvasor je imel baselsko izdajo iz leta 1628 (B. V. 1648), knjiga je prvič izšla v Baslu leta 1544.

Slika 31:  Andrej Trost po Janezu Kochu, Jakob Vojnić, T. M., str. 147.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   69 24.8.2015   11:06:46



70

kaznovana na običajen način, torej živa zakopana ob rimskih vratih Porta Collina (Ab 
urbe condita, XXII, 57,1).112 Kakšna je bila kazen za vestalke, ki so prelomile zavezo 
deviškosti, natančno opisuje Plutarh v Vzporednih življenjepisih (Numa Pompilij, 10, 
4–6). Valvasor ne pove, kako so Opijo živo pokopali, zato je Kochova interpretacija 
domišljijska – vestalka je zakopana do vratu, le glava gleda iz zemlje.113 Takšnega 
načina kaznovanja vestalk v Rimu niso poznali. Vestino svečenico so v primeru spo-
znane krivde zakopali v podzemno celico, kjer je imela celo nekaj hrane in vode, s 
čimer je bilo zabrisano dejstvo, da so posvečeno osebo usmrtili.

Med redkimi mitološkimi liki, ki se pojavijo v poglavju Varia genera mortis, je le-
gendarni argoški kralj in videc Amfiaraos, ki mu je bilo prerokovano, da bo umrl 
v Tebah. Zaradi tega se je mestu izogibal, vendar se je na koncu zaradi ženinega 
pritiska in spletkarjenja kljub vsemu pridružil vojnemu pohodu nad Tebe. Na boj-
nem polju se je junaško bojeval, dokler ga ni napadel znameniti junak Periklimen, 
ki je bil po legendi sin boga Pozejdona. Pred premočnim sovražnikom je Amfiaraj 
poskušal zbežati. Na begu se je pred njim odprla zemlja in ga požrla z vozom vred: 
Zevs, ki je bil vidcu naklonjen, je zalučal strelo, ki je razprla zemljo, in ga s tem 
rešil pred Periklimnom, kakor tudi pred sramoto smrti na begu.114 Propercij, na 
katerega se sklicuje Valvasor, Amfiaraja v Elegijah (II, 34) zgolj omeni, tako da je 
navajanje vira nenavadno, vsekakor pa ne pojasnjuje vidčeve smrti. Kochova inter-
pretacija zgodbe je zelo svobodna: Amfiaraj ni upodobljen na bojnem polju, nikjer 
ni vojakov, niti Periklimna, ki bi ga zasledoval, mož nima orožja, utrdba na griču 
pa je zgolj simbolični piktogram, ki naj bi ga gledalec razumel kot oddaljene Tebe.

Za Amfiarajem je na vrsti nenavadna prigoda z Zmajem, ki je v bližini reke Bagradas 
(danes Medjerda) v Tuniziji požrl veliko vojakov. Nazadnje so ga, pravi Valvasor, 
vendarle uspeli pokončati. Valvasor ne pove, za kakšno vojsko gre, pa tudi kralj, ki ga 
omenja, ni poimenovan. Zgodba je zato precej neotipljiva, čeprav Avla Gelij, na kate-
rega se Valvasor sklicuje, v Atiških nočeh (VII, 3)115 natančno zapiše, da gre za rimske 
čete pod poveljstvom Atilija Regula. Njegovi vojaki naj bi se divje spopadli z velikan-
skim zmajem, ki so ga obstreljevali celo s katapulti. Ko so ga končno ubili, so mu odrli 
kožo, ki je v dolžino merila sto dvajset čevljev, in jo poslali v Rim kot trofejo. Gelij 
ne omenja posebej žrtev na strani Regulove vojske tudi ne govori o tem, da bi zmaj 

112	 Tudi Dionizij iz Halikarnasa v Rimskih starožitnostih način kaznovanja omenja ob vestalki Opimiji (Antiquitates 
Romanae, VIII, 89, 4–5.)

113	 Zakopana je na enak način kot poveljnik Agazo, ki so ga ujeli hrvaški vojaki (T. M., 165).
114	 Zgodba pripada Tebanskemu ciklu, natančneje spopadu med bratoma Eteoklom in Polinejkom (Ojdipova 

sinova), ki naj bi vsak po eno leto izmenično vladala Tebam. Eteokles po enem letu vladanja ni hotel prepustiti 
žezla svojemu bratu, zato je ta zbral pristaše, med katerimi je bil tudi Amfiaraj, in napadel Tebe. Bratomorna 
vojna je glavna tema Ajshilove drame Sedmerica proti Tebam.

115	 Valvasor zmotno navede šesto knjigo namesto sedme.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   70 24.8.2015   11:06:46



71

vojake požrl, ko so si gasili žejo ob reki. Valvasor zgodbo drugače obrne: v nasprotju 
s prevladujočo željo, da natančno opredeli dogodek in poimenuje protagoniste, se mu 
je tokrat očitno zdelo pomembno izpostaviti le to, da je bil zmaj strahotna zverina, 
ki je pokončala mnogo ljudi. Koch v tem primeru ni imel težkega dela – upodobil 
je klasičnega zmaja, velikanskega kuščarja s kožnatimi krili, ki je pravkar zagrizel v 
glavo nesrečnega vojaka. Ob njem, pomaknjen nekoliko nazaj, leži pohabljen moški, 
tretji pa v grozi beži s prizorišča. Razmetane kosti kažejo, da je zmaj na tem mestu že 
pustošil, hkrati pa stopnjujejo občutek grozljivosti. Pošast je, kot rečeno uvodoma, po 
videzu in postavitvi precej podobna zmaju na bakrorezu v Zgodovinski kroniki (III, 
204), primerjava obeh slik pa nazorno pokaže, kako različen pristop sta ubrala Koch 
in Merian v upodabljanju enakega motiva. 

Sledi legendarna pripoved o mojstru vlivanja v bron, Perilaju iz Aten, za katerega 
Valvasor uporablja latinizirano obliko Perilus. Mojster je za sicilskega kralja Fala-
risa izdelal velikega bronastega bika, ki ga je tiran nameraval posvetiti bogovom. 
Perilaj je hkrati pokazal svoje mojstrstvo (in sprevrženost), ker je bika oblikoval 
tako, da je bil votel, v nozdrvih so bile luknje, na boku pa je imel skrita vratca. Ko je 
delo predstavil sicilskemu samodržcu, se je pohvalil s svojo mojstrovino in povedal, 
da lahko bik divje rika: če bo vanj zaprl svoje nasprotnike in pod njim zakuril ogenj, 
bo tuljenje ujetnikov ob pomoči akustične naprave v bikovi glavi skozi nozdrvi 
slišati kot živalske glasove. Okrutnega tirana sta umetnikova samohvala in zah-
teva po nagradi razjezili, zato je delovanje bika nemudoma preizkusil tako, da so 
vanj zaprli samega Perilaja. Pripoved, ki jo navajajo različni antični pisci,116 govori 
o krutosti tirana in pokvarjenosti umetnika, ki mu je poskušal ustreči, pa je sam 
postal žrtev svojega peklenskega izuma. Valvasor zgodbo prikroji tako, da poudari 
Falarisovo okrutnost: kralj naj bi bronastega bika naročil pri Perilaju z namenom, 
da bi trpinčil ljudi, mojster pa je postal njegova prva žrtev. To je prav nasprotno 
od različice, kakršno podajata Diodor Sicilski v Zgodovinski knjižnici (Bibliotheca 
historica, IX, 19) in Ovidij v Žalostinkah (Tristia, III, 11), ki pravita, da se je Perila-
jeva pokvarjenost celo Falarisu zdela priskutna. Valvasorjeva interpretacija je toliko 
bolj vprašljiva, ker v Plinijevem Naravoslovju, na katerega se sklicuje (Naturalis 
historia, XXXIV, 8, 9), ni omenjenih podrobnosti in torej ni moglo biti izhodišče za 
baronove verze.117 Kochova upodobitev se ne sklada najbolje z Valvasorjevim opi-
som: bronasti bik nima nakazane odprtine v boku, ob njem sta dva vojaka namesto 
kralja Falarisa in pokvarjenega umetnika. Tudi bik je premajhen in vanj nikakor 
ne bi mogli spraviti odraslega človeka. Vojska v ozadju in gledalci na strehi, ki pri 
Valvasorju niso omenjeni, so Kochov dodatek, s katerim dopolni prizorišče.

116	 Prvi jo omenja Pindar v Prvi pitijski odi (Pythia 1, 95).
117	 Verjetno je tudi v tem primeru Valvasor v resnici črpal iz Gottfriedove Zgodovinske kronike.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   71 24.8.2015   11:06:46



72

Za Perilajem pride smrt cesarja Maksencija v bitki pri Milvijskem mostu, kjer je 
njegovo vojsko porazil Konstantin Veliki. Maksencij je utonil, ko se je skupaj s 
svojimi vojaki poskušal umakniti čez Tibero. Valvasor kot vir navaja življenjepis 
cesarja Konstantina v knjigi O cesarjih (De Caesaribus) Seksta Avrelija Viktorja in 
Povzetke knjige o cesarjih (Epitome), delo, ki danes ne velja za Viktorjevo.118 Tudi 
v tem primeru Valvasor precej poenostavi zgodbo, saj mu ne gre za zgodovinsko 
resničnost, ampak naglasi kazen, ki je doletela cesarja Maksencija za »vrsto pre-
greh«. Kochova ilustracija motiva je temu ustrezno svobodna. Sekst Avrelij Viktor, 
na katerega se Valvasor sklicuje, piše, da je bil čez Tibero narejen začasen (pon-
tonski) most iz čolnov, pri Kochu pa vidimo kamnit most. Koch je imel za oporo 
samo Valvasorjeve verze, v katerih o mostu ni nič rečeno, zato je smiselno upodobil 
kamnit most, ki se ruši. Ker bi bila Maksencijeva smrt v množici vojakov preveč 
neopazna, je na most postavil samo bežečega vojskovodjo. S tem se je odmaknil od 
Valvasorjevega besedila, hkrati pa ustvaril neroden vtis, da se kamnit most podira 
pod težo enega samega jezdeca.

Maksenciju se v nizu različnih vrst smrti pridruži Metij, zadnji kralj Albe Longe, ki 
je umrl grozljive smrti, ker je prelomil prisego. V spopadih z Rimljani je predlagal 
premirje in se zavezal, da si bosta obe kraljestvi pomagali v bojih proti skupnim so-
vražnikom Etruščanom. Vendar je že v prvi bitki, v kateri so se prebivalci Vejev in Fi-
den dvignili proti Rimljanom, prelomil prisego in Rimljane pustil na cedilu. Rimski 
kralj Tul Hostilij, ki je uspel brez Metijeve pomoči premagati sovražnike, je izdajalca 
kruto kaznoval. Privezali so ga med dva bojna voza, ki sta potegnila vsak v svojo stran: 
eden v smeri proti Rimu, drugi proti Fidenam, in Metija raztrgala na pol. S tem naj 
bi, kot piše Livij (Ab urbe condita, I, 28), na katerega se sklicuje Valvasor,119 pokazal 
na Metijevo razpetost med Rimom in sovražniki. Koch upodobi najbolj dramatičen 
trenutek, ko voznika poženeta konje in razpneta Metijevo telo, ki se bo v naslednjem 
trenutku pretrgalo. Na desni v ozadje postavi vojsko, ki spremlja kaznovanje izdajalca, 
da bi uravnotežil kompozicijo, pa slikar v levi spodnji vogal umesti sedečo moško 
figuro, ki v sproščeni, zleknjeni drži opazuje dogajanje.

Metijevi smrti sledi osemvrstičnica z neobičajno usodo, ki je doletela kralja Teu-
teberta, ko je lovil jelena, pri tem pa naletel na podivjanega bika.120 Teudebert se je 

118	 Valvasorjev sklic je napačen, pravilne navedbe so: O cesarjih (40, 23), Povzetki knjige o cesarjih (40,7). O 
Maksencijevi smrti od zgodnjih piscev pročata tudi Laktancij (De mortibus persecutorum, 44) ter Evzebij iz 
Cezareje (Historia Ecclesiastica, IX, 9 in Vita Constantini, xxvii; xxxviii).

119	 Valvasor pomotoma navaja, da je zgodba zapisana v devetindvajsetem poglavju prve Livijeve knjige. Tudi tokrat 
Valvasor najverjetneje povzema iz Zgodovinske kronike, kjer so ob tekstu zaznamki za Livija kot poglavitni vir. 
Valvasor je, kot kaže, površno štel vrstice in prepisal napačno navedbo vira. V Livijevem originalu sta poglavji 
jasno ločeni, zato je možnost, da bi zmotno citiral Livijevo knjigo, če bi jo res imel v rokah, precej majhna.

120	 Mišljen je merovinški kralj Teudebert (tudi Teodebert) I., ki je vladal v letih 534–547. Mlinarič je ime kralja pustil v 
obliki, ki jo v naslovu uporabi Valvasor, čeprav pozneje v tekstu Valvasor rabi tudi drugo različico imena – Theodebert.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   72 24.8.2015   11:06:46



73

Slika 32: Andrej Trost po Janezu Kochu, Teutebert, T. M., str. 163.

Slika 33: Mathäus Merian starejši, Smrt kralja Teudeberta, bakrorez, Johann Ludwig 
Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 417.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   73 24.8.2015   11:06:46



74

skril za drevo in se spretno izmikal napadom pobesnele živali. Po ironiji usode pa 
ga je ubila suha veja, ki je padla z drevesa, ko se je bik z vso močjo zaletel v deblo. 
Vir za to nenavadno zgodbo je Zgodovinska kronika (G. H. C., V, 418), ki jo je Valva-
sor izdatno uporabljal, čeprav jo tokrat prvič izrecno navede. Valvasorju sta očitno 
ugajala prepričanje, da se človek ne izmakne svoji usodi, in način, kako se lahko 
ta poigra z njim: izkušenega lovca, ki se ubrani pobesnelega bika, ubije suha veja. 
Kochova ilustracija kaže kralja, kako se skriva za drevesom, in bika, ki se zaganja 
proti njemu, nekaj korakov proč pa stojita dva vojaka. Na travniku, ki se razprostira 
ob robu gozda, vidimo celo četo vojakov, kako iz daljave opazujejo dogodek. Koch 
je dodatne figure uporabil kot sredstvo za uravnoteženje kompozicije, vendar je s 
tem vzbudil dvom o verodostojnosti zgodbe: dva oborožena spremljevalca zagoto-
vo ne bi mirno gledala, kako bik napada kralja, in četa vojakov bi lahko prihitela 
na pomoč. Nekaj težav je imel slikar tudi z motivom veje, ki se odlomi in ubije 
Teudeberta. Tik nad njegovo glavo vidimo na drevesu debel štrcelj odlomljene veje, 
same veje pa ni nikjer in Teudebert je še trdno na nogah. Kako nedomišljena je 
Kochova rešitev, nazorno pokaže primerjava z Merianovim bakrorezom (G. H. C., 
V, 417). Merian za razliko od Kocha v resnici upodobi Teudeberta na lovu, ne pa 
kot kralja, ki ga spremljajo pasivni vojaki. Dogajanje je razgibano in bistveno bolj 
dramatično, predvsem pa ustrezno ilustrira zgodbo: bik se je pravkar s čelom divje 
zaletel v drevo, debela veja se je odlomila in vsak hip bo pobila kralja.

Pod naslovom Agazo se srečamo z zgodbo, ki je bila Valvasorju zanimiva vsaj iz 
dveh razlogov: gre za element čudežne neranljivosti, ki je rezultat vojščakove po-
godbe s hudičem, in dejstvo, da so ga na koncu vendarle ujeli bližnji sosedje Hrvati 
ter ga pošteno izplačali, pri čemer so izkazali veliko domiselnosti. Valvasor pri tem 
posebej poudari, da so ga premagali »brez sile čarobne«, s pametjo in pogumom to-
rej. Zgodba mu je morala biti posebej pri srcu, saj nimamo opravka s kako zname-
nito osebnostjo in v zgodovinskih knjigah, ki jih Valvasor običajno navaja, bi pol-
kovnika Agaza zaman iskali. Baron kot vir omeni Prizorišče pomilovanja vrednih 
smrtnih zgodb Georga Philippa Harsdörfferja, vendar je pri Harsdörfferju zgodba v 
resnici nekoliko drugačna: nemški vojskovodja ni imenovan Agazo, temveč je reče-
no, da njegovo ime (ki ga avtor ne navede) prihaja od medvedje moči, s katero je bil 
obdarjen.121 Predvsem pa ni vojaški poveljnik tisti, ki bi utrpel opisano smrt, ampak 
je slednja doletela njegovega malopridnega hlevarja.122 Kochova likovna interpre-

121	 V tem primeru zadeve dodatno zaplete napaka v prevodu Jožeta Mlinariča, ki Valvasorjev nemški verz »Agazo 
gennant von Beeren« po pomoti prevede kot »Agazo, s pridevkom »von Bern« (iz Berna). Da je dejansko 
mišljena povezava z medvedom, pričajo originalno Harsdörfferjevo besedilo in latinski verzi v Theatru, kjer 
beremo: »Teutonicus, nomen qui, dux, sortibus ab urso …«

122	 „Der Tapfere Hertzog welcher von deß Beeren Stärke den Namen truge und vor wenig Jahren auf den Schauplatz deß 
Teutschen Krieges seinen Ruhm mit vielen Heldenthaten verewiget hatte einen Stallmeister der zwar seine Reitkunst 
meisterlich verstanden sonsten aber in allen Sünden Schanden und Lastern ersoffen und unter andern auch fest an 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   74 24.8.2015   11:06:46



75

seinem Leibe daß er nichts wenigers als den Tod gefürchtet. Hier ist nachmals zumercken daß so beschaffene und nicht 
ehrliche und Christliche Leute welche ihre Tapferkeit in richtigen und wichtigen Fällen beglauben diese Kunstlieben. 
Nach deme aber besagter Stallmeister von den Croaten gefangen worden und noch mit Seibelen noch mit Schiessen 
niedergemachet werden können haben sie ihn biß an den Hals eingegraben und mit Kugeln von grossen Stücken so 
lang nach seinem Haubt geworffen biß er endlich elendiglich seinen Geist aufgegeben und gestorben wie er gelebt.“ 
(Harsdörffer, III, 70, 4–5.)

Slika 34: Andrej Trost po Janezu Kochu, Agazo, T. M., str. 165.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   75 24.8.2015   11:06:47



76

tacija odpira aktualno vprašanje slikarjevega morebitnega poznavanja vira, po ka-
terem Valvasor povzema svojo zgodbo. Namesto da bi pokazal, kako hrvaški vojaki 
zakopanemu možaku s topovsko kroglo raztreščijo glavo (kot je moč razbrati iz 
Valvasorjevega verza),123 razbijanje vojščakove glave upodobi na način, ki spominja 
na balinanje.124 Metanje krogel, kot ga vidimo na Kochovi ilustraciji, je namreč v 
Prizorišču pomilovanja vrednih smrtnih zgodb izrecno omenjeno, Harsdörffer celo 
piše, kako so vojaki kamnite topovske krogle tako dolgo metali v ujetnikovo glavo, 
dokler ni umrl.125 

Cesar Basilij,126 ki je umrl za posledicami lovske nesreče, daje Valvasorju kot že 
tolikokrat poprej priložnost, da razglablja o usodi, ki ji nihče ne ubeži:

Kaj je na svetu trdno? Ne zanašaj na krono se, žezlo!
Svoji usodi nihče uteči ne more nikdar.

(V. P., 176)

Tragični lovski pripetljaj, ki ga povzema po Gottfriedovi Zgodovinski kroniki, ba-
ron tudi tokrat malo prikroji: v njegovi osemvrstičnici cesar umre, ker ga jelen 
nabode na rogove, čeprav se je, kot beremo v kroniki, jelenu zgolj zataknil rog za 
lovčev pas, bežeča žival pa ga je potem vlekla za seboj, dokler ga ni rešil njegov 
pribočnik. Cesar je zaradi poškodb, ki jih je utrpel med vleko, dobil vročico in čez 
nekaj dni umrl.127 Koch sledi Valvasorju in prizor upodobi tako, da jelen cesarja, 
ki leži na tleh, dejansko prebode z rogovi. Posrečena diagonalna kompozicija je 
ena od najbolj izčiščenih, hkrati pa v prizoru ni nobenih nelogičnih elementov in 
vsebinskih zdrsov.

Sledi Dekle iz Okučanov, o katerem je Valvasorju najverjetneje poročal prijatelj 
Vitezović.128 Gospodar, ki je deklo sumil tatvine, jo je v zimski noči golo privezal 
h kolu pred hišo in jo tako dolgo polival z mrzlo vodo, dokler ni umrla. Valvasor 
tu ne pušča nobenega dvoma o resničnosti dogodka in celo poudarja, da še ni 
minilo celih pet let od smrti nesrečnega dekleta. Gre za eno najbolj pretresljivih 
podob v naboru smrti, ki jih srečamo v Theatru. Grozljivost prizora Koch psi-
hološko še dodatno stopnjuje, kajti namesto gospodarja upodobi njegovo ženo, 
ki zliva škaf ledene vode na zvezano dekle. Podoba ženske, ki neusmiljeno muči 
svojo žrtev, je zaradi zakoreninjene predstave o sočutnem ženskem srcu še veliko 

123	 »Mox tormentorum comminuere globis.« / »Und theten ihm den Kopf mit Stuck-Kugeln zerschlagen.« (T. M., 164). V 
Mlinaričevem prevodu se verz glasi: »… s kroglo topovsko nato možu zdrobijo glavó.« (V. P., 174).

124	 Balinanje je bilo že takrat v številnih evropskih državah zelo priljubljena igra, izpričano tudi na Hrvaškem.
125	 Glej op. št. 122, del navedka v odebeljenem tisku.
126	 Mišljen je bizantinski cesar Vasilij I. Makedonski (867–886), kar iz Valvasorjevega zapisa ni neposredno 

razvidno.
127	 Za smrt cesarja Vasilija I. glej tudi Treadgold (1997, 461).
128	 Valvasor ne navaja nobenega pisnega vira, dogodek le krajevno opredeli s podatkom, da se je zgodil na Hrvaškem.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   76 24.8.2015   11:06:47



77

bolj ekspresivna. Primer dekleta iz Okučanov je posebej izstopajoč zaradi dejstva, 
da je tako strašna, dolgotrajna in okrutna smrt doletela mlado dekle zgolj zaradi 
suma tatvine!

Asklepiades129 nas iz slavonskih Okučanov Valvasorjevega časa preseli v Rim prvega 
stoletja pred našim štetjem, kjer se je zgodila ne prav posebna smrt: ostareli zdrav-
nik je padel po stopnicah in se ubil. Primer je eden od tistih, s katerimi Valvasor 

129	 Asklepiad iz Bitinije (ok. 124–60 pr. n. š), znamenit zdravnik, rojen v bitinijskem mestu Prusa, pozneje je živel 
in delal v Rimu.

Slika 35: Andrej Trost po Janezu Kochu, Dekle iz Okučanov, T. M., str. 169.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   77 24.8.2015   11:06:47



78

ilustrira rdečo nit Theatra: neizbežnost smrti in prav posebej misel, da nihče ne 
uide svoji usodi. Asklepiad, ki naj bi bil tako vešč zdravilske umetnosti, da je znal 
bojda celo mrtve obujati, sebi ni mogel pomagati. Valvasor opis zaključi z verzom, 
ki je bolj duhovičenje kot duhovitost: »Dasi zdravnik, pa doslej živ se povrnil še ni.« 
Anekdoto o njegovi smrti navaja Plinij (Naturalis historia, VII, 37), na katerega 
se (brez navedbe poglavja) sklicuje tudi Valvasor. Koch smrt Asklepiada predsta-
vi tako, da možak pada v znak na kamnitih stopnicah, ki vodijo do hišnih vrat. 
Verjetnost takšnega padca je sicer manjša kot možnost zdrsa, pri katerem človek 
pade naprej, res pa je, da daje veliko več možnosti za stopnjevanje dramatičnosti 
dogodka. Nekoliko nerodna je upodobitev zdravnika, ki je bil v času nesreče sta-
rec, pri Kochu pa mišičasto telo daje vtis, da gre za krepkega moža srednjih let. 
Anahronistična je tudi arhitektura, ki je veliko bližje podeželskemu stavbarstvu 
sedemnajstega stoletja na Kranjskem kot rimski arhitekturi Asklepiadovega časa.

Smrt v kožah je znamenita epizoda o krutosti cesarja Nerona, ki je zažgal Rim, 
potem pa obtožil kristjane in jih dal veliko pobiti. Cesar naj bi ukazal kristjane 
zašiti v živalske kože in nanje naščuvati pse, ki so jih žive raztrgali. Valvasor se 
zmotno sklicuje na Svetonijev življenjepis cesarja Nerona v knjigi Dvanajst rimskih 
cesarjev, ki o tovrstnem maščevanju nad kristjani ne piše.130 Glede na to, da Valvasor 
v svoji knjižnici ni imel Svetonija, je mogoče z veliko gotovostjo domnevati, da je 
tudi Neronova grozodejstva povzel iz Zgodovinske kronike, v kateri je opisana smrt 
kristjanov v živalskih kožah.131 Koch množino kristjanov, ki so jih zašili v živalske 
kože, smiselno omeji na tri nesrečnike, izpostavljene pobesnelim psom. Ker Valva-
sor ne pove, da je mučenje kristjanov potekalo v samem mestu in da so se ob njem 
naslajale množice Rimljanov, Koch dogajanje postavi v odprto krajino. Slednja s 
svojo goloto pozornost gledalca dodatno usmeri k drami, ki se odvija v prvem pla-
nu. Le daleč v ozadju vidimo dve drobni moški figuri – naključna gledalca, ki sta se 
ustavila ob strašljivem prizoru.

Tragična zgodba o lepem atenskem mladeniču Demokleju, ki ga je makedonski kralj 
Demetrij na vse načine zalezoval in ga na koncu poskušal posiliti v kopališču, je 
opisana v življenju Demetrija, v Plutarhovih Vzporednih življenjepisih (Demetrij, 
24, 2–3). Valvasor kot vir navaja Tekstorjevo enciklopedijo (Officina, 210).132 Deček, 
ki mu je bilo nadlegovanje skrajno mučno, je poskušal pobegniti iz kopališča, a mu 
ni uspelo. Ko je videl, da se ne more rešiti, naj bi po pričevanju Plutarha skočil v 

130	 De Vita XII Caesarum, Nero, 38.
131	 Takšna domneva hkrati tudi pojasni, zakaj kot vir navaja Svetonija. V Zgodovinski kroniki je namreč poglavje 

iz Svetonijeve knjige, ki ga citira Valvasor, navedeno kot vir za opis požiga Rima (str. 325) ne pa za opisano 
trpinčenje kristjanov, ki je omenjeno na strani 326.

132	 Valvasor navaja Grasserjevo izdajo Tekstorjeve knjige Officina sive Theatrum Historicum et Poeticum (Basel 1663).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   78 24.8.2015   11:06:47



79

kotel vrele vode in umrl. Valvasor ga skladno s tradicijo postavi za zgled častnega 
ravnanja, saj je raje izbral mučno smrt, kot da bi se pustil onečastiti. (Glej sliko na 
str. 60.) Kochova ilustracija nerazumljivo odstopa od Valvasorjevih verzov, pred-
vsem v dejstvu, da namesto dečka upodobi bradatega moškega. Nelogično je tudi, da 
moški s kamnite ograje ali piedestala skače v kotel, čeprav bi lahko mirno pobegnil 
kamorkoli. V popolnem nasprotju z opisom, kjer sta deček in tiran v kopališču sama 
in pomoči ni od nikoder, Koch v ozadje prizora, ki se odvija na prostem, postavi 
množico gledalcev, v ospredje pa dve figuri, ki razpravljata ob kotlu. Nobene od 
njiju ne moremo prepoznati kot tirana Demetrija in njuna vloga je povsem nejasna.

Strašna smrt Jordana, ki so ga posadili na razbeljen tron in ga okronali z razžarje-
no železno krono, je kazen za prešuštvo in oblastiželjnost. Sicilski plemič Jordanus, 
ljubimec cesarice Konstance Sicilske, soproge nemškega cesarja Henrika VI., se je 
poskušal s pomočjo svoje ljubice dokopati do oblasti.133 Vendar so njegove načrte 
pravočasno razkrili in ga kaznovali na način, ki naj bi mu bil v poduk: res je prejel 
krono in smel sesti na prestol, vendar sta bila krona in prestol mučilni orodji, ki sta 
mu prinesli zasluženo smrt. Valvasor kot vir navaja Slovansko kroniko Arnolda iz Lü-
becka, ki jo je imel v svoji knjižnici,134 zgodbo pa je lahko našel tudi v Gottfriedovi 
kroniki (G. H. C., VI, 560–561), kjer je dodana še ilustracija. Koch motiv Jordanove 
smrti oblikuje po Tizianovi sliki Kristusa kronajo s trnjem.135 (Glej sliko na str. 21.)

Če je cesarica Konstanca naklepala uboj svojega moža, pa je rimska princesa Tulija 
mlajša, hči napol legendarnega kralja Servija Tulija, to tudi zares storila.136 V osem-
vrstičnici z naslovom Servij Valvasor pove, da je najprej umorila svojega moža, nato 
pa skupaj s svakom Lucijem Tarkvinijem,137 ki je bil njen ljubimec, skovala zaroto 
proti očetu. Tarkvinij je strmoglavil Servija in ga dal ubiti, ko je iz senata bežal proti 
domu. Kot dokaz Tulijine skrajne sprijenosti in nečlovečnosti Valvasor navede še 
znano epizodo, kako se je kraljeva hči na vozu peljala do senata, da bi čestitala 
svojemu ljubimcu. Vračala se je po poti, na kateri je obležal njen umorjeni oče, in 
kot poročajo rimski zgodovinarji, naj bi brez pomišljanja z zaprego zapeljala čez 
njegovo truplo. Celo konji so v grozi obstali, pravi Valvasor, vendar jih je prisilila, 

133	 Leta 1197 se je del sicilskega plemstva uprl cesarju Henriku VI., pri zaroti pa naj bi sodelovala celo njegova žena 
Konstanca Sicilska. S tem je povezana zgodba, da je bil sicilski plemič, ki je v zgodovinskih zapisih imenovan 
Jordanus, cesaričin ljubimec.

134	 Arnoldi Chronica Slavorum je nastala ok. 1210 kot nadaljevanje istoimenske knjige Helmonda iz Bosaua. Arnold 
s kroniškimi zapisi nadaljuje tam, kjer se končajo predhodnikovi, torej v letu 1171, in opisuje dogodke do leta 
1209. Valvasor se sklicuje na izdajo iz leta 1659, ki jo je imel v svoji knjižnici: Chronica Slavorum Helmoldi 
presbyteri Bosoviensis et Arnoldi abbatis Lubecensis, Lübeck 1659 (B. V., 1047). Pri tem zagreši manjšo napako: 
Jordanova smrt ni opisana v prvem ampak v drugem poglavju pete knjige (str. 431–432). Kronanje Jordana je 
omenjeno tudi v Annales Stadenses (Monumenta Germaniae Historica, XVI, str. 353.)

135	 Glej poglavje Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski poudarki.
136	 Servius Tullius, šesti in predzadnji rimski kralj, na bi po Liviju vladal v letih 578–534 pr. n. š.
137	 Lucij Tarkvinij Ošabni (Lucius Tarquinius Superbus, 535–496) sedmi in zadnji rimski kralj.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   79 24.8.2015   11:06:47



80

da so ubogali. O smrti kralja Servija in zločinski naravi njegove hčerke obširno piše 
Livij (Ab urbe condita I, 48), na katerega se naslanja večina poznejših zgodovinarjev. 
Valvasor se sklicuje na Epitome Lucija Aneja Flora,138 vendar zgodbo najbrž pov-
zema po Zgodovinski kroniki, saj je pri Floru le na kratko omenjena, medtem ko 
je v kroniki natančneje opisana. Upodobitev Tulije, ki se na svoji poti znajde pred 
truplom pravkar umorjenega očeta, je ena od bolj posrečenih likovnih realizacij v 
seriji različnih smrti. (Glej sliko na str. 98.) Koch namreč princeso v oblastni drži 
postavi na neobičajno visok voz in s tem naglasi njeno stremuštvo. Bahava obleka, 
pompozna operjena čelada in poveljniška palica dodatno izpostavljajo njen značaj. 
Upodobljen je dramatičen trenutek, ko se vprega ustavi pred umorjenim Servijem, 
tik preden zločinska hči požene konje čez truplo lastnega očeta.

Smrti Servija Tulija sledi kamenjanje atenskega patricija Cirsila.139 Ko je nad Atene 
prihajala velikanska vojska Perzijcev, je Cirsil someščanom dobronamerno svetoval, 
naj se predajo ali bežijo in tako rešijo svoja življenja. Atenci, odločeni braniti svojo 
svobodo, so bili tako ogorčeni, da so Cirsila kamenjali, enako usodo pa so doživeli 
tudi njegova žena in otroci. Cicero v spisu O dolžnostih (De Officiis, III, 48) Cirsi-
lovo zgodbo omenja kot primer nasveta, danega z dobrim namenom, vendar v ne-
pravem trenutku, ko je večina prebivalstva iz patriotskih razlogov, ki se povezujejo 
z vprašanjem časti, takšnemu premisleku nenaklonjena. Valvasor izpelje moralo 
izrazito v dobro Cirsila in opis zaključi z besedami: »Žolta neumna je res gluha za 
dober nasvet.« Koch v likovni realizaciji motiva ponovno pristopi svobodno: Valva-
sor namreč pravi, da so Atenci Cirsila kamenjali skupaj z ženo in otroki, slikar pa 
nam ponudi lapidarno kompozicijo treh moških, ki kamenjajo starejšega moža.140 
Osrednji dogodek postavi na odprt prostor pred mestnim obzidjem in ga scensko 
zaokroži z množico opazovalcev v ozadju. Koch je imel priložnost videti Merianov 
bakrorez Cirsilove smrti v Gottfriedovi Zgodovinski kroniki, vendar se ni odločil 
slediti njegovemu zgledu. Likovna interpretacija novomeškega slikarja je izvirna, 
čeprav ni izključeno, da ga je navdihnila katera od grafičnih realizacij biblijskega 
motiva kamenjanja Jezreelca Nabota (1 Kr, 21). Tako, na primer, postavitev pred 
mestno obzidje, drža Cirsila in modeliranje njegovega mišičastega telesa spominja-
jo na Eskrichov lesorez s kamenjanjem Nabota v Bibliji iz leta 1573.141

138	 Lucius Annaeus Florus (ok. 74–130), rimski zgodovinar, ki ga nekateri sodobni poznavalci istovetijo z nekoliko 
mlajšim piscem Publijem Anijem Florom. Njegovo poglavitno delo je Kratka zgodovina Rima (Epitome Rerum 
Romanarum), kompilacija povzetkov iz del starejših zgodovinarjav, predvsem Tita Livija.

139	 Cirsilus ali Likidas je prvič omenjen v Herodotovih Zgodbah (IX, 5). Valvasor se sklicuje na Gottfriedovo 
kroniko (G. H. C., II, 115), kjer je zapis pospremljen z Merianovim bakrorezom (str. 116).

140	 Možno je tudi, da je Koch zgodbo poznal iz Herodotovih Zgodb ali iz katerega od zgodovinskih virov, ki sledijo 
Herodotovemu zapisu. Slednji namreč poroča, da so Atenci kamenjali samo Cirsila. Šele potem naj bi razjarjene 
Atenke kamenjale tudi njegovo ženo in otroke. V takem primeru bi lahko Kochov odmik od Valvasorjevih 
verzov pomenil, da je sledil Herodotovemu opisu dogodkov.

141	 Biblijo z lesorezi Pierra Eskricha je leta 1573 v Lyonu izdal Guillaume Rouillé.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   80 24.8.2015   11:06:47



81

Naslednja v vrsti nenavadnih usod je smrt Mladeniča iz Senja, ki ga je ubila kača. To 
samo po sebi ne bi bilo nič izjemnega, če ne bi šlo, kot Valvasor posebej izpostavi, 
za posebno veliko kačo (kakršne v tem delu Evrope ne živijo). Dodatno zanimivost 
predstavlja navedba, da je imela kača dva repa, nesrečnika pa je ugonobila s strupe-
nim ugrizom in s smrtonosno sapo. Dvorepa kača bi načeloma lahko bila redka igra 

Slika 36: Andrej Trost po Janezu Kochu, Mladenič iz Senja, T. M., str. 183.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   81 24.8.2015   11:06:48



82

narave (izpričani so celo primeri dvoglavih kač), vendar je bolj verjetno, da gre za 
pretiravanje ljudske domišljije. K takšnemu sklepanju napeljuje tudi motiv moril-
ske sape, ki nenavadno kačo iz Senja povezuje z legendarnim baziliskom. Kralj vseh 
kač, kot ga imenujejo srednjeveški bestiariji, po zakoreninjenim prepričanju ubija 
s strupeno sapo ali celo zgolj s pogledom.142 Pesniško namigovanje na baziliska je 
toliko bolj očitno, ker avtor trdi, da so mladeniča našli mrtvega in torej nikakor niso 
mogli zares vedeti, ali je bila poleg strupenega ugriza zanj usodna še morilska sapa 
kače. Tudi to zgodbo je Valvasorju posredoval Vitezović in je ni v starejših zapisih, 
zato Valvasor, podobno kot v primeru Dekleta iz Okučanov, ob verzih zapiše samo 
krajevno opredelitev: »V Dalmaciji«. Mladenič, ki leži pod napol suhim drevesom 
v precej pusti pokrajini, je eden od najlepših moških aktov v Theatru. Kot opozarja 
že Cevc, v oblikovanju atletskega mladeniškega telesa odmevajo Michelangelovi 
estetski ideali. Čeprav Valvasor omenja številne rane, ni na telesu videti niti enega 
ugriza. Široko razprte čeljusti velike kače resda lahko pomenijo, da ga bo šele ugri-
znila, po drugi strani pa je mogoče, da se je Koch odločil slediti samo tistemu delu 
verza, ki pravi: »s sapo ga svojo umori«. 

Stotnik, ki je v Tebah onečastil dekle, ta pa se mu je maščevala in ga z zvijačo ubila, 
je protagonist neslavne zgodbe, ki jo je Valvasor spet povzel iz druge roke in ne iz 
vira, ki ga navaja. Sklicuje se na kratko zgodovino makedonskega kraljestva, ki jo 
rimski zgodovinar Justin (Marcus Iunianus Iustinus)  povzema po Pompeju Trogu 
(Epitoma Historiarum Philippicarum Trogi Pompei, XI, 3), vendar Justin pri opiso-
vanju zavzetja Teb in pustošenja Aleksandrove vojske te epizode ne omenja. Zapi-
sana je – kot toliko drugih, ki so navdihile barona z Bogenšperka – v Zgodovinski 
kroniki (G. H. C., II, 164). Valvasor si je zgodbo o posilstvu Tebanke očitno slabo 
zapomnil, saj Timoklej ni ime stotnika, ampak ime junaške žene (Timokleja), ki je 
nasilneža ubila.143 O stotniku, ki v virih ni poimenovan, vemo le, da je bil poveljnik 
trakijskih čet, o Timokleji pa, da je bila sestra Teagena, junaka, ki se je skupaj z 
Aleksandrovim očetom Filipom Makedonskim boril v bitki pri Hajroneji. Plutarh 
piše,144 da so vojaki Timoklejo po uboju stotnika privedli pred Aleksandra, da bi ji 
sodil za njeno dejanje. Pogumna ženska je vse povedala po pravici in dodala, da se 
je njen brat boril skupaj z Aleksandrovim očetom. Aleksandra sta prevzeli njena is-
krenost in pogum, zato je njej in njenim otrokom podaril svobodo, čeprav je dal vse 
ostale Tebance prodati v suženjstvo. Valvasor posebej naglasi junaštvo in bistrost 

142	 Prepričanje o smrtonosni sapi baziliska se je z bestiariji trdno zakoreninilo že v srednjem veku ter pozneje 
pomembno zaznamovalo ikonografijo baziliska v renesančni hieroglifiki in emblematiki.

143	 Da je imel Valvasor s stotnikom nekaj težav, kaže tudi to, da ga v latinskem tekstu imenuje Timoklej, v nemškem 
pa Demoklej.

144	 Plutarh je prvi antični avtor, ki omenja zgodbo o posilstvu Timokleje (Vzporedni življenjepisi, Aleksander Véliki, 
3, 12), po njem pa jo povzemajo poznejši pisci.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   82 24.8.2015   11:06:48



83

Slika 37: Andrej Trost po Janezu Kochu, Stotnik, T. M., str. 185.

Slika 38: Mathäus Merian starejši, Smrt stotnika v Tebah, bakrorez, Johann Ludwig 
Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 164.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   83 24.8.2015   11:06:49



84

žene, ki se ni vdala obupu, ampak se je domislila zvijače, da se je maščevala nasil-
nežu. Koch predstavi trenutek, ko Timokleja poveljnika pahne v vodnjak, vendar je 
pri tem precej neroden. Ne samo, da je figura stotnika nekam lesena, upodobljen je 
tudi v napačni legi. Da bi našel zaklad, mora lakomni vojak pogledati v vodnjak, se 
torej nagniti naprej. Figura bi morala biti posledično vidna (vsaj pretežno) s hrbtne 
strani in ne s sprednje. Kako nelogična je slikarjeva realizacija motiva, nazorno po-
kaže primerjava z bakrorezom Mathäusa Meriana v Zgodovinski kroniki. Gledalcu 
je ob Merianovi ilustraciji dogodka povsem jasno, da se je stotnik sklanjal čez rob 
vodnjaka in oprezoval za zakladom, Timokleja pa mu je spodnesla noge in ga po-
rinila naprej v jašek. Merianov vojak je živo razgiban, suče se in se poskuša ujeti, 
medtem ko imamo pri Kochu občutek, da je Timokleja pograbila leseno lutko za 
noge in jo z glavo naprej vrgla v vodnjak.

Smrt v smoli je epizoda iz Neronovega preganjanja kristjanov in se neposredno 
povezuje z motivom Smrti v živalskih kožah. To nakaže tudi z uvodnima verzoma: 

Mar ni že dovolj, da psi so raztrgali, Nero,
Toliko tisoč ljudi, všitih v kože zveri?

(V. P., 196)

Poročila o Neronovih grozodejstvih so številna, Valvasor v tem primeru citira Cer-
kveno zgodovino Evzebija iz Cezareje (II, 24), kjer pa bi tak opis zažiganja kristja-
nov zaman iskali.145 Avtor Theatra izpostavlja tiranovo okrutno naravo in ga ime-
nuje krvavo pošast, motiv pa je nadvse prikladen za zbirko grozovitih, nenavadnih 
in slikovitih smrti, ki jih niza v Prizorišču človeške smrti. Koch v lapidarnem ilustra-
torskem slogu množico kristjanov skrči na tri goreče moške, pri čemer k prvemu 
rimski vojak šele pritika baklo. Da bi poudaril dramo in slikovitost, Koch tudi v 
tem primeru upodobi visoko razplamtel ogenj, čeprav je to nekoliko neusklajeno z 
dejstvom, da so se oblačila šele pravkar vžgala.

Ob Smrti na vislicah se zdi, kot da je Valvasorju zmanjkalo domišljije ali pa volje, 
da bi poiskal kako bolj nevsakdanjo in zanimivo smrt. Vendar verzi razkrijejo, da je 
izbor premišljen, kajti avtor moralno ost tokrat zasuče drugam in govori na splošno 
o pokvarjenosti ljudi, ki jih nobena kazen ne odvrne od malopridnosti. Pri tem – 
kdo ve zakaj – izpostavi le tatove. Vsesplošno razširjenost tatinske zalege, pri kateri 
niti grožnja smrti na vislicah ne pomaga, nakaže tudi s tem, da namesto kakega 
pisnega vira zapiše samo: »V Evropi«. Koch verze ilustrira z dvema obešencema 

145	 V navedenem poglavju Evzebij sicer govori o Neronovem preganjanju krščanstva, posebej izpostavi mučeništvo 
apostolov Petra in Pavla, o zažiganju kristjanov pa ne piše. Kot že v primeru Smrti v kožah je Valvasorjev pravi 
vir Gottfriedova Zgodovinska kronika, kjer na strani 325 dejansko beremo o kristjanih, ki jih je Neron spremenil 
v žive bakle.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   84 24.8.2015   11:06:49



85

na vislicah – eden visi na običajen način z zanko okoli vratu, drugi na kavlju, ki ga 
ima zadrtega v prsni koš. Skupina treh vojakov opazuje smrt na vislicah in pazi, da 
bo izvršena skladno s sodbo. Neobičajno pri tem razmeroma običajnem dogodku 
je dejstvo, da so vojaki oblečeni v antikizirajočo rimsko nošo. Oblačila in ščit s 
strašljivo obrazno masko prvega vojaka so skoraj povsem enaka kot pri vojščaku v 
prizoru smrti rimske vestalke Opije, kjer je antikizacija na mestu, medtem ko je v 
primeru Smrti na vislicah anahronistična.

Smrt na kolu ni bistveno bolj domiselna, je pa nedvomno bolj eksotična, slikovita 
in ima nekaj regionalnega pridiha. Na ta način so v Evropi trpinčili ljudi predvsem 
Turki: od Grčije do Kranjske, od Bolgarije in Vlaške do Hrvaške in Ogrske so iz-
pričani številni primeri tovrstnih grozodejstev. Temu je treba dodati, da so se istih 
metod posluževali celo krščanski vladarji na tem območju in da so natikanje na kol 
poznali tudi v drugih evropskih deželah.146 Regionalni vidik Valvasor nakaže s pri-
pisom: »Na Ogrskem in Hrvaškem«, ki nadomešča običajno navedbo zgodovinske-
ga vira. Koch v oblikovanju ilustracije ni imel prav veliko izbire: upodobil je dva gola 
moška, nataknjena na kol. Da slika z vidika moralističnih načel njegovega časa ne bi 
bila spotakljiva, je žrtvi upodobil s hrbtne strani. Ker gre za zadnje poglavje v zbirki 
različnih smrti, avtor v verzih temo zaokroži in jo hkrati poveže z osnovnim moral-
nim sporočilom, ki se kot rdeča nit vleče skozi vse tri dele Prizorišča človeške smrti:

Dasi življenje in smrt zaradi izvirnega greha
tisoče muk, bolečin imata za dušo, telo,

vendar pa dan na dan človeška si krutost izmišlja
novih načinov še več, vrst človeških si muk.

(V. P., 200)

4.2	 Viri, zgledi in Valvasorjev prispevek k žanru

Zadnja dva verza, s katerima se zaključi poglavje Varia genera mortis, ponujata del 
razlage za njegovo nekoliko neobičajno vsebinsko zasnovo. V veliki meri gre res 
za predstavitev najrazličnejših muk in usmrtitev, ki si jih »dan na dan« izmišlja 
človeška krutost. Seveda pa to ni zadostno pojasnilo za zbirko smrtnih usod, ki 
jih družijo predvsem neobičajnost, slikovitost in grozljivost. Ob tako raznolikih 
primerih, zbranih z vseh vetrov, je vprašanje, po kakšnem ključu je Valvasor sestavil 
paleto nenavadnih smrti in kje je iskal navdih, nekoliko bolj kompleksno.

Do nedavnega je veljalo, da glede pisnih virov, iz katerih naj bi Valvasor črpal nav-
dih ali neposredno povzemal posamezne zgodbe, ni treba izgubljati veliko besed: 

146	 Posebej v nemških deželah, kjer je natikanje na kol izpričano že v srednjem veku, izvajali pa so ga tudi še v 
Valvasorjevem času. Glej Stiassny (1903).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   85 24.8.2015   11:06:49



86

avtor sam navaja vir in zaradi tega ni posebnega razloga, da bi s tem po nepotreb-
nem izgubljali čas. K temu lahko dodamo še podatek, da je Cevc v spremni študiji 
k sodobni izdaji Theatra sestavil seznam knjig, iz katerih je Valvasor črpal snov za 
svoje zgodbe (Cevc, 1969, 272–273). A zatakne se na obeh koncih. Cevc na seznam 
v resnici ne uvrsti vseh del, na katera se sklicuje Valvasor, obenem pa ne preverja 
verodostojnosti navedkov. Natančen pregled citiranih knjig pokaže, da so baronove 
navedbe neredko napačne in zavajajoče, zaradi česar se zastavlja vprašanje primar-
nih virov, ki jih je dejansko uporabljal. Kot je bilo večkrat omenjeno, Valvasor svoje 
zgodbe v največji meri jemlje iz Zgodovinske kronike Johanna Ludwiga Gottfrieda, 
ki je bila zelo priljubljeno branje, njena vrednost pa je predvsem v tem, da avtor v 
besedilu sproti navaja vire, na katere se opira. Poleg Zgodovinske kronike je ključen 
vir še Tekstorjevo delo Officina, v katerem francoski humanist naniza celo vrsto 
smrti slavnih ljudi. Valvasor v poglavju o različnih smrtih Gottfriedovo kroniko 
omeni vsega trikrat, Tekstorjevo enciklopedijo pa le dvakrat, čeprav je kar nekaj 
primerov, ko upravičeno sklepamo, da je motiv vzel iz ene ali druge knjige, kot vir 
pa navedel delo, na katerega se ob zapisu zgodbe sklicujeta bodisi nemški bodisi 
francoski avtor. To je najbolj očitno v primerih, ko v knjigi, ki jo Valvasor citira, 
omenjene vsebine ni, pomota pa je nastala, ker je vir prepisal iz napačnega mesta v 
Gottfriedovem ali Tekstorjevem delu.

Vprašanju pisnih virov za Različne vrste smrti je bilo v strokovni literaturi posveče-
no premalo pozornosti in enako velja za vprašanja o avtorjevih motivih za takšno 
zbirko slavnih in manj slavnih smrtnih usod, o kriterijih, po katerih se je odločal, o 
kontekstu in o povezavah z evropsko literarno tradicijo.147 Prav tako ni bila opravlje-
na celovita ikonografska analiza Kochovih ilustracij in opredeljeno razmerje med 
besedilom in sliko.148 Glede na to, da je Valvasor celotno Prizorišče človeške smrti za-
snoval kot nekakšen oder, na katerem se v prvem »dejanju« pred gledalčevimi očmi 
zvrstijo srečanja s smrtjo v obliki mrtvaškega plesa, v tretjem pa nas čaka še prikaz 
peklenskih muk vseh, ki so zaradi svojih grehov pristali v peklu, ni nobenega dvoma, 
da ima poglavje Varia genera mortis moralno sporočilo, ki je usklajeno s preostalima 
dvema. Če je glavna tema prvega dela Theatra neizbežnost smrti ne glede na položaj, 
stan, bogastvo ali starost in nauk tretjega dela, da bodo po smrti grešniki trpeli muke, 
prikrojene po meri svojih grehov, se v drugem delu prepletata obe ideji. S smrtjo se 
srečajo véliki in mali, modri in nespametni, dobri in slabi. Kralja in cesarja doleti prav 

147	 Edini starejši prispevek v smeri vsebinske razlage tega poglavja je kratek opis Emilijana Cevca, ki zapiše, da v 
njem ne zasledimo ideje ars moriendi, kot bi bilo pričakovati, ampak da nam Valvasor »nasuje enciklopedično 
galerijo najrazličnejših načinov smrti«. Nekaj stvarnih pojasnil poda tudi v opombah (Cevc, 1969, 269–271).

148	 Odprto ostaja tudi polje primerjav z likovnimi realizacijami (vsaj tistih bolj znanih in široko razširjenih) motivov v 
tiskih 16. in 17. stoletja. To je sicer sekundarnega pomena, saj vemo, da so Kochove risbe, po katerih je Trost vrezal 
bakroreze, izvirno delo, kljub temu pa je – kot kaže motiv Jordanove smrti – treba dopustiti možnost, da je Koch 
katero od kompozicij zasnoval v svobodnem dialogu z že obstoječimi upodobitvami znamenitih smrtnih usod.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   86 24.8.2015   11:06:49



87

tako kot preprostega žanjca ali deklo, filozof in videc ji ne ubežita, heroji in dobro-
tniki so ji enako podvrženi kot pokvarjenci, razbojniki, tatovi in morilci. V mnogih 
primerih lahko prepoznamo idejo pravične kazni, ki v krščanski tradiciji moralnih 
»exempla« ponazarjajo uravnoteženost greha in kazni. Dirka, na primer, ki je zahte-
vala, da nedolžno Antiopo privežejo biku na roge, sama konča na ta način; hudobno 
kneginjo, ki je dala ubiti otroke svoje tekmice, zakopljejo skupaj z njimi; trdosrčnega 
škofa Hatta, ki je krike gorečih revežev primerjal z mišjim cviljenjem, živega požro 
miši; Perilaj, ki je izdelal bronastega bika, da bi v njem mučili ljudi, se sam znajde v 
mučilni napravi. Obema vodilnima idejama se v drugem poglavju Theatra pridružita 
še za intelektualno klimo zgodnjega novega veka značilna enciklopedična nota in 
tradicija literarnega žanra baročnih grozljivih pripovedi, ki jih lahko razumemo kot 
nekakšen predhodnik gotskega romana in kriminalnih zgodb.149

Enciklopedična nota je razvidna v osnovni strukturi poglavja: gre za uravnoteženo 
nizanje različnih smrtnih usod, dopolnjenih z ilustracijami in navedki iz Svetega pi-
sma. Valvasor se je pri tem lahko zgledoval po različnih vzorih, kot poglavitni vir za 
nabor smrtnih usod pa mu je verjetno služila Tekstorjeva Officina v dopolnjeni izdaji 
Johanna Jakoba Grasserja.150 Knjiga francoskega pisca je v pravem pomenu besede 
enciklopedija znamenitih smrti, saj avtor v prvem delu s pristnim zanimanjem za 
vsemogoče načine umiranja sistematično predstavi plejado slavnih ljudi in njihovih 
smrtnih zgodb. Vse je natančno urejeno v poglavja, podpoglavja in skupine: najprej 
samomorilci in morilci, nato ostali, ki so umrli na najrazličnejše načine. Smrti so raz-
deljene glede na vrsto, način, kraj, posebne okoliščine itd. Tako so v smiselno zaokro-
žene skupine razporejeni tisti, ki so se utopili v vodi, oni ki so jih ubile različne živali 
(s podpoglavji glede na žival, ki je bila za njih usodna), vsi, ki so našli smrt v ognju, 
zmrznili, umrli od različnih bolezni (natančno razvrščeni glede na vrsto bolezni), pa 
tisti, ki so preminili od žeje in lakote, od strupa, zaradi različnih načinov mučenja 
(spet s številnimi podpoglavji) in tako naprej. Skratka – odličen priročnik za vse, ki 
jih zanimajo vsakovrstni smrtni slučaji od antike do 16. stoletja, pregledno razvrščeni 
in jedrnato opisani, v večini primerov pa tudi vestno opremljeni z viri. Levji delež – 
kar enaindvajset od petintridesetih smrtnih usod, ki jih navaja Valvasor, najdemo v tej 
zanimivi zbirki, le da jo avtor Theatra, kot rečeno, navede le dvakrat.151

Poleg enciklopedičnega pristopa je v izboru snovi več kot očitna Valvasorjeva želja 
po slikovitosti, dramatičnosti, vključevanju posebej nenavadnih in grozljivih pri-
merov smrti. Hkrati je ves čas prisotna izrazito moralizirajoča nota, ki jo mesto-
ma dopolni duhovito koketiranje z bralcem. V tem se Valvasor navezuje na žanr 

149	 Za Harsdörfferja kot predhodnika žanra kriminalnih zgodb glej Siebenpfeiffer (2006, 157–176).
150	 Glej op. št. 95.
151	 Ob poglavjih Prokopij in Demoklej (T. M., 174 in 130).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   87 24.8.2015   11:06:49



88

poučnih zgodb o nenavadnih, praviloma bolj ali manj strašljivih smrtnih usodah, 
v katerih se prepletajo literarni elementi tragičnega, morbidnega in grotesknega z 
željo po tako rekoč dokumentarni neposrednosti in pristnosti, saj avtorji največkrat 
že v uvodu poudarjajo, da gre za resnične dogodke ali celo, da so zgodbe nastale 
na osnovi zabeleženih zločinov, sodnih poročil in poročanja očividcev. Verjetno 
najbolj znan in vpliven primer tovrstnih pripovedi sta zbirki L' Amphithéâtre san-
glant152 in Les Spectacles d' horreur153 Jeana Pierra Camusa, francoskega pisatelja, te-
ologa in škofa v Belleyju (1584–1652).154 V nagovoru bralcu Camus zgodbe označi 
kot poučne in nazorne primere (exempla), kako se greh in zločin kaznujeta, kako 
se je treba izogibati tovrstnim dejanjem in stopati po poti kreposti.155 Bralca tudi 
spodbudi, naj se nikar ne ustraši grozljivosti, o katerih piše, temveč se pogumno 
sooči z njimi, saj bo v njih našel veliko zanimivega in poučnega. Camus, podobno 
kot pozneje Valvasor, svoje delo prispodobno pojmuje kot odraz sveta, v katerem 
živimo. Avtor Theatra v nagovoru bralcu pravi, da je življenje kakor oder, »... na 
katerem se plešejo mnogi raznoteri plesi ter igrajo različne komedije in tragedije« (V. P., 
8), in da poskuša biti njegovo delo posentek tega. Belleyjski škof naslov svoje knjige 
razlaga na enak način in zapiše, da je svet, v katerem živimo, kot krvavi amfiteater, 
kjer se vsakodnevno godijo strašne stvari.

Camusova knjiga je bila zelo priljubljena, doživela je več ponatisov, njen vpliv pa 
je bil izjemno daljnosežen. Za nemški kulturni prostor je ključnega pomena delo 
Georga Philippa Harsdörfferja Der Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, 
knjiga, razdeljena na osem delov, v katerih avtor predstavi dvesto različnih zgodb.156 
V prvem in drugem delu Harsdörffer svobodno prevede, povzame in preoblikuje 
Camusove zgodbe iz zbirke L' Amphithéâtre sanglant ter doda veliko novih, ki jih je 
nabral iz najrazličnejših virov – deloma iz ostalih knjig francoskega škofa, deloma iz 
knjig drugih avtorjev, zlasti francoskega humanista in teologa Simona Goluarta.157 

Harsdörffer uvodoma ponovi Camusovo prispodobo o amfiteatru in izrecno zapiše, 

152	 L' Amphithéâtre sanglant, où sont représentées plusieurs actions tragiques de notre temps par J. P. C. Evesque de Belley, 
J. Cottereau, Paris, 1630. 

153	 Les Spectacles d’horreur, où se découvrent plusieurs tragiques effets de notre siècle par Jean-Pierre Camus, A. Soubron, 
Paris 1630.

154	 Za Camusa glej Garreau (1968). Posebej za temo zgodb o umorih, tragičnih smrtih in njihovi funkciji: Pech 
(2000) in Shoemaker (2006, 549–60).

155	 Za moralno-didaktični vidik prikazovanja nasilja v Camusovih zgodbah glej Vernet (1998, 89–98).
156	 Der Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, Bestehend in CC. traurigen Begebenheiten mit vielen merkwürdigen 

Erzehlungen neu üblichen Gedichten Lehrreichen Sprüchen scharffsinnigen artigen Schertzfragen und Antworten /etc. 
Verdolmetscht und mit einem Bericht von den Sinnbildern wie auch hundert Exempeln derselben als einer neuen Zugabe 
auß den berühmsten Autoribus, Hamburg 1678. (Knjiga je prvič izšla v Hamburgu leta 1649/50.) Valvasor je imel 
Naumanovo izdajo Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, ki je leta 1678 izšla v Hamburgu. Glej: B. V. 411 
in 1025. Najnovejša spoznanja o Harsdörfferju prinaša zbornik konference, ki je potekala v Berlinu od 1. do 3. 
novembra 2007 v počastitev štiristoletnice Harsdörfferjevega rojstva (Keppler-Tasaki in Kocher (ur.), 2011.)

157	 Za vire, iz katerih je (poleg že omenjenih Camusovih del) Harsdörffer jemal snov za svoje zgodbe, glej Ecsedy 
(2011, 115–146).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   88 24.8.2015   11:06:49



89

da je spoštovani francoski avtor zgodbe zapisal zato, da bi ljudje prepoznali zlo in 
različne pregrehe ter se odvrnili od njih. To, nadaljuje, je tudi njegov namen.158 Ena-
ko kot francoski pisec je tudi sam mnenja, da se zgledi kaznovanja zločinov ljudi bolj 
živo dotaknejo kot pridiganje kreposti in so zato učinkovitejše orodje vzgoje. Pri 
Harsdörfferju je še bolj kot pri Camusu izražena nota kurioznosti, iskanja posebnih, 
nenavadnih, redkih, zanimanja in čudenja vrednih dogodkov, kakršno zasledimo 
tudi pri Valvasorju, ki je dobro poznal Harsdörfferjevo Veliko prizorišče pomilovanja 
vrednih smrtnih zgodb. Iz Harsdörfferja zajema snov za svoje sicer drugače zasnova-
no in bistveno bolj lahkotno delo Die lustige Schau-Bühne von allerhand Curiositäten 
tudi Valvasorjev prijatelj in sodelavec Erazem Francisci. Franciscijevo knjigo, ki je 
prvič izšla v Nürnbergu leta 1663, je imel Valvasor v svoji knjižnici (B. V., 744). 
Isti tradiciji sledi tudi Eberhard Werner Happel s svojim delom Kern-Chronica der 
merckwurdigsten Welt- und Wunder-Geschichte,159 ki se je Valvasorju zdela tako zani-
miva, da jo je kupil v letih, ko je bil že na robu bankrota. Tovrstne knjige lahko ra-
zumemo kot literarni pendant zbirkam redkih, neobičajnih, dragocenih in pogosto 
bizarnih predmetov, t. i. kabinetom kuriozitet,160 ki so bili med plemiškimi zbiralci v 
modi že v renesansi, v Valvasorjevem času pa se je njihovo število naglo povečevalo, 
saj so si jih omislili tudi izobraženci meščanskega porekla.161

Zbirke zanimivih in nenavadnih zgodb – smrtnih ali ljubezenskih, strašljivih ali 
žgečkljivih, poučnih in duhovitih – ki so gledalcu postavljene pred oči kot na odru, 
so postale v 17. stoletju priljubljen literarni žanr tako imenovanih »prizorišč«. Val-
vasor se v omenjeni evropski literarni kontekst vključuje v smislu zgledovanja po 
obstoječih virih ter zasnove in vsebinske organizacije svojega Prizorišča človeške 
smrti (in še zlasti poglavja Varia genera mortis), vendar pomeni njegovo delo izviren 
prispevek vsaj v dveh pomembnih vidikih. Prvič v pogledu strukture in oblikovne 
zasnove: vsebina je jedrnato podana v verzih in dopolnjena z grafično ilustraci-
jo, s čimer se Theater na videz približuje emblemskim knjigam. Drugič v smislu 
dodanih novih smrtnih zgodb, ki jih v starejših zapisih ne najdemo in so torej v 
polnem pomenu besede literarni in ikonografski novum. V njihovem izboru in 
načinu predstavitve se še prav posebej nazorno pokaže avtorjev koncept Prizorišča 
človeške smrti, v katerem prepleta strašljivost in ekscentričnost, dokumentarnost in 

158	 Moralno-didaktični vidik je pri Harsdörfferju še bolj izrazit kot pri Camusu. Za didiktično noto Harsdörfferjevega 
dela glej Gemert (1991, 313–331) in Manns (2011, 147–165).

159	 Kern-Chronica der merckwürdigsten Welt- und Wunder-Geschichte; mit beygefügten nöthigen Registern und 
Anweisungen; zusammen getragen von Everhardo Guernero Happelio, Hamburg 1690 (B. V. 1017).

160	 V nemški strokovni literaturi se za knjige, v katerih je uveljavljen princip nizanja kuriozitet, uporablja termin 
»Text-Kunstkammer«. Glej med drugim Schock (2011).

161	 Za tovrstne zbirke se je v nemškem kulturnem prostoru uveljavil termin Wunderkammer ali Kunstkammer (fr. 
cabinet de curiosités), v njih so bili najrazličnejši predmeti, od starin in umetniških del do mehaničnih naprav in 
instrumentov, redkih mineralov, rastlin, eksotičnih živali (zlasti « pošasti » ali njihovih telesnih delov), fosilov, 
školjk itd. Med novejšimi deli za to področje z obsežno bibliografijo glej Bessler (2012).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   89 24.8.2015   11:06:49



90

eksotičnost, poučnost in moraliziranje, vse skupaj pa začini še s kančkom humorja. 
Za vse tri primere izvirnih zgodb – Mladenič iz Senja, Jakob Vojnić in Dekle iz Oku-
čanov – velja, da je vsaka po svoje izjemna, da so lokalno obarvane (zgodile so se v 
bližnji soseščini, na Hrvaškem) in aktualne tudi v smislu zgodovinske bližine, saj 
so se zgodile ne dolgo nazaj. 

Smrt mladeniča iz Senja združuje značilne komponente svojega žanra: redkost, 
grozljivost in tragičnost ter dodatek mitskih primesi. Dogodek je skrajno neobiča-
jen, saj naj bi velika kača ubila mladega moškega na vrtu v bližini Senja (iz mesta 
se je oddaljil le »dvakrat po dvesto korakov«), pri čemer naj bi ga »sila velika« kača 
»zgrabila«, se pravi, da ga je ovila, kot je značilno za udave in pitone, ki žrtev zadu-
šijo. Čeprav kače velikanke niso strupene, Valvasor piše, da ga je večkrat ugriznila 
»z zobom strupenim« in doda, da ga je umorila s svojo sapo. Avtor torej poveže dve 
naravoslovni dejstvi, ki sta povsem nezdružljivi, to pa začini še s pripombo, da 
ja imela kača dva repa. K vsemu doda pravljično dimenzijo, ker kačo primerja z 
mitsko pošastjo baziliskom, ki ubija s strupeno sapo. S tem stopnjuje grozljivost 
dogodka, ki je toliko bolj zastrašujoč, ker Valvasor ne pušča nobenega dvoma o 
njegovi resničnosti. Tokrat se smrt ni zgodila nekje v oddaljenih deželah, ampak na 
vrtu na obrobju Senja, dobro znanega, bližnjega mesta. Zgodi se lahko tudi nam – 
moment, ki učinkovito prispeva k doživljanju mladeničeve smrti kot vznemirljive-
ga in grozljivega dogodka. Temu Valvasor doda tragični motiv matere, ki najde mr-
tvega sina, s čimer spretno zaigra na čustva bralca in mu tudi na ta način približa to 
nenavadno smrt. Izjemoma tukaj ni neposredno izražene moralistične note, je pa v 
epizodi skrit nauk, da nas lahko smrt doleti kadarkoli in kjerkoli, v cvetu mladosti, 
v prijetnem in vsaj na videz varnem okolju, kjer je ne bi niti najmanj pričakovali.

Pripoved o grozljivem koncu, ki ga je dočakal razbojnik Jakob Vojnić, poleg redko-
sti in strašljive slikovitosti, o kateri pisec poroča z malone dokumentarno nepriza-
detostjo sodnega zapisnikarja, vključuje za tovrstne zgodbe značilno moraliziranje 
in prepričanje, da je treba zločin kaznovati brez milosti, pri čemer naj krutost ka-
zni odtehta okrutnost zagrešenega zločina. Takšna eksemplarična kazen naj bi po 
prepričanju avtorjev zbirk strašljivih smrtnih zgodb ljudi odvračala od zločinov in 
pregreh – potencialne prestopnike lahko torej reši pred večnim pogubljenjem. V 
primeru Vojnićeve smrti, kakor jo opisuje Valvasor, je grof razbojniku dobesedno 
pripravil »pekel na zemlji«, saj je počasno pečenje na ražnju motiv, ki ga evropska 
kultura in umetnost poznata iz predstav o mučenjih, kakršnim so v peklu podvr-
žene duše prekletih. Paralela je toliko bolj neposredna, ker Valvasor v tretjem delu 
Theatra, v Mukah pogubljenih predstavi identično kazen za vse, ki so bili zaživa 
polni maščevalnosti (T. M., 239).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   90 24.8.2015   11:06:49



91

Smrt dekleta iz Okučanov je primerljiva le z največjimi grozodejstvi, zabeleženimi v 
kriminalnih zapisih in mračnih zgodbah, kar jih pozna literatura 16. in 17. stoletja. V 
tem pogledu je, če se izrazimo v duhu zbiralcev morbidnih pripovedi, prava rariteta, 
ki je bila verjetno za Valvasorja še posebej dragocena: ni bila samo edinstvena zaradi 
neverjetne človeške krutosti, o kateri govori, ampak tudi zato, ker je bila resnična, 
zgodila se je v znanem kraju, pa še povsem sveža je bila. Od dogodka, kot poudari 
pisec Theatra, še ni minilo niti pet let. Valvasor je prvi, ki jo je zapisal ter s tem sve-
tovni žanr grozljivih smrtnih usod obogatil še z enim izvirnim prispevkom. Običajni 
moralizirajoči noti se v tem primeru v celoti odpove, ne obsoja gospodarjevega poče-
tja niti ne pomiluje nesrečnega dekleta. Z moralističnega vidika, ki je sicer zanj zelo 
pomemben, je na prvi pogled presenetljivo, da se distancira celo od vprašanja, ali je 
dekle sploh zagrešilo tatvino, zaradi katere jo je gospodar tako sadistično kaznoval. 
Ključni vidik zgodbe, ki drastično stopnjuje tragičnost dekletove smrti, mirno pre-
skoči z opazko: »Mar je nedolžna bila, kriva, resnično ne vem.« Trpinčenje je zapisano 
kot jedrnato, neprizadeto poročilo o tem, kako je gospodar kaznoval svojo deklo:

V zimski je noči nekoč privezal jo h kolu pred domom,
potlej za kazen za greh z mrzlo polival vodó,

dokler da umoril je ni že strjeno v kapnik ledeni.
(V. P., 178)

K temu avtor Theatra hladnokrvno pristavi: »Tale opisana smrt mrzla bila je zares.« 
Sodobni bralec je presenečen nad neprizadetostjo in lahkotnostjo, s katero Val-
vasor poroča o dogodku, duhovičenje na račun hladne smrti pa bi se lahko danes 
marsikomu zdelo neokusno. Toda presenečenje v resnici ni na mestu in kvečjemu 
odraža nerazumevanje duha dobe, ki je človeško življenje in smrt vrednotila bistve-
no drugače, kot ju vrednotimo danes. Predvsem pa zaključek poročila o dekletu iz 
Okučanov lepo ilustrira značilno potezo Valvasorjevega nabora raznoterih podob 
smrti: za avtorja, ki je bil očitno ljubitelj žanra nenavadnih in grozljivih zgodb, je 
bila to odlična priložnost, da pokaže svojo hladnokrvnost in duhovitost, stoično 
neprizadetost in svetovljansko lahkotnost, ki jo je imel priložnost videti pri vélikih 
francoskih in nemških predhodnikih.162 Duhovito koketiranje z bralcem je v tem 
kontekstu za literarni žanr »prizorišč« s poučnimi in slikovitimi smrtnimi zgodba-
mi značilna poteza, ki na nevsiljiv način kaže avtorjevo razgledanost, obvladovanje 
snovi in neobremenjen pogled na ekscese človeške narave. Avtor verzov ni kak 
brezčuten plemič, ki mu ni mar okrutnosti človeških dejanj, ampak je tudi v tem 
pogledu mož svojega časa, svetovljan, polihistor in pisec, ki se s svojim Theatrom 
enakovredno vključuje v okvire popularne literature zgodnjega novega veka.

162	 Za kratek oris tega žanra ter njegovih korenin glej Schenda (1990, 530–551).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   91 24.8.2015   11:06:49



Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   92 24.8.2015   11:06:49



93

5	 Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah 
bakrorezov

»O bedni človek, še več kot beden zaradi svojega življenja, 
ki se lahko pohvali s tako trajnostjo kakor milni merhurčki ... 

poglej zemljo, tam rastejo vrtnice, ki so zdaj rdeče, zdaj ovenejo: 
to je podoba tvojega življenja …«

(V. P., 9)

Dekorativne bordure z motivi iz rastlinskega in živalskega sveta, ki uokvirjajo ba-
krorezne ilustracije vseh treh delov Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti, so v 
strokovni literaturi le tu in tam omenjene. Redki pisci, ki so v takšnem ali drugač-
nem kontekstu pisali o Valvasorjevem Theatru in bakrorezih, se osredotočajo na 
glavne prizore, ki so nosilci ikonografskega sporočila, medtem ko se z njihovimi 
okrasnimi obrobami ne ukvarjajo.163 Poglavitni razlog za to, da so bordure s strani 
umetnostnih zgodovinarjev ostale prezrte, se zdi prepričanje, da gre za izključno 
dekorativno prvino. Emilijan Cevc je v spremni študiji k sodobni izdaji Valva-
sorjevega Theatra leta 1969 zapisal, da bi bilo iskanje simbolike prisiljeno.164 Leto 
dni pozneje je v spremni besedi k faksimilni izdaji Valvasorjeve Pasijonske knjižice 
(Dominicae Passionis Icones, 1679), kjer se tovrstne okrasne obrobe prvič pojavijo, 
izrecno poudaril, da imajo zgolj dekorativno vrednost (Cevc, 1970, 51).165 Čeprav 
bogastvo miniaturnih motivov v okrasnih okvirih, s katerimi je Andrej Trost do-
polnil bakrorezne ilustracije Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti, kar kliče po 
poglobljeni obravnavi, je bila tema do nedavnega skoraj povsem neobdelana.166

5.1	 Miniaturne študije živali in rastlin

Bordure v Theatru odlikuje neobičajna pestrost v izboru rastlinskih in živalskih 
motivov, upodobitve pa so tako natančne, da večino rastlin in živali prepoznamo 
brez večjih težav. Določanje posameznih sort oziroma vrst bi zahtevalo temeljito 

163	 Edini, ki je Trostovim dekorativnim borduram posvetil nekaj več pozornosti, je Emilijan Cevc (1969, 281–319 
in 1970, 50–51).

164	 Cevc se sicer ne more povsem upreti razmišljanju o potencialni simbolni vrednosti cvetja in živali ter previdno 
ponudi razlago, od katere se hkrati jasno ogradi: »Ko bi hoteli iskati prisiljeno simboliko, bi lahko rekli: človek umira, 
drobna narava pa živi in klije mimo njega – toda taka miselnost bi bila Valvasorju najbrž tuja.« Cevčeva sodba se 
izkaže za preuranjeno, vendar je njegov prispevek za razumevanje vrednosti dekorativnih bordur v Prizorišču 
človeške smrti kljub temu velikega pomena, saj je opozoril, da v njih najdemo »izredno mikavne detajle«, v katerih 
bo naravoslovec prepoznal natančno upodobljene živali in rastline, basnoslovec pa bo naletel na kompozicije z 
drobnimi ilustracijami basni. (Cevc, 1969, 313.)

165	 Kot zanimivost velja omeniti, da je Peter von Radics v svojem kratkem opisu Theatra izrazil mnenje, da utegnejo 
imeti živali v bordurah simbolne pomene, vendar se kot zgodovinar s tem vprašanjem ni podrobneje ukvarjal 
(Radics, 1910, 177). Cevc Radicsevo mnenje odločno zavrača.

166	 Za kratek oris ikonografije Trostovih dekorativnoh bordur z vidika baročne emblematike glej Germ (2015, 
88–109). 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   93 24.8.2015   11:06:49



94

poznavanje naravoslovja, vendar tudi laično oko v dekorativnem prepletu zlahka 
prepozna številne znane divje in domače živali (med njimi tudi nekaj eksotičnih in 
mitskih živali), raznovrstno sadje, zelenjavo in cvetje. Tako med prebivalci gozdov 
in livad najdemo jelena, merjasca, medveda, volka, lisico, jazbeca, podlasico, polha, 
veverico, ježa, zajca, podgano, poljsko miš in drobno laznino, kot so polži in črvi. 
Med domačimi živalmi je največ perjadi: petelini, kokoši, purani, gosi in race ter 
nekoliko bolj ekstravagantni pavi in pegatke. Seveda ne manjkajo psi in mačke, 
medtem ko so od pašnih živali nekoliko presenetljivo zastopane le koze in ovce. 
Tujerodne živalske vrste zastopajo lev, opica, morska mačka, kameleon, noj, afriški 
kronski žerjav, rajska ptica in več vrst papig. Od prepoznavnejših evropskih ptic 
se najpogosteje pojavljajo žerjavi, štorklje, čaplje, labodi, orli, jastrebi, sokoli, sove 
in druge ujede, vrane, srake, šoje, vodebi, golobi ter številne manjše ptice. Tu so 
še žličarka, sabljarka, ponirek in prepelica, celo plašni vodomec najde svoje mesto 
v bogato zastopanem ptičjem svetu, ki naseljuje dekorativne obrobe. Plazilci in 
dvoživke so zastopani z želvami, kačami, raznimi vrstami kuščarjev, žabami in kra-
stačami. Zasledimo lahko celo mitskega baziliska – kraljevsko kačo s petelinjimi 
krili, kremplji in grebenom. Nekoliko redkejše so vodne živali – rib je presenetljivo 
malo, vidimo pa morske konjičke, morske zvezde, rakovice in rake ter številne vrste 
školjk in morskih polžev. Najbogatejši je pisani svet žuželk: metulji in vešče vseh 
vrst, čebele, čmrlji, ose, muhe in komarji, kačji pastirji, najraznovrstnejši hrošči (od 
orjaškega krešiča in rogača do majskega hrošča in drobne pikapolonice), kobilice 
in bogomolke, črički, bramorji, ščurki in strigalice, stonoge in stenice, preštevilni 
pajki, gosenice in še cela vrsta drobnega mrčesa, ki ga lahko prepozna le entomolog. 
V bakroreznih obrobah se pozornemu očesu razkrije zares občudovanja vredna 
zbirka, ki odpira številna vprašanja o Valvasorjevem in Trostovem zanimanju za 
živalsko kraljestvo, še posebej za svet žuželk.

Raznovrstno favno dopolnjuje enako bogata flora, pri čemer je večina rastlin 
kljub miniaturni velikosti upodobljena s skoraj botanično natančnostjo.167 Daleč 
najštevilnejše so različne rože: vrtnice, lilije, maslenke, perunike, potonike, tuli-
pani, nageljni, marjetice, orlice in anemone, raznovrstne zvončnice in kadulje, 
plavice, mak, ostrožnik, svišč in lepi grahor, narcise, jegliči, ognjiči in divje ma-
čehe, pa vijolice, šmarnice, spominčice, ciklame, močvirske logarice (močvirski 
tulipani), regrat, kozja brada in mnoge druge rože, ki jih oko botanika hitro pre-
pozna, medtem ko so lahko za laika precej trd oreh. Tu so še hmelj, razne trave, 
ločje in rogoza ter nekaj dreves, ki pa jim je le izjemoma mogoče določiti vrsto. 

167	 Notranji trak bordur, v katerega so umeščeni motivi, je v povprečju širok le 9–10 milimetrov. Natančnost 
upodobljenih rastlin in živali priča o Trostovi virtuoznosti, hkrati je odraz očitne želje, da gledalec prepozna 
upodobljene vrste.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   94 24.8.2015   11:06:49



95

Manj težav je s sadjem in zelenjavo, saj tudi neizkušen gledalec prepozna grozd-
je, jabolka in hruške, kutine, breskve, marelice, češnje, višnje, nešplje in slive, pa 
granatna jabolka, limone, pomaranče in orehe. V bordurah najdemo tudi gozdne 
sadeže in plodove – divje jagode, lešnike, kostanj, želod in gobe – ter precej ze-
lenjave: buče, korenje, repo, redkev, čebulo, grah in bob, celo artičoke in beluši se 
skrivajo med bolj vsakdanjo zelenjavo. 

Dekorativne obrobe z naturalistično upodobljenim rastlinjem in živalmi so bile v ti-
skih zgodnjega novega veka zelo priljubljene – Valvasor in Trost torej sledita preizku-
šenemu tipu knjižne dekoracije. Tovrstne bordure imajo v evropski umetnosti dolgo 
tradicijo in koreninijo v poznosrednjeveških flamskih rokopisih. Konec 15. stoletja 
in v 16. stoletju so pogoste tudi v ilustracijah tiskanih knjig, zlasti na Flamskem in 
Nizozemskem. Med bordurami, ki so oblikovno najbližje Trostovim, velja izpostaviti 
posamezne primere iz opusa flamskega slikarja Hansa Bola (1534–1593), predvsem 
serijo biblijskih motivov in lovskih prizorov z dekorativnimi okvirji iz leta 1584,168 
ki jo je v baker vrezal Adriaen Collaert (1560–1618) in istega leta izdal Eduard van 
Hoeswinckel v Antwerpnu. Okviri Bolovih risb so široki dobra dva centimetra, vanje 

168	 Od serije štiriindvajsetih risb (mešana tehnika, lavirana perorisba in kreda) s svetopisemskimi motivi in prizori 
lova je danes ohranjenih enajst listov, ki se nahajajo v različnih javnih in zasebnih zbirkah.

Slika 39: Hans Bol, Pokrajina z Judito in Tamaro, lavirana perorisba, 1584, zasebna last.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   95 24.8.2015   11:06:49



96

pa so umeščene naturalistične upodobitve različnih rastlin in živali.169 Med rastlina-
mi so najpogostejše rože, izmed živali pa raznovrstne ptice, manjši sesalci (zajci, miši, 
krti, veverice, ježi, mačke, podlasice itd.), razne vrste rib in žuželke. Nekoliko redkejši 
so plazilci (kače, kuščarji, želve) in večje živali (levi, opice, psi, lisice in volkovi). Raz-
mestitev figur je pri Bolu v celoti podrejena ideji ploskovitega dekorativnega okvira, 
brez želje po ustvarjanju iluzije prostora ali narativno zasnovanih kompozicij. Van 
Hoeswincklova izdaja Collaertovih bakrorezov po risarskih predlogah Hansa Bola 
je bila zelo razširjena in danes najdemo vsaj nekaj listov v skoraj vseh večjih muzejih 
in grafičnih zbirkah.

Z dekorativnimi obrobami, nekoliko podobnimi Bolovim, je antwerpenski slikar 
Marten de Vos (1532–1603) dopolnil risbe s prizori Kristusovega pasijona, ki so 
prav tako nastale leta 1584.170 Bakroreze po De Vosovih risbah je vrezal mojster 
Antonius Wierix, izdal pa jih je prav tako Eduard van Hoeswinckel.171 Spomni-
mo, da je bil Antonius Wierix brat Jana Wierixa, čigar risbe s motivi Kristusove-
ga trpljenja je Andrej Trost vzel za predlogo za jedkanice v Valvasorjevi Pasijonski 
knjižici.172 To kaže, da je Valvasorjev bakrorezec poznal flamsko grafiko poznega 
16. stoletja, vsaj krog družine Wierix, skoraj zagotovo pa tudi mojstre iz rodbine 
Collaert.173 

Primerjave s podobnimi dekorativnimi obrobami na flamskih in nizozemskih 
grafičnih listih 16. in 17. stoletja kažejo, da je v zasnovi Trostovih bordur veli-
ko svežine in domišljije, kombinacije živali in rastlin so povsem nove, bogatejše 
in pestrejše. Kot navdih za raznovrstno rastlinje so Trostu (med drugim) lahko 
služili akvareli, ki jih pripisujemo samemu Valvasorju174 in so zbrani v zadnjem 
zvezku njegove zbirke grafik in risb, čeprav analiza pokaže, da je neposrednih 
ujemanj v smislu sledenja akvarelnim predlogam v resnici malo.175 Trost bi v 

169	 Velikost risb ni povsem identična in niha med 144 mm x 211 mm do 146 mm x 212 mm. Notranji pas 
dekorativnega okvira z rastlinami in živalmi je širok od 20 do 22 mm.

170	 Risbe so svojčas pripisovali Hansu Bolu, vendar je risba z motivom Ecce homo, ki jo hranijo v Metropolitanskem 
muzeju, pripisana Martenu de Vosu. Glej: http://metmuseum.org/collections/search-the-collections/352012?p
os=1&rpp=20&pg=1&ft=*&when=A.D.+1400-1600&who=Maerten+de+Vos.

171	 Van Hoeswinckel jih je izdal v Antwerpnu ok. 1585 ali malo pozneje.
172	 Za pasijonski cikel risb Jana Wierixa kot predlogo za Trostove bakroreze glej Murovec (1998, 244–246). V 

strokovni literaturi je grafična tehnika ilustracij v Pasijonski knjižici zmotno (ali ne dovolj natančno) opredeljena 
kot bakrorez. Natančen pregled pokaže, da gre v resnici za tehniko jedkanice.

173	 Med grafikami Adriaena Collaerta v Valvasorjevi zbirki sicer ni bakrorezov s tovrstnimi dekorativnimi okviri, 
vendar zaradi izgube četrtega volumna ikonoteke obstaja možnost, da je Valvasor posedoval tudi katero od njih.

174	 Glej katalog osemnajstega zvezka: Tone Wraber, I. V., XVIII, str. IX. Za mnenje, da so akvareli delo samega 
Valvasorja, glej tudi Cevc (1989, 194).

175	 Zadnji, osemnajsti zvezek Valvasorjeve ikonoteke vsebuje dvesto štiriintrideset akvarelov rastlin in živali. Kot 
možni zgled za posamezne rože v Trostovih bordurah lahko prepoznamo Valvasorjeve risbe gorske narcise 
(XVIII, 28), orlice (XVIII, 35), kozje brade (XVIII, 50) in Fritschevega glavinca (XVIII, 84), najbrž pa bi 
naštetim lahko dodali še kakšno. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   96 24.8.2015   11:06:49



97

Valvasorjevih akvarelih utegnil najti zgled tudi za nekaj manjših živali, ki so 
vključene v posamezne upodobitve rastlin ali predstavljene na samostojnih listih. 
Trostove bakrorezne različice mrtve žabe (sekulje), modrega ploščca, ščitaste ste-
nice, glogovega belina, strige, velikega nočnega pavlinčka, orjaškega krešiča in še 
nekaterih žuželk bi lahko bile posnete po Valvasorju.176 Čeprav se zdi hipoteza o 
vplivnosti Valvasorjevih risb privlačna, je verjetnost, da bi se Trost zgledoval po 
njih, v resnici majhna. Vse omenjene žuželke (in še precej večji izbor insektov, 
malih živali in rastlin, ki bi jih pri Valvasorju zaman iskali) je namreč lahko našel 
drugje: v znameniti seriji Archetypa studiaque (v nadaljevanju Archetypa), ki jo 
je leta 1592 v Frankfurtu izdal flamski mojster Jacob Hoefnagel.177 Ob tem ni 
zanemarljivo dejstvo, da so upodobitve v tej seriji izdelane v grafični tehniki, ki 
je bila Valvasorjevemu bakrorezcu bližje, predloge pa je bilo tudi lažje posneti.

Bakrorezi Jacoba Hoefnagla, vrezani po risbah njegovega očeta Georga ( Jorisa) Ho-
efnagla, so bili zelo popularni in knjiga bakrorezov, ki je izšla v številnih ponatisih, je 
služila kot nekakšna »knjiga vzorcev za umetnike«, saj so živali in rastline upodoblje-
ne z natančnostjo zooloških oziroma botaničnih študij. Kompletno serijo dvainpet-
desetih grafičnih listov je imel Valvasor v svoji grafični zbirki.178 Neposreden dokaz, 
da se je Trost navdihoval pri bakrorezih iz serije Archetypa, predstavljajo primeri rož, 
sadja in zelenjave, predvsem pa premnogih žuželk, v katerih prepoznamo (ustrezno 
pomanjšane in nekoliko poenostavljene) posnetke Hoefnaglovih motivov. Dovolj je 
opozoriti na nekaj najbolj očitnih motivov, ki so dragoceni tudi zaradi tega, ker so 
razmeroma redki in je verjetnost, da bi jih Valvasorjev mojster našel drugod, zares 
majhna. Tako se v bordurah Theatra večkrat pojavi prevrnjena goba (vrsta mlečnice 
ali sirovke), identična tisti, ki jo najdemo v delu Archetypa. Zelo podobna kot pri 
Hoefnaglu je oblika mladega poganjka gojenega beluša in enako velja za polovico 
odprtega stroka boba, vejico s sadežema murve, jabolko z izrezanim krhljem, limono, 
plodova nešplje v prepoznavni legi, socvetje trpotca, lepi grahor, močvirsko logarico 
in mnoge druge rastline, ki napolnjujejo okrasne okvire bakrorezov Prizorišča člove-
ške smrti.179 Indikativno je tudi to, da so pri Trostu motivi zrcalno preslikani, kot je 

176	 Za omenjene živali glej: I. V., XVIII, 23, 30, 56, 58, 64, 108, 149 in 155.
177	 Polni naslov knjige se glasi: Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F. genio duce ab ipso scalpta 

omnibus philomusis amice D. ac perbenigne communicat. Knjiga ima štiri dele, vsak ima po dvanajst folijev z 
bakroreznimi upodobitvami živali in rastlin ter naslovni list, skupaj torej dvainpetdeset listov. Različne živali in 
rastline so na vsakem foliju umeščene v okvir, ki meri 154 mm x 210 mm. Grafični listi so bili izjemno vplivni, 
delo pa je bilo privlačno zaradi odličnih študij živali in rastlin ter zaradi svojega emblemskega značaja. Za 
analizo bakrorezov in njihov pomen glej Vignau-Wilberg (1994 in 2005).

178	 Kot zanimivost velja omeniti, da je imel Valvasor celo dve izdaji Archetyp, eno kot serijo nevezanih folijev (I.V., 
IX, 157–208), drugo v vezani obliki (B. V., 1096). Za kratko predstavitev Hoefnaglovih bakrorezov v Iconotheci 
Valvasoriani glej katalog devetega zvezka in zlasti uvodno besedilo ob kataloški enoti 157.

179	 V seriji Archetypa studiaque najdemo naštete motive na naslednjih listih: prevrnjena goba III, 1; poganjek beluša 
II, 4; odprti strok boba II, 3; murva I, 10; jabolko z izrezanim krhljem IV, 3; plodova nešplje III, 2; limona IV, 2; 
socvetje trpotca in lepi grahor III, 7; močvirski tulipan IV, 1.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   97 24.8.2015   11:06:49



98

Slika 40: Andrej Trost, Dekorativna bordura Servija: prerezano jabolko nepravilne oblike v 
zgornji okrasni letvi, T. M., str. 179.

Slika 40a: Detajl na pol prerezanega jabolka nepravilne oblike. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   98 24.8.2015   11:06:49



99

značilno za posnetke v grafičnih tehnikah. Še posebej vzbudijo pozornost primeri, 
ko so rože, sadeži ali zelenjava prave miniaturne kopije Hoefnaglovih izvirnikov: 
poljski mak, napol prerezana citrona, višnja, ki ima na enem peclju kar tri plodove, 
prepoznavna kompozicija petih strokov graha in boba, polovica odprtega oreha v dr-
zni perspektivični skrajšavi, prerezano jabolko nepravilne oblike, ki je videti kot zrasli 
dvojni plod, buča, na kateri sedi metulj, in še bi lahko naštevali.180 Da je Trost skrbno 
študiral Hoefnaglove bakroreze, dokazujejo tudi natančni posnetki za tisti čas redkih 
in dragih začimb, kot so klinčki in muškatni orešček v enaki (vendar prezrcaljeni) 
kompoziciji kakor na osmem listu drugega dela Archetypa (glej sliko 66 na str. 130), 
ali v značilen tulec zvita skorja cimeta.181 

Še več primerov neposrednega povzemanja Hoefnaglovih grafičnih predlog 
najdemo pri upodabljanju živali.182 Večina žuželk v Trostovih bordurah povsem 

180	 Našteti motivi so v Theatru in v Hoefnaglovi seriji Archetypa na straneh: mak T. M., 39; H. A. S., II, 12 (I. V., IX, 
182), citrona T. M., 237; H. A. S., I, 12 (I. V., IX, 169), višnja T. M., 153; H. A. S., IV, 3 (I. V., IX, 199), grah in bob 
T. M., 189 in 209; H. A. S., II, 6 (I. V., IX, 176), oreh (T. M., 117 in 135; H. A. S., I, 3 (I. V., IX, 160), jabolko T. M., 
179; H. A. S., III, 10 (I. V., IX, 193), buča z metuljem (T. M., 185; H. A. S., I, 11 (I. V., IX, 168).

181	 T. M., 49; H. A. S., II, 8 (I. V., IX, 178) in T. M., 199; H. A. S., II, 9 (I. V., IX, 179).
182	 Cevc je verjel, da so poglavitno vlogo odigrale podobe živali iz serije bakrorezov Virgila Solisa iz leta 1557 (I. V., 

XV, 229a–231d in 255a–157d ), vendar primerjava kaže, da se je Trost tudi pri upodabljanju živali najpogosteje 
zgledoval po Hoefnaglovih bakrorezih v seriji Archetypa studiaque in drugih virih.

Slika 41: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, III, 1, bakrorez, 1592. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   99 24.8.2015   11:06:49



100

Slika 42: Andrej Trost, Dekorativna bordura Viteza: muškatni orešček in nageljnove žbice v 
spodnji okrasni letvi ter mrtva miš v zgornji okrasni letvi, T. M., str. 49.

Slika 42a: Detajl muškatnega oreščka in nageljnovih žbic. (Primerjaj s Hoefnagelovim 
bakrorezom na str. 130.)

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   100 24.8.2015   11:06:50



101

nedvoumno kaže, da so nastale po predlogah flamskega mojstra. Med najbolj 
izstopajočimi so redkejši ali posebej slikoviti metulji in hrošči: veliki nočni pa-
vlinček v dveh tipičnih postavitvah, hrošč nosorožec vrste Oryctes nasicornis, 
večerni pavlinček, eksotični hrošč iz družine nosorožcev (najverjetneje vrsta 
Megasoma mars ali Megasoma elephas), slakov veščec, veliki rogač, lastovičar 
ali modri trakar.183 Značilen primer neposrednega povzemanja je mrtva miš, 
motiv, ki je pri Hoefnaglu zelo izrazit in se pojavi v dveh oblikah,184 sicer pa je 
v grafičnih upodobitvah živali precej redek. (Glej sliko 66 na str. 130.) Pri Val-
vasorju se mrtva miš, povzeta po Hoefnaglu, pojavi v borduri že omenjenega 
Viteza (T. M., 49). O natančnih posnetkih lahko govorimo tudi pri Trostovih 
upodobitvah morskega konjička, piškurja, kaplja, morskega šila, kozice, velike 
rakovice, zelene regice na listu, velikega slinarja, vrtnega polža, klapavice, volka 
ter mnogih drugih vrst školjk in morskih polžev.185 Eden od dokazov, da je 
Trostov poglavitni vir predlog prav Hoefnagel, je neobičajen motiv odprte-
ga jajca, v katerem je viden še neizvaljen ptič.186 Trost ga je uporabil dvakrat 
– v zgornjem pasu bordure bakroreza, ki kaže Smrt svatov (T. M., 129), in v 
spodnjem delu okrasnega okvira ilustracije s Čarovnico (T. M., 195). Številni 
detajli, kot so majski hrošč, ki nemočno leži na hrbtu in opleta z nožicami,187 
metulj senožetnik, ki sedi na buči,188 rak vijačnik,189 ali v skrajno neobičajni 
skrajšavi upodobljen morski rak konoča190 dodatno potrjujejo tezo o vplivnosti 
Hoefnaglovih bakrorezov. 

Primerov, ko je mogoče dokazati neposredno povzemanje Hoefnaglovih pre-
dlog, je v Valvasorjevem Prizorišču človeške smrti veliko, seveda pa delo Arche-
typa, kjer najdemo le žuželke in manjše živali, ni edini vir Trostovega navdiha. 

183	 Naštete motive najdemo pri Valvasorju in Hoefnaglu na straneh oz. grafičnih listih: hrošč nosorožec vrste 
Oryctes nasicornis T. M., 133; H. A. S., III, 1 (I. V., IX, 184), večerni pavlinček T. M., 189; H.A. S., II, 5 (I. V., IX, 
175), hrošč nosorožec vrste Megasoma mars T. M., 135 in 223; H. A. S., I, 1 (I. V., IX,158), slakov veščec T. M., 73; 
H. A. S., I, 8 (I. V., IX, 165), veliki rogač T. M., 215; H. A. S., II, 1 (I. V., IX, 171), lastovičar T. M., 73; H. A. S., I, 12 
(I. V., IX, 169), modri trakar T. M., 89 in 243; H. A. S., II, 10 (I. V., IX, 180).

184	 Obakrat gre za mrtvo miš, le lega je nekoliko drugačna, najopaznejša razlika pa je v tem, da ima žival enkrat malo 
krajši, ravno stegnjen rep (H. A. S., II, 8), drugič daljšega in uvitega (H. A. S. III, 2).

185	 V delu Archetypa studiaque najdemo naštete motive na naslednjih listih: morski konjiček IV, 1; piškur IV, 8; 
kapelj II, 1; morsko šilo IV, 7; kozica II, 3, velika rakovica III, 8; zelena regica na listu I, 8; veliki slinar I, 9; vrtni 
polž I, 2; klapavica I, 10; volek II, 7.

186	 H. A. S., III, 9 (I. V., IX, 192).
187	 T. M., 143 in 147; H. A. S., III, 7 (I. V., IX, 190).
188	 T. M., 185; H. A. S., I, 11 (I. V., IX, 168).
189	 T. M., 147; H. A. S., III, 6 (I. V., IX, 189).
190	 T. M., 39; H. A. S., I, 5. Identifikacija živali ni povsem zanesljiva. Kataloški opis Hoefnaglovega bakroreza v 

Britanskem muzeju pravi, da je upodobljen velik hrošč, kar se zdi na prvi pogled možno, vendar gre v resnici za 
vrsto raka, ki mu rečemo morska bogomolka ali konoča (Squilla mantis). To potrjujejo predvsem oblika glave, 
nog in repa. V izdaji, ki jo hrani knjižnica univerze v Strasbourgu, je ob robu bakroreza pripis »Cancri mantis 
caput et cauda …«, kar potrjuje, da dejansko predstavlja omenjeno vrsto raka. Glej tudi mnenje Matije Gogala 
v komentarju k temu grafičnemu listu v Valvasorjevi ikonoteki (I. V., IX, 162).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   101 24.8.2015   11:06:50



102

Slika 43: Andrej Trost, Dekorativna bordura Svatov: odprto jajce z neizvaljenim piščetom v 
zgornji okrasni letvi, T. M., str. 129.

Slika 43a: Detajl jajca z neizvaljenim piščetom.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   102 24.8.2015   11:06:50



103

Slika 44: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, III, 9, bakrorez, 1592. 

Slika 45: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Nune, morski rak konoča v levi navpični 
okrasni letvi, T. M., str. 39.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   103 24.8.2015   11:06:50



104

Slika 46: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 5, bakrorez, 1592. 

Zlasti pri upodabljanju ptic se je, kakor kaže, zgledoval po grafičnih listih Marie 
Briot, kjer je lahko našel tudi eksotične afriške ptice, kot sta noj in kronski žer-
jav.191 Predloge za raznovrstne ptiče ponujajo tudi bakrorezi Henrija le Roya192 
in Virgila Solisa, ki jih je imel Valvasor v svoji zbirki. Za upodabljanje večjih 
živali je imel Trost na voljo številne zglede, na primer grafike Marcusa Gheera-
ertsa starejšega ali Virgila Solisa, vendar je tu težje z zanesljivostjo govoriti o 
posnemanju predlog, saj so podobe teh živali pogosto posplošene – tako rekoč 
generične. Med redkimi izjemami omenimo tipične fiziognomije medvedjih 
glav in silhuete divjega prašiča, kjer je videti, da se Trost naslanja na Marcusa 
Gheeraertsa.193 Predvsem je treba poudariti, da bi Trostu delali veliko krivico, če 
bi predvidevali, da je za vsako lisico, volka, zajca ali veverico potreboval grafično 
predlogo. Vse te živali je poznal iz narave in jih je brez težav upodobil v najra-
zličnejših držah in kompozicijskih variantah.

191	 Marie Briot je v Valvasorjevi zbirki zastopana s petnajstimi listi, na katerih so upodobitve različnih vrst ptic. 
Glej: I. V., IX, 134–148. Noj in kronski žerjav, ki bi lahko bila povzeta po Briotovi, sta v Prizorišču človeške smrti 
upodobljena v obrobi Lažnivca (T. M., 249). 

192	 I. V., IX, 149–153.
193	 I. V., IX, 92–111. Trost dejansko dobro pozna tudi Gheeraertsove bakroreze živali s prizori iz različnih basni 

oziroma njihove številne kopije. Glej poglavje: Dekorativna vrednost in emblemski značaj.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   104 24.8.2015   11:06:50



105

Originalnost Trostovih bordur je razvidna tudi v tem, da osnovno obliko de-
korativnega prepleta rastlinja in živali bistveno nadgradi: vanj namreč pogosto 
vstavi drobne narativne prizore in oblikuje scenske kompozicije na ozkih odr-
skih prizoriščih. Zlasti spodnja in zgornja dekorativna letev, ki s horizontalno 
lego dajeta več možnosti za ustvarjanje narativnih prizorov in perspektivično 
poglobljenega prostora, sta v več kot polovici primerov zasnovani kot kontinu-
irano prizorišče. Na njem so živali razmeščene tako, da je mogoče prepoznati 
medsebojno povezanost in razbrati dogajanje. Tako se na primer zajci igrajo 
med grmičevjem, race in labodi plavajo na vodi med ločjem, mačka lovi miš, 
pes preganja zajca itd. Nekajkrat se plitko prizorišče razvije v pravo miniaturno 
krajino: v bakrorezu Izgon iz raja (T. M., 17) se v zgornji okrasni letvi odpira 
pogled na travnik, ki na levi strani preide v skupino redko zasajenih dreves. V 
zgornjem pasu okvirja Basilija (T. M., 167) vidimo krajinski izrez s spopadom 
leva in merjasca ter lovom na ptice. Posebno lep je skoraj panoramski izsek v 
borduri Maščevanja (T. M., 239), kjer se krajina s položnimi griči umika v da-
ljavo, na gričku tik pred horizontom pa pozorno oko prepozna silhueto zaselka 
s cerkvenim zvonikom.194 

194	 V Valvasorjevi ikonoteki najdemo kar nekaj primerov samostojnih grafičnih listov, ki so po formatu blizu 
horizontalnim pasovom bordur in imajo podobno zasnovo krajine z vključenimi živalmi. Najbližje Trostovim so 
bakrorezne upodobitve živalskih zgodb monogramista C. S. (verjetno gre za Conrada Saldorfferja), natisnjene v 
Nürnbergu leta 1570. Glej: I. V., XV, 222c, 224a, 224b in 224c.

Slika 47: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Izgona iz raja, krajinska zasnova v 
zgornji okrasni letvi z motivom iz basni o lisici in štorklji, T. M., str. 17.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   105 24.8.2015   11:06:50



106

Slika 48: Andrej Trost, Dekorativna bordura Maščevanja: štorklja s kačo v kljunu v zgornji 
okrasni letvi, T. M., str. 239.

Slika 48a: Detajl zgornje okrasne letve s štorkljo, ki v kljunu drži kačo.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   106 24.8.2015   11:06:51



107

S kompozicijskega vidika je zanimiv poskus razširitve krajine iz horizontalnih 
pasov v vertikalne, kar je v danih razmerah zaradi pravega kota in miniaturnih 
dimenzij precej zahteven podvig. Na bakrorezu Smrt na kolu (T. M., 191, glej 
sliko na str. 123) se čez skoraj celotno širino spodnjega dela okvira razteza 
nabrežje ribnika s šopi rastja, pticami in žabami v prvem planu – slikovito poži-
vljeno z motivom žerjava, ki je pravkar ujel žabo. Iz levega in desnega vogala se 
v močni perspektivični skrajšavi v daljavo umika breg: na levi strani v razgibani 
konfiguraciji z drevesom in šopom perunik v ospredju, na desni pa z ravno črto, 
ki nakazuje urejeno nabrežje, kjer vidimo psa, ki se ogleduje na gladini vode. 
Posrečeno rešitev kontinuirano zasnovane pokrajine, ki seže zelo visoko tako v 
levem kot v desnem pasu dekorativne obrobe, najdemo na listu Pridigar (T. M., 
33). Krajinski izsek tokrat zaobjame gozdno jaso ali rob gozda, kjer se, posta-
vljena v sredino spodnje okrasne letve, spopadata dva petelina. Na levi strani 
se visoko v vertikalni pas bordure dviga drevo, na katerem velika ujeda napeto 
opazuje dvoboj petelinov. Nad drevesom je prizor orla, ki je ugrabil mlado 

Slika 49: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o štorklji, ki skrbi za ostarele starše, jedkanica, 
Theatrum morum, 1608, str. 218.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   107 24.8.2015   11:06:52



108

Slika 50: Andrej Trost, Dekorativna bordura Pridigarja: basen o lisici in orlu v levi in desni 
navpični okrasni letvi, T. M., str. 117.

lisico. V desnem vogalu vidimo lisico, ki dviguje glavo in gleda navzgor proti 
orlovemu gnezdu na drevesu, ki sega vse do vrha desne okrasne letve. Nekoliko 
višje sledi nadaljevanje zgodbe: lisica zaneti ogenj pod drevesom z orlovskim 
gnezdom in s tem prisili orla, da ji vrne mladiča.195 

195	 V tradicionalnem zapisu basni orel z mladimi lisičkami nahrani svoje orliče, lisica pa se mu pozneje maščuje tako, 
da zažge drevo, na katerem je gnezdo. Ker orliči še ne znajo leteti, umrejo v plamenih. Na Trostovi ilustraciji je 
videti, kot da orel v krempljih drži živega mladiča, kar dopušča razlago, da gre za različico zgodbe, v kateri uspe 
lisici z grožnjo pravočasno rešiti svoj zarod.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   108 24.8.2015   11:06:52



109

5.2	 Dekorativna vrednost in emblemski značaj 

Pravkar omenjena primera pokrajine s psom ob bregu ribnika ter lisico in orlom 
opozarjata na dodatno ikonografsko dimenzijo Trostovih bordur: velikokrat se 
namreč izkaže, da ne gre zgolj za predstavitve živali, ki se igrajo, lovijo ali iščejo 
hrano, temveč imamo opravka s prepoznavnimi drobci živalskih zgodb, ki ilu-
strirajo znane epizode iz Ezopovih in La Fontainovih basni.196 Tako najdemo v 
zgornjem delu bakroreza, ki kaže Izgon iz raja, motiv iz Ezopove basni o lisici 
in žerjavu.197 Zvita lisica je povabila žerjava na kosilo, kašo pa je ponudila v tako 
plitki skledi, da dolgokljuna ptica ni mogla zaužiti niti grižljaja in je lahko zvi-
torepka vse pojedla sama. V desnem spodnjem kotu okvira Kralja (T. M., 43),198 
sledi nadaljevanje zgodbe: tokrat lisica na obisku pri žerjavu zaman poskuša do-
biti zalogaj iz vrča z visokim vratom, medtem ko gostitelj veselo jé in se tako 
maščuje lisici za njeno negostoljubnost. V že omenjeni borduri bakroreza Smrt 
na kolu (T. M., 191) je upodobljena basen o psu, ki je ukradel velik kos mesa, a 
ga je izgubil, ko je iz nevoščljivosti in pogoltnosti zalajal na »tekmeca« – svojo 
zrcalno podobno na gladini vode. Zazdelo se mu je namreč, da ima »drugi pes« 
v gobcu še večji kos. V zgornjem levem kotu okvira vidimo nebogljeno ovco z 
vrano na hrbtu: gre za basen o predrzni vrani, ki ponižuje ovco, ker se ta ne zna 
braniti pred nasilnico. Tu sta še basen o lisici in krokarju, ki je imel kos sira, a ga 
je izgubil zaradi neumnosti in samovšečnosti, ter zgodba o divji svinji, kateri se 
med kotenjem mladičev lačni volk neuspešno ponuja za babičarja (oboje T. M., 
167). V desnem spodnjem kotu bakroreza z mučenjem Nezadovoljneža (T. M., 
213) je poučna pripoved o strahopetnih zajcih, ki so se osrčili, ko so videli, da so 
žabe še bolj plašne od njih. Zgodba o spopadu dveh petelinov, v kateri na koncu 
slavi poraženec, saj zmagovalca ugrabi orel, je postavljena v spodnjo letev okvira 
s predstavitvijo Pridigarja. Na isti strani je že omenjena ilustracija basni o lisici, 
ki ji je orel ugrabil mladiča.

Od La Fontainovih basni je mogoče z gotovostjo razpoznati tisto o radovedni 
miši in školjki na zgornjem robu bakroreza s smrtjo Arija (T. M., 127) in zgodbo 
o prebrisani opici, ki je mačko pregovorila, da je zanjo bezala pečen kostanj iz 
žerjavice, v okrasnem okviru z motivom Cesarja (T. M., 41). V postavitvi leva in 
lisice na zgornji letvi obrobe Nezadovoljneža (T. M., 213) je nakazana zgodba o 
lisici, ki se je nalezla pretirane domačnosti v odnosu do kralja živali, medtem ko 

196	 Emilijan Cevc je edini opazil, da so v bordure vključeni tudi posamezni prizori iz basni, vendar mu je 
uspelo prepoznati le tri: basen o lisici in krokarju, basen o psu s kosom mesa ter basen o lisici in žerjavu 
(Cevc 1969, 313).

197	 V slovenskem prevodu Ezopovih basni namesto žerjava nastopa štorklja.
198	 Motiv se pojavi tudi v borduri Roparja (T. M., 55).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   109 24.8.2015   11:06:52



110

lahko v obrobi prizora Bogatina (T. M., 67) najbrž razberemo basen o zajcih, ki se 
naglo prestrašijo vsake nevarnosti, ko slednja mine, pa prav tako hitro pozabijo 
razlog za svoj strah.

Svet basni je bil, kot kaže, Valvasorju in Trostu zelo blizu: baron z Bogenšperka 
je imel v svoji zbirki kar nekaj grafičnih listov z ilustracijami Ezopovih basni,199 v 
knjižnici pa je hranil več izdaj Ezopovih basni iz 16. in 17. stoletja.200 Trost, ki je 
navdih za podobe živali in rastlin iskal v Valvasorjevi zbirki, je lahko tam našel tudi 
ideje za prizore iz basni, ki jih je vključil v bordure. Ob tem se skoraj nehote za-
stavlja vprašanje: ali se za odločitvijo mojstra bakrorezca, da v dekorativne obrobe 
vstavi živalske zgodbe, skriva kaj več kot duhovita domislica, ki govori o njegovem 
navdušenju nad svetom zgodb, v katerih se živali obnašajo kot ljudje.

Raziskovanje medsebojnih razmerij med živalmi v bordurah razkrije, da poleg epi-
zod iz Ezopovih živalskih zgodb naletimo na motive, katerih izvor je treba iskati v 
renesančni in baročni emblematiki, ki je bila med izobraženci tistega časa zelo po-
pularna. Valvasorju je bila emblematika očitno pri srcu, saj je imel v svoji knjižnici 
lepo število emblemskih knjig, med drugim kar tri izdaje inkunabule renesančne 
emblematike Emblematum liber Andrea Alciatija.201 Med ostalimi knjigami em-
blemov v Valvasorjevi knjižnici so tako slavna dela kot Symbolicarum quaestionium 
de universo genere Achilleja Bocchija, Emblematum liber Jeana Jacquesa Boissarda, 
Emblemata Hadriana Juniusa, Speculum imaginum veritatis occultae, exhibens sym-
bola, emblemata, hieroglyphica, aenigmata Jacoba Maseniusa, Nucleus Emblematum 
Selectissimorum Gabriela Rollenhagna, Emblemata Joannesa Sambucusa in Emble-
mata Psycho-ethica Nicolausa Taurellusa.202 Valvasor je imel tudi obe najpomemb-
nejši knjigi s področja hieroglifike: Horapollovo Hieroglifiko in Hieroglifiko Pieria 
Valeriana.203 Prav tako je v njegovi zbirki grafik precejšnje število emblemov in 
alegoričnih motivov emblemskega značaja.204 

199	 I. V., X, 158–182 in XVI, 226a–230d.
200	 B. V., 27–31, 539 in 2462.
201	 Za našteta Alciatijeva dela glej: B. V., 50, 51, 52.
202	 Omenjene emblemske knjige je imel Valvasor v izdajah iz poznega 16. st., z izjemo knjig Taurellusa (1602) 

in Rollenhagna (1611). Za naštete knjige glej: B. V., 282, 314, 1204, 1545, 2003, 2058 in 2308. Ob tem je imel 
Valvasor še knjigo deviz in emblemov Clauda Paradina Symbola heroica (Les devises heroïques), ki je izšla v Lyonu 
1600 (B. V., 1749).

203	 Horapollo Niliacus, Hieroglyphica. Znamenito delo je imel Valvasor v komentirani izdaji Davida Hoeschellija 
(Augsburg, 1595), Valerianovo pa v frankfurtski izdaji iz leta 1678 (B. V., 1116 in 2043). Za Valvasorjevo 
zanimanje za emblematiko glej tudi Freytag (2004, 263–264).

204	 Med drugim je imel v grafični zbirki devetindvajset emblemov iz knjige Symbolicarum quaestionum de universo 
genere Achilleja Bocchija iz leta 1555 (I. V., XV, 405b–413d, avtor bakrorezov je Giulio Bonansone), štiri 
embleme iz knjige Emblèmes ou devises chrestiennes Georgette Montenay iz leta 1571 (I. V., XV, 413d, avtor 
bakrorezov je verjetno Pierre Woeiriot) in osem emblemov iz knjige Lyon rebati ou le Destin forcé Gaspar-
Josepha Charionera, ki jo je leta 1667 izdal Jacques Canier v Lyonu (I. V., XIII, 368–378, avtor bakrorezov je 
Johann Jakob Thurneysen).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   110 24.8.2015   11:06:52



111

Emblemske knjige in zbirke basni so v 16. in 17. st. tesno povezane tako v vse-
binskem kot oblikovnem pogledu. Avtorji emblemskih knjig se navdihujejo v ba-
snih – živalske zgodbe je kot inspiracijo za oblikovanje emblemov dodobra izko-
ristil že »oče renesančne emblematike« Andrea Alciati, saj so sporočila poučnih 
živalskih zgodb kot nalašč za jedrnate moralno-alegorične poduke emblemov. 
Alciatijevemu zgledu so sledili mnogi poznejši avtorji emblemskih knjig, med 
najpomembnejšimi pisci, ki so se posebej posvetili živalskim emblemom, pa je 
treba izpostaviti Joachima Camerariusa mlajšega s slovitim delom Symbolorum et 
emblematum.205 Camerarius je obenem avtor, ki je izdal knjigo ezopovskih basni, 
v katerih izrecno poudari alegorično vrednost. Slednjo pisec naglasi tudi v uvo-
dnem delu knjige, že na prvi pogled pa je zanimanje za alegorične pomene basni 
razvidno v dvojnem indeksu: abecednemu kazalu naslovov basni sledi abecedni 
seznam predstavljenih pojmov, idej, značajskih lastnosti, kreposti in pregreh, ki 
jih določene basni opisujejo. Za raziskovanje živalskih motivov v bordurah Val-
vasorjevega Theatra je ilustrativen podatek, da je imel baron v svoji knjižnici kar 
dve izdaji ezopovskih basni Joachima Camerariusa mlajšega.206 Motivi iz basni 
so zelo pogosti tudi v emblemih Gabriela Rollenhagna, čigar knjiga najizbranej-
ših emblemov je bila prav tako v Valvasorjevi lasti.

Po drugi strani se zbirke basni že pred sredo 16. st. po strukturi, načinu zapisa in obli-
ki ilustracij do te mere približajo emblemskim knjigam, da lahko govorimo o tako 
imenovanih emblemskih knjigah basni, ki združujejo oba tipa publikacij (Saunders, 
2000, 21–64). Najzgodnejši primer tovrstne emblemske knjige basni je delo Les fables 
du très ancien Ésope Gillesa Corrozeta iz leta 1542.207 Petindvajset let pozneje je v 
Bruggeu izšla emblemska knjiga ezopovskih basni De warachtighe fabulen der dieren, 
ki ima podobno strukturo, le da jo namesto razmeroma skromnih lesoreznih ilustra-
cij krasijo zelo kakovostne jedkanice, ki jih je izdelal Marcus Gheeraerts starejši.208 

205	 Knjiga je izšla v štirih delih, v vsakem je po sto emblemov: Centuria I (1590, emblemi z rastlinami), Centuria 
II (1595, emblemi s štirinožnimi živalmi), Centuria III  (1596, emblemi s pticami in žuželkami), Centuria IV 
(1604, emblemi s kačami in ribami). Zadnji del je izšel posthumno, v poznejših izdajah pa so vsi štirje deli 
največkrat združeni v celoto (prvič leta 1605 v nürnberški izdaji, ki jo je uredil avtorjev sin Ludwig Camerarius: 
Symbolorum et Emblematum ex animalibus quadrupedibus desumtorum centuria altera collecta …).

206	 Valvasor je imel nürnberško izdajo iz leta 1558 (Fabulae Aesopi iam denuo multo emendatius antea aeditae) in 
Fabulae Aesopice, ki je izšla v Stockholmu leta 1689. Gre za poučne živalske zgodbe, ki jih Camerarius povzema 
po Ezopu in drugih antičnih avtorjih, ki niso nujno basnopisci (Camerarius že v napovedi vsebine navaja tudi 
Platona, Herodota, Livija in druge antične pisce).

207	 Gilles Corrozet, Les fables du très ancien Ésope Phrigien, premièrement escriptes en grec, et depuis mises en rithme 
françoise, izdal Denis Janot, Paris 1542. Delo je v digitalni obliki dostopno na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k70299v.image.r=les+fables+du+tr%C3%A8s+ancien+Esope.f4.langFR. Glej Tiemann (1974).

208	 Sto sedem jedkanic je v knjigi dopolnjenih s svobodnim prevodom Ezopovih basni v verzih, ki jih je napisal 
Gheeraertsov prijatelj, flamski pesnik in pisatelj Eduard (Edewaerd) de Dene. Knjigo je izdal Pieter de Clerck v 
Bruggeu leta 1567. Za poznejše izdaje, prevode in vpliv glej Smith (2007, 43–168.) Zbirka basni De warachtighe 
fabulen der dieren je v digitalizirani obliki dostopna na: http://cabrio.bibliotheek.brugge.be/browse/webgaleries/
St137/index.html.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   111 24.8.2015   11:06:52



112

Njen vpliv se je razširil predvsem z dopolnjeno francosko izdajo Esbatement moral des 
animaux209 in latinsko izdajo, ki nosi naslov Mythologia ethica,210 knjiga pa je doživela 
tudi prevode v druge evropske jezike. Valvasor je imel v svoji knjižnici nekoliko pre-
delano in dopolnjeno nemško različico knjige, ki jo je pod naslovom Theatrum morum 
leta 1608 v Pragi izdal Aegidius Sadeler II.211

Identifikacija emblemskih motivov v bordurah Prizorišča človeške smrti je me-
stoma precej zahtevna, saj jih Trost vključi v preplet živali in rastlin, ne da bi 
jih vizualno izpostavil z običajnimi sredstvi – okvirom, obrobo ali dekorativno 
kartušo, v kateri je emblemska sličica, in s spremljevalnim napisom. V knjigah 
in grafičnih serijah emblemov je slikovni del postavljen v takšno ali drugačno 
obliko okvira in s tem jasno definiran, hkrati pa ga spremljata geslo in krajše 
dodatno pojasnilo v verzih.212 Kadar so emblemi vpeti v večjo likovno celoto, 
avtor sporočilno vrednost sličice praviloma vizualno izpostavi do te mere, da 
je mogoče prepoznati emblemski značaj motiva. Najzahtevnejše je prepozna-
vanje emblemske sličice znotraj kompleksnejšega umetniškega dela, kadar je 
slednja omejena na upodobitev ene same živali ali rastline. Da je gledalec ne bi 
spregledal, avtorji grafik in knjižnih ilustracij njen ikonografski pomen pogosto 
naglasijo z različnimi kompozicijskimi prijemi: z velikostjo, postavitvijo (naj-
večkrat v prvi plan), izstopajočo držo (v primeru živali), relativno izdvojenostjo 
v odnosu do neposredne okolice ipd. Med številnimi primeri povezovanja em-
blemov z dodatno motiviko omenimo Sciographia cosmica Daniela Meisnerja,213 
znamenito serijo mestnih vedut z emblemi, ki ima v kontekstu naše raziskave 

209	 Izdal Philip Galle (Antwerpen 1578). V francoski izdaji je dodanih osemnajst basni, za katere je bakrorezne 
ilustracije izdelal Marcus Gheeraerts starejši.

210	 Prevod v latinščino je oskrbel Arnold Freitag, izdajo pa sta pripravila Philip Galle in Christophe Plantin 
(Antwerpen 1579). Glej Smith (2003, 173–200).

211	 Aegidius Sadeler, Theatrum morum. Artliche Gesprach der Thier mit wahren Historien den Menschen zur Lehr. 
(Natisnil Paul Sesse, Praga 1608). Jedkanice za Theatrum morum je izdelal Sadeler, povzete pa so po jedkanicah 
Marcusa Gheeraertsa, le da so zrcalno obrnjene. Sadeler je dodal petnajst basni, ki jih je opremil z izvirnimi 
ilustracijami. V dodatnih basnih nastopajo tudi eksotične živali, kot so nosorog, vodni bivol, kamela, tiger, 
leopard, afriška cibetovka in krokodil. Valvasor je imel v svoji knjižnici kar dva izvoda Sadelerjeve knjige (B. V., 
31 in 2328). Digitalizirana knjiga je na voljo na spletni strani: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5606663w/
f9.image.r=T.M.%20Morum.langEN. Za Theatrum morum glej Smith (2004, 161–185).

212	 Trost je klasično strukturo emblemov dobro poznal iz emblemskih knjig, pa tudi sam je po risbah Justusa van 
der Nypoorta vrezal nekaj emblemov za knjigo Parisa Gilla Novi Paridis Judicium, ki jo je leta 1684 v Salzburgu 
izdal Johann Baptista Mayr (pri katerem je izšel tudi Valvasorjev Theatrum mortis humanae). Primerjaj Lubej 
(2008, 144).

213	 Sciographia cosmica je vplivna zbirka bakrorezov z emblemi, postavljenimi pred vedute evropskih mest. 
Avtor verzov je Daniel Meisner, velik del bakrorezov naj bi izdelal sam založnik Eberhard Kieser, čeprav so 
sodelovali tudi drugi mojstri. Izhajala je v letih 1623–1632 pod imenom Thesaurs Philo-Politicus; prva serija, 
ki je izšla v Frankfurtu na Majni 1623, je imela dvainpetdeset listov, skupaj pa je izšlo osemsto trideset listov. 
Prva izdaja, ki je združila vse serije v eni knjigi, je izšla v letih 1637–1638 v Frankfurtu z novim naslovom 
Sciographia cosmica. Knjiga je dostopna v faksimilni izdaji z izčrpno spremno študijo Klausa Eymanna: Daniel 
Meisner und Eberhard Kieser, Thesaurus philopoliticus oder Politisches Schatzkästlein; Faksimile der Ausgabe 
Frankfurt am Main 1625–1631, Nördlingen 1992.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   112 24.8.2015   11:06:52



113

poseben pomen, saj jo je imel Valvasor v svoji knjižnici.214 Emblemski prizori 
v Meisnerjevi knjigi niso posebej uokvirjeni, so pa postavljeni v prvi plan, pred 
veduto v ozadju, velikostno poudarjeni in opremljeni s spremnim besedilom v 
latinskih in nemških verzih. 

Trost napisov ni mogel uporabiti, saj bi s tem porušil osnovni koncept in zasnovo 
okrasnih okvirov, seveda pa bi bilo tudi nemogoče vstaviti napise v gosto zapolnjen 
dekorativni trak, še posebej, če imamo pred očmi miniaturne dimenzije bordur. 
Emblemske prizore je vključil na enak način kot epizode iz basni, torej kot drobne 
narativne utrinke, ki so kompozicijsko vpeti v preplet rastlinja in živali. Ilustrativen 
je primer emblema z opico in mačko v Sciographia cosmica: prizor opice, ki sili mač-
ko, da namesto nje beza pečen kostanj iz ognja, je postavljen v prvi plan, na grič, 
za katerim se odpira krajina z veduto gradu Johannisberg ob Renu.215 Pod sliko je 
epigram v latinskem in nemškem jeziku, na zgornjem robu slike pa moto v latin-
ščini.216 Zaradi velikosti prizora z bezanjem pečenega kostanja ter prominentne 

214	 Glej: B. V., 1562. Valvasor je imel knjigo v izdaji iz leta 1678, ki ima majhno spremembo v naslovu: Sciagraphia cosmica.
215	 Sciographia cosmica, D 16. Emblem je v emblemskih knjigah razmeroma redek, pojavlja se tudi v varianti, ko 

opica za bezanje kostanja iz ognja izrabi psa, na primer v knjigi Emblemata Joannesa Sambucusa, (Antwerpen 
1564, str. 94), ki je bila prav tako v Valvasorjevi knjižnici. V obliki, ki jo povzame Trost, jo najdemo že v zbirki 
basni De warachtighe fabulen der dieren (Brugge 1567, str. 210).

216	 Emblem z geslom »Alterius damno quaeris lucrum« govori o naivnosti posameznikov, ki se pustijo izkoristiti 
pretkanim brezobzirnežem. Opica je namreč mačko nagovorila, naj ji pomaga pobrati pečen kostanj iz žerjavice, 
pri čemer je za bezanje uporabila mačkino šapico, hkrati pa je za njenim hrbtom sama pojedla vse kostanje.

Slika 51: Eberhard Kieser, Veduta Jonannisberga na Renu z emblemom opice in mačke, 
bakrorez, Sciagraphia Cosmica, 1678, D, 16. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   113 24.8.2015   11:06:52



114

Slika 52: Andrej Trost, Dekorativna bordura Cesarja: motiv opice in mačke s pečenim 
kostanjem v spodnji dekorativni letvi, T. M., str. 41.

Slika 52a: Detajl bordure z motivom opice, ki izkorišča mačko za bezanje kostanja iz ognja.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   114 24.8.2015   11:06:52



115

umestitve gesla in pojasnilnih verzov je emblemski značaj tako poudarjen, da sko-
rajda prevlada nad veduto. Zdi se, da je veduta bolj dopolnilo emblema kot obratno. 
V Valvasorjevem Theatru je stvar prav nasprotna: Cesar z izrekom v latinščini nad 
sliko in v nemščini pod sliko na videz privzema strukturo emblema. Toda prava em-
blemska sličica z opico in mačko je umeščena v spodnjo dekorativno letev bordure 
in se brez vidnejše zareze zliva z ostalo živalsko in rastlinsko motiviko. Primerjava 
je toliko bolj zanimiva, ker je Trost kompozicijo opice in mačke ob ognju verjetno 
povzel prav po bakrorezu Eberharda Kieserja v knjigi Daniela Meisnerja.217 Prizor 
je zrcalno obrnjen in bistveno pomanjšan: visok je vsega devet milimetrov. Kljub 
temu je emblem z opico in mačko jasno prepoznaven in v kontekstu motivov v 
bordurah celo razmeroma velik.

Nekateri drugi prizori emblemskega značaja so precej manjši in tako nevpadljivo 
vpeti v dekorativni trak, da jih nevešče oko zlahka spregleda. V okrasni obrobi Arija 
vidimo miš, ki ima glavo ujeto v školjki, pri čemer školjka meri vsega 4 mm x 5 
mm! Kljub miniaturnim meram ni nobenega dvoma: gre za dobro znan emblem 
o požrešni miši in ostrigi, najdemo ga že v Alciatijevi Emblematum liber in v ne-
katerih poznejših knjigah emblemov.218 Miš, ki je bila že dodobra sita, je zapazila 
odprto ostrigo in si zaželela poskusiti mehko meso. Ko je vanjo vtaknila glavo, se 
je školjka bliskovito zaprla in miš je namesto slastnega grižljaja dočakala bridek 
konec. Zgodba, ki je znana že iz antike, ni vključena v katero od pomembnejših 
antičnih zbirk basni,219 je pa od vsega začetka del renesančne (in pozneje baročne) 
emblematike. O njeni priljubljenosti priča tudi to, da jo je La Fontaine »posvojil« 
in jo uvrstil med svoje živalske zgodbe. Trost jo je lahko poznal tako iz Alciatijeve 
knjige emblemov kot iz Sadelerjeve knjige Theatrum morum.220 Glede na likovno 
realizacijo je verjetneje, da mu je kot predloga služila Sadelerjeva jedkanica, posne-
ta po jedkanici Marcusa Gheeraertsa. 

Na podoben način so v dekorativni okvir ilustracij Theatrum mortis humanae 
tripartitum umeščeni tudi drugi motivi emblemskega značaja. Omenimo le ne-
kaj najbolj prepoznavnih, pri katerih zaradi načina predstavitve ne more biti 
nobenega dvoma, da imamo opravka z emblemskimi sličicami. Tako na sa-
mem začetku serije bakrorezov, v prizoru Izvirnega greha (T. M., 15) na sredini 

217	 Možno je seveda tudi, da je kot predlogo uporabil isti motiv v grafični izvedbi Aegidusa Sadelerja (S. T. M., 110) 
oba barkoreza sta povzeta po originalni jedkanici Marcusa Gheeraertsa, prvič objavljeni v knjigi De warachtighe 
fabulen der dieren.

218	 Alciati, 1531, E 3b. V izdaji iz leta 1531 je ilustrator naredil napako in upodobil miš, ujeto v mišnico, čeprav 
verzi govorijo o miši, ki jo ujame ostriga. V poznejših izdajah Alciatijeve knjige je napaka odpravljena in sličica 
ustreza besedilu.

219	 Najdemo jo v zbirki Anthologia Graeca, IX, 8. Glej Henkel in Schöne (1967, coll. 590).
220	 S. T. M., 218.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   115 24.8.2015   11:06:52



116

Slika 53: Andrej Trost, Dekorativna bordura Arija Aleksandrijskega: motiv miši in ostrige v 
zgornji dekorativni letvi, T. M., str. 127.

Slika 53a: Detajl z motivom miši in ostrige.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   116 24.8.2015   11:06:53



117

spodnje okrasne letve vidimo vrano, ki ujame škorpijona. Emblem, ki se pojavi 
že v prvi izdaji Emblematum liber (Alciati, 1531, embl. D7), govori o maščeva-
nju in pravični kazni: vrana, ki je zgrabila škorpijona, da bi ga požrla, sama po-
stane žrtev njegovega smrtonosnega pika. Trost je tudi ta emblem najverjetneje 
posnel po ilustraciji Sadelerjeve knjige.221 V desnem zgornjem kotu bordure 

221	 S. T. M., 286.

Slika 54: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o požrešni miši in ostrigi, jedkanica, Eduard 
de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 138.

Slika 55: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o požrešni miši in ostrigi, jedkanica, Theatrum 
morum, 1608, str. 218.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   117 24.8.2015   11:06:53



118

Kardinala (T. M., 23) je upodobljen spopad sokola in čaplje. Emblem, ki ga 
najdemo v tretji knjigi Joachima Camerariusa mlajšega Symbola et Emblemata 
(Camerarius, 1605, III, embl. 32), govori o negotovosti izida, kadar se spopa-
deta dva enakovredna sovražnika. V središče spodnje letve okrasnega okvira 
Pridigarja je umeščen že omenjeni spopad dveh petelinov. Gre za emblem, 
ki ponazarja muhavost usode: zmagovalec po boju ponosno zakikirika, a pri 
tem postane žrtev orla, medtem ko poraženec, ki ostane brez tekmeca, prevza-
me jato kokoši.222 V levi okrasni letvi Kralja prepoznamo emblem, ki opisuje 
nezmernost opičje ljubezni: opica drži mladiča v naročju in ga tako močno 
prižema k sebi, da ga na koncu zaduši. Motiv, ki prav tako izvira iz Ezopovih 
basni, se pojavlja v različnih emblemskih knjigah 16. in 17. stoletja, prvič pri 
Guillaumu de la Perrièru v njegovem Theatre des Bons Engins (1539, embl. 
47).223 Sova, katero napadajo manjše ptice, je emblem, ki se v Prizorišču človeške 
smrti pojavi večkrat.224 V evropski umetnosti ga najdemo v različnih kontekstih 
in interpretacije se lahko precej razlikujejo. V svetu emblematike napadena 
sova ilustrira potrpežljivost: z geslom »Neqveo compescere multos« sporoča, 
da je najbolje potrpeti in počakati, kadar je sovražnikov preveč, da bi jih lahko 
premagal ali se jim uprl. Trost je lahko emblem videl v Rollenhagnovi knjigi 
Nucleus Emblematum Selectissimorum (1611, I, embl. 51), ki jo je imel Valvasor 
na Bogenšperku. 

Ena od velikostno najbolj naglašenih emblemskih živali v bakrorezih Prizorišča 
človeške smrti je štorklja, ki s kačo v kljunu leti čez travnato pokrajino v bor-
duri Maščevanja (T. M., 239; glej sliko na str. 106). Podoba štorklje je posebej 
zanimiva, ker opozarja na problem identifikacije emblemskega značaja živali 
oziroma epizod, v katerih nastopajo. Desno od velike ptice namreč na tleh čepi 
lisica, ki daje vtis, kot da jo budno opazuje. Zdi se, da sta del istega dogajanja – 
bodisi prizora iz basni bodisi emblemske sličice. Vendar v evropski zakladnici 
basni ne poznamo motiva s štorkljo, ki bi v kljunu držala kačo in bi imela hkrati 
karkoli opraviti z lisico. Tudi v svetu renesančne in baročne emblematike bi tak 
motiv zaman iskali. V emblemskih knjigah najdemo samo podobo štorklje s 
kačo v kljunu – motiv, ki je tudi sicer v evropski ikonografiji živali trdno zasi-
dran.225 Ikonografski motiv izvira iz prepričanja, da štorklje zgledno skrbijo za 

222	 Emblem je vključen v zbirko Picta poesis, Barthélemyja Aneauja (Aneau, 1552, embl. 61), sam motiv pa najdemo 
že pri Ezopu.

223	 Opozoriti velja, da je emblem vključen tudi v knjigo Clauda Paradina Symbola heroica (str. 226), ki je v 
Valvasorjevi knjižnici.

224	 Prvič se motiv pojavi v levem spodnjem vogalu dekorativne bordure Papeža (T. M., 21), posebej izpostavljen pa 
je v zgornji okrasni letvi Cirsila (T. M., 181).

225	 Motiv ljubeče skrbi štorkelj za ostarele starše najdemo že v antiki v basnih in pri piscih naravoslovnih del, kot 
sta Plinij starejši in Ajlijan. Zasledimo ga tudi v Horapollovi Hieroglifiki, v različnih izdajah Fiziologa in v 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   118 24.8.2015   11:06:53



119

svoje starše: ko starši ostarijo in ne morejo več leteti, jim njihovi otroci nosijo 
hrano v gnezdo.226 Lisica, ki se zdi na prvi pogled vsebinsko povezana s štor-
kljo, je samo kompozicijska protiutež. To potrjuje tudi primerjava s Sadelerjevo 
ilustracijo basni o štorklji, ki skrbi za ostarele starše (S. T. M., 154). Lisica, ki 
opazuje štorkljo, lahko z vidika ikonografske interpretacije deluje zavajajoče, 
vendar ne smemo pozabiti, da Trost pri umeščanju emblemov ves čas skrbno 
pazi tudi na likovni vidik bordur in kompozicijsko uravnoteženost. Tako se 
neredko zgodi, da so emblemski prizori ali posamezne živali v prepletu rastlin-
skih in živalskih motivov dopolnjeni z liki, ki v vsebinskem pogledu z njimi 
nimajo nič skupnega.

Analiza bordur pokaže, da je Andrej Trost kot poglavitni vir navdiha za em-
blemske sličice, ki so hkrati prizori iz basni, izbral Sadelerjev Theatrum morum, 
po katerem je povzetih več kot dvajset živalskih motivov.227 Trost kompozicije 
jedkanic v Sadelerjevi knjigi (ki so, spomnimo, le posnetki originalov Marcusa 
Gheeraertsa) bodisi neposredno prevzame bodisi jih delno spremeni in prilagodi 
tako, da jih lažje umesti v bordure. Seveda tudi pri motivih, ki jih skorajda kopira, 
prihaja do manjših razlik zaradi različnih dimenzij: v Theatrum morum jedkanice 
merijo v povprečju 100 mm x 118 mm,228 višina ilustracije je približno desetkrat 
večja kot širina notranjega pasu okrasne letve bakrorezov v Prizorišču človeške 
smrti. Živali v Sadelerjevi knjigi so lahko tudi sedem- ali osemkrat večje kot pri 
Valvasorju. Razumljivo je, da so Trostove kompozicije poenostavljene, vendar je 
virtuoznost, s katero Sadelerjeve živalske like postavi v nov kontekst dekorativ-
nih bordur, resnično osupljiva. 

srednjeveških bestiarijih.
226	 Emblem poznamo v dveh različicah: bodisi štorklja nese kačo ostarelim staršem bodisi z njo nahrani 

mladiče. Tudi v drugem primeru je v ozadju ideja skrbi za starše, saj je v spremljajočem besedilu izraženo 
upanje, da bodo mladiči, ko odrastejo, enako pozorno skrbeli za starše. Glej emblem »Eadem sumptis 
quaerunt animalia pennis« v knjigi Emblemas morales, v kateri je Sebastian de Covarrubias Orozco zbral 
in v veliki meri na novo ustvaril tristo emblemov (Sebastian de Covarrubias Orozco, Emblemas morales, 
Madrid 1610, III, embl. 88.)

227	 Motivi so našteti v zaporedju, kot se zvrstijo v delu Theatrum morum, v oklepaju je navedena stran v Sadelerjevi 
knjigi in ob tem še ustrezna stran v Valvasorjevem Theatru: Puran in petelin (S. T. M., 21; T. M., 23), Pes, ovca 
in lažne priče (S. T. M., 42; T. M., 17), Medved in čebele (S. T. M., 43; T. M., 17), Kača in jež (S. T .M., 44; T. M., 
191), Zajci in žabe (S. T. M., 55; T. M., 213), Lisica in krokar (S. T. M., 58; T. M., 167), Pes s kosom mesa (S. T. 
M., 59; T. M., 191), Lisica in lev (S. T. M., 60; T. M., 213), Žabe želijo kralja (S. T. M., 73; T. M., 191 ), Mestna 
in poljska miš (S. T. M., 77; T. M., 43 in 55), Štorklja, ki skrbi za ostarele starše (S. T. M., 78; T. M., 239), Ovca 
in vrana (S. T. M., 79; T. M., 191), Lisica in orel (S. T. M., 90; T. M., 33), Lisica in štorklja (S. T. M., 97; T. M., 43 
in 55), Lisica in opica (S. T. M., 103; T. M., 187), Kameleon (S. T. M., 104; T. M., 239), Opica in mačka (S. T. M., 
110; T. M., 41), Dva petelina (S. T. M., 114; T. M., 33), Kukavica in kragulj (S. T. M., 124; T. M., 167), Miš in 
ostriga (S. T. M., 126; T. M., 127), Lev in veper (S. T. M.,127; T. M., 167), Divja svinja in volk (S. T. M., 130; T. 
M., 167); Vrana in škorpijon (S. T. M., 135; T. M., 15), Opičja mati (S. T. M., 137; T. M., 43).

228	 Ilustracije v njegovem delu niso enake velikosti, grafični odtisi merijo od 95 mm x 112 mm do 112mm x 121 
mm.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   119 24.8.2015   11:06:53



120

Slika 56: Andrej Trost, Dekorativna bordura Roparja: lisica na obisku pri štorklji v spodnji 
okrasni letvi, T. M., str. 55.

Slika 56a: Detajl z lisico, ki na obisku pri štorklji zaman poskuša priti do kosila v vrču.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   120 24.8.2015   11:06:53



121

Vzemimo za primer epizodo iz basni o lisici in štorklji oziroma žerjavu,229 v kateri 
lisica zaman poskuša priti do kosila v vrču z visokom vratom, medtem ko se štorklja 
s svojim dolgim kljunom masti vpričo nje. Kompozicija, postavljena v desni spodnji 
vogal, je skoraj identična. Štorklja stoji v natančno enaki drži kot na predlogi v 
knjigi Theatrum morum (S. T. M., 97) in ima tudi pri Trostu odrezan rep, drža lisice 

229	 Ker v slovenskem prevodu basni nastopa štorklja, ki je že v knjigi De warachtighe fabulen den dieren tako v 
besedilu kot v ilustraciji Marcusa Gheeraertsa zamenjala žerjava, je ptica v opisovanju basenskega prizora 
označena kot štorklja.

Slika 57: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o lisici in štorklji, jedkanica, Theatrum 
morum, 1608, str. 97.

Slika 58: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o lisici in štorklji, jedkanica, Eduard de Dene, 
De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 180.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   121 24.8.2015   11:06:53



122

pa je prilagojena višini prečne dekorativne letve – njen hrbet je za spoznanje bolj 
upognjen in glava sklonjena naprej. Tudi Trostova lisica (enako kot Sadelerjeva 
oziroma Gheeraertsova) poželjivo oblizuje stekleni trebušasti vrč, v katerem vidi 
hrano, ki ji je nedosegljiva. Oblika posode je enaka, posebej zanimivo pa je, da si 
Valvasorjev bakrorezec kljub miniaturnim dimenzijam prizadeva pokazati, da je 
vrč res steklen in da skozi prozorne stene lahko ugledamo vsebino. Pri Sadelerju 
je videti, kot da je v vazi nekakšna juha, v kateri plavajo koščki zelenjave ali mesa. 
Štorklja je s kjunom pravkar zgrabila zalogaj in od njega še kaplja tekočina. Trost 
poskuša prikazati celo ta detajl: če sličico pogledamo s povečevalnim steklom, lah-
ko opazimo, da tudi njegova štorklja v kljunu drži droben zalogaj. 

Podobna natančnost odlikuje upodobitev psa, ki s kosom mesa v gobcu gleda svoj 
odsev v vodi, hkrati pa je to primer, ko lahko opazujemo domiselne prilagoditve, ki 
jih narekuje nova postavitev. Sadelerjev (oziroma Gheeraertsov) in Trostov pes sta 
skoraj povsem enaka, medtem ko je postavitev v prostor spremenjena in nazorno 
kaže Trostovo inventivnost. Skladno s pripovedjo o psu, ki se je ustavil na brvi, ker 
je na gladini potoka zagledal svoj odsev, je Sadeler žival v svoji ilustraciji postavil 
na debelo leseno letev nad vodo (S. T. M., 59). Trost, ki je v spodnji del okrasnega 
okvira spretno umestil ribnik, zaradi prostorske omejitve in oblike okvira nad vodo 
ni mogel postaviti brvi, zato jo je premaknil na rob in ustvaril vtis, kot da je na 
enem delu breg utrjen z lesenim tramom. Njegov pes, ki mu je rob bordure odrezal 
rep, stoji na tramu pod drugim kotom kot Sadelerjev, zato sta tudi njuna odseva v 
vodi drugačna. V delu Theatrum morum nam ilustrator ponudi pogled na psa, odse-
va v vodi pa zaradi perspektive ne vidimo v celoti in zadnji del smiselno umanjka. 
V borduri Valvasorjevega Theatra ima pes po sili razmer »odrezan« rep, vendar nas 
Trost ne prikrajša: podobo cele živali s košatim repom vred nam ponudi v obliki 
odseva na vodni gladini. 

Včasih so Trostove prilagoditve bolj svobodne, zaradi česar ob površnem listanju 
zlahka spregledamo povezavo z grafično predlogo ali celo zgrešimo pomen motiva. 
Gre predvsem za spremembe kompozicijske narave: oblika in drža živali ostajajo 
enake, le postavitev je zaradi formata dekorativne obrobe drugačna. Lep primer 
predstavlja basen o psu, ovci in lažnih pričah.230 Na Sadelerjevi jedkanici (S. T. M., 
42), ki je skoraj identična kot Gheeraertsova predloga, je farsa z lažnim pričanjem 
predstavljena v dobro uravnoteženi osni kompoziciji, ki se prilega skoraj kvadra-
tnemu okviru ilustracije. V sredino je postavljena ovca v čelni perspektivi, na levi 

230	 Gre za Ezopovo basen o psu, ki je po krivem obtožil ovco, da si je sposodila hlebec kruha in ga ni vrnila. Ovca 
se je branila zlagane obtožbe, vendar je pes pripeljal tri priče – volka, škarnika in sokola (v nekaterih različicah 
se lahko pojavijo druge ujede) – in vse po vrsti so lažno pričale v korist psa. Zgodba govori o pokvarjenosti 
mogočnikov, ki lahko z denarjem in vplivom pravico krojijo po svoje.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   122 24.8.2015   11:06:53



123

Slika 59: Andrej Trost, Dekorativna bordura Smrti na kolu: motiv psa, ki se ogleduje na 
gladini vode, v spodnji okrasni letvi, T. M., str. 191.

Slika 59a: Detajl psa, ki se s kosom mesa v gobcu ogleduje v vodi.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   123 24.8.2015   11:06:53



124

sedi volk, ki nam kaže hrbet, in nad njim na leseni prečki manjša ujeda. Na desni 
strani vidimo psa in nad njim na veji nekoliko večjo ptico roparico.231 Trost razbije 
kompaktnost originalne zasnove, saj v prostoru, ki ga ima na voljo, ne more na enak 
način uravnovesiti horizontal in vertikal. Razmestitev figur prilagodi obliki prečne 
dekorativne letve: ovco v enaki čelni perspektivi postavi v sredo letve, volka in psa 
pa v levi oziroma desni vogal, da ju lahko upodobi ustrezno velika. Obe ujedi spusti 
na tla in ju umesti bližje ovci, s čimer dobita aktivnejšo vlogo, pomen prizora pa se 
nekoliko zabriše: če ne poznamo zgodbe, bi lahko mislili, da ujedi napadata ovco, 
medtem ko volk in pes zgolj opazujeta prizor. 

Primer nazorno kaže težave, ki se pojavljajo v prepoznavanju in interpretaciji 
živali v bordurah Theatra. Hkrati odpira vprašanje neposrednih likovnih predlog 
in originalnega pomena ter oblikovnih in ikonografskih preobrazb, do katerih 
lahko pride v novem kontekstu. Zaradi širokega nabora predlog, ki jih je imel 
Trost na voljo, pri živalskih motivih v bordurah pogosto ni mogoče potegniti 
jasne ločnice med prizori, ki izvirajo iz basni, in emblemskimi motivi. Kljub temu 
je vsebinska interpretacija živalskih motivov razmeroma zanesljiva ne glede na 

231	 Ujed ni mogoče z zanesljivostjo prepoznati, prav tako v verzih, ki spremljajo ilustracijo, nista posebej opredeljeni.

Slika 60: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o psu s kosom mesa, jedkanica, Theatrum 
morum, 1608, str. 59.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   124 24.8.2015   11:06:54



125

Slika 61: Andrej Trost, Dekorativna bordura Izgona iz raja: ovca, volk, pes in dve ujedi v 
spodnji dekorativni letvi, T. M., str. 17.

Slika 61a: Detajl spodnje dekorativne letve z ovco, volkom, psom in dvema ujedama.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   125 24.8.2015   11:06:55



126

to, ali določen motiv izvorno sodi v emblematiko ali pripada literarnemu svetu 
basni. Z nastankom emblemskih knjig basni je, kot rečeno, prišlo do zlivanja vse-
bin, pomen in nauk zgodbe pa je v basnih in emblemih praviloma enak. Vendar 
velja opozoriti, da je bil Trost očitno posebej pozoren prav na emblemsko vre-
dnost živali: v bordurah Prizorišča človeške smrti naletimo na posamezne živalske 
motive, ki niso uvrščeni v priljubljene zbirke basni, ampak jih najdemo predvsem 
v knjigah emblemov. 

Z ikonografskega vidika predstavljajo najtežji oreh živali, ki niso del narativ-
nih prizorov oziroma jih na osnovi njihovih medsebojnih odnosov ne more-
mo zanesljivo interpretirati v kontekstu renesančne in baročne emblematike. 
V takšnih primerih se je treba opreti na kriterij uveljavljenosti emblemskega 
značaja živali (določene živali, ki se v bordurah pogosto pojavljajo, na primer lev, 
volk, lisica, opica, pes, mačka, orel, žerjav, labod, pav, miš, polž, školjka, rakovica, 
metulj itd., so v svetu emblematike intenzivno prisotne in imajo tako trdno za-
koreninjeno simbolno vrednost, da moramo biti nanje posebej pozorni). Hkrati 
je seveda treba natančno analizirati uveljavljene prakse uporabe emblemov v 
različnih kontekstih, zlasti v knjižni ilustraciji in grafični produkciji zgodnjega 

Slika 62: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o psu, ovci in lažnih pričah, jedkanica, 
Theatrum morum, 1608, str. 42.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   126 24.8.2015   11:06:56



127

novega veka, ter preučiti potencialne zglede ali morebitne neposredne predlo-
ge. Pri odkrivanju simbolnega značaja posameznih živali v bordurah Theatrum 
mortis humanae tripartitum se poleg emblemskih knjig, ki jih je imel Valvasor 
v svoji knjižnici, za zelo uporabno vodilo izkažejo že omenjeni bakrorezi Ja-
coba Hoefnagla. Hoefnagel na grafičnih listih serije Archetypa studiaque pred-
stavi različne živali in rastline, ki zaradi naturalističnega pristopa delujejo kot 
zoološke oziroma botanične študije. Kljub temu je na prvi pogled očitno, da so 
nekatere živali (redkeje rastline) izpostavljene s kompozicijskimi prijemi in/ali 
velikostnim redom, kar je indic za potencialno vsebinsko raven alegoričnega 
ali simbolnega značaja. Včasih je slednja nesporno opredeljena z geslom, ki se 
nahaja ob živali – na primer polž z reklom »FESTINA LENTE« (H. A. S., I, 
2). Pogosteje je alegorični pomen mogoče razbrati z nekoliko daljšega napisa, 
ki dopolnjuje študije živali in rastlin. Izreki, ki so praviloma umeščeni tik pod 
zgornjim ali nad spodnjim robom grafičnega odtisa, so vzeti iz Svetega pisma 
(predvsem iz psalmov), iz besedil antičnih avtorjev (najpogosteje navajani avtor-
ji so Ovidij, Avzonij in Horacij), največkrat pa gre za zbrane izreke modrecev iz 
knjige Adagia Erazma Rotterdamskega.232

232	 Zbirka izrekov je nastajala več let: prva izdaja z naslovom Collectanea Adagiorum, v kateri je bilo osemsto 
osemnajst izrekov, je izšla v Parizu leta 1500; druga, Adagiorum chiliades tres ac centuriae fere totidem, s tri tisoč 
dvesto šestdesetimi reki v Benetkah leta 1508, v izdaji iz leta 1533 pa jih je kar štiri tisoč dvesto enainpetdeset. 
Kompletna latinsko-nemška izdaja je objavljena v zbranih delih Erazma Rotterdamskega (1972).

Slika 63: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 2, bakrorez, 1592.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   127 24.8.2015   11:06:56



128

Razumljivo je, da koncept Trostovih dekorativnih obrob in njihova velikost ne do-
puščata vključevanja pojasnilnih napisov. Slednjih prav tako ni bilo mogoče doda-
jati ob rob ilustracij, saj so spremljevalni napisi ob bakrorezih v Theatru že vstavljeni 
nad in pod sliko. Trost je lahko smiselno naglasil simbolno ali alegorično vrednost 
živali le z velikostnim redom in njihovo umestitvijo v kompozicijsko shemo. Že 
hiter pregled okrasnih okvirov v Prizorišču človeške smrti razkrije, da se je ilustrator 
posluževal obeh prijemov in nekatere živali so posledično tako izpostavljene, da 
upravičeno sklepamo na dodatno sporočilno vrednost. Hkrati je očitno, da imajo 
živali, ki jih Trost posebej poudari, uveljavljen alegorični pomen in da se redno 
pojavljajo v emblemih.

V bordurah Valvasorjevega Theatra najdemo velikostno in kompozicijsko izpo-
stavljene živali običajno v sredini zgornjega ali spodnjega dekorativnega traku, 
redkeje v vogalih. Med vsemi živalmi je daleč najpogostejši metulj, tradicio-
nalni simbol preporoda in vstajenja v večno življenje. Tak simbolni pomen je 
trdno zakoreninjen v evropski ikonografiji zgodnjega novega veka in uveljavljen 
tudi v emblematiki.233 Ob metulju je velikokrat upodobljena tudi gosenica, s 
čimer avtor podkrepi metaforo minljivosti zemeljskega življenja v nasprotju z 
nesmrtnostjo duše. Alegorični značaj metuljeve preobrazbe je najbolj nedvou-
mno izpričan v primerih, ko v borduri poleg metulja in gosenice najdemo tudi 
zapredek.234 Motiv preobrazbe v treh stopnjah se na bakrorezih Theatra pojavi 
kar osemkrat.235 Tristopenjski razvojni ciklus je likovno najbolj izpostavljen v 
borduri bakroreza, ki kaže vstajenje in poslednjo sodbo: v zgornji letvi dekora-
tivnega okvira vidimo na sredini velikega metulja, na desni je gosenica, na levi 
pa zapredek. Ob tem se je težko upreti misli, da je avtor emblemsko vrednost 
motiva v borduri premišljeno uskladil z ikonografijo glavnega prizora, toliko 
bolj, ker je Poslednja sodba (T. M., 117) edini bakrorez, v čigar borduri se tridelna 
preobrazba metulja pojavi kar dvakrat. Takšno interpretacijo potrjuje dejstvo, 
da motiv gosenice, zapredka in metulja z jasno izraženim globljim sporočilom 
najdemo tudi pri Hoefnaglu in sicer kar na treh listih. V prvem primeru (H. A. 
S., II, 5) je alegorična vsebina potrjena z reklom »MORS ULTIMA LINEA 
RERUM« in mrtvo žabo (natančneje sekuljo). Gre za misel iz Horacijevega 

233	 V krščanski ikonografiji je takšna interpretacija uveljavljena vse od Bazilija Velikega (Hexaemeron, VIII, 8). Glej 
med drugim Kirschbaum (1972, col. 96) in Marino Ferro (1996, 315). Metulj, ki leti k svetlobi, simbolizira 
tudi hrepenenje duše, ki stremi k božanski luči odrešenja. Ob tem je treba opozoriti, da lahko metulj v baročni 
emblematiki pomeni tudi kratkost življenja in ljubezni, ki izgori v plamenih kot metulj, ki se preveč približa 
plamenu sveče. Glej Henkel in Schöne (1967, cols. 911–912). 

234	 Tri zaporedne stopnje v življenju metulja imajo uveljavljeno alegorično interpretacijo, v kateri se povezujejo s 
človeškim življenjem: gosenica pomeni zemeljsko življenje; negiben zapredek, ki je na videz mrtev, predstavlja 
smrt; preobrazba v metulja pa ponazarja preporod in vstajenje v večno življenje.

235	 Najdemo ga v borduri bakroreza Opatinja (T. M., 37), Vitez (T. M., 49), Kramar (T. M., 71), Princesa (T. M., 95) in 
Grofica (T. M., 97) ter v upodobitvi Poslednje sodbe (T. M., 117), Žanjcev (T. M., 145) in Škofa Hatta (T. M., 149). 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   128 24.8.2015   11:06:57



129

Slika 64: Andrej Trost, Dekorativna bordura Poslednje sodbe: gosenica, zapredek in metulj v 
zgornji okrasni letvi, T. M., str. 117.

Slika 64a: Detajl dekorativne bordure Poslednje sodbe z gosenico, zapredkom in metuljem.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   129 24.8.2015   11:06:57



130

Slika 65: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II, 5, bakrorez, 1592. 

Slika 66:  Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II, 8, bakrorez, 1592. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   130 24.8.2015   11:06:57



131

pisma (Epistolae, I, 16, 79), v katerem se besede nanašajo na minljivost posvetnih 
dobrin v nasprotju s krepostjo, ki je večna. Gosenica, buba in metulj skupaj z 
mrtvo žabo se pri Valvasorju pojavijo v borduri Princese (T. M., 95), pri čemer je 
mrtva sekulja nedvoumno posneta po Hoefnaglovi predlogi. V drugem primeru 
(H. A. S., II, 8) je alegorični značaj v delu Archetypa studiaque podkrepljen z 
geslom: »NASCI, PATI, MORI« in motivom mrtve miši pod triado gosenice, 
bube in metulja. Priljubljena maksima o človeškem življenju izvira iz Avgušti-
novega dela O glasbi (De musica, 6, PL, col. 1166, 58). Kombinacija gosenice, 
zapredka in metulja skupaj z mrtvo mišjo se pri Valvasorju pojavi v borduri 
Viteza. (Glej sliko na str. 100). Opomniti velja, da so poleg miši tudi gosenica, 
zapredek in metulj natančno povzeti po navedenem listu iz serije Archetypa. 
V tretjem primeru (H. A. S., IV, 12) je Hoefnagel dodal nekoliko daljši napis, 
ki govori o življenjski moči mladosti in onemoglosti starosti.236 Povsem enak 
metulj, gosenica in zapredek kot na dvanajstem listu četrtega dela Archetyp se 
pojavijo v zgornji letvi bordure Poslednje sodbe, kar nedvoumno kaže, da je Trost 
skrbno prenašal motive iz Hoefnaglovih grafičnih preldog. 

236	 »Dum iuvenilis adest vigor est grave, moxque senecta. Succedente volat leviter, sine praepete penna«. Gre za prvi dve 
vrstici uganke št. 18 iz Aenigmatum libellius Hadriana Juniusa, ki je izšla leta 1565 v Antwerpnu.

Slika 67: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, IV, 12, bakrorez, 1592. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   131 24.8.2015   11:06:57



132

Glede na postavitev in velikost imajo v Trostovih bordurah simbolno vrednost za-
nesljivo tudi pav, rakovica, kuščar, žaba, polž in raznovrstne školjke morskih polžev, 
ki med naštetimi krepko izstopajo po številu. Pav je v evropski tradiciji uveljavljen 
simbol nesmrtnosti, večnega življenja in raja (Kirschbaum, 1972, cols. 409–411). 
Rakovica, kuščar, žaba, polž in školjka morskega polža imajo sicer vsak zase bolj ali 
manj bogato razvito simboliko, v okviru krščanske ikonografije pa je vsem skupen 
simbolni pomen ponovnega rojstva in vstajenja v večno življenje.237

Ideja minljivosti zemeljskega življenja ni izražena le v primerih naštetih živali; 
v resnici jo lahko razumemo kot prevladujoče sporočilo okrasnih obrob v Pri-
zorišču človeške smrti. Med živalmi namreč krepko prednjačijo žuželke, ki so v 
ikonografiji zgodnjega novega veka zaradi svoje kratkoživosti simbol minljivosti 
življenja. V kontekstu renesančne in baročne ikonografije vanitas in memento 
mori je njihova simbolna sporočilnost nesporna (Schneider, 1989). Enako velja 
tudi za cvetlice (zlasti za rezano cvetje, ki ga je v bordurah daleč največ) 238 ter 
sadje in zelenjavo: cvetje hitro ovene, sadje in zelenjava se skvarita in zgnijeta. 
Cvetje, sadje in raznovrstna zelenjava so s temo minljivosti življenja najtesneje 
povezani tudi v emblematiki.239 Kombinacija rož in žuželk, povrtnine, sadja in 
malih živali (zlasti miši, kuščarjev, polžev in školjk) ima v slikarstvu zgodnjega 
novega veka trdno zasidrano alegorično sporočilo, ki ni imanentno samo razno-
vrstnim baročnim tihožitjem, ampak ga zasledimo tudi v drugih ikonografskih 
motivih. Trost se torej opre na uveljavljeno tradicijo, ki pa jo domiselno postavi 

237	 Tovrstni pomen krščanski pisci razvijajo na osnovi značilnosti živali in njihovega življenjskega cikla. Številni 
polži, kuščarji in žabe zimo preživijo skriti (največkrat v zemlji), torej na videz umrejo, spomladi pa ponovno 
prilezejo na plano, se »ponovno rodijo«. Podobno velja tudi za rakovice in rake, ki jih pozimi komaj kdaj 
opazimo, saj so največkrat skriti. Vendar je za simboliko preporoda pri njih pomembnejša lastnost, da v obdobju 
rasti večkrat menjajo oklep – »zavržejo staro telo in prejmejo novega«. Opuščen hitinast oklep je po analogiji z 
izpraznjeno polžjo hišico v krščanski alegoriki lahko podoba praznega Jezusovega groba po vstajenju. Vstajenjsko 
simboliko imajo vse vrste školjk morskih polžev, zelo pogosta pa je v umetnosti 16. in 17. st., zlasti v tihožitjih 
tipa vanitas in memento mori. Za simbolne pomene naštetih živali glej ustrezna gesla v Marino Ferro (1996) in 
v Kirschbaum (1972).

238	 Cvetje v vazi ali posamezni cvetovi na mizi je klasičen motiv cvetličnih tihožitij, ki govorijo o minljivosti, 
velikokrat pa so rože vključene v tihožitja, kjer je tema vanitas oziroma memento mori eksplicitno izražena s 
prisotnostjo lobanje ali peščene ure. Emblemsko vrednosti živali lahko v Trostovih bordurah opredelimo z veliko 
večjo zanesljivostjo kot potencialni emblemski značaj posamezne rastline, saj so slednje redkeje tako izrazito 
izpostavljene. Vendar to ne pomeni, da vsaj nekatere rastline, ki s pogostostjo, velikostjo in postavitvijo pritegnejo 
gledalčevo oko, nimajo emblemske vrednosti. Izstopajoč je primer nenavadno velikega in dekorativnega 
storža pinije, najverjetneje neposredno povzet iz knjige Emblemata Hadrijana Juniusa (embl. 37), ki je bila v 
Valvasorjevi knjižnici. Pinijin storž, ki pod trdimi luskami skriva sladka jedrca, predstavlja sladkost modrosti, do 
katere lahko pridemo le s trdim delom. Glede na postavitev in pogostost bi lahko simbolno vrednost pripisali 
tudi orehom, lešnikom in kostanjem, ki v krščanski ikonografiji simbolizirajo sladkost krščanske vere in vstajenje 
v večno življenje. Med rožami posebej izstopa tulipan, cvet, ki v evropski ikonografiji zgodnjega novega veka 
simbolizira minljivost posvetnih bogastev in se tradicionalno pojavlja v tihožitjih tipa vanitas.

239	 Ideja, ki je imanentna številnim tihožitjem s sadjem in zelenjavo, je jedrnato izražena v emblemski knjigi 
Sinnepoppen: sličico s košaro zrelega sadja spremlja geslo »Hitro zrel, hitro gnil«. (Roemer Visscher, Sinnepoppen, 
Amsterdam 1614, embl. 27.)

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   132 24.8.2015   11:06:57



133

v nov kontekst: v njegovih bordurah izzveni opomin na minljivost življenja kot 
večkratni odmev glasnega memetno mori, o katerem govori Valvasor v Theatrum 
mortis humanae tripartitum.

Če povzamemo: okrasni okviri, s katerimi je Andrej Trost dopolnil osrednje prizo-
re bakrorezov v Theatru, ob natančnem pregledu razkrijejo nepričakovano bogastvo 
ikonografskih motivov emblemskega značaja. Skupni imenovalec sicer raznolikim 
emblemskim prizorom v bordurah Theatrum mortis humanae tripartitum je razvi-
den v dveh vsebinsko najtesneje povezanih tematskih sklopih. V prvi sklop sodijo 
emblemi, ki se povezujejo z idejo krepostnega življenja, premagovanja značajskih 
slabosti in iskanja življenjske modrosti. V drugem so prizori ali posamezne živali in 
rastline, ki s svojim globljim sporočilom opozarjajo na minljivost vsega, kar živi na 
tem svetu, hkrati pa govorijo o preporodu in veri v večno življenje po smrti. Zavest 
o krhkosti tuzemskega bivanja, ki mu vlada vsemogočna Smrt, potreba po preu-
darnem in plemenitem življenju ter trdna vera v nagrado oziroma kazen po smrti 
so obenem glavni vsebinski poudarki Theatra, na katere nas avtor opozarja že takoj 
na začetku, v predgovoru bralcu in v uvodnih verzih. Dekorativne bordure, ki jih 
je izdelal Andreas Trost, torej tudi vsebinsko ne le likovno, dopolnjujejo Theatrum 
mortis humanae tripartitum.

Da ima motivika v bordurah Prizorišča človeške smrti alegoričen značaj in da je 
ikonografsko usklajena z vsebino knjige, potrjuje tudi primerjava dekorativnih bor-
dur v Theatru s tistimi, ki krasijo jedkanice v Pasijonski knjižici, izdani tri leta prej 
(1679). Kljub temu da se zdijo na prvi pogled malone enake in so nekatere od 
sedemnajstih bordur dejansko brez večjih sprememb uporabljene v Theatru,240 sta 
koncept in zasnova vendarle nekoliko drugačna. V okrasnih obrobah ilustracij v 
Pasijonski knjižici živali z nekaj izjemami niso kompozicijsko ali velikostno izpo-
stavljene na enak način kot v Prizorišču človeške smrti in med njimi razen metuljev 
ne najdemo žuželk pa tudi polžev in školjk je bistveno manj. Enako velja za rezano 
cvetje ter zelenjavo, ki se v okrasnih okvirih Pasijonske knjižice pojavita le izjemoma. 
V bordurah pasijonskih prizorov najdemo nekaj motivov iz basni, ki se ponovijo 
tudi v Theatru. Tako, denimo, v obrobi sličice Kristusa pribijajo na križ perpoznamo 
motiv lisice in leva ter epizodo iz basni o bojazljivih zajcih in žabah. Načeloma 
bi basenski motivi lahko imeli tudi emblemski značaj, vendar je to malo verje-
tno. Hkrati je značilno, da v Pasijonski knjižici ne najdemo motivov, povzetih po 
Hoefnaglovih bakrorezih, ki imajo nesporno potrjeno emblemsko vrednost. Ideja 

240	 Spremembe v posameznih primerih izhajajo predvsem iz drugačnega formata in velikosti ilustracij v Pasijonski 
knjižici in Prizorišču človeške smrti, kjer so bakrorezi večji, tako da je bilo treba vertikalne dekorativne letve 
dopolniti z dodatnimi motivi. Za konkordance med okrasnimi okviri Pasijonske knjižice in Theatra glej Cevc 
(1969, 318). Pri tem je treba opozoriti, da Cevc pri iskanju skladnosti ni zmeraj natančen.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   133 24.8.2015   11:06:57



134

minljivosti posvetnega življenja v okrasnih okvirih Pasijonske knjižice ni prisotna, 
med tem ko je v bordurah Prizorišča človeške smrti jasno prepoznavna. O vsebin-
skem povezovanju motivov v bordurah Pasijonske knjižice, ki bi vsaj potencialno 
lahko bili nosilci globljega sporočila, in motiviko pasijonskih prizorov ne moremo 
govoriti. Knjižica je »slikanica« brez besedila, v njej najdemo v ustaljenem zapo-
redju nanizanih šestnajst prizorov Kristusovega trpljenja brez kakršnegakoli be-
sedila. Celo načelna možnost, da bi obstajala povezava med ikonografijo pasijona 
in motivi v okrasnih obrobah, je zelo majhna. Prizorišče človeške smrti je povsem 
drugačen tip knjige, ki s svojim konceptom literarno-likovnega dela in izrazito 
alegoričnim značajem ponuja realna izhodišča, da dekorativne bordure privzamejo 
dodatno razsežnost in se celoviteje vključijo v zasnovo. 

Trost je, kot kaže, priložnost znal izkoristiti: njegova odločitev, da v preplet orna-
mentalnih motivov vtke moralno sporočilo in tako bordure tudi v ikonografskem 
pogledu uskladi z vsebino knjige, dokazuje, da je bil precej več kot zgolj nadarjen 
bakrorezec. O Trostu vemo premalo, da bi lahko ocenjevali njegovo literarno raz-
gledanost, intelektualne horizonte in interese. A kot dokazujejo motivi v okrasnih 
obrobah, ga je emblematika nedvomno zanimala: brez bolj ali manj poglobljenega 

Slika 68: Andrej Trost, Dekorativna bordura pasijonskega prizora Kristusa pribijajo na 
križ, Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones, fol. 16, jedkanica, 1679.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   134 24.8.2015   11:06:57



135

poznavanja emblemskih knjig, ki jih je lahko študiral v Valvasorjevi knjižnici, si 
njegovega dela ni mogoče zamisliti. Ob tem se samodejno zastavlja vprašanje, ali 
naj vsebinsko usklajevanje okrasnih okvirov z moralnim sporočilom Theatra razu-
memo kot Valvasorjevo zamisel ali kot samostojni domislek mojstra bakrorezca. 
Glede na značaj bordur, njihovo raznolikost in precej arbitrarno vključevanje posa-
meznih emblemskih motivov se zdi, da je bil spiritus movens vendarle Andrej Trost, 
baron pa je pritegnil duhoviti mojstrovi domislici, ne da bi sam dejavno posegal v 
zasnovo bordur.

V zapisih o Theatru je pri slovenskih avtorjih izpostavljen pomen Janeza Kocha 
kot slikarja, ki je izdelal risarske predloge za drugi in tretji del knjige, medtem ko 
je Trostu dodeljena podrejena vloga grafičnega mojstra, ki je Kochove risbe vrezal 
v baker. Vprašanje njegove morebitne umetniške kreativnosti pri sooblikovanju li-
kovne podobe Prizorišča človeške smrti je bodisi prezrto bodisi pisci z njim precej 
na kratko opravijo. Misel, da bi utegnil karkoli prispevati k ikonografiji Valvasor-
jeve knjige, je bila očitno preveč tuja, da bi jo kdo poskušal izraziti, kaj šele resno 
zagovarjati. Rezultati raziskav, posvečenih dekorativnim borduram, osvetljujejo 
Trostovo delo v novi luči. Likovno učinkovite in ikonografsko izjemno zanimive 
okrasne obrobe bakrorezov predstavljajo pomemben ustvarjalni prispevek k celo-
vitejši podobi Theatra. Z njimi se Andrej Trost postavlja ob bok Janezu Kochu tudi 
kot umetniški soustvarjalec in ne le kot izurjen bakrorezec. 

Ikonografsko bogastvo, ki izpričuje poznavanje tako različnih virov, pa je zanimivo 
vsaj še z enega vidika, to je vpetosti Valvasorjevega umetniškega kroga v evropski 
kontekst. Prepričanje, da Prizorišču človeške smrti pripada pomembno mesto pri 
opredeljevanju pomena Valvasorjevega opusa s perspektive vključevanja v sočasne 
evropske tokove, najde v raziskovanju dekorativnih bordur nedvoumno potrditev. 
Po oblikovni plati se Theater z obliko okrasnih okvirov navezuje na uveljavljeno in 
razširjeno obliko knjižne dekoracije, pri čemer po pestrosti rastlinskih in živalskih 
motivov krepko presega starejše zglede. Hkrati je v bordurah jasno izpričano v 
tistem času zelo prisotno zanimanje za naravoslovje, s katerim se je tako intenziv-
no ukvarjal baron z Bogenšperka, in ki očitno ni ostalo povsem brez odmeva pri 
njegovem dolgoletnem sodelavcu. 

Valvasorjeva želja, da ustvari knjigo umetnostnega značaja, ki bo zanimiva, ak-
tualna, ne nazadnje modna, takšna, da bo pritegnila pozornost čim širšega kroga 
izobraženih bralcev, je razvidna na različnih ravneh, ki smo jih poskušali osvetliti z 
analizo Theatra. Ne nazadnje spomnimo, da se je za svoje »skromno delce«, potrudil 
pridobiti cesarski privilegij, ki mu je dajal najboljše možnosti za promocijo in dis-
tribucijo knjige. Če se na Valvasorjevo Prizorišče človeške smrti še enkrat ozremo s 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   135 24.8.2015   11:06:58



136

perspektive ikonografije in ikonologije, lahko rečemo, da je prav vsebinska zasnova 
odigrala ključno vlogo v kontekstu uveljavitve dela v evropskem kulturnem milje-
ju. Posledično je to tudi izhodišče za razumevanje pomena, ki ga ima Theater pri 
vrednotenju Valvasorjevega dela v evropskem okviru s stališča umetnostnozgodo-
vinske in kulturnozgodovinske stroke. Z zasnovo knjige, ki se vključuje v tradicijo 
literarnih »prizorišč«, hkrati pa se v oblikovnem pogledu približuje emblemskim 
knjigam, Valvasor naravnost pokaže, kam meri s svojim delom. Z izborom tem 
– zlasti z Mrtvaškim plesom in »malo enciklopedijo smrtnih usod« – vstopa na 
tematsko področje, ki ima v zgodnjem novem veku uveljavljeno tradicijo in je obe-
nem izrazito aktualno. Mrtvaški ples in Različne vrste smrti sta poglavji, s katerima 
Valvasorjevo Prizorišče človeške smrti pričakovano vstopa v dialog z deli predhodni-
kov in sodobnikov tako na ikonografskem kot na likovnem področju, medtem ko 
se za okrasne obrobe vsaj na prvi pogled zdi, da je njihova povezanost z evropsko 
knjižno produkcijo predvsem oblikovne narave. Pa se – z malo potrpežljivosti in 
uporabo povečevalnega stekla – pokaže, da je »obrobni« dekorativni element resda 
obroba, nikakor pa nima robnega pomena. Duhovita domislica je živo povezana 
z bogatim in zelo priljubljenim svetom baročne emblematike, z njo pa je vpetost 
Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti v evropski kontekst še kompleksnejša in 
jasneje razvidna.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   136 24.8.2015   11:06:58



137

Povzetek

Prizorišče človeške smrti v treh delih (Theatrum mortis humanae tripartitum, 1682) 
Janeza Vajkarda Valvasorja je nedvomno eno najzanimivejših del, ki so nastala v 
njegovi grafični delavnici na Bogenšperku, vendar je bilo s strani strokovne javnosti 
deležno presenetljivo malo pozornosti. Gre za tip ilustrirane poučne knjige o min-
ljivosti človeškega življenja, v kateri avtor bralca opominja, da edinole krepostno 
in pobožno življenje vodi v zveličanje njegove duše po smrti. Kot nakazuje naslov, 
je Theatrum razdeljen v tri dele: prvi – Saltus mortis – sledi uveljavljeni ikonogra-
fiji Mrtvaškega plesa; drugi – Varia genera mortis – opisuje slikovite smrtne usode 
slavnih in manj slavnih ljudi, medtem ko tretji – Poenae damnatorum – slika razno-
vrstne muke, ki jih duše prekletih trpijo v peklu. Knjiga je svojevrsten likovno-lite-
rarni memento mori, hkrati pa služi kot moralno-didaktični vodnik za zgledno ži-
vljenje. Verzi (zapisani tako v nemškem kot v latinskem jeziku) so polni alegorij in 
prispodob, sto enaindvajset bakroreznih ilustracij pa predstavlja sugestivno likovno 
dopolnilo, ki po kvaliteti krepko prekaša literarno vrednost Prizorišča človeške smrti. 
Delo je torej posebej dragoceno zaradi bakrorezov, ki jih je vrezal mojster Andrej 
Trost (1643–1708), saj slednji predstavljajo pomemben prispevek k ikonografiji 
Smrti v umetnosti 17. stoletja. Ilustracije Mrtvaškega plesa v prvem delu Thea-
tra so bile v strokovni literaturi pogosto neustrezno opredeljene kot posnetki ali 
celo kopije znamenitega lesoreznega cikla Hansa Holbeina mlajšega (prva izdaja 
Lyon, 1538), čeprav so v resnici povzete po lesorezih Mrtvaškega plesa v knjigi 
Imagines mortis Arnolda Birckmanna (Köln, 1555). Bakrorezi drugega in tretjega 
dela so vrezani po izvirnih risarskih predlogah novomeškega slikarja Janeza Kocha 
(1650–1715) in se slogovno opazno razlikujejo od bakrorezov v prvem delu knjige. 
Slednji kažejo značilnosti nemške renesanse 16. stoletja in v njih lahko kljub pre-
delavi prepoznamo slog Hansa Holbeina mlajšega. V nasprotju s tem najdemo v 
bakrorezih, izdelanih po Kochovih risbah, preplet stilnih prvin pozne renesanse in 
zgodnjega baroka, ki je značilen za slog novomeškega slikarja.

Zaradi priljubljenosti motiva Mrtvaškega plesa je bil prvi del Prizorišča človeške smrti 
v strokovni literaturi pogosteje obravnavan kot ostala dva, vendar avtor pričujoče 
knjige opozarja, da resnejša primerjalna analiza bakrorezov ni bila opravljena. V svo-
ji študiji se osredotoča na ikonografske novosti bakrorezov, ki krasijo Valvasorjev 
Theater, in ugotavlja, da ima velik del sprememb skupni imenovalec: ideja vsemo-
gočnosti in neprizanesljivosti Smrti je še izraziteje poudarjena kot v starejših upo-
dobitvah Mrtvaškega plesa. Tako se okostnjak pojavi tudi v ilustracijah, kjer bi ga 
v Holbeinovem ali Birckmannovem Mrtvaškem plesu zaman iskali. Pri Valvasorju 
Smrt s peščeno uro ne prizanese niti beraču in njena prisotnost v štirih bakrorezih 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   137 24.8.2015   11:06:58



138

z upodobitvami igrivih dečkov nedvoumno sporoča, da tudi zanje ne najde milosti. 
Ikonografske spremembe, ki jih Valvasor vnese v Mrtvaški ples, nikakor niso na-
ključne, ampak oblikujejo prepoznaven vzorec: v nasprotju s satirično noto, ki je pri 
Holbeinu in Birckmannu zelo izpostavljena, je v Prizorišču človeške smrti naglašena 
neomejena moč Smrti, ki brez izjeme pokosi vse, ne glede na družbeni položaj, spol 
ali starost. Poglavitni razlog za tovrstni vsebinski poudarek je umestitev motiva Mr-
tvaškega plesa v kontekst Theatra: Smrt namreč igra glavno vlogo tudi v drugem in 
tretjem delu knjige, njeno vsemogočnost pa avtor naglasi že uvodoma v nagovoru 
bralcu. Celostranski uvodni bakrorez Zmagoslavje Smrti, za katerega je idejni osnu-
tek pripravil sam Valvasor, odlično ilustrira vodilno temo Prizorišča človeške smrti.

Poglavje Različne vrste smrti, v katerem je s kratkimi epigrami in bakroreznimi 
ilustracijami predstavljenih petintrideset smrtnih usod, je bilo do nedavnega kljub 
zanimivi ikonografiji povsem neraziskano. Valvasor v njem bralcu postavi pred oči 
nenavadno galerijo različnih smrti slavnih zgodovinskih osebnosti, mitoloških li-
kov, pa tudi čisto običajnih in celo povsem anonimnih ljudi. Tako v izboru motivov 
kot v načinu pripovedi je razvidno, da išče čim bolj slikovite, neobičajne in grozlji-
ve oblike umiranja. Ob tem je močno poudarjen moralistični ton, ki je mestoma 
dopolnjen z ironijo in duhovitim koketiranjem z bralcem. Natančen pregled del 
antičnih in srednjeveških piscev, ki jih Valvasor navaja kot vir za svoje zgodbe, 
razkrije, da avtor Theatra ni zmeraj bral del, na katera se sklicuje. Sklici so namreč 
neredko napačni in očitno je, da je v resnici večino zgodb prevzel iz druge roke. 
Najpogosteje je povzemal po priljubljeni Zgodovinski kroniki Johanna Ludwiga 
Gottfrieda (Frankfurt, 1629–1634) in enciklopedičnemu delu Officina Jeana Tixi-
era de Ravisi ( Joannes Ravisius Textor; Basel, 1503). Primerjalna analiza pokaže 
tudi, da se Valvasorjev način obravnave neobičajnih smrtnih usod neposredno na-
vezuje na žanr moralno-didaktične literature nenavadnih, slikovitih, poučnih in 
duhovitih zgodb, ki so bralcu predstavljene kot na svojevrstnem gledališkem odru. 
Tako imenovana »prizorišča« (lat. Theatrum, nem. Schau-Bühne, fr. Théatre), ki ima-
jo pogosto enciklopedičen značaj, so bila v 17. st. zelo priljubljen literarni žanr. 
Zgodbe naj bi služile kot primeri dejanj (exempla), ki so bodisi zgledna in zatorej 
vredna posnemanja bodisi zavržena in jih lahko bralec razume kot svarilo. Analiza 
besedila in ilustracij razkriva kriterije, po katerih je Valvasor izbiral zgodbe za drugi 
del Prizorišča človeške smrti, značilnosti njegovega pristopa v obravnavi teme in ne 
nazadnje izvirni prispevek k ikonografiji Smrti v obdobju zgodnjega novega veka 
tako na področju literature kot likovne umetnosti.

V zadnjem poglavju knjige o Valvasorjevem Prizorišču človeške smrti v evropskem 
kontekstu se avtor loteva enega od najbolj zanimivih vidikov obravnavanega dela: 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   138 24.8.2015   11:06:58



139

imenitnih dekorativnih bordur bakroreznih ilustracij, ki jih je izdelal Andrej Trost. 
Okrasne obrobe so gosto naseljene z neverjetnim bogastvom miniaturnih živali in 
rastlin, ki izpričujejo zelo dobro poznavanje živalskega in rastlinskega sveta. Notra-
nji pas dekorativnih bordur z živalskimi in rastlinskimi motivi je širok vsega 9–10 
milimetrov, kljub temu pa so drobne živali in rastline upodobljene s tolikšno na-
tančnostjo, da jih je mogoče brez težav prepoznati. Analiza miniaturnih živalskih 
prizorov pokaže, da ne gre zgolj za dekorativno nizanje motivov, ampak da imajo 
živali pogosto alegoričen pomen. Številni prizori predstavljajo znane epizode iz 
Ezopovih basni in so v resnici povzeti po jedkanicah, ki jih je Marcus Gheeraerts 
starejši izdelal za knjigo De warachtighe fabulen der dieren (Brugge, 1567). Trost je 
Gheeraertsove ilustracije najverjetneje poznal posredno, po kopijah, ki jih je za svoj 
Theatrum morum (Praga, 1608) izdelal Aegidius Sadeler II. Sadelerjeva knjiga mu 
je bila namreč na voljo v Valvasorjevi knjižnici na Bogenšperku. Drugi pomemben 
vir, ki ga je Trost uporabil kot predlogo, je znamenita grafična serija Archetypa stu-
diaque Jakoba Hoefnagla (Frankfurt, 1592). Večina rastlin, žuželk, plazilcev, rib, 
školjk, ptičev in manjših sesalcev je zvesto posnetih po Hoefnaglovih bakrorezih. 
Nova vloga živalskih motivov v kontekstu Prizorišča človeške smrti je izjemno in-
ventivna: motivi so mojstrsko umeščeni v okrasne obrobe, za katere se na prvi 
pogled zdi, da imajo izključno dekorativno vrednost, vendar s svojim alegoričnim 
pomenom v resnici domiselno dopolnjujejo ikonografijo Valvasorjeve moralistične 
knjige o minljivosti človeka in krepostnem življenju, ki vodi v odrešenje.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   139 24.8.2015   11:06:58



Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   140 24.8.2015   11:06:58



141

Summary

Theatrum mortis humanae tripartitum (1682) by Johann Weichard Valvasor is one 
of the most interesting publications produced in the baron’s printing workshop 
at Bogenšperk Castle. However, until recently it did not receive proper attention 
from the scholars. Theatrum mortis is a sort of illustrated morality book on the van-
ity of human life, urging the reader to lead a virtuous and pious life as the most 
secure way towards the salvation of the soul. As indicated by the title, the book 
consists of three parts: the first – Saltus mortis – follows the traditional iconography 
of the Dance of Death, the second – Varia genera mortis – describes the picturesque 
deaths of famous men and women, while the third – Poenae damnatorum – brings 
forth various images depicting the torments of damned souls in hell. The book 
serves as a unique literary-and-visual memento mori, as well as a sort of a moral 
guide. The verses (written in both Latin and German) abound in allegories and 
metaphors of a distinctively didactic character, while the 121 illustrations offer a 
suggestive visual counterpart. The copperplate engravings executed by Valvasor’s 
master engraver Andreas Trost (1643–1708) represent an important contribution 
to the iconography of Death in the 17th century art. The 54 illustrations of Saltus 
mortis are often unjustly seen as copies of the famous Dance of Death by Hans 
Holbein the Younger (first edition in 1538) although they are actually modelled 
on the woodcuts in Imagines mortis by Arnold Birckmann published in Cologne in 
1555. The engravings of the second and the third part of the book are made after 
the original drawings by the Slovenian draughtsman Joannes Koch (1650-1715), 
and thus differ considerably in style. The illustrations of the Dance of Death are 
close to sixteenth century German Renaissance with some traits of Holbein's style 
while the rest of the engravings display the combination of late Renaissance and 
early Baroque elements characteristic of Joannes Koch as well as of Valvasor's ar-
tistic circle in general.

Due to the popularity of the Dance of Death motif, the first part of Theatrum mor-
tis is the most frequently discussed. However, as the author of Valvasor’s Theatrum 
mortis humanae tripartitum in the European Context points out, no adequate study 
of the engravings in regard to the possible models has been published so far. The 
comparison of Valvasor’s Theatrum mortis and Birckmann’s Imagines mortis shows 
that Trost deliberately transformed the composition of some of the motifs. The 
majority of changes clearly demonstrate his intention to stress the inevitability and 
cruelty of Death. So, for example, in the depiction of The Beggar a skeleton appears 
for the first time in the composition, thus declaring that even a crippled pauper 
cannot be spared. Valvasor also chose to integrate a skeleton in each of the four 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   141 24.8.2015   11:06:58



142

plates representing the boys (putti) – even these joyous little boys, full of life and 
energy, fall victim of the inevitable. Iconographic analysis of Valvasor’s Dance of 
Death proves that the changes in regard to Holbein and Birckmann are the result 
of integration of the Dance of Death into the new context of Theatrum mortis hu-
manae tripartitum. Valvasor uses all available means to make his vision of the terri-
fying might and invincibility of Death palpably alive. The whole-page introductory 
engraving to the Theatrum mortis, the great Triumph of Death, designed by Valvasor 
himself, serves as a perfect visual representation of his idea.

The Various Modes of Death, where 35 death cases are presented in short epigrams by 
Valvasor and illustrated with Trost’s engravings made after the original drawings by 
Joannes Koch, has so far not been a subject of scholarly research, despite its interest-
ing iconography. From the iconographic viewpoint both the concept of the Varia 
genera mortis and the selection of death cases deserve special attention. Valvasor’s 
book conveys a peculiar gallery of death fates including famous historical personali-
ties, a few legendary figures, but also the common man and completely anonymous 
figures. The author’s wish to create a picturesque set of particularly strange and hor-
rifying death cases is evident in both the selection of the subject matter and the style 
of narration. An explicit moralizing note is constantly present and it is occasionally 
enlivened by a witty flirtation with the reader. An examination of the works by an-
cient and medieval authors to which Valvasor refers in this chapter shows that he 
did not always read the books he quoted. In several cases he used secondary sources 
instead, most often the Historische Chronica by Johann Ludwig Gottfried (Frankfurt, 
1629-1634) and the encyclopaedic work Officina by Jean Tixier de Ravisi ( Joannes 
Ravisius Textor; Basel, 1503). The comparative analysis also reveals that Valvasor’s 
presentation of uncommon human fates in the Theatrum mortis is directly related to 
the literary genre of moral-didactic literature of curious, picturesque, edifying, and 
witty stories that are introduced to the reader as if on stage. This type of publication 
– the so-called »theatre« (Lat. Theatrum, Germ. Schau-Bühne, Fr. Théatre) – which 
often has an encyclopaedic character, became a highly popular literary genre in the 
17th century. The stories intended to serve as examples (exempla) of conduct which 
may be either exemplary, and hence worth imitating, or disgraceful, thus serving as a 
warning. The study of verses and engravings also brings to light specific criteria that 
Valvasor applied in the conception of this chapter, the characteristics of how he deals 
with the theme, and his original contribution to the iconography of Death in the 
early modern period, both in the fields of literature and visual arts.

Finally, the author of this book tackles one of the most interesting aspects of the 
illustrations in the Theatrum mortis, namely the admirable decorative borders of the 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   142 24.8.2015   11:06:58



143

engravings, designed by Andreas Trost. The decorative borders are densely filled 
with an almost incredible variety of miniature animals and plants. The inner band 
of the decorative frames, where the plants and animals are depicted, measures only 
9-10 mm, but the miniature animal and floral motifs are rendered with such preci-
sion that they can be identified without difficulty. Examination of the tiny animal 
scenes shows that they often have a pronounced allegorical meaning. Many of 
them represent a characteristic episode from one of the popular Aesop’s fables 
and they are actually modelled on etchings for De warachtighe fabulen der dieren 
by Marcus Gheeraerts (Brugge, 1567). Valvasor's master engraver probably knew 
Gheeraerts’s illustrations via copies by Aegidius Sadeler II made for his Theatrum 
morum (Prague, 1608). Sadeler’s book was namely at his disposal in Valvasor’s li-
brary at Bogenšperk Castle. The other important source of inspiration is the fa-
mous Archetypa studiaque by Jacob Hoefnagel (Frankfurt, 1592): the majority of 
plants, insects, reptiles, fish, birds, and smaller mammals are faithful reproductions 
of Hoefnagel's originals. The function of animal motifs in the context of Theatrum 
mortis is highly original: they are meticulously incorporated in the borders which 
seem to be pure decoration, although actually with their allegorical meanings they 
fit in well with the iconography of Valvasor’s moralizing book on the vanity of hu-
man life and the path of virtue that leads towards salvation.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   143 24.8.2015   11:06:58



Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   144 24.8.2015   11:06:58



145

Bibliografija

Viri

Abraham a Sancta Clara, Grosse Todten-Bruderschafft, Wien 1681. Dostopno v 
digitalizirani obliki na http://reader.digitalesammlungen.de/en/fs1/
object/display/bsb10363306_00001.html (citirano 20. avgust 2015). 

Ajlijan (Aelianus Claudius), Perí zóion idiótetos (lat. De natura animalium); 
med drugim na voljo z angl. prev.: Aelian. On the Characteristics of 
Animals. With an English Translation by A. F. Scholfield, 3 vols., 
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass. 
1958–59.

Alciati, Andrea, Emblematum Liber, Augsburg 1531. Dostopno v digitalizirani 
obliki na: http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/books.
php?id=A31a&o= (citirano 20. avgust 2015).

Apolodor oz. Psevdo-Apolodor (Pseudo-Apolldorus), Bibliothēkē (lat. 
Bibliotheca); med drugim na voljo z angl. prev.: Apollodorus. 
The Library. Translated by Sir James George Frazer, 2 vols., 
Loeb Classical Library, Harvard University Press Cambridge, 
Mass.; William Heinemann Ltd. London, 1921. Dostopno tudi 
v digitalizirani obliki na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
text?doc=Apollod.+1.1.1 (citirano 20. avgust 2015).

Arnold von Lübeck in Helmold von Bosau, Chronica Slavorum Helmoldi 
presbyteri Bosoviensis et Arnoldi abbatis Lubecensis, Lübeck 1659. 
Izdaja iz leta 1972 je dostopna tudi v digitalizirani obliki na: http://
digital.slub-dresden.de/fileadmin/data/361888058/361888058_tif/
jpegs/361888058.pdf (citirano 20. avgust 2015).

Avla Gelij (Aulus Gellius), Noctes Atticæ; med drugim na voljo z angl. prev.: Aulus 
Gellius. Attic Nights. With an English Translation by J. C. Rolfe, Loeb 
Classical Library, Harvard University Press, Cambridge Mass. 1946. 
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://penelope.uchicago.edu/
Thayer/E/Roman/Texts/Gellius/home.html (citirano 20. avgust 2015).

Birckmann, Arnold, Imagines mortis … Köln: Apud haeredes Arnoldi Birckmanni, 
1555. Dostopno v digitalizirani obliki na: http://www.bvh.univ-tours.fr/
Consult/index.asp?numfiche=247 (citirano 20. avgust 2015).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   145 24.8.2015   11:06:58



146

Cicero (Marcus Tullius Cicero), De Officiis; med drugim na voljo z angl. prev.: 
M. Tullius Cicero. De Officiis. With an English Translation by 
Walter Miller. Harvard University Press; Cambridge, Mass., William 
Heinemann Ltd. London 1913. Dostopno tudi v digitalizirani obliki 
na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%
3A2007.01.0048 (citirano 20. avgust 2015).

Camus, Jean-Pierre, L' Amphithéâtre sanglant, où sont représentées plusieurs actions 
tragiques de notre temps, Paris 1630. Dostopno tudi v digitalizirani 
obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k729847 (citirano 20. 
avgust 2015).

Camus, Jean-Pierre, Les Spectacles d'horreur, où se découvrent plusieurs tragiques 
effets de notre siècle, Paris 1630.

Camerarius, Joachim, Symbolorum et emblematum centuriae quattor…, Nürnberg, 
1605. Izdaja iz leta 1668 je dostopna na: https://archive.org/details/
joachimicamerari01came.

Corrozet, Gilles, Les fables du très ancien Ésope Phrigien, premièrement escriptes 
en grec, et depuis mises en rithme françoise, Paris 1542. Dostopno v 
digitalizirani obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k70299v 
(citirano 20. avgust 2015).

Dene, Eduard de, De warachtighe fabulen der dieren, Brugge 1567. Dostopno v 
digitalizirani obliki na: http://cabrio.bibliotheek.brugge.be/browse/
webgaleries/St137/index.html (citirano 20. avgust 2015).

Deuchar, David, Le triomphe de la mort, gravé d'après les desins originaux de Jean 
Holbein, par Deuchar, London 1788.

Diodor Sicilski (Diódōros Sikeliōtes), Bibliothéke historiké (lat. Bibliotheca 
historica); med drugim na voljo z angl. prev.: Diodorus Siculus. Library 
of History. With an English Translation by C. H. Oldfather. 12 vols., 
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass.: 
William Heinemann, Ltd., London 1933–1967. Delno dostopno tudi 
v digitalizirani obliki na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?do
c=Perseus:text:1999.01.0084 (citirano 20. avgust 2015).

Dionizij iz Halikarnasa (Dionýsios Halikarnasseos), Rômaïkề Archaiología (lat. 
Antiquitates Romanae); med drugim na voljo z angl. prev.: Dionysius 
of Halicarnassus. The Roman Antiquities of Dionysius of Halicarnassus. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   146 24.8.2015   11:06:58



147

With an English Translation by Earnest Cary. 7 vols., Loeb Classical 
Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass.: William 
Heinemann Ltd, London 1937–1950. Dostopno tudi v digitalizirani 
obliki na: http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/
Dionysius_of_Halicarnassus/home.htm (citirano 20. avgust 2015).

Erazem Rotterdamski, Adagia, v: Ausgewählte Schriften, vol. 7, Wiss. Buchges., 
Darmstadt 1972.

Evzebij iz Cezareje (Eusebius Pamphili), Historia Ecclesiastica; med drugim na 
voljo v angl. prev. A. C. McGifferta: Church History, Nicene and Post-
Nicene Fathers, Second Series, Vol. 1., Christian Literature Publishing 
Co., Buffalo, NY 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.newadvent.org/fathers/2501.htm (citirano 20. avgust 2015).

Evzebij iz Cezareje (Eusebius Pamphili), Vita Constantini; med drugim na voljo 
v angl. prev. E. C. Richardsona: Life of Constantine, Nicene and Post-
Nicene Fathers, Second Series, Vol. 1., Christian Literature Publishing 
Co., Buffalo, NY 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.newadvent.org/fathers/2502.htm (citirano 20. avgust 2015).

Ezop (Aesopus), Aesopische Fabeln. Zusammengestellt und ins Deutsche übertragen 
von August Hausrath (Urtext und Übertragung), München 1944. Na 
voljo tudi v sodobnem angleškem prevodu R. Templa: Aesop, The 
Complete Fables, Penguin Classics, London 1998.

Gallonio, Antonio, De sanctorum martyrum cruciatibus liber quo potissimum 
instrumenta, & modi, quibus iidem Christi martyres olim torquebantur, 
accuratissime tabellis expressa describuntur, Roma 1594.

Gottfried, Johann Ludwig, Historische Chronica, oder Beschreibung der Fürnembsten 
Geschichte, so sich von Anfang der Welt biß auf das Jahr Christi 1619 
zugetragen, Frankfurt am Main, 1629–1634. Izdaja iz leta 1674 je dostopna 
na: http://digital.ub.uni-duesseldorf.de/ihd/content/titleinfo/1306495 
(citirano 20. avgust 2015).

Grasser, Johann Jakob, Joh. Ravisii Textoris Nivernensis poetae celeberrimi. 
Off icina sive Theatrum Historicum et Poeticum, Basel 1663. 
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://reader.digitale-
sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10765584_00005.html 
(citirano 20. avgust 2015).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   147 24.8.2015   11:06:58



148

Harsdörffer, Georg Philipp, Der Grosse Schauplatz Jämerlicher Mordgeschichte, 
Hamburg 1678. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://www.
zeno.org/Literatur/M/Harsd%C3%B6rffer,+Georg+Philipp/Prosa/
Der+Grosse+Schauplatz+j%C3%A4mmerlicher+Mordgeschichte 
(citirano 20. avgust 2015).

Herodot (Heródotos), Zgodbe (Historiai), prev. A. Sovre, Slovenska matica, 
Ljubljana 1953–55.

Higin (Gaius Julius Hyginus), Fabulae; znanstveno kritična izdaja: Peter K. 
Marshall, Hyginus: Fabulae. Editio altera. K. G. Saur, München  2002. 
Na voljo v angl. prev.: The Myths of Hyginus, translated and edited by 
Mary Grant. University of Kansas Publications in Humanistic Studies, 
no. 34. Lawrence: University of Kansas Press, 1960. Dostopno tudi v 
digitalizirani obliki na: http://www.theoi.com/Text/HyginusFabulae1.
html (citirano 20. avgust 2015).

Hoefnagel, Jacob, Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F. 
genio duce ab ipso scalpta omnibus philomusis amice D. ac perbenigne 
communicat, Frankfurt am Main 1592.

Holbein, Hans mlajši,241 Les simulachres & historiées faces de la Mort, autant 
élégamment pourtraictes, que artificiellement imaginées, Lyon 1538. 
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b8609551c.r=.langEN (citirano 20. avgust 2015).

Holbein, Hans mlajši, Imagines Mortis. His accesserunt, Epigrammata, è Gallico 
idiomate à Georgio Æmylio in Latinum translate, Lyon 1545.

Holbein, Hans mlajši, Icones Mortis. Duodecim imaginibus præter priores, totidemque 
inscriptionibus præter epigrammata è Gallicis à Georgio Æmylio in 
Latinum versa, cumulatæ, Lyon 1547.

Holbein, Hans mlajši, Les Images de la Mort. Auxquelles sont adjoustées douze 
figures, Lyon 1547. Dostopno v digitalizirani obliki na: https://archive.
org/details/lessimulachreshi00holb (citirano 20. avgust 2015).

Holbein, Hans mlajši, Les Images de la Mort, auxquelles sont adjoustees dix sept figures. 
Lyon 1562. Dostopno v digitalizirani obliki na: http://digital.slub-
dresden.de/werkansicht/dlf/98855/1/cache.of (citirano 20. avgust 2015).

241	 V nobeni od tu naštetih izdaj Mrtvaškega plesa Holbein ni naveden kot avtor lesorezov oziroma predlog za lesoreze. 
Prav tako ni omenjen avtor besedila. Danes se večina poznavalcev strinja, da sta avtorja besedila Gilles Corrozet in 
Jean de Vauzelles. V strokovni literaturi se je uveljavil način zapisa, ki kot glavnega avtorja navaja Holbeina.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   148 24.8.2015   11:06:58



149

Hollar, Vaclav, Mortalium nobilitas, 1651 Antwerpen. 

Horapollo, Hieroglyphica (Hori Apollinis Hieroglyphica), Sbordone, Francesco (ur.), 
Napoli 1940. Dosegljivo tudi v angl. prev. G. Boasa: The Hieroglyphics of 
Horapollo, New York 1950. Rimska izdaja grškega originala z latinskim 
prevodom iz leta 1599 je dostopna na: https://archive.org/details/
apollonosneiloou00hora (citirano 20. avgust 2015).

Kasij Dion (Díon o, Kássios), Romaikè historía (lat. Historia Romana); med 
drugim na voljo z angl. prev.: Dio’s Roman History. With an English 
Translation by Earnest Cary, 9 vols., Loeb Classical Library, Harvard 
University Press, Cambridge Mass., William Heinemann Ltd, London 
1914–1927. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://penelope.
uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Cassius_Dio/home.html 
(citirano 20. avgust 2015).

Kieser, Eberhard, Todten Dantz Durch alle Stände und Geschlecht, Frankfurt am 
Main 1617.

Kieser, Eberhard, Icones Mortis Sexaginta Imaginibus, Frankfurt am Main 1648.

Koch, Johann, [Načrt za delo »Theatrum mortis humanae.], Metropolitana, 
Hrvatski državni arhiv, Zagreb, MR 11948–8° (kat. št. 1271).

Mechel, Christian von, Le triomphe de la mort, Basel 1780. 

Meisner, Daniel, Sciagraphia cosmica, Frankfurt am Main 1678.

Ovidij (Publius Ovidius Naso), Metamorphoses; med drugim na voljo v angl. 
prev.: Ovid. Metamorphoses. With an English Translation by F. J. 
Miller, revised by G. P. Goold, 2 vols., Loeb Classical Library, Harvard 
University Press Cambridge Mass., 1999.

Pavzanias (Pausanías), Helládos Periēgēsis (lat. Greaciae descriptio); med drugim na 
voljo v angl. prev.: Pausanias. Description of Greece. With an English 
Translation by W. H. S. Jones, 4 vols., Loeb Classical Library, Harvard 
University Press, Cambridge, Mass., William Heinemann Ltd, 
London 1918. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=paus.+1.1.1&redirect=true (citirano 
20. avgust 2015).

Plinij starejši (Plinius Maior), Naturalis historia libri XXXVII; med drugim na 
voljo v angl. prev.: Pliny. Natural History. With an English Translation 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   149 24.8.2015   11:06:58



150

by H. Rackham, 10 vols., Loeb Classical Library, Harvard University 
Press, Cambridge, Mass. 1938. Dostopno tudi v digitalizirani 
obliki na. http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:te
xt:1999.02.0137. Izbor iz Plinija je na voljo tudi v slov. prev. Mateja 
Hriberška: Plinij Starejši, Naravoslovje. Izbrana poglavja, Modrijan, 
Ljubljana 2009.

Plutarh (Ploútarchos), Bíoi parállloi (lat. Vitae paralleae); med drugim na voljo 
v angl. prev.: Plutarch's Parallel Lives. With an English Translation 
by B. Perrin, 11 vols., Loeb Classical Library, Harvard University 
Press, Cambridge, Mass., William Heinemann Ltd, London 1914. 
Dostopno tudi na spletni strani: http://penelope.uchicago.edu/
Thayer/E/Roman/Texts/Plutarch/Lives/Theseus*.html Izbor iz 
Vzporednih življenjepisov je na voljo v prevodih različnih slovenskih 
prevajalcev. Med novejšimi glej zlasti prevode Mateja Hriberška.

Propercij (Sextus Propertius), Elegiae; med drugim na voljo v angl. prev.: 
Propertius. Elegies. With an English Translation by G. P. Goold, Loeb 
Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass. 1990.

Ripa, Cesare, Iconologia, Roma 1603. Na voljo so prevodi v večino evropskih 
jezikov in številne poznejše izdaje; dostopno na različnih spletnih 
straneh. Glej: http://www.arthistoricum.net/themen/themenportale/
geschichte-der-kunstgeschichte/quellen-zur-geschichte-der-
kunstgeschichte-digital/cesare-ripa-um-1555–1622/ (citirano 20. 
avgust 2015).

Rollenhagen, Gabriel, Nucleus Emblematum selectissimorum, Köln 1611. 
Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: https://archive.org/details/
nucleusemblematu00roll (citirano 20. avgust 2015).

Romuald, pater, Škofjeloški pasijon, Preprosta fonetična transkripcija s prevodom 
neslovenskih delov besedila, spremne besede Jože Faganel (idr.), 
Ljubljana: Mladinska knjiga 1999. Elektronska znanstvenokritična 
izdaja besedila je dostopna na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/index-sl.html 
(citirano 20. avgust 2015).

Rusting, Salomon van, Het schouw-toneel des doods, Amsterdam 1707.

Rusting, Salomon van, Schau-Platz des Todes, oder Todten-Tanz, Nürnberg 1636.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   150 24.8.2015   11:06:58



151

Sadeler, Aegidius, Theatrum morum: Artliche Gesprach der Thier mit 
wahren Historien den Menschen zur Lehr, Praga 1608. 
Dostopno v digitalizirani obliki na: https://archive.org/details/
theatrummorumart00sadeuoft (citirano 20. avgust 2015).

Saubert, Johann, Busz- vnd Gebet-spiegel Daniels, Nürnberg 1640.

Silij Italik (Silius Italicus), Punica; med drugim na voljo z angl. prev.: Silius Italicus. 
Punica. With an English Translation by J. D. Duff, Loeb Classical Library, 
Harvard University Press, Cambridge Mass., William Heinemann Ltd, 
London, 1927. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na : https://archive.
org/details/punicasi02siliuoft (citirano 20. avgust 2015).

Sokrat Carigrajski (Socrates Scholasticus), Historia ecclesiastica; med drugim na 
voljo v angleškem prevodu A. C. Zenosa, Church History, Nicene and 
Post-Nicene Fathers, Second Series, vol. 2, Buffalo, NY: Christian 
Literature Publishing Co., 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: 
http://www.newadvent.org/fathers/2601.htm (citirano 20. avgust 2015).

Sozomen (Salminius Hermias Sozomenus), Historia ecclesiastica; na voljo 
v sodobnem nemškem prevodu G. Ch. Hansena: Sozomenos, 
Kirchengeschichte - Historia ecclesiastica, Fontes Christiani vol. 73/1–4, 
Brepols, Turnhout 2004.

Svetonij (Gaius Suetonius Tranquillus), De Vita XII Caesarum; med drugim 
na voljo v angl. prev.: Suetonius. The Lives of the Twelve Caesars; 
An English Translation, Augmented with the Biographies of 
Contemporary Statesmen, Orators, Poets, and Other Associates. 
Publishing Editor. J. Eugene Reed. Alexander Thomson. Philadelphia. 
Gebbie & Co. 1889. Na voljo tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.02.0132. 
Delo je dostopno tudi v slovenskem prevodu Jožeta Šmita: Gaj 
Svetonij Trankvil, Dvanajst rimskih cesarjev, Ljubljana 1960.

Tit Livij (Titus Livius), Ab urbe condita; med drugim na voljo z angl. prev.: Livy. 
History of Rome. With an English Translation by B. O. Foster. 28 vols., 
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge Mass., 
1919–1959.

Tixier de Ravisii, Jean, Officina partim historicis partim poeticis referta disciplinis, Basel 
1503. Pariška izdaja iz leta 1532 je dostopna na: http://digital.ub.uni-
duesseldorf.de/urn/urn:nbn:de:hbz:061:1-9258 (citirano 20. avgust 2015).

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   151 24.8.2015   11:06:58



152

Valerij Maksim (Valerius Maximus), Facta et dicta memorabilia; med drugim na 
voljo z angl. prev.: Valerius Maximus. Memorable doings and sayings, 
ed. and. transl. D. R. Shackleton Bailey, 2 vol., Harvard Univ. Press, 
Cambridge Mass. 2000.

Valvasor, Johann Weichard, Dominicae Passionis Icones, Wagensperg 1679. Dostopno 
v sodobni izdaji s spremno študijo E. Cevca: Johann Weichard Valvasor/
Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones/Slike Gospodovega 
trpljenja, Cankarjeva založba in Trubarjev antikvariat, Ljubljana 1970.

Valvasor, Johann Weichard, Theatrum mortis humanae tripartitum: das ist: Schau-
Bühne dess Menschlichen Todts in drey Theil: mit schönen Kupffer-Stichen 
geziehrt vnd an Tag gegeben, Laybach 1682. Dostopno v sodobni izdaji 
s slovenskim prevodom Jožeta Mlinariča: Johann Weichard Valvasor/
Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum/Prizorišče 
človeške smrti v treh delih, Založba Obzorja in Dolenjska založba, 
Maribor in Novo mesto, 1969. Izvod originalne izdaje iz rokopisnega 
oddelka NUK je dostopen tudi v digitalizirani obliki na:http://www.
dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-SRSIYAYG/?query=%27keywor
ds%3dJanez+Vajkard+Valvasor.%27&fsrctype=zemljevidi&sortDir=A
SC&sort=date&flocation=Narodna+in+univerzitetna+knji%c5%benic
a&pageSize=10&language=eng in http://www.dedi.si/dediscina/117-
prizorisce-cloveske-smrti-v-treh-delih (citirano 20. avgust 2015).

Valvasor, Johann Weichard, Die Ehre deß Hertzogtums Crain. Laybach 1689. 
Dostopno v slovenskem prevodu Doris Debenjak idr.: Janez Vajkard 
Valvasor, Čast in slava vojvodine Kranjske, 1.–4., Zavod Dežela 
Kranjska, Ljubljana 2009–2013.

Vogtherr, Heinrich, Todtentanz, Augsburg 1544.

Strokovna literatura

Ahačič, Kozma, 2012: Zgodovina misli o jeziku na Slovenskem. Katoliška doba 
(1600–1758), Ljubljana: Založba ZRC SAZU.

Armstrong, Lilian, 2008: Triumphal Processions in Italian Renaissance Book 
Illumination and Further Sources for Andrea Mantegna’s »Triumph of 
Caesar«, Manuscripta, 52, str. 1–63.

Beard, Mary, 2007: The Roman Triumph, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   152 24.8.2015   11:06:58



153

Benedik, Metod, 2006: Izhodišča Škofjeloškega pasijona, v: Florjančič, Alojzij 
Pavel (ur.), Škofjeloški pasijon Loški razgledi, Doneski 12, str. 25–35.

Bessler, Gabriele, 2012: Wunderkammern – Weltmodelle von der Renaissance bis zur 
Kunst der Gegenwart, Berlin: Reimer.

Binski, Paul, 1996: Medieval Death, Ritual and Representation, London: British 
Museum Press.

Böttcher, Irmgard, 1984: Der Nürnberger Georg Philipp Harsdörffer, v: 
Steinhagen, Harald in Wiese, Benno von (ur.), Deutsche Dichter des 17. 
Jahrhunderts. Ihr Leben und Werk, Berlin, str. 289–346. 

Brion-Guerry, Liliane, 1950: Le thème du «Triomphe de la Mort» dans la peinture 
Italienne, Paris: G.-P. Maisonneuve.

Burke, Peter, 1998: The European Renaissance. Center and Peripheries, Oxford: 
Wiley-Blackwell.

Carrington, FitzRoy, 1920: Florentine Studies II: The Triumphs of Petrarch 
Engraved by the Master of the Larger Vienna Passion, Art & Life, 11, 
str. 437–443. 

Cerkovnik, Gašper, 2014: Med dokumentom in umetnino: bakrorezne ilustracije 
v Slavi vojvodine Kranjske, v: Weiss, Janez (ur.), Studia Valvasoriana, 
Ljubljana: Zavod Dežela Kranjska, str. 309–353.

Cevc, Emilijan, 1969: Ob Valvasorjevem Prizorišču človeške smrti, v: Janez 
Vajkard Valvasor, Prizorišče človeške smrti v treh delih, Maribor: Založba 
Obzorja; Novo mesto: Dolenjska založba, str. 279–319.

Cevc, Emilijan, 1970: Valvasorjeva pasijonska knjižica, v: Janez Vajkard Valvasor, 
Pasijonska knjižica: 1679: Reproducirani ponatis, Ljubljana: Cankarjeva 
založba, str. 37–67.

Cevc, Emilijan, 1989: J. V. Valvasor kot mentor slikarjev, v: Gostiša, Lojze (ur.), 
Janez Vajkard Valvasor Slovencem in Evropi / Johann Weichard Valvasor 
to Slovenes and to the Europe, Ljubljana: Narodna galerija, str. 169–204. 

Cevc, Emilijan, 1999: Trost, Andrej, v: Enciklopedija Slovenije 13, Ljubljana: 
Mladinska knjiga, str. 350.

Clark, James M., 1947: The Dance of Death by Hans Holbein, London: Phaidon 
Press.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   153 24.8.2015   11:06:58



154

Clark, James M., 1950: The Dance of Death in the Middle Ages and the Renaissance, 
Glasgow: Jackson, Son & Company.

Contini, Gianfranco, 1980: Petrarca e le arti figurative, v: Bernardo, Aldo S. (ur.), 
Francesco Petrarca Citizen of the World: Proceedings of the World Petrarch 
Congress Washington, D.C., April 6 - 13 1974, Padova: Antenore; 
Albany: State University of New York Press, str. 115–131.

Davies, Martin (ur.), 1999: Incunabula: studies in fifteenth-century printed books 
presented to Lotte Hellinga, London: British Library, str. 507–547.

Douce, Francis, 1833: The Dance of Death Exhibited in Elegant Engravings on 
Wood, with a Dissertation on the Several Representations of the Subject 
but More Particularly on Those Ascribed to Macaber and Hans Holbein, 
London: W. Pickering.

Dreier, Rolf Paul, 2010: Der Totentanz – ein Motiv der kirchlichen Kunst als 
Projektionsfläche für profane Botschaften (1425–1650), Rotterdam: 
Erasmus University Rotterdam.

Dular, Anja, 1998: Iz zgodovine tiskarskih privilegijev. Ob privilegiju cesarja 
Leopolda za Valvasorjevo delo Theatrum mortis humanae tripartitum, 
Zgodovinski časopis, 52, št. 1, str. 21–23.

Ecsedy, Judit M., 2011: Thesen zum Zusammenhang von Quellenverwertung 
und Kompilationsstrategie in Georg Philipp Harsdörffers Schau-
Plätzen, v: Keppler-Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), Georg 
Philipp Harsdörffers Universalität. Beiträge zu einem uomo universale des 
Barock, Berlin: De Gruyther, str. 115–146.

Egger, Franz, 2009: Basler Totentanz, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag.

Elam, Caroline, 2008: »Les Triomphes de Mantegna: la forme et la vie«, v: Agosti, 
Giovanni in Thiébaut, Dominique, Mantegna 1431–1506, Paris: 
Hazan, str. 363–404.

Eymann, Klaus (ur.), 1979: Daniel Meisner und Eberhard Kieser, Thesaurus 
philopoliticus oder Politisches Schatzkästlein; Faksimile der Ausgabe 
Frankfurt am Main 1625–1631, Unterscheidheim: Alfons Uhl Verlag.

First, Blaženka, 2006: Flamsko izhodišče za poznomanieristično sliko Sv. 
Frančišek v ekstazi. Poskus atribucije slikarju Janezu Kochu, Acta 
historiae artis Slovenica, 11, str. 150–161.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   154 24.8.2015   11:06:58



155

Franz, Heinrich Gerhard, 1965: ‘Hans Bol als Landschaftszeichner’, Jahrbuch der 
Kunsthistorisches Instituts der Universität Graz, 1, str. 19–67.

Friedrich, Markus, 2004: Das Buch als Theater. Überlegungen zu Signifikanz und 
Dimensionen der Theatrum-Metapher als frühneuzeitlicher Buchtitel, 
v: Stammen, Theo in Weber, Wolfgang E. J. (ur.), Wissenssicherung, 
Wissensordnung und Wissensverarbeitung. Das europäische Modell der 
Enzyklopädien. Berlin: Oldenbourg Akademieverlag, str. 205–232. 

Freytag, Hartmut, 2002: Über das Theatrum mortis humanae tripartitum und 
seinen Autor Johann Weichard zu Valvasor, v: Hausner, Renate 
in Schwab, Winfried (ur), Den Tod tanzen? Tagungsband des 
Totentanzkongresses Stift Admont 2001, Anif, Salzburg, str. 35–61.

Freytag, Hartmut, 2004: Nachwort, v: Johann Weichard zu Valvasor, Theatrum 
mortis humanae tripartitum: das ist: Schau-Bühne dess Menschlichen Todts 
in drey Theil: mit schönen Kupffer-Stichen geziehrt vnd an Tag gegeben. 
Mit einem Nachwort von Hartmut Freytag, Hildesheim, Zürich, New 
York: Georg Olms Verlag, str. 259–278.

Garreau, Albert, 1968: Jean-Pierre Camus, parisien: évêque de Belley, 3 novembre 
1584 - 26 avril 1652, Paris. 

Gemert, Guillaume van, 1991: Geschichte und Geschichten. Zum didaktischen 
Moment in Harsdörffers „Schauplätzen“, v: Battafarano, Italo Michele 
(ur.), Georg Philipp Harsdörffer. Ein deutscher Dichter und europäischer 
Gelehrter, Bern (idr.): IRIS , str. 313–331. 

Germ, Martin, 2002: Theatrum mortis humanae tripartitum: iconographie de la 
Mort dans le livre de Janez Vajkard Valvasor, v: Crescenzo, Richard 
(ur.), Espaces de l'image, (Europe XVI-XVII, 10), Université Nancy II, 
Nancy, str. 77–99.

Germ, Tine, 2008: La gravure Triomphe de la Mort de Janez Vajkard Valvasor, 
Acta neophilologica, 41, št. 1–2, str. 73–80.

Germ, Martin, 2014: Saltus mortis in Valvasor's Theatrum mortis humanae 
tripartitum : A Copy of Holbein's Dance of Death?, Ikon, 7, str. 313–326.

Germ, Tine, 2014: Zapoznela renesansa v bakrorezih grafične delavnice Janeza 
Vajkarda Valvasorja: provincialnost ali vpetost v evropski kontekst?, 
v: Weis, Janez (ur.), Studia Valvasoriana. Ljubljana: Zavod Dežele 
Kranjske, str. 285–308.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   155 24.8.2015   11:06:58



156

Germ, Martin, 2015: Theatrum mortis humanae tripartitum (1682) de Johann 
Weichard Valvasor: un livre d’emblèmes?, Stephanos, 9, št. 1, str. 
88–109.

Geronimus, Dennis, 2006: Piero di Cosimo: Visions Beautiful and Strange, New 
Haven in London: Yale University Press.

Gertsman, Elina, 2010: The Dance of Death in the Middle Ages: Image, Text, 
Performance, Turnhout: Brepols.

Goette, Alexander, 1897: Holbeins Totentanz und seine Vorbilder, Strassburg: 
Verlag von Karl. J. Trübner.

Golec, Boris, 2007: Neznano in presenetljivo o življenju, družini, smrti, grobu in 
zapuščini Janeza Vajkarda Valvasorja«, Zgodovinski časopis, 61, št. 3/4, 
str. 305–309.

Golec, Boris, 2014: Epilog k Valvasorjevemu baronstvu, družini, smrti, grobu in 
zapuščini. Zgodovinski časopis, 68, št. 1/2 str. 28–53

Gostiša, Lojze; Kukolja, Božena; Magić, Vladimir; (ur.), 1995: Bibliotheca 
Valvasoriana, katalog knjižnice Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljubljana: 
Valvasorjev odbor pri Slovenski akademiji znanosti in umetnosti; 
Zagreb: Nacionalna i sveučilišna knjižnica. 

Gostiša, Lojze, 2006: Poskus likovne označitve risarskega opusa Janeza Vajkarda 
Valvasorja, v: Murovec, Barbara (ur.), Vis imaginis: baročno slikarstvo 
in grafika: jubilejni zbornik za Anico Cevc = Festschrift Anica Cevc, 
Ljubljana: Založba ZRC SAZU, str. 381–398.

Gostiša, Lojze (ur.), 2004–2008: Iconotheca Valvasoriana 1–18, Ljubljana: 
Fundacija Janeza Vajkarda Valvasorja pri Slovenski akademiji znanosti 
in umetnosti.

Gradišnik, Branko, 1978–1979: Knjižna oprema – slovenska in na Slovenskem – 
med letoma 1678 in 1800, Zbornik za umetnostno zgodovino, XIV–XV, 
str. 37–80. 

Gingras, Francis, 2004: La chevelure de Méduse au miroir du roman d’après une 
interpolation du Roman de la Rose, v: Connochie-Bourgne, Chantal, 
La chevelure dans la littérature et l ’art du Moyen Âge, Aix-en-Provence: 
Presses universitaires de Provence, str. 167–180.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   156 24.8.2015   11:06:58



157

Harf-Lancner, Laurence; Polino, Marie-Noëlle, 1988: Le gouffre de Satalie: 
survivances médiévales du mythe de Méduse, Le Moyen Age. Revue 
d’historie et de philologie, 94, str. 73–101.

Henkel, Arthur; Schöne, Albrecht, 1967: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst 
des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Stuttgart: J. B. Metzler.

Höpel, Ingrid, 1991: »Harsdörffers Theorie und Praxis des dreiständigen 
Emblems«, v: Battafarano, Italo Michele (ur.), Georg Philipp Harsdörffer. 
Ein deutscher Dichter und europäischer Gelehrter, Bern: Lang, str. 195–234.

Imamuddin, Sayyid Muhammad, 1981: Muslim Spain: 711-1492 A.D.: A 
Sociological Study, Leiden: E. J. Brill.

Kalies, Hildegund, 1965: Franz und Arnold Birckmann als Drucker und Verleger, 
Köln: Bibliothekar-Lehrinstitut des Landes Nordrhein- Westfalen. 

Kastelic, Jože, 2000: Antična zgodovina v Valvasorjevi Slavi vojvodine Kranjske 
in njeni ilustratorji, v: Klemenc, Alenka (ur.), Vita artis perennis: ob 
osemdesetletnici akademika Emilijana Cevca = Festschrift Emilijan Cevc, 
Ljubljana: Založba ZRC SAZU, str. 315–340.

Keppler-Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), 2011: Georg Philipp Harsdörffers 
Universalität: Beiträge zu einem uomo universale des Barock, Berlin: De 
Gruyter.

Kidrič, France, 1926: Dramatične predstave v Ljubljani do leta 1790, Časopis za 
slovenski jezik, književnost in zgodovino, V., str. 108–120.

Kirschbaum, Engelbert (ur.), 1972: Lexikon der christlichen Ikonographie, IV, 
Freiburg: Herder.

Klaić, Vjekoslav, 1914: Život i djelo Pavla Rittera Vitezovića, Zagreb: Matica hrvatska. 

Kohl, Karl-Heinz, 2008: „Allegorien der drei Erdteile und die Entdeckung 
Amerikas“, v: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, 
Berichte und Abhandlungen, vol. 14, str. 25–49.

Koruza, Jože, 1991: Slovenska dramatika in gledališče v obdobju baroka, v: 
Pogačnik, Jože (ur.), Slovstvene študije, Ljubljana: Znanstveni inštitut 
Filozofske fakultete, str. 109–119.

Kunze, Horst, 1997: Geschichte der Buchillustration in Deutschland: das 16. und 17. 
Jahrhundert, Frankfurt: Insel-Verlag.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   157 24.8.2015   11:06:58



158

Kuret, Niko, 1989: Versko (duhovno) gledališče na Slovenskem v obdobju baroka, 
v: Obdobja 9, Barok, str. 395–416.

Langlois, Eustache-Hyacinthe, 1852 : Essai historique, philosophique et pittoresque 
sur les Danses des morts, vol. II, Rouen: A. Lebrument.

Lefkowitz, Mary R., 1981: The Lives of Greek Poets, Baltimore: Johns Hopkins 
University Press. 

Lisac, Ljubomir Andrej; Reisp, Branko, 1960–1971: Trost, Andrej, v: Slovenski 
biografski leksikon 4, Ljubljana: Slovenska akademija znanosti in 
umetnosti v Ljubljani, str. 186–187.

Leesberg, Marjolein in Diels, Ann (ur.), 2005: The new Hollstein Dutch & Flemish 
etchings, engravings and woodcuts, 1450-1700. The Collaert Dynasty, vol. 
8, Rotterdam: Sound and vision.

Lubej, Uroš, 2001: Marijin steber v Ljubljani, Acta historiae artis Slovenica, 6, str. 
53–66.

Lubej, Uroš, 2008: Justus van der Nypoort: življenje in delo holandskega umetnika na 
Kranjskem in v drugih deželah nemškega cesarstva (doktorska disertacija), 
Ljubljana: Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani. 

Manns, Stefan, 2011: Die wahre und merckwuerdige Geschichte lehret. Zum 
Erzählen in Georg Philipp Harsdörffers Schau-Plätzen, v: Keppler-
Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), Georg Philipp Harsdörffers 
Universalität: Beiträge zu einem uomo universale des Barock, Berlin: De 
Gruyter, str. 147–165.

Marino Ferro, Xosé Ramón, 1996: Symboles animaux. Un dictionaire des 
représentations et croyances en Occident, Paris: Desclée de Brouwer.

Martindale, Andrew, 1979: The Triumph of Caesar by Andrea Mantegna in the 
Collections of Her Majesty the Queen at Hampton Court, London: 
Harvey Miller. 

Masséna, Victor, prince d'Essling; Muntz, Eugène, 1902: Pétrarque, ses 
études d'art, son influence sur les artistes, ses portraits et ceux de Laure, 
l'illustration de ses écrits, Paris: Gazette des beaux-arts.

Michael, Erika, 2013: Hans Holbein the Younger: A Guide to Research, London: 
Routledge. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   158 24.8.2015   11:06:58



159

Morandotti, Alessandro,1995: Veduta ideata con l’arco di Tito e popolari presso 
una fonte, v: Tesori d’arte delle banche lombarde, Milano: Associazione 
Bancaria Italiana. 

Murovec, Barbara, 1998: Die Zeichnungen des 17. Jahrhunderts im Herzogtum 
Krain: der Künstlerkreis um den Freiherrn J. W. Valvasor (1641–1693), 
Barockberichte, 20/21, str. 241–246.

Nyholm, Esther, 1990: »A Comparison of the Petrarchan Configuration of the 
'Triumphs' and their Interpretation in Renaissance Art,« v: Iannucci, 
Amilcare in Eisenbichler, Konrad (ur.), Petrarch's Triumphs: Allegory 
and Spectacle, Ottawa: Dovehouse Editions, str. 235–255.

Ogrin, Matija, 2008: Vprašanja tradicije Škofjeloškega pasijona, ekdotična 
perspektiva, Slavistična revija, 56/3, str. 289–304.

Ortner, Alexandra, 1998: Petrarcas »Trionfi« in Malerei, Dichtung und Festkultur: 
Untersuchung zur Entstehung und Verbreitung eines florentinischen 
Bildmotivs auf 'cassoni' und 'deschi da parto' des 15. Jahrhunderts, Weimar: 
Verlag und Datenbank für Geisteswissenschaften.

Palladino, Irmgard; Bidovec, Maria,  2008: Johann Weichard von Valvasor (1641–
1693): Protagonist der Wissenschaftsrevolution der Frühen Neuzeit: Leben, 
Werk und Nachlass, Wien, Köln, Weimar: Böhlau.

Pech, Thierry, 2000: Conter le Crime. Droit et littérature sous la Contre-Réforme: Les 
histories tragiques (1559–1644), Paris: H. Champion.

Pelc, Milan, 2013: Theatrum humanum. Ilustrirani letci i grafika 17. stoljeća kao 
zrcalo vremena. Primjeri iz Valvasorove grafičke zbirke Nadbiskupije 
zagrebačke, Zagreb: Ljevak.

Pennington, Richards, 1982: A Descriptive Catalogue of the Etched Works of Wenceslaus 
Hollar 1607-1677, Cambridge Mass.: Cambridge University Press.

Poeschel, Sabine, 1982: Studien zur Ikonographie der Erdteile in der Kunst des 16.-
18. Jahrhunderts, München: Scaneg Verlag.

Potočnik, Mitja, 2013: Valvasorjeva navezanost na nekatere svoje knjige ob koncu 
življenja, Zgodovinski časopis, 67, št. 1/2, str. 28–58.

Radics, von, Peter, 1910: Johann Weikhard Freiherr von Valvasor: (geb. 1641, gest. 
1693), Krainische Sparkasse, Laibach.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   159 24.8.2015   11:06:58



160

Reisp, Branko, 1983: Kranjski polihistor Janez Vajkard Valvasor, Ljubljana: 
Mladinska knjiga.

Riley Marshall, David, 1993: Viviano and Niccolò Codazzi and the Baroque 
Architectural Fantasy, Milano, Roma: Jandi Sapi.

Rosenfeld, Hellmut, 1968: Der mittelalterlichen Totentanz. Entstehung, 
Entwicklung, Bedeutung, Köln: Böhlau. 

Samhaber, Edward, 1888. Valvasors Todtentanz, Laibacher Zeitung, 107/1888, št. 
70 (26. 3.) str. 591–592; in št. 71 (27. 3.), str. 599–601.

Saunders, Alison, 2000: The Seventeenth-century French Emblem: A Study in 
Diversity, Genève: Droz. 

Schenda, Rudolf, 1990: Jämmerliche Mordgeschichte: Harsdörffer, Huber, 
Zeiller und französische Tragica des 16. und 17. Jahrhunderts, v: 
Harmening, Dieter in Wimmer, Erich (ur.), Volkskultur – Geschichte – 
Region. Festschrift für Wolfgang Brückner zum 60. Geburtstag, Würzburg: 
Neumann, str. 530–551.

Schmitz, Wolfgang, 1990: Die Überlieferung deutscher Texte im Kölner Buchdruck 
des 15. und 16. Jahrhunderts, Köln: Universität zu Köln.

Schneider, Norbert, 1989: Stilleben. Realität und Symbolik der Dinge; die 
Stillebenmalerei der frühen Neuzeit, Köln: Taschen.

Schock, Flemming, 2011: Die Text-Kunstkammer. Populäre Wissenssammlungen 
des Barock am Beispiel der „Relationes Curiosae“ von E. W. Happel, Köln, 
Weimar, Wien: Böhlau.

Shoemaker, Peter, 2006: Violence and Piety in Jean-Pierre Camus’s ‘histoires 
tragiques,’ The French Review, vol. 79, št. 3, str. 549–60.

Schwab, Winfried, 2011: Letters without Words? The Danse Macabre Initials 
by Hans Holbein, v: Oosterwijk, Sophie in Knöll, Stefanie (ur.), 
Mixed Metaphors: The Danse Macabre in Medieval and Early Modern 
Europe, and his Followers, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars 
Publishing, str. 361–384.

Siebenpfeiffer, Hania, 2006: Narratio criminis – Georg Philipp Harsdörffers 
Der Grosse Schau-Platz jaemmerlicher Mord-Geschichte und die 
frühneuzeitliche Kriminalliteratur, v: Jakob, Hans-Joachim in 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   160 24.8.2015   11:06:58



161

Korte, Hermann (ur.), Harsdörffer-Studien. Mit einer Bibliografie der 
Forschungsliteratur von 1847 bis 2005, Frankfurt am Main: P. Lang, str. 
157–176.

Smith, Paul J., 2003: Arnold Freitag's Mythologia ethica (1579) and the tradition 
of the emblematic fable, v: Enenkel, Karl A. E. in Visser, Arnoud 
S. Q. (ur.), Mundus emblematicus: studies in Neo-Latin emblem books, 
Turnhout: Brepols, str. 173–200.

Smith, Paul J., 2004: Cognition in emblematic fable books: Aegidius Sadeler's 
Theatrum morum (1608) and its reception in France, 1659-1743, v: 
Enenkel, Karl A. E. in Neuber, Wolfgang (ur.), Cognition and the Book: 
Typologies of Formal Organisation of Knowledge in the Printed Book of the 
Early Modern Period, Leiden: Brill, str. 161–185.

Smith, Paul J., 2007: Dispositio: Problematic Ordering in French Renaissance 
Literature, Leiden: Brill.

Stele, France, 1928: Valvasorjev krog in njegovo grafično delo, Glasnik muzejskega 
društva za Slovenijo, letnik IX., zvezek 1.–4., str. 5–50, neoštevilčen 
dodatek z 48 reprodukcijami.

Stele, France, 1969: Valvasorjevo grafično delo, v: Rupel, Mirko (ur.), Valvasorjevo 
berilo. Druga, izpopolnjena izdaja, Ljubljana: Mladinska knjiga, str. 
517–545.

Stele, France, 1949: Slovenski slikarji, Ljubljana: Slovenski knjižni zavod.

Stiassny, Sigmund, 1903: Die Pfählung. Eine Form der Todesstrafe. Kultur- und 
rechtshistorische Studie, Wien: Manz. 

Stopar, Ivan, 1971: Georg Matthäus Vischer in njegova Topographia ducatus 
Stiriae, v: Glavan, Tone (ur.), Vischer, Georg Matthäus: Topographia 
ducatus Stiriae. Gradec 1681, Ljubljana: Cankarjeva založba, str. 1–27.

Tenenti, Alberto, 1987: Občutje smrti in ljubezen do življenja v renesansi, 
Ljubljana: Studia Humanitatis. 

Thiébaut, Dominique (ur.), 2008: Mantegna 1431-1506, Paris: Musée du Louvre, 
str. 363–404 

Tiemann, Barbara, 1974: Fabel und Emblem. Gilles Corrozet und die franzosische 
Renaissance-Fabel, München: Fink.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   161 24.8.2015   11:06:58



162

Tomić, Radoslav, 2001: Slikarska djela u Dalmaciji nastala prema grafičkim 
predlošcima, v: Pelc, Milan (ur.), Klovićev zbornik. Minijatura – 
crtež – grafika 1450. – 1700. Zbornik radova sa znanstvenoga skupa 
povodom petstote obljetnice rođenja Jurja Julija Klovića, Zagreb: Hrvatska 
akademija znanosti i umjetnosti; Institut za povijest umjetnosti, str. 
161–169.

Touber, Jetze, 2014: Martyrological Torture and the Invention of Empathy: 
Gallonio’s Treatise on the Instruments of Martyrdom and Its 
Reception in the Seventeenth and Eighteenth Centuries, Krypton, 3, 
str. 14–28.

Trapp, Joseph Burney, 1992/93: »The Iconography of Petrarch in the Age of 
Humanism«, Quadreni Petrarcheschi, IX-X, (izšlo 1996), str. 11–73.

Trapp, Joseph Burney, 1999: Illustrations of Petrarch's »Trionfi« from manuscript 
to print and print to manuscript, v: Davis, Martin (ur.), Incunabula. 
Studies in Fifteenth-Century Printed Books presented to Lotte Hellinga, 
London: British Library, str. 507–547.

Trapp, Joseph Burney, 2003: Studies of Petrarch and his influence, London: Pindar.

Treadgold, Warren, 1997: A History of the Byzantine State and Society, Stanford, 
California: Stanford University Press. 

Vernet, Max, 1998: Jean-Pierre Camus: Prière pour demander à dieu le bon usage 
de la violence, v: Debaisieux, Martine in Verdier, Gabrielle (ur.), Violence 
et fiction jusqu'à la Révolution: Travaux du IXe colloque international de 
la Société d'Analyse de la Topique Romanesque (Milwaukee - Madison, 
septembre 1995), Tübingen: Gunter Narr Verlag, str. 89–98.

Vicelja Matijašić, Marina, 2013: Ikonologija: Kritićki prikaz povijesti metode, 
Rijeka: Filozofski fakultet, Sveučičište u Rijeci.

Vignau-Wilberg, Thea, 1994: Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii, 1592: 
Natur, Dichtung und Wissenschaft in der Kunst um 1600, München: 
Staatliche Graphische Sammlung. 

Vignau-Wilberg, Thea, 2005: In Europa zu Hause: Niederländer in München um 
1600, München: Hirmer.

Vignjević, Tomislav, 2013: Mrtvaški ples v Istri: Beram in Hrastovlje, Koper: 
Univerzitetna založba Annales.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   162 24.8.2015   11:06:58



163

Walther, Peter, 1997: Der Berliner Totentanz zu St. Marien, Berlin: Lukas Verlag.

Warda, Susanne, 2011: Memento mori. Bild und Text in Totentänzen des 
Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit, Köln: Böhlau. 

Wehrens, Hans Georg, 2012: Der Totentanz im alemannischen Sprachraum. „Muos 
ich doch dran - und weis nit wan“, Regensburg: Schnell & Steiner.

Wentzlaff-Eggebert, Friedrich-Wilhelm, 1975: Der triumphierende und der 
besiegte Tod in der Wort- und Bildkunst des Barock, Berlin: De Gruyter.

White, Lynn, 1974: Indic Elements in the Iconography of Petrarch’s Trionfo 
della Morte, Speculum, vol. 49, št. 2, str. 201–221.

Wunderlich, Uli, 1998: Ubique Holbein - Drei Totentanzwerke aus drei 
Jahrhunderten, Zürich: Flühmann. 

Wunderlich, Uli, 2000: Zwischen Kontinuität und Innovation - Totentänze 
in illustrierten Büchern der Neuzeit, v: Freytag, Hartmut in Frey, 
Winfried (ur.), «Ihr müßt alle nach meiner Pfeife tanzen». Totentänze 
vom 15. bis 20. Jahrhundert aus den Beständen der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbüttel und der Bibliothek Otto Schäfer in Schweinfurt, 
(Ausstellungskataloge der Herzog-August-Bibliothek 77), Wiesbaden: 
Herzog-August-Bibliothek, str. 174–176. 

Wunderlich, Uli, 2001: Der Tanz in den Tod, Totentänze vom Mittelalter bis zur 
Gegenwart, Freiburg im Breisgau: Tosa. 

Wyss, Edith, 2000: Matthäus Greuter's Engravings for Petrarch's Triumphs, 
Print-quarterly, 17, str. 347–363. 

Zaho, Margaret Ann, 2004: Imago triumphalis: The Function and Significance of 
Triumphal Imagery for Italian Renaissance Rulers, New York: Peter 
Lang. 

Zinsli, Paul, 1979: Der Berner Totentanz des Niklaus Manuel (etwa 1484-1530) in 
den Nachbildungen von Albrecht Kauw (1649), Bern: Haupt.

Zucker, Mark J., 1993: The Triumphs of Petrarch, v: Spike, John T. (ur.), The 
Illustrated Bartsch, Early Italian Masters, Commentary, XXIV/1, New 
York: Abaris Books.

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   163 24.8.2015   11:06:58



Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   164 24.8.2015   11:06:58



165

Seznam slikovnega gradiva

Slika 1: Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum, 
naslovna stran, 1682, T. M., fol. 6r. 	 11
Slika 2: Andrej Trost po Janezu Kochu, Nečistnik, T. M., str. 221.		  17
Slika 2a: Detajl Nečistnika.		 18
Slika 3: Andrej Trost po Janezu Kochu, Kvartopirec, T. M., str. 241.	 20
Slika 4: Andrej Trost po Janezu Kochu, Jordan, T. M., str. 177. 		  21
Slika 5:  Andrej Trost po Valvasorju in Kochu, Zmagoslavje Smrti, T. M., fol. 5r.	 24
Slika 6: Wolf Weisskirchner mlajši, Slavnostni sprevod, svinčnik, ok. 1680–1681?, 
Valvasorjeva grafična zbirka, Metropolitana, Hrvatski državni arhiv, 
Zagreb (Iconotheca Valvasoriana, XVII, 332).	 		  30
Slika 6a: Wolf Weisskirchner mlajši, Detajl Slavnostnega sprevoda.		 30
Slika 7: Triumf Ljubezni, Petrarka, Trionfi, tempera na pergamentu, ok. 1465, 
Britanska knjižnica, London, MS Harley 3567, fol. 149r.		  34
Slika 8: Francesco Pesellino, Triumf Slave, detajl poročne skrinje z upodobitvami 
šestih Petrarkovih triumfov, ok. 1450, tempera in zlato na lesu, Muzej
Isabelle Stewart Gardner, Boston.		  	 35
Slika 9: Andrej Trost, Advokat, T. M., str. 61.	 42
Slika 10: Hans Holbein mlajši, Advokat, Les simulachres et historiées faces 
de la Mort, Lyon 1538, fol. 19v.	 43
Slika 11: Arnaud Nicolai, Advokat, Arnold Birckmann, Imagines mortis, 
Köln, 1555, fol. B4.			   43
Slika 12: Andrej Trost, Kardinal, T. M., str. 23.	 	 44
Slika 13: Arnaud Nicolai, Kardinal, Arnold Birckmann, Imagines mortis, 
Köln, 1555, fol. A7		  45
Slika 14: Hans Holbein mlajši, Kardinal, Les simulachres et historiées faces de 
la Mort, Lyon 1538, fol. 14v.	 45
Slika 15: Andrej Trost, Deček, T. M., str. 107.	 	 46
Slika 16: Hans Holbein mlajši, Dečki, Icones Mortis, Lyon 1547, fol. 28.	 46
Slika 17: Andrej Trost, Berač, T. M., str. 87.	 	 48
Slika 18: Arnaud Nicolai, Berač, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. D2.	 	 48
Slika 19: Andrej Trost, Papež, T. M., str. 21.	 		  50

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   165 24.8.2015   11:06:58



166

Slika 20: Arnaud Nicolai, Papež, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. A5v.	 		  51
Slika 21: Hans Holbein mlajši, Papež, Les simulachres et historiées faces 
de la Mort, Lyon 1538, fol. 13.	 51
Slika 22: Andrej Trost, Nuna, T. M., str. 39.	 		  52
Slika 23: Arnaud Nicolai, Nuna, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. B 6v.	 	 53
Slika 24: Hans Holbein mlajši, Nuna, Les simulachres et historiées faces 
de la Mort, Lyon 1538, fol. 22.	 53
Slika 25: Andrej Trost, Kanonik, T. M., str. 29.			  53
Slika 26: Arnaud Nicolai, Kanonik, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Köln, 
1555, fol. B3.	 	 53
Slika 27: Andrej Trost po Janezu Kochu, Zmaj, T. M., str. 155.	 59
Slika 28: Mathäus Merian starejši, Spopad Regulove vojske z zmajem, bakrorez, 
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 204. 		  59
Slika 29: Andrej Trost po Janezu Kochu, Demoklej, T. M., str. 175.	 60
Slika 30:  Andrej Trost po Janezu Kochu, Polidamas, T. M., str. 137.	 66
Slika 31:  Andrej Trost po Janezu Kochu, Jakob Vojnić, T. M., str. 147.	 69
Slika 32: Andrej Trost po Janezu Kochu, Teutebert, T. M., str. 163.	 73
Slika 33: Mathäus Merian starejši, Smrt kralja Teudeberta, bakrorez, 
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 417.		  73
Slika 34: Andrej Trost po Janezu Kochu, Agazo, T. M., str. 165.	 	 75
Slika 35: Andrej Trost po Janezu Kochu, Dekle iz Okučanov, T. M., str. 169.	 77
Slika 36: Andrej Trost po Janezu Kochu, Mladenič iz Senja, T. M., str. 183.	 81
Slika 37: Andrej Trost po Janezu Kochu, Stotnik, T. M., str. 185.	 83
Slika 38: Mathäus Merian starejši, Smrt stotnika v Tebah, bakrorez, 
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 164.		  83
Slika 39: Hans Bol, Pokrajina z Judito in Tamaro, lavirana perorisba, 1584, 
zasebna last.		  95
Slika 40: Andrej Trost, Dekorativna bordura Servija: prerezano jabolko 
nepravilne oblike v zgornji okrasni letvi, T. M., str. 179.	 98
Slika 40a: Detajl na pol prerezanega jabolka nepravilne oblike. 	 	 98
Slika 41: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, III, 1, bakrorez, 1592. 	 99

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   166 24.8.2015   11:06:59



167

Slika 42: Andrej Trost, Dekorativna bordura Viteza: muškatni orešček in 
nageljnove žbice v spodnji okrasni letvi ter mrtva miš v zgornji okrasni letvi, 
T. M., str. 49.	 100
Slika 42a: Detajl muškatnega oreščka in nageljnovih žbic. (Primerjaj s 
Hoefnagelovim bakrorezom na str. 130.)		  100
Slika 43: Andrej Trost, Dekorativna bordura Svatov: odprto jajce z neizvaljenim 
piščetom v zgornji okrasni letvi, T. M., str. 129.	 102
Slika 43a: Detajl jajca z neizvaljenim piščetom.	 	 102
Slika 44: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, III, 9, bakrorez, 1592. 	 103
Slika 45: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Nune, morski rak konoča 
v levi navpični okrasni letvi, T. M., str. 39.	 	 103
Slika 46: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 5, bakrorez, 1592. 	 104
Slika 47: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Izgona iz raja, krajinska zasnova
v zgornji okrasni letvi z motivom iz basni o lisici in štorklji, T. M., str. 17.	 105
Slika 48: Andrej Trost, Dekorativna bordura Maščevanja: štorklja s kačo v 
kljunu v zgornji okrasni letvi, T. M., str. 239.	 	 106
Slika 48a: Detajl zgornje okrasne letve s štorkljo, ki v kljunu drži kačo.	 106
Slika 49: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o štorklji, ki skrbi za ostarele starše, 
jedkanica, Theatrum morum, 1608, str. 218.	 107
Slika 50: Andrej Trost, Dekorativna bordura Pridigarja: basen o lisici in orlu 
v levi in desni navpični okrasni letvi, T. M., str. 117.	 	 180
Slika 51: Eberhard Kieser, Veduta Jonannisberga na Renu z emblemom opice in 
mačke, bakrorez, Sciagraphia Cosmica, 1678, D, 16.		  113
Slika 52: Andrej Trost, Dekorativna bordura Cesarja: motiv opice 
in mačke s pečenim kostanjem v spodnji dekorativni letvi, T. M., str. 41.	 114
Slika 52a: Detajl bordure z motivom opice, ki izkorišča mačko za 
bezanje kostanja iz ognja.	 	 114
Slika 53: Andrej Trost, Dekorativna bordura Arija Aleksandrijskega: 
motiv miši in ostrige v zgornji dekorativni letvi, T. M., str. 127.	 116
Slika 53a: Detajl z motivom miši in ostrige.	 	 116
Slika 54: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o požrešni miši in ostrigi, jedkanica, 
Eduard de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 138.	 117
Slika 55: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o požrešni miši in ostrigi, jedkanica, 
Theatrum morum, 1608, str. 218.		  117

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   167 24.8.2015   11:06:59



168

Slika 56: Andrej Trost, Dekorativna bordura Roparja: lisica na obisku 
pri štorklji v spodnji okrasni letvi, T. M., str. 55.	 120
Slika 56a: Detajl z lisico, ki na obisku pri štorklji zaman poskuša p
riti do kosila v vrču.		  120
Slika 57: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o lisici in štorklji, jedkanica, 
Theatrum morum, 1608, str. 97.		  121
Slika 58: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o lisici in štorklji, jedkanica, 
Eduard de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 180.	 121
Slika 59: Andrej Trost, Dekorativna bordura Smrti na kolu: motiv psa, 
ki se ogleduje na gladini vode, v spodnji okrasni letvi, T. M., str. 191.	 123
Slika 59a: Detajl psa, ki se s kosom mesa v gobcu ogleduje v vodi.	 123
Slika 60: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o psu s kosom mesa, jedkanica, 
Theatrum morum, 1608, str. 59.		  124
Slika 61: Andrej Trost, Dekorativna bordura Izgona iz raja: ovca, volk, 
pes in dve ujedi v spodnji dekorativni letvi, T. M., str. 17.	 	 125
Slika 61a: Detajl spodnje dekorativne letve z ovco, volkom, psom i
n dvema ujedama.	 125
Slika 62: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o psu, ovci in lažnih pričah, 
jedkanica, Theatrum morum, 1608, str. 42.		  126
Slika 63: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 2, bakrorez, 1592.	 127
Slika 64: Andrej Trost, Dekorativna bordura Poslednje sodbe: gosenica, 
zapredek in metulj v zgornji okrasni letvi, T. M., str. 117.	 129
Slika 64a: Detajl dekorativne bordure Poslednje sodbe z gosenico, 
zapredkom in metuljem.		  129
Slika 65: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II, 5, bakrorez, 1592. 	 130
Slika 66:  Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II, 8, bakrorez, 1592. 	 130
Slika 67: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, IV, 12, bakrorez, 1592. 	 131
Slika 68: Andrej Trost, Dekorativna bordura pasijonskega prizora Kristusa 
pribijajo na križ, Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones, fol. 16, 
jedkanica, 1679.	 134

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   168 24.8.2015   11:06:59



169

Seznam kratic pogosto navajanih del in pojasnila

B. V. – Bibliotheca Valvasoriana (Lojze Gostiša, Božena Kukolja in Vladimir Magić 
(ur.), Bibliotheca Valvasoriana, katalog knjižnice Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljublja-
na in Zagreb 1995) 
Vse navedbe knjig v Valvasorjevi knjižnici se nanašajo na katalog Bibliotheca 
Valvasoriana.

H. A. S. – Hoefnagel, Archetypa studiaque ( Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque 
patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F. genio duce ab ipso scalpta omnibus philomusis ami-
ce D. ac perbenigne communicat, Frankfurt am Main, 1592)
Navedbe grafičnih listov iz serije Archetypa studiaque so v knjigi dopolnjene s kore-
lacijo v faksimilni izdaji Iconotheca Valvasoriana.

I. V. – Iconotheca Valvasoriana (Lojze Gostiša (ur.), Iconotheca Valvasoriana, vols. 18, 
Ljubljana 2004–2008)
Vse navedbe grafičnih del, risb in akvarelov v Valvasorjevi zbirki se nanašajo na 
faksimilirano znanstveno kritično izdajo Iconotheca Valvasoriana.

T. M. – Theatrum mortis ( Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae triparti-
tum: das ist: Schau-Bühne dess Menschlichen Todts in drey Theil: mit schönen Kupffer-Sti-
chen geziehrt vnd an Tag gegeben durch Johanemn Weichardum Valvasor, Laybach 1682)
Vsi navedki in označbe folijev oziroma strani iz originalne izdaje Theatrum mortis 
se nanašajo na izvod, ki ga hrani Rokopisni oddelek NUK v Ljubljani (R 12471).

S. T. M. – Sadeler, Theatrum morum (Aegidius Sadeler, Theatrum morum. Artliche 
Gesprach der Thier mit wahren Historien den Menschen zur Lehr, Praga, 1608)

G. H. C. – Gottfried, Historische Chronica ( Johann Ludwig Gottfried, Historische 
Chronica, oder Beschreibung der Merckwürdigsten Geschichte, so sich von Anfang der 
Welt biß auf das Jahr Christi 1619 zugetragen, Frankfurt am Main, 1629–1634)

V. P. – Valvasor, Prizorišče ( Johann Weichard Valvasor/Janez Vajkard Valvasor, The-
atrum mortis humanae tripartitum/Prizorišče človeške smrti v treh delih, Maribor in 
Novo mesto, 1969). Vse navedbe iz sodobne izdaje so v prevodu Jožeta Mlinariča. 

•	 Vse slike bakrorezov iz Theatrum mortis humanae tripartitum so iz izvoda, ki 
ga hrani rokopisni oddelek NUK (R 12471). V podnapisih k slikam je ob 
bakrorezih iz Valvasorjevega Prizorišča človeške smrti namesto naslova knjige, 
letnice in nahajališča zaradi poenostavitve zapisa samo kratica T. M. z naved-
bo folija ali strani. Prav tako ni posebej navedena velikost bakrorezov, saj so 
z izjemo uvodnega celostranskega bakroreza Zmagoslavje Smrti, ki meri 188 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   169 24.8.2015   11:06:59



170

mm x 146 mm, vsi ostali približno enake velikosti in merijo od 89 mm x 76 
mm do 91 mm x 78 mm.

•	 Objavljeno slikovno gradivo je iz digitalizirane zbirke gradiva Oddelka za 
umetnostno zgodovino FF UL, iz digitalizirane zbirke gradiva NUK in iz 
arhiva avtorja. Slika Kristusa pribijajo na križ iz Pasijonske knjižice je iz digita-
lizirane zbirke gradiva Narodnega muzeja Slovenije, ki hrani originalni izvod 
Valvasorjeve Pasijonske knjižice (inv. št. G-1955/13; foto: Tomaž Lauko).

•	 Pri navedbah naslovov bakrorezov in spremljevalnih verzov v Prizorišču člove-
ške smrti so ohranjena izvirna poimenovanja v Mlinaričevem prevodu, čeprav 
nekatera danes zvenijo arhaično ali jih zaradi spremenjenih pravopisnih pravil 
pišemo drugače. Kadar ne gre za dobesedni navedek, so imena v besedilu pi-
sana skladno s sodobno jezikovno normo.

•	 Pri navajanju antičnih virov je v besedilu ob prvi navedbi dela dodan izvirni 
naslov v grščini ali latinščini. V primeru grških ali v grščini pišočih avtorjev je 
poleg originalnega naslova dodana še latinska različica.

•	 Navajanje klasičnih virov v bibliografiji sledi uveljavljeni tradiciji: ime avtor-
ja je navedeno v slovenski različici imena z originalnim zapisom v oklepaju; 
naslov dela je v izvirniku, ob tem pa je dodana navedba ene od sodobnih 
izdaj s prevodom v katerega od vodilnih evropskih jezikov in/ali prevod v 
slovenščino. 

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   170 24.8.2015   11:06:59



171

Imensko kazalo

A
Abaffy, Mirna  19
Adam in Eva  14, 23, 25–26, 28, 31, 

32, 34, 37–38, 40, 54
Agazo 16, 35, 70, 74
Ahačič, Kozma  25
Ajlijan (Aelianus Claudius)  61, 118
Ajshil 14, 61, 62
Alciati, Andrea  110–111, 115, 117
Aleksander Veliki  82
Amfiaraj (Amfiaraos)  14, 70
Amfion in Zetos  66
Aneau, Barthélemy  118
Antiopa  66–67, 87
Apolodor (Psevdo–Apolodor)  67
Arij Aleksandrijski  14, 62, 63, 109, 

115
Armstrong, Lilian  29
Arnold iz Lübecka  79
Askepiad iz Bitinije (Asklepiades)  

77–78
Atilij Regul (Marcus Atilius Regulus)  

58, 64, 70
Avgust (Gaj Avgust Oktavijan)  62
Avla Gelij (Aulus Gellius)  64, 70
Avrelij Avguštin  131
Avrelij Viktor (Sextus Aurelius Victor)  

72
Avzonij  (Decimus Magnus Ausonius) 

127

B
Beard, Mary  29
Benedik, Metod  25
Bessler, Gabriele  89

Bidovec, Maria  46
Binski, Paul  28
Birckmann, Arnold  13, 19, 39, 40, 41, 

43–47, 49, 50, 51, 55, 56
Bocchi, Achille  110
Boissard, Jean Jacques  110
Bol, Hans  95–96
Bonansone, Giulio  110
Brion–Guerry, Liliane  28
Briot, Marie  104
Brut (Mark Junij Brut) 67
Burke, Peter  7

C
Camerarius, Joachim mlajši  111, 118
Camerarius, Ludwig  111
Camus, Jean–Pierre  63, 88–89
Canier, Jacques  110
Cerkovnik, Gašper  5, 22, 68
Cevc, Emilijan  5, 7, 19, 22, 23, 25, 26, 

39, 45, 57, 82, 86, 93, 96, 99, 109, 133
Charioner, Gaspar–Joseph  110
Cicero  64, 80
Cirsil (Cirsilus) ali Likidas  80
Clarc, James M. 28, 38
Codazzi, Viviano  33
Collaert, Adriaen  95–96
Contini, Gianfranco  28
Corrozet, Gilles  111
Covarrubias Orozco,  Sebastian de 119

D
Demetrij (makedonski kralj) 16, 17, 

61, 78–79
Demoklej  16, 17, 61, 78, 87

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   171 24.8.2015   11:06:59



172

Deuchar, David  56
Deutsch, Niklaus Manuel  48
Diodor Sicilski  65, 71
Dionizij iz Halikarnasa 70
Dirke   14, 66–67, 87
Douce, Francis  6, 38, 39
Dreier, Rolf Paul  28, 39
Dular, Anja  13, 54
Dupérac, Etienne  33

E
Ecsedy, Judit  88
Eduard de Dene  111
Egger, Franz  38
Elam, Caroline  29
Epopej (skionski kralj)  67
Eskrich, Pierre 80
Eteokles in Polinejk 70
Evzebij iz Cezareje  72, 84
Eymann, Klaus  112
Ezop 109–110, 118, 122

F
Falaris (sicilski kralj)  71
First, Blaženka  5
Flor (Lucius Annaeus Florus)  80
Franc I. (francoski kralj)  50
Francisci, Erazem  89
Frellon, Jean  37, 38
Freytag, Hartmut  6, 10, 27, 28, 110, 112
Friedrich, Markus  10

G
Gaj Kalpurnij Pison (Gaius Calpur-

nius Piso)  65
Galle, Philip  28, 112
Gallonio, Antonio  15
Garreau, Albert  88

Garzaroll, Frančišek Jožef  54
Gemert, Guillaume van  89
Germ, Tine (Martin)  7, 22, 23, 28, 

39, 93
Gertsman, Elina  28
Gheeraerts, Marcus starejši  104, 

111–112, 115, 119, 121–122
Ghisi, Giorgio  19
Gill, Paris  112
Gingras, Francis  18
Goette, Alexander  38
Gogala, Matija  101
Golec, Boris  13
Goluart,  Simon  88
Gostiša, Lojze  19, 27
Gottfried, Johann Ludwig  58, 64, 66, 

76, 79–80, 84, 86
Gotthardi-Škiljan, Renata  19
Grasser, Johann Jakob  62, 63, 78, 87
Guerra, Giovanni  15

H
Happel, Eberd Werner  65, 89
Harf-Lancner, Laurence  18
Harsdörffer, Georg Philipp  63, 64, 74, 

76, 87–89
Hatto II. (škof )  68–69, 87
Heemskreck, Maarten van  28
Helmold iz Bosaua  79
Henkel, Arthur  128
Henrik II. (francoski kralj)  50
Henrik VI. (nemški cesar) 79
Herodot 80, 111
Higin (Gaius Julius Hyginus)  67
Hoefnagel, Georg ( Joris)  97
Hoefnagel, Jacob  97–98, 101, 127–

128, 131, 133
Hoeschell, David  110

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   172 24.8.2015   11:06:59



173

Hoeswinckel, Eduard von  95–96
Holbein, Hans mlajši  6, 13, 14, 16, 19, 

35, 37–41, 43, 45–56
Hollar, Vaclav  55– 56
Horacij  64, 127–128
Horapollo Niliacus  110, 118

I
Immamuddin, Sayyid Muhammad  33
Izaija (prerok)  55

J
Jezus Kristus  48, 49, 79, 96, 133–134
Jordanus (sicilski plemič)   79, 86
Julij Cezar   29
Junius, Hadrian 110, 131–132
Justin (Marcus Iunianus Iustinus )  82

K
Kajn in Abel  23, 25
Kalies, Hildegund  39
Karel V. Habsburški  49, 50
Kasij Dion  149
Katon Utičan  67
Kauw, Albrecht  48
Kidrič, France  25
Kieser, Eberhard  41, 55, 112, 115
Kirschbaum, Engelbert  128, 132
Kleopatra  14, 61, 62
Koch, Janez (Ivan)  5, 13, 16, 19, 21, 

22, 35, 45, 57, 58, 60–73, 76, 78, 80, 
82, 84–85, 135

Konstanca Sicilska (žena nemškega 
cesarja Henrika VI.)  79

Konstantin Veliki  72
Koruza, Jože  25
Kukolja, Božena  27
Kuret, Niko  25

L
La Fontaine, Jean de  109, 115
La Perrièr,  Guillaum de  118
Laktancij (Lucius Caecilius Lactan-

tius)  72
Langlois, Eustache–Hyacinthe  6, 39
Lazari, Anton  54
Lefkowitz, Mary R.  61
Leon X. (papež)  50
Leopold I. Habsburški   13, 40, 49
Le Roy, Henry  104
Likos (tebanski kralj) 66–67
Lisac, Ljubomir Andrej  5
Lojolski, Ignacij  15
Lubej, Uroš  19, 31, 112
Lucij Tarkvinij Ošabni (Lucius Tar-

quinius Superbus)  79
Lützelburger, Hans  37, 43, 47

M
Maffei , Raffaele  (Volaterrano)  62
Magić, Vladimir 27
Maksencij (rimski cesar)  61, 72
Maksimilijan I. Habsburški  50
Manns, Stefan  89
Mantegna, Andrea  29
Marcial (Marcus Valerius Martialis) 67
Marino Ferro, Xosé Ramón  29, 128, 

132
Mark Antonij  62
Martindale, Andrew  29
Masenius, Jacob  110
Masséna, Victor, prince d'Essling  28
Mayr, Johann Baptist  9, 112
Mechel, Christian von  56
Meisner, Daniel  112–113, 115
Merian, Mathäus starejši  60, 64, 71, 

74, 80, 84

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   173 24.8.2015   11:06:59



174

Metij (rimski kralj)  14, 72
Michael, Erika  38
Michelangelo  19, 82
Mlinarič, Jože  9, 65, 74
Monteney, Georgette  110
Morandotti, Alessandro  33
Münster, Sebastian  68
Muntz, Eugène  28
Murovec, Barbara  39, 96

N
Nauman, Johann  63, 88
Negker, Jost de  47, 48
Neron  65–66, 78, 84
Nicolaj, Arnaud  19, 39, 41, 43, 45, 51, 52
Niktej (tebanski kralj)  67
Nyholm, Esther  28
Nypoort, Justus van der  112

O
Ogrin, Matija  25
Opija (rimska vestalka)  61, 69–70, 85
Opimija (rimska vestalka)  69–70
Ortner, Alexandra  28
Ovidij (Publius Ovidius Naso)  18, 71, 

127

P
Palladino, Irmgard  46
Paradin, Claude  110, 118
Pavzanias 65, 67
Pech, Thierry  88
Pelc, Milan  19
Penzo, Georg  28
Pérelle, Gabriel  33
Perilaj (Perilus)  71–72, 87
Pesellino, Francesco  29
Petrarka, Francesco  27, 28, 29, 32, 33, 36

Pindar  71
Pittoni , Giovanni Battista starejši  33
Plantin, Christophe  112
Platon  111
Plinij starejši 29, 61, 71, 78, 118
Plutarh 67, 70, 78, 82
Poeschel,  Sabine  32
Polidamant (Polidamas)  65
Polino, Marie-Noëlle  18
Pompej Trog (Pompeius Trogus) 82
Pompej Veliki  29
Porcija (Porcia) 67
Potočnik, Mitja  27
Pozejdon  70
Prokopij  (rimski vojskovodja) 63, 87
Propercij (Sextus Propertius)  62, 67, 70

R
Radics, Peter von  27, 31, 93
Reichart, Albert 9, 10, 13
Reisp, Branko  6, 19
Ripa, Cesare  32
Ritter Vitezovič, Pavel  12, 13, 26, 57, 

68, 76, 82
Roblek, Jože  15
Rollenhagen, Gabriel   110–111, 118
Romuald (pater)  25
Rosenfeld, Hellmut  28
Rosselli, Francesco  30
Rotterdamski, Erazem  127
Rouillé, Guillaume  80
Rupel, Mirko  6
Rusting, Salomon von  56

S
Sabellico, Marco Antonio  62
Sadler, Aegidius II. 112, 115, 117, 119, 

122

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   174 24.8.2015   11:06:59



175

Saldorffer, Conrad  105
Sambucus, Joannes  110, 113
Sancta Clara, Abraham a  26
Samhaber, Edward  39
Saubert, Johann  67
Saunders, Alison  111
Schedel, Hartmann  69
Schenda, Rudolf  91
Schmitz, Wolfgang  39
Schneider, Norbert  132
Schock, Flemming  89
Schöne, Albrecht  128
Schwab, Winfried  38
Seneka  65–66
Servij Tulij (Servius Tullius)  79–80
Shoemaker, Peter  88
Siebenpfeiffer, Hania  87
Silij Italik (Silius Italicus)  64
Smith, Paul  111–112
Sokrat Carigrajski (Socrates Scholas-

ticus)  63
Solis, Virgil  99, 104
Sozomen (Salminius Hermias Sozo-

menus)  63
Stele, France  5, 32
Stiassny, Sigmund  85
Stopar, Ivan  5
Svetonij (Gaius Suetonius Tranquillus)  

66, 78
Sylvius, Antonius  39

T
Taurellus, Nicolaus  110
Tekstor ( Johannes Ravisius Textor) glej 

tudi Tixier de Ravisii, Jean  63, 78, 
86–87

Tempesta, Antonio  15
Tenenti, Alberto  28

Teudebert I. (tudi Teodebert ali Teute-
bert)  72–73

Thurneysen, Johann Jakob  110
Tiemann, Barbara  111
Timoklej  82
Timokleja  82–83
Tit Livij (Titus Livius)  69, 72, 80, 111
Tixier de Ravisi, Jean glej tudi Tekstor  

62
Tizian  20, 79
Tomić, Radoslav  20
Touber, Jetze  15
Trapp, Joseph Burney  28
Treadgold, Warren  76
Trechsel, Caspar  37
Trechsel, Melchior  37
Trost,  Andrej  5, 13, 19, 22, 37, 39, 40, 

43–46, 50–51, 57, 68, 86, 93–97, 99, 
101, 104–105, 108–110, 112–114, 
117–119, 121, 124, 126, 128, 131, 
133–135

Tul Hostilij  (rimski kralj) 72
Tulija mlajša (hči Servija Tulija)  79–80

U
Ubelj, Stella  19
Unterheim, Christian von  50

V
Valens (rimski cesar)  63
Valeriano, Piereio  110
Valerij Maksim (Valerius Maximus)  

61, 65, 67
Valvasor, Janez Krstnik  13
Vasilij I. Makedonski (Basilij)  76
Vernet, Max  88
Vicelja, Matijašić Marina  8
Vignau–Wilberg, Thea  97

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   175 24.8.2015   11:06:59



176

Vischer, Georg Matthäus   5
Vogtherr, Heinrich starejši  47, 48, 49
Vojnić, Jakob  35, 68, 90
Vos, Marten de  96
Vrhovc, Maksimilijan (škof )  19

W
Warda, Susanne  6
Wehrens, Hans Georg  47, 
Weisskirchner (Weissenkirchner), 

Wolf  31, 32
Wentzlaff–Eggebert, Friederich –Wil-

helm  28
White, Lynn  30
Wierix, Antonius  96
Wierix, Jan  96
Woeiriot, Pierre  110
Wraber, Tone  96
Wunderlich, Uli  6, 28, 38, 45
Wyss, Edith  28

Z
Zaho, Margaret Ann  28
Zevs  70
Zucker, Mark J.  28

Smrt_vlada_povsod_FINAL.indd   176 24.8.2015   11:06:59


