Tine Germ

Smrt kraljuje povsod in bela
Smrt triumfira: Valvasorjevo
Prizorisce cloveske smrti
v evropskem kontekstu

Univerza v Ljubljani



Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira:
Valvasorjevo Prizorisce cloveske smrti v evropskem kontekstu

Zbirka: Razprave FF (e-ISSN 2712-3820)

Avtor: Tine Germ

Recenzenti: Gasper Cerkovnik, Luka Vidmar, Rebeka Vidrih
Lektorica: Jana Smagelj

Prevod povzetka: Bostjan Kulji¢

Tehni¢no urejanje in prelom: Jure Preglau

Fotografija avtorja na naslovnici: Matjaz Rebolj

Zalozila: Znanstvena zalozba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani
Izdal: Znanstvenoraziskovalni institut Filozofske fakultete
Za zalozbo: Roman Kuhar, dekan Filozofske fakultete

Oblikovna zasnova zbirke: Lavoslava Benci¢
Ljubljana, 2021

Prva e-izdaja

Publikacija je brezplac¢na.

Knjiga je izSla s podporo Javne agencije za raziskovalno dejavnost Republike Slovenije.

@O0

To delo je ponujeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva-Deljenje pod enakimi
pogoji 4.0 Mednarodna licenca. (izjeme so fotografije) / This work is licensed under a Creative
Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License (except photographies).

Publikacija je v digitalni obliki prosto dostopna na https://e-knjige.ff.uni-lj.si/
DOI: 10.4312/9789610605126

Katalozni zapis o publikaciji (CIP) pripravili v
Narodni in univerzitetni knjiznici v Ljubljani

COBISS.SI-ID 70978307
ISBN 978-961-06-0512-6 (PDF)



Kazalo vsebine

Uvod . . . . 5
1 Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski poudarki . . . . .. ... 9
2 VélikoZmagoslavjeSmrti . . . .. ... .. ... L ... 23
3 Mrtvaskiples. . .. ... ... ... e 37
4 Razlicnevrstesmrti .. ........ ... . ... ... .. ... 57

4.1 Petintrideset slikovitih smrtnihusod. . . . . .............. 61

4.2  Viri, zglediin Valvasorjev prispevek kzanru . .. ... ... ..... 85
5 Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah bakrorezov . . . . . .. 93

5.1 Miniaturne $tudije zivaliinrastlin. . . .. ................ 93

52 Dekorativna vrednost in emblemskiznacaj . ............ 109
Povzetek . ... ... ... . ... 137
SuUMMaAry . . . ... 141
Bibliografija . . . .. ....... ... .. ... 145
Seznamslikovnegagradiva. . . ... ....... ... . ... .. . 165
Seznam kratic pogosto navajanih del in pojasnila . . . . ... ....... 169
Imenskokazalo. . ... ...... ... ... . ... . ... L 171






Uvod

Valvasorjevo Prizorisce cloveske smrti v treh delib (v nadaljevanju Prizorisée clove-
ske smrti) je v opusu kranjskega polihistorja nekoliko zapostavljeno in najveckrat
ostaja v senci velikih topografskih del, predvsem Slave vojvodine Kranjske, pisci o
Valvasorju pa ga praviloma le omenijo ali se zadovoljijo s kratkim opisom vsebine.
Slovenska literarnozgodovinska stroka zanj ni pokazala posebnega zanimanja, z
vidika umetnostne zgodovine pa je bila »usodna« ni¢ kaj laskava ocena, ki jo je o
Valvasorjevih umetnostnih tiskih podal France Stele. Za celoten grafi¢ni opus, ki
je nastal na Bogensperku, je namrec zapisal, da je obrtniski, brez resni¢ne slikarske
ali risarske problematike, izklju¢no tehni¢nega znacaja (Stele, 1949, 72)." Steletovo
oceno je pozneje nekoliko omilil Emilijan Ceve v §tudiji Ob Valvasorjevem Prizori-
$cu cloveske smrti, ki je pospremila sodobno izdajo Theatrum mortis humanae tripar-
titum (v nadaljevanju Zheater) s slovenskim prevodom leta 1969. Cevc Valvasorjevo
delo ustrezneje kontekstualizira v okviru umetnostne produkecije 17. stoletja na
Slovenskem, vendar Steletovemu stali§¢u v osnovi ne nasprotuje in poudari kon-
servativni znacaj njegovega umetniskega kroga sodelavcev. V analizi bakrorezov, ki
krasijo Theater, ob sicer v osnovi korektni presoji umetniske produkcije na Bogen-
$perku zapiSe, da se je »hranila pretezno s sokovi z zacetka 16. stoletjac, da je bila
»nedozorela« ali »celo zastarela« (Ceve, 1969, 284-285). O Janezu Kochu,? avtorju
risarskih predlog za ilustracije drugega in tretjega dela Prizoriséa cloveske smrti,
pravi, da je »Zzivel predvsem od dedis¢ine preteklosti, od vzorcev, ki jih je ustvarilo
ze pozno 16. stoletje, in da »slogovno gotovo ni bil napreden« (Ceve, 1969, 308).
Andreja Trosta,® ki je vrezal vse bakroreze, s katerimi je bogato okrasena Valvasor-
jeva knjiga, oznadi za »tehni¢no izurjenega bakrorezcac, odreka pa mu kakr$nokoli
samostojno umetnisko ustvarjalnost (Cevce, 1969, 312). Ceve je hkrati edini, ki
je posvetil malo ve¢ pozornosti ikonografiji bakrorezov. Njemu dolgujemo prvi
zaokrozeni pogled na vsebino Valvasorjevega 7heatra, obenem pa je kot umetno-
stni zgodovinar opozoril na posamezne ikonografske zanimivosti in posebnosti.

Cevceva ocena je odlo¢ilno zaznamovala pogled slovenske umetnostne zgodovine

1 Dodati je treba, da se Stele z Valvasorjevim Zheatrom ni posebej ukvarjal ne z likovnega ne z vsebinskega vidika.
Je pa o ohranjeni zbirki Valvasorjevih risb in akvarelov Ze leta 1928 kriticno zapisal: »Cisto brez umetniske
vrednosti je in prav za prav mogoce le iz stremljenja po nazornih predlogah izvira ...« (Stele, 1928, 32.)

2 Novomeski slikar Janez (Ivan) Koch (ok. 1650-1715) je avtor predloznih risb za vse grafike drugega in tretjega
dela Theatra. Koch je z Valvasorjem sodeloval tudi pri nekaterih drugih projektih, vendar je, kot kaze, ve¢ino
svojega dela opravil v Novem mestu in ne na Bogensperku. Med novejsimi prispevki o Kochu z navedbo starejse
literature glej First (2006, str. 150-161) in predvsem Cerkovnik (2014, 309-353).

3 Andrej Trost (ok. 1643-1708), vodilni bakrorezec na Kranjskem v zadnji Cetrtini 17. stoletja, je bil vodja
Valvasorjeve grafi¢ne delavnice vse od njene vzpostavitve 1678 do leta 1688 in je sodeloval pri vseh njegovih
grafi¢nih projektih. Kraj in leto rojstva nista zanesljivo ugotovljena, pa tudi o njegovi izobrazbi ni povsem
natanc¢nih podatkov. Svoje mojstrstvo na podrocju bakroreza je izkazal Ze pri sodelovanju z G. M. Vischerjem.
Glej Lisac in Reisp (1971, 186-187) ter Stopar (1971, 1-27).



na umetnisko vrednost bakrorezov v Prizoriscu cloveske smrti* in podobno velja za
njihovo vsebinsko plat: ikonografska razlaga, ki jo podaja v spremni §tudiji iz leta
1969, se je dolgo zdela zadostna in neproblemati¢na, posledi¢no pa vse do zacetka

21. stoletja Theater pri nas ni bil delezen bolj poglobljene obravnave.

V tuji literaturi situacija ni bistveno drugacna: Theatrum mortis humanae tripar-
titum je sicer dobro znano in med poznavalci cenjeno delo, ki je vsaj na kratko
predstavljeno predvsem v kontekstu ilustriranih tiskov 17. stoletja. Tuji avtorji ga
najveckrat omenjajo v okviru raziskav ikonografske teme Mrtvaskega plesa, ki ima
v Prizoriscu cloveske smrti izrazito poudarjeno mesto. Tako o Valvasorjevem Theatru
ze leta 1833 pise Francis Douce v pionirski razpravi o razvoju Mrtvaskega plesa v
novem veku (1833, 129-130) in devetnajst let pozneje Eustache-Hyacinthe Lan-
glois v svojem eseju o Mrtvaskem plesu (1852, 130-131). Za tuje, zlasti starejse
omembe Theatra je znatilno, da se najpogosteje pojavljajo v povezavi s Holbei-
novim Mrtvaskim plesom. Prvi del Valvasorjeve knjige — Mrtvaski ples — je skoraj
brez izjeme oznacen kot posnetek znamenite lesorezne serije nemskega mojstra.
Bolj poglobljeno se starejsi pisci s Zheatrom ne ukvarjajo. Podobno velja tudi za
avtorje novejsih publikacij: Valvasorjeva knjiga je v razstavnem katalogu Knjiznice
vojvode Avgusta v Wolfenbittlu, ki je izsel leta 2000, zgolj opisana (Wunderlich,
2000, 174-176). Nekoliko natanéneje je bila predstavljena leto dni pozneje v refe-
ratu nemskega strokovnjaka za ikonografijo Mrtvaskega plesa Hartmuta Freytaga
na mednarodnem kongresu v Admontu, ki je bil posvecenem Mrtvaskemu plesu
(2002, 35-61). Najpomembne;jsi korak v aktualizaciji Valvasorjevega dela v tujini
pomeni faksimilna izdaja Theatrum mortis humanae tripartitum leta 2004, za katero
je spremno $tudijo napisal Hartmut Freytag (2004, 259-278).° Freytag kot filolog
in literarni zgodovinar izpostavlja literarni vidik in posamezne ikonografske ele-
mente v ilustracijah, s katerimi pa se podrobneje ne ukvarja. Tudi njega zanima
predvsem prvi del Prizorisca dloveske smrti, torej Mrtvasgki ples, medtem ko z dru-
gima dvema deloma opravi precej na kratko.

Glede na izjemen pomen Valvasorja za slovensko znanost, kulturo in umetnost se
zdi skoraj neverjetno, da Prizorisce cloveske smrti pri nas ni bilo delezno bolj po-
globljene obravnave. Studije, objavljene v zadnjih letih, so posvecene posameznim,

4 Ponavljajo jo tudi avtorji del o Valvasorju, ki niso umetnostni zgodovinarji, na primer Rupel (1969, XVIII-XIX)
in Reisp (1989, 26).

5  Johann Weichard zu Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum: das ist: Schau-Biihne dess Menschlichen Todts
in drey Theil: mit schonen Kupjfer-Stichen geziehrt vnd an Tag gegeben. Mit einem Nachwort von Hartmut Freytag,
Hildesheim, Ziirich, New York 2004. Med sodobnimi nemskimi avtorji, ki so nekoliko ve¢ pozornosti posvetili
Valvasorjevemu Prizoriscu cloveske smrti, velja omeniti Se profesorico hamburske univerze Susanne Warda (2011,
291-304).



pretezno ikonografskim vidikom 7heatra,® pricujoca knjiga pa Zeli to imenitno, a
premalo znano Valvasorjevo delo celoviteje predstaviti v luci novih spoznanj, iz-
postaviti izvirne ikonografske poteze in opozoriti na njegovo vpetost v evropski
kontekst. Cev€eva ocena, da gre za provincialno delo brez prave umetniske vre-
dnosti, ki v slogovnem pogledu zgolj posnema prezivete vzorce, v vsebinskem po-
gledu pa tudi ne prinasa omembe vrednih novosti, z danasnje perspektive ne vzdrzi
kriti¢ne presoje. Nastala je namre¢ v Casu, ko sta bila koncept razvoja umetnosti
ter vprasanje medsebojnih relacij »vodilnih umetnostnih centrov« in »obrobja« v
slovenski umetnostni zgodovini bistveno drugacna, ikonografske studije pa so bile
bolj redkost kot pravilo. Sodobna umetnostna zgodovina je veliko previdnejsa pri
opredeljevanju koncepta umetnostnega razvoja in pri uporabljanju tradicionalnih
slogovnih oznak, predvsem pa se izogiba s tem povezanim vrednostnim sodbam.
Zelja po natan¢nem klasificiranju in etiketiranju po kriterijih zgodovinskih slogov
se praviloma izkaze za sporno prakso, ki velikokrat doseze prav nasprotni ucinek
od Zelenega: namesto da bi umetnostne spomenike in kontekst njihovega nastanka
¢im bolje osvetlila, ga dodatno zamegli ali prikaze v izkrivljeni perspektivi. V pri-
meru Valvasorjevega Prizoriséa cloveske smrti je treba upostevati specifiko umetni-
skega kroga na Bogensperku in dejstvo, da gre za hibridni umetnostni spomenik.
Uporaba slogovnih oznak, kot so renesansa, manierizem in barok, z vidika ume-
tnostnozgodovinske analize bakrorezov v Theatru sicer ni sporna, problemati¢na
postane takrat, ko jo poskusamo prenesti v zgreSeno paradigmo razvoja v smislu
»zastarelosti« in »naprednosti« slogovne govorice oziroma v vrednostne sodbe, ki

temeljijo na perspektivi relacij »vodilnih umetnostnih centrov« in »obrobja«.

Razli¢ne humanisti¢ne stroke so zlasti v zadnjih dveh desetletjih veckrat kriti¢no
problematizirale paradigmo umetnostnih sredis¢ in obrobjj in glede tega zavze-
le objektivne;jsi pristop, ki se osredoto¢a na kompleksnost kulturno-umetnostnih
pojavov, njihovo regionalno pogojenost in vpetost v §ir§i umetnostni prostor brez
rigidnih konvencij o vplivnosti »vodilnih centrov« in recepciji v »obrobnih« ali
»provincialnih okoljih«.” Enako velja za (v osnovi vasarijevsko) paradigmo o ra-
zvoju umetnosti od preprostejse, manj zrele, do naprednejse in bolj dovrsene, ki
se je v umetnostnozgodovinski stroki trdno zakoreninila v 19. stoletju in je bila
mocno izrazena $e v Sestdesetih in sedemdesetih letih prejs$njega stoletja. Za slo-
vensko umetnostno zgodovino je znacilno, da je na podro¢ju prevrednotenja raz-
merja med »centrome« in »obrobjem« hitro sledila sodobnim evropskim tokovom,
saj je v tem nasla priloZnost za objektivnej$e ovrednotenje umetniske produkcije
na Slovenskem, medtem ko predstave o »razvoju« umetnosti marsikdaj Se vztrajajo.

6 Germ 2002 (77-99), 2008 (73-80), 2014 (313-326).
7 Glej med drugim Burke (1998).



Pogostejse so v proucevanju starejsih obdobij, zlasti v primerih, ko je v ospredje

postavljena slogovna analiza umetniskih del.

Ne nazadnje je treba poudariti spremenjeno vlogo ikonografije in ikonologije v
slovenski umetnostni zgodovini. Ikonologija, ki se je v 20. stoletju intenzivno raz-
vijala in se e pred iztekom stoletja vzpostavila kot osrednja, najbolj celovita in
interaktivna umetnostnozgodovinska metoda (Vicelja, 2013), se je zlasti v zadnjih
dvajsetih letih uspesno zasidrala tudi pri nas. Ikonografsko-ikonoloski pristop je
v marsi¢em odprl nove perspektive ter omogo¢il celovitejSe umevanje umetno-
stnih pojavov in interpretacijo spomenikov. V primeru Theatrum mortis humanae
tripartitum so prav ikonografske in ikonologke $tudije razkrile doslej spregleda-
ne vidike, postavile temelje za pravilnej$e razumevanje njegovega umetniskega in
kulturnozgodovinskega pomena, hkrati pa izoblikovale kriterije za prevrednotenje
umetnostnih tiskov, ki so nastali na Bogensperku, ter ustrezneje zarisale njihov po-
men v evropskem kontekstu. Pricujoca knjiga poskusa povezati raziskave zadnjih
let v zaokrozen pogled na Prizorisée cloveske smrti in pokazati, da ima to delo pri
postavljanju Valvasorjevega umetniskega opusa na evropski kulturno-umetnostni
zemljevid 17. stoletja pomembno vlogo.



1 Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski
poudarki

»V tem skromnem delcu pac ne bos nasel nicesar veselega in prijetnega tega sveta,
saj v njem ni nicesar drugega kakor le vseh zemljanov
poslednji sovraznik: koséena Smrt. . .«

(VR 8)°

Theatrum mortis humanae tripartitum, ki je izdel leta 1682,° je moralno-didak-
ticno delo, svojevrsten »teater« govorelih slik, s katerim Zeli avtor opomniti
bralca na minljivost ¢loveka in na potrebo po krepostnem kr§¢anskem zivljenju,
ki edino vodi v zveli¢anje in ve¢no sreco. Neposredni povod za nastanek dela
lahko morda vidimo v strah zbujajo¢em nebesnem znamenju, ki se je leta 1680
pokazalo na kranjskem nebu in o katerem poroc¢a sam Valvasor: »Malo pred kon-
cem 1680. leta, namrec 28. decembra, na praznik sv. Stefana ob pol Sestib zvecer, sta
zagledala Kranjska in njena soseséina proikrat grozljivo dolg komet, v katerega je s
strahom zrla vsa Evropa ...«'° Pojav kometa je v tevilnih delih Evrope sovpadal
z izbruhom kuge, ki je, kot z olajsanjem poroca Valvasor, Kranjski tedaj priza-
nesla. Nebesko znamenje, strah pred bozjo kaznijo in na novo prebujene misli o
cloveski minljivosti so morebiti res botrovali ideji o nastanku knjige, katere na-
men je avtor izpostavil tako v posvetilu opatu Albertu Reichartu kot v uvodnem
nagovoru bralcu. Toda grozeci komet je bil verjetno bolj povod kot pravi razlog,
ki ga je najbrz treba iskati v Valvasorjevi Zelji, da se preizkusi v pisanju takrat
zelo priljubljenega tipa moralno-didakti¢nih del, v katerih najdejo mesto tudi
zanimive in nenavadne zgodbe, najveckrat strasljive ali celo morbidne, poucne
in duhovite, ki so gledalcu postavljene pred o¢i kot na odru. Tovrstne zbirke so

8 Vsi navedki v slovenskem jeziku so iz sodobne izdaje s slovenskim prevodom Jozeta Mlinari¢a (Valvasor, 1969).

9 Kot je razvidno iz kronograma uvodne pesmi (7M., fol. 11r), je Valvasor zacel s pisanjem Zheatra leta 1680 in
ga dokoncal leta 1681, o Gemer pricajo zapisi na koncu vsakega od treh delov. Bakrorezne ilustracije so nastale
na Bogensperku, knjigo so natisnili v Ljubljani leta 1682, kot je zapisano na naslovni strani, pa jo je mogoce
dobiti pri zalozniku Johannu Baptistu Mayrju v Salzburgu. Manjsa razlika v impresumu na naslovni strani
kaze, da je bil Theater natisnjen dvakrat. V prvi razlicici se na naslovni strani napis, ki govori o ilustracijah, glasi
»FIGURIS £NEIS ILLUSTRATUMc«, medtem ko je v drugi pred tem Se besedica »Cume«. Manjga razlika se
pojavi tudi ob avtorjevem imenu. V prvi varianti ob njegovem priimku stoji oznaka »Lib. Bar.« (JOANNEM
WEICHARDUM VALVASOR / Lib. Bar.), v drugi pa samo dvakrat ponovljeni »&ec.« (JOANNEM
WEICHARDUM VALVASOR. &c. &c.). Primerek v rokopisnem oddelku NUK-a pripada drugi skupini.
Kateri natis je zgodnejsi, ni mogoce zanesljivo ugotoviti. Ob tem je treba omeniti, da se v posameznih izvodih
(tudi pri izvodu v rokopisnem oddelku NUK-a) pojavlja makulatura: strani od 161 do 168 ne tecejo v pravilnem
zaporedju, ampak v naslednjem: 161, 166, 167, 164, 165, 162, 163,168. Vse navedbe in §tevilke strani oziroma
folijev v pricujoci knjigi se nanasajo na izvod Zheatra, ki ga hrani rokopisni oddelek v NUK-u v Ljubljani (sign.
R 12471). Digitalizirana razlicica je dostopna na: http://www.dlib.si/details/URN:NBN:SI:DOC-SRSIYAY
G/?query=%27keywords%3dJanez+Vajkard+Valvasor.%27&fsrctype=zemljevidi&sortDir=ASC&sort=date&
flocation=Narodna+in+univerzitetna+knji%c5%benica&pageSize=10&language=eng in http://www.dedi.si/
dediscina/117-prizorisce-cloveske-smrti-v-treh-delih.

10 Slava vojvodine Kranjske, XV, 602. Primerjaj tudi Radics (1910, 174) in Ceve (1969, 288).



postale v 16.1in 17. stoletju zelo popularne in izoblikoval se je pravi literarni Zanr
tako imenovanih »prizorisc« (lat. theatrum, nem. Schau-Biihne ali Schau-Platz, fr.
théatre), sluzile pa so lahko kot primeri (exempla) ravnanj, ki so bodisi zgledna in
vredna posnemanja bodisi zavrZena in torej sluzijo kot opozorilo.!* Valvasorjevo
Prizorisée cloveske smrti nikakor ni posnetek katerega od takrat popularnih mo-
ralno-didakti¢nih »prizoris¢«, ampak je v marsi¢em poseben in izviren prispevek
k zanru. Najocitnejsa novost je zasnova, saj v treh poglavjih zdruzi in vsebinsko
poveze tri uveljevljene vsebinske sklope evropske literarne in likovne umetnosti
zgodnjega novega veka: Mrtvaski ples, slikovite zgodbe s smrtnimi usodami zna-
nih in manj znanih oseb ter prikaz najrazli¢nejsih muk, ki jih duse pogubljenih
trpijo v peklu. V vseh treh delih je vsebina jedrnato podana v verzih, dopolnjena
z izreki iz Svetega pisma in obogatena z grafi¢nimi ilustracijami, s ¢imer se Pri-
zorisée cloveske smrti na videz priblizuje emblemskim knjigam. Ceprav Theater
ne po vsebini ne po znacaju ni emblemska knjiga, bi ga na prvi pogled lahko
zamenjali za knjigo emblemov. Neredko je v strokovni literaturi in v kataloskih
opisih knjiznic dejansko oznacen kot emblemska knjiga ali knjiga emblemskega
znacaja.”? Ker so vsi trije deli v celoti napisani v verzih, lahko Zheatrum mor-
tis humanae tripartitum $e najbolj smiselno opredelimo kot primer alegori¢nega
moralisti¢nega pesnistva, ki se vsebinsko osredoto¢a na motiv smrti in minlji-
vosti ¢loveskega Zivljenja, skupaj s sugestivnimi bakroreznimi ilustracijami pa

predstavlja svojevrsten literarno-likovni memento mori.*?

Namen knjige Valvasor izpostavi na samem zacetku, v posvetilu Albertu Reichartu,
opatu samostana Sentpavel v Labotski dolini na Koroskem:
Da bi Smrt opozorila sinove tega sveta na krste in sarkofage, je postavila
ta oder, na katerem naj bi ti videli same sebe (seveda kot usmiljenja vredne
tragede) in namodili svoja lica s solzami, srca napolnili z vzdihi, prsi zasuli
z udarci, duso pa prepojili s trpko bole¢ino ter pomislili nase in se povrnili
k Bogu, da ne bi za ve¢no zasli s poti, ki vodi v nebo. (VR, 7).

11  Predstava, da je svet nekaksen teater, je bila v literaturi zgodnjega novega veka priljubljen topos in prispodoba
gledalisca (ali bolje prizoriica) je uporabljena na razli¢ne nacine. Eden od njih je poseben tip literarnih ali
psevdo-literarnih del moralno-didakti¢nega znacaja, med katera sodi tudi Valvasorjev Theater. Enak naslov
je Se pogosteje v rabi za razna enciklopedi¢na dela in kompilacije. Zanra sta med seboj pogosto tudi tesno
prepletena. Glej med drugim Friedrich (2004, 205-232).

12 Tako na primer v opisu knjige v Herzog August Bibliothek v Wolfenbiittlu, kjer je uvricena v serijo
»Emblematica«. Enako klasifikacijo ima tudi v knjiznici Univerze v Illinoisu, kjer je uvricena v skupino
»Emblem books at the University of Illinois, in $e v nekaterih drugih knjiznicah. Kadar Zheatrum mortis
humanae tripartitum v kataloskih opisih knjiznic ni neposredno opredeljen kot emblemska knjiga, ima vsaj v
predmetnih opredelitvah tudi kategorijo emblem.

13 Motiv opomina na smrt in poziva h krepostnemu Zivljenju je v Zheatru kot rdeca nit prisoten od posvetila in
uvodnega nagovora bralcu na zacetku knjige do njenega zakljucka. Tudi Hartmut Freytag Valvasorjevo delo
oznadi za alegori¢no pesnitev, katere osrednji motiv je memento mori (2004, 265 in 274).

10



THEATRUM
MORTIS HUMANAE

TRIPARTITUM.

1. Pars, Saltum Mortis,
II. Pars.  Varia gencra Mortis,
III.Pats, Poenas Damnatorum continens,

Cum

FIGURIS ZENEIS ILLUSTRATUM

1. Theil Der Ioden-Tang.
2. Iheil  Underfdyidliche Todts-GSattungen.
3. beil  Der Verdambren HAM en-Peyn/vorfellend.
SWiefchdnen Rupffm@ticgm gesichre ond an Tag
gegeoen.

Dury
JOANNEM WEICHARDUM
Balvafor / Lib, Bar.

Cum Facultate Supeviorum , & [peciali Privilegio
Sac. Caof. Maefl.

8% (0) 43

@edrudt 3u Lanh ; ifta
Sl renn et

Slika 1: Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum, naslovna

stran, 1682, T' M., fol. 61"

14

Vse slike iz Theatrum mortis humanae tripartitum so iz izvoda, ki ga hrani rokopisni oddelek NUK (R 12471).
V podnapisih k bakrorezom iz Valvasorjevega Prizoriica cloveske smrti je namesto naslova knjige, letnice in
nahajalis¢a zaradi poenostavitve zapisa navedena samo kratica 70 M. z navedbo folija ali strani. Prav tako ni
posebej navedena velikost bakrorezov, saj so z izjemo uvodnega celostranskega bakroreza Zmagoslavje Smrti, ki
meri 188 mm x 146 mm, vsi ostali priblizno enake velikosti in merijo od 89 mm x 76 mm do 91 mm x 78 mm.

11



V duhu baro¢ne metaforike Valvasor ¢lovesko Zivljenje primerja z gledaliskim od-
rom, na katerem se pred nasimi o¢mi zvrstijo slike Zivljenja in smrti, ki naj nam
sluzijo za razmislek in vodilo. Svoje »delce, kot se skromno izrazi, v predgovoru
bralcu predstavi kot senco tega teatra, v katerem je udelezen tudi bralec sam:
Ko tako premisljujem, kako vseh stvari tek ¢asa ne samo ne spreminja,
temvec¢ celo jemlje s seboj, lahko vse dogajanje na svetu obenem s
cloveskim zivljenjem, kakr$no je, prav lepo primerjam z odrom ali
teatrom, na katerem se pleSejo mnogi raznoteri plesi ter igrajo razli¢ne
komedije in tragedije. Jaz pa sem ti, umrljivi bravec, hotel pred oci
postaviti le senco takega teatra, na katerem bos svojo vlogo igral tudi ti

in gotovo tudi jaz ...

V prvem delu tega Prizorisca cloveske smrti, Mrtvaski ples imenovanem,
bom tvojim ofem predstavil Zalostne, vseh zemeljskih otrok plese, ki se

plesejo dan na dan. Vse, kar ima dih Zivljenja, je pomrlo. Geneza, pogl. 7.

V drugem delu Prizoris¢a cloveske smrti, Razliéne vrste smrti
imenovanem, bo§ strme gledal ¢udno dramo vseh smrtnikov, ki pa se

dogaja sleherni dan. In ¢lovek ne ve za svoj konec. Pridigar, pogl. 9.

V tretjem delu Prizoris¢a ¢loveske smrti, Peklenske muke imenovanem,
bos solznih o¢i gledal tragedijo, iz katere se kadi zveplo, tragedijo vseh
od Boga zavrzenih malopridnih ljudi. Krivi¢niki bodo vsi pokoncani.
Psalm 36. (V. P, 8-9)

Metaforo gledaliskega odra uporabi tudi Valvasorjev prijatelj Pavel Ritter
Vitezovié, " Ki je za Prizorisce cloveske smrti napisal posvetilno pesem:
Mnogim morda in mnogim nedvomno ne bodes povseci:
oder postavljas za Smrt, knjiga, da plese po njem.
(V'R,11)

Vitezovi¢ v pesmi izpostavi tudi osnovno idejo minljivosti Zivljenja in moralni
pouk, ki zaznamujeta vse tri dele Zheatra. Krs€anski moralni nauk, ki mestoma
poprime Ze nekoliko pridigarski ton, je mogoce najbolj neposredno izrazen v
verzih, s katerimi Valvasor pospremi zadnji bakrorez v nizu Mrtvaskega plesa, to
je Mrtvaski grb:

Ako o zadnjih receh Zivljenja, o smrti razmisljas:

vse Zivljenje tedaj greha pac delal ne bos.

15 Pavel Ritter Vitezovi¢ (1652-1713), vsestransko izobrazen hrvaski pesnik, jezikoslovec in zgodovinar, je kot
dolgoletni Valvasorjev prijatelj nekaj ¢asa zivel na Bogensperku, sodeloval pri nastanku Zheatra, delil $tevilna
baronova zanimanja in bil v manjsi meri celo aktiven kot priloZnostni avtor za posamezne grafike za Slavo
vojvodine Kranjske. Temeljno delo za Vitezovi¢a je $e zmeraj Klai¢eva monografija (1914).

12



Ako pogosto obraz Sodnika poslednjega gledas,
vse zivljenje tedaj greha pac delal ne bos.
Ako na kazen pekla pogosto se v srcu bo§ spomnil,
vse zivljenje tedaj greha pac delal ne bos.
Slednji¢, ¢e zre ti oko kraljestva nebeskega radost,
vse Zivljenje tedaj greha pac delal ne bos.

(V P, 128)

Da bi bilo sporoéilo &im bolj nazorno in bi se Zivo dotaknilo bralca, je knjiga bo-
gato ilustrirana s kar sto enaindvajsetimi bakrorezi, ki jih je vrezal Andrej Trost.¢
Uvodni list, ki kaze Zmagoslavje Smrti,'" je vreden posebne pozornosti, saj je najka-
kovostnejsi in z ikonografskega vidika najzanimivejsi, hkrati pa privlacen tudi za-
radi dejstva, da je njegov avtor Janez Vajkard Valvasor.'® Bakrorezi drugega in tre-
tjega dela so vrezani po izvirnih risarskih predlogah, ki jih je izdelal Janez Koch," v
prvem delu pa se je Andrej Trost zgledoval po lesorezih Mrtvaskega plesa v knjigi
Imagines mortis Arnolda Birckmanna.? Baron z Bogensperka? je od vsega zacetka
mislil tudi na to, da bi bilo njegovo delo dostopno kar najsirSemu krogu bralcev:
knjiga je z izjemo posvetila in uvodnega dela v celoti pisana dvojezi¢no, v latin§éini
in nems§¢ini,* hkrati pa si je Valvasor od cesarja Leopolda I. pridobil poseben pri-
vilegij, da jo sme svobodno tiskati, ponatiskovati in prodajati kjerkoli na ozemlju
tedanjega Svetega rimskega cesarstva nemske narodnosti.”

Kot pove sam avtor, je njegov Theater razdeljen na tri dele. V prvem delu, Saltus
mortis, je v $tiriinpetdesetih prizorih predstavljen Mrtvaski ples, ki je tako v ikono-
grafskem kot v formalnem pogledu povzet po Mrtvaskem plesu Hansa Holbeina
mlajsega, vendar prinasa zanimive likovne in vsebinske novosti. Mrtvaski ples sledi

16  Res je sicer, da na bakrorezih prvega dela Zheatra ni Trostovih signatur, vendar tehnika nedvomno kaze, da so
njegovo delo. Bakrorezi drugega in tretjega dela knjige imajo Trostove zacetnice v obliki ¢rke A, ki je zlita s érko
T, ali samo ¢rke A. Trostova signatura se pojavlja le na posameznih listih na desnem spodnjem robu.

17 Bakrorez v izvodu, ki ga hranijo v rokopisnem oddelku NUK-a, meri 188 mm x 146 mm in je zgoraj ter ob
straneh rahlo obrezan. (V sodobnem ponatisu iz leta 1969 uvodni list Zal ni reproduciran.)

18  Signature pricajo, da si je osnovno kompozicijo celote zamislil in bakrorez odtisnil sam Valvasor v svoji grafiéni
delavnici na Bogensperku: W.IW: inuen. W. excud. Io: Koch del: And. Trost sculp: Wagenpurgi in Carniolia. Risbo je
torej po Valvasorjevi $tudiji izdelal Janez Koch, vrezal pa Andrej Trost.

19 Kochove risbe za Prizorisée cloveske smrti so v lasti Metropolitanske knjiznice zagrebske nadskofije in so danes v
Hrvatskem drZavnem arhivu v Zagrebu. Vezane so v knjiZico s signaturo MR 11948 (kat. t. 1271); na notranji strani
predlista je z Valvasorjevo pisavo zapisano: »Delineationes Joannis Koch pictoris Rudlophswerti in Carniolia«.

20  Glej poglavie Mrtvaski ples.

21 Kot je ugotovil zgodovinar Boris Golec, Valvasor v resnici ni bil upravicen do baronskega naslova, ampak si
je tega sCasoma prisvojil, potem ko so bili leta 1667 povzdignjeni v barone njegov polbrat Karel in otroka
pokojnega bratranca Janeza Krstnika Valvasorja. Glej Golec (2007, 305-309 in 2014, 28-53).

22 Uvodni deli so napisani samo v enem od obeh jezikov. Odobritev besedila s strani obeh uradnih cenzorjev,
posvetilo opatu Reichartu in Vitezoviceva posvetilna pesem so v latini¢ini, predgovor bralcu je v nemscini.

23 Valvasorjeva pro$nja cesarju in odgovor cesarske pisarne z dne 13. novembra 1681, v katerem je Valvasorju
podeljen privilegij, sta hranjena v Avstrijskem drZavnem arhivu na Dunaju. Glej Dular (1998, 21-23).

13



uveljavljeni tradiciji: za¢ne se s kratkim svetopisemskim prologom, s katerim so
pojasnjeni razlogi za ¢lovesko umrljivost in neizbeznost smrti. Tako se osemvrstic-
na kitica ob bakrorezu, ki kaze Izvirni greh, konca z verzi:
Unicila tebe je Zena; poguba pogub pa je tole:
sebe napravil in vse za dedice smrti si s tem.

(V.P,24)

Smrt se v liku okostnjaka prvi¢ pojavi v prizoru Izgona iz raja. Jadikujo¢ima Ada-
mu in Evi prerokuje bridkosti Zivljenja in se razglasa za njunega najboljSega pri-
jatelja: vedno jima bo stala ob strani ter ju konéno odresila zemeljskih muk. To
je posreceno ilustrirano v prizoru Delo prvih starsev, v katerem Smrt »pomagac
Adamu pri kopanju po zemlji in govori, da mu Ze pripravlja grob. Svetopisemske-
mu uvodu sledi tradicionalni niz epizod srecevanja ljudi razli¢nih stanov, poklicev,
spola in starosti s Smrtjo, zakljuci pa se s strasljivim Mrrvaskim grbom, izjemno su-
gestivnim opominom na minljivost vsega, kar biva. Mrtvaski ples je najobseznejsi
in najbolj izpostavljen del Prizoriséa cloveske smrti hkrati pa je bil zaradi povezave
s Holbeinom v strokovni literaturi delezen najve¢ pozornosti. Po drugi strani je
treba opozoriti, da se je prav v interpretaciji Trostovih bakrorezov za Valvasorjev
Saltus mortis in njihovem razmerju do Holbeinove mojstrovine v preteklosti po-

javilo precej nejasnosti in zmot, zaradi ¢esar mu namenjamo posebno poglavije.?*

Drugi del knjige, poimenovan Varia genera mortis, prinasa razli¢ne podobe umira-
nja: slavne, neobicajne, groteskne, predvsem pa strasljive in grozovite smrti zgodo-
vinskih osebnosti, legendarnih oseb ali anonimnih likov, ki so predstavljene v sliki
in besedi. Cikel, ki obsega petintrideset podob z osemvrsticnimi epigrami, zace-
nja legendarna smrt pesnika Ajshila. Sledijo ji tragien konec egipcanske kraljice
Kleopatre, neobicajna smrt krivoverskega skofa Arija Aleksandrijskega ter smrtne
usode raznih oseb, najve¢ iz anti¢ne dobe, manjse $tevilo pa jih pripada srednjeve-
ski zgodovini. Poleg zgodovinskih oseb najdemo tudi dva mitoloska lika: hudobno
tebansko kraljico Dirke in vidca Amfiaraja, Ceprav je tudi rimski kralj Metij bolj
mitska figura kot otipljiva zgodovinska osebnost. Opise smrti bolj ali manj slavnih
oseb dopolnjujejo podobe grozljivih smrti anonimnih ljudi, ki v pravem pomenu
besede sluzijo za ponazoritev razli¢nih nacinov umiranja, saj je to edino, zaradi
Cesar so si prisluzili mesto v poglavju Varia genera mortis. Tako avtor Theatra opise
smrt Zanjcev, ki jih je nekje na nemskem zadela strela, nesreco svatov neveste v
blizini Sachsenhausna, smrt vojakov, ki jih je ob reki Bagradas v Tuniziji pozrl
zmaj, in mladenica iz Senja, ki ga je v spanju ugonobila kaca. Valvasor ob zapisu

zgodb z redkimi izjemami navaja vir, iz katerega ¢rpa snov, Ceprav pri tem ni zmeraj

24 Glej poglavie Mrtvaski ples.

14



najbolj natancen. Z ikonografskega vidika je Valvasorjeva zbirka zanimiva tako
zaradi same ideje, da predstavi paleto razli¢nih smrti, kot zaradi raziskovanja pre-
mislekov in vzgibov, ki so ga vodili pri izboru motivov. Namesto uveljavljene tra-
dicije moralno-didakti¢ne literature, ki v duhu kr§¢anske ars moriendi niza podobe
smrtnih usod, da bi z njimi ponazorila zgledne in nevredne smrti, take, ki vodijo v
zvelianje, in druge, ki so vstopnica za ve¢no pogubljenje, se pri Valvasorju sre¢amo

s svojevrstno galerijo podob umiranja, ki sledi bolj zapletenemu vzorcu.?

Tretji del knjige, Poenae damnatorum, sestavljajo muke pogubljenih, pisana pale-
ta peklenskih mucenj, ki jih po meri svojih grehov trpijo duse prekletih. Prika-
ze raznovrstnih muk spremlja kratek dialog med hudicem in gresnikom ali zgolj
epigram, v katerem je najveckrat pojasnjena zveza med vrsto kazni in grehom, za
katerega se pokori nesre¢na dusa. Valvasor povzema uveljavljeno dedis¢ino ikono-
grafije peklenskih trpincenj, kakor sta jo razvila srednjeveska likovna umetnost in
slovstvo. Razli¢ne oblike mucenja je lahko poznal tudi iz drugih virov in veljavne
sodne prakse. Pomemben »arzenal grozljivih muk« so predstavljali tudi opisi mu-
Cenj zgodnjih kristjanov in svetnikov, ki so bili v zgodnjem novem veku precej
razsirjena literatura. Verjetno najbolj znan primer je knjiga Mucenja in trpince-
nja krséanskih mucencev, ki jo je spisal rimski duhovnik Antonio Gallonio. Delo je
prava enciklopedija mucenj, ki so razvr¢ena v razli¢ne kategorije glede na nacine
trpinenja in vrste mudilnih orodij.?¢ Prav tako ne smemo izkljuéiti vpliva drugih
zvrsti cerkvene literature, na primer Dubovnih vaj Ignacija Lojolskega, v katerih
poskusa z meditacijami o peklu z vsemi petimi ¢uti ¢im bolj Zivo podozZiveti nje-
gove grozote.”’ Enaintrideset razli¢nih vrst muk je pri Valvasorju oblikovanih v
skladu s tradicionalnim principom vsebinske sovisnosti med vrsto greha in naci-
nom kaznovanja: vsak greh ima natanko dolo¢eno kazen, ki je ukrojena po meri in
tezi pregrehe. Tako se Kvartopirec pece na ognju iz igralnih kart, PoZresnez mora
jesti lastne izbljuvke, Prevzetnika napihujejo z mehom, Neposiusnezu, ki je zlomil
srce svojemu oletu, hudidi iztrgajo srce, Oderubu odirajo kozo s telesa, Laznivcu
izrujejo jezik itd. Res pisana paleta peklenskih muk, vendar se ni nobena porodila v
Valvasorjevi glavi, tako da o avtorjevi izvirnosti v tem primeru ne moremo govoriti.
Enaintrideset srhljivih podob, med katerimi ne manjka natezanja udov, prebadanja

25 Glej poglavje Razlicne vrste smrti.

26  Polni latinski naslov dela se glasi: De sanctorum martyrum cruciatibus liber quo potissimum instrumenta, & modi,
quibus iidem Christi martyres olim torquebantur, accuratissime tabellis expressa describuntur (izslo v Rimu 1594).
Knjiga je najprej izsla v italijanskem jeziku pod naslvom: Trattato de gli instrumenti di martirio, e delle varie
maniere di martoriare usate dagentili contro christiani (izslo v Rimu 1591). Delo je dozivelo stevilne izdaje, ki so
opremljene z razli¢nim Stevilom izredno nazornih bakroreznih ilustracij. Bakroreze za prvo izdajo sta izdelala
Giovanni Guerra in Antonio Tempesta. Glej Touber (2014, 14-28).

27 Dubovne vaje, ki jih je Lojolski zastavil kot stiritedenski program meditacije in duhovnega ocis¢enja, imamo v
slovenskem prevodu Jozeta Robleka (Ljubljana 1991).

15



s koli, Zaganja teles na dvoje, odiranja koze, Zganja z Zerjavico in razbeljeno kovino,
natikanja na kol, puljenja jezika in $tevilnih drugih trpincenj, je slikovit preplet
uveljavljene srednjeveske ikonografije in socasnih metod mucenja, ki je bilo po

Evropi v rabi predvsem v postopkih proti ¢arovnicam in krivovercem.*

V vseh treh delih 7heatra so slikam in verzom dodani $e svetopisemski izreki, ki se
tako ali drugace povezujejo z vsebino podobe, ¢eprav je res, da je povezava vcasih
precej prisiliena. Ce lahko v primeru Kramarja z velikim kosem blaga, ki ga je
pravkar zgrabila Smrt (7" M., 71), besede »Pridite k meni vsi, ki se trudite in ste
obtezeni« (Mt 11, 28) razumemo kot duhovitost, je v nekaterih primerih biblijski
citat precej neroden ali brez prave vsebinske povezave s sliko in verzi. Reklo »Dajte
torej cesarju, kar je cesarjevega, in Bogu, kar je bozjega« (Mt 22, 21) se bolj slabo
prilega bakrorezu Otroka, ki ga Smrt iztrga mladi materi (7M., 103). Enako velja
za igrive Decke, ki jih vodi Smrt (7M., 107 ), ob katerih lahko preberemo: »Neu-
mnost je v deckovem srcu in $iba poboljsanja jo bo pregnala iz njega« (Prg. 22, 15).
Al naj biblijske besede: »Zelezo bo namre¢ imel za slamo in bron za trhel les« (Job
41, 19) ob zgodbi poveljnika Agaza (1. M., 165), ki je bil znan po svojih zlo¢inih,
razumemo kot primerjavo Agaza z Leaviatanom? In nazadnje: s ¢im si je mladi
Demoklej, ki je raje skocil v kotel vrele vode, kot da bi ustregel sli tirana Demetrija
(T M., 175) prisluzil pridiganje o potrpezljivosti: »Potrpezljivosti vam je namre¢
treba, da izpolnite voljo bozjo in dosezete obljubo« (Hbr 10, 36)?

Trem poglaviem Prizoriséa cloveske smrti je skupna Zelja po ¢im vedji pricevalnosti, ki
jo avtor doseze z medsebojnim dopolnjevanjem literarnega in likovnega dela. Vendar
odnos med besedilom in slikovnim delom ni v vseh delih enak: v prvem so dialogi
med Smrtjo in njenimi Zrtvami pisani kot dopolnilo k sliki, v drugih dveh pa je raz-
merje obrnjeno in so bakrorezi ilustracije besedila. To je razumljivo v lu¢i nastanka
Theatra, saj je prvi del povzet po lesorezih Holbeinovega Mrtvaskega plesa, h katerim
je Valvasor v uveljavljeni tradiciji pripisal vsebinsko ustrezne verze, medtem ko so
slicice drugega in tretjega dela izvirne kompozicije, ki jih je kot likovno dopolnilo
besedilu ustvaril Janez Koch. Pri tem si je novomeski slikar v¢asih vzel precej svobo-
de, tako da razkoraka med sliko in vsebino verzov ne moremo spregledati, najveckrat

28  Enaintrideset peklenskih muk si sledi v naslednjem zaporedju: Carovnica v peklenskem ognju; Preklinjevalec, ki
mu izpulijo jezik; Kdor ni posveceval Gospodovih dniy Neposlusnez, ki mu iztrgajo srce; Razbojnik, ki ga nataknejo
na rogovilo; Presustnik na muéilnem kolesu; 7az, ki ga davijo; Kriva prica, ki mu s klescami trgajo ude; Kdor je
pozelel tuje Zene; Kdor s svojim ni zadovoljen; Prevzetnik, ki ga napihujejo s kovaskim mehom; Lakomnik, ki ga
pojijo z vrelo smolo in Zveplom, Pozerub, ki mora jesti lastne izbljuvke; Necistnik s ka¢ami na prsih; Zavistnez,
ki ga grize posast; Jez/jivec, ki ga tepejo z gorjaami; Lenub, ki mu v glavo zabijajo kolec; Trdnosrénez, ki mora
goltati kace; Samomorivec, ki ga obesijo z glavo navzdol; Oderub, ki mu odirajo kozo; Izdajavec, ki ga natikajo
na kol; Zvijacnez, ki ga stiska hudic; Maséevanje na raznju; Kvartopirec v ognjenih plamenih; Nebvaleznez, ki ga
Zagajo na pol; Varljivi, ki ga Zgejo na Zerjavici; Pobujsanje, ki mu vlecejo ¢reva iz drobovja; LaZnik, ki mu iztrgajo
jezik; Obrekovave, ki ga raztelesijo; Ljubosumnez, ki ga cvrejo v kotlu, in Slaba west, ki jo ovija velika kaca.

16



Peptt der Berdanibten. s

Qui fe jungitfornicarijs, eritnequam putredo,& vermes
hareditabuntillam. Ecclef. cap. 1Q.

Der fic) 311 det Hueren gefdllet / der soird sun Schalsts
STovien 2 o0 LG svird er erben,
Eccl cap. 10,

b 3 De-

Slika 2: Andrej Trost po Janezu Kochu, Necistnik, T. M., str. 221.

pa ga tudi ni mogoce pojasniti. Tako, na primer, je Ze omenjeni Demoklej (1"M.,175)
upodobljen kot bradat moski zrelih let, Ceprav Valvasor nedvoumno zapise, da gre
za decka, ki ga je zalezoval kralj Demetrij. V opisih peklenskih muk verzi govorijo o

17



[}

< \,7,\;

Slika 2a: Detajl Necistnika.

Prevzetniku (Superbus, T.M., 214-215) in Ljubosumnezu (Zelotipus, T"M., 252-253),
medtem ko ju je ilustrator predstavil kot Zenski osebi. Se ocitnejsi je razkorak v pri-
meru Necistnika (Luxuriosus, T.M., 220-221), kjer hudi¢ pravi, da mu bo zgrizel ne-
disti ud. Na sliki namesto moskega vidimo golo Zensko, ki jo hudi¢ z netopirjevimi
krili nosi na ramenih, dve kaci pa se ji ovijata okrog rok in jo neusmiljeno grizeta.
Ena se je zagrizla v desno dojko, druga v ramo, na levi dojki pa vidimo prisesano $e
krastaco. S tem se figura pribliza klasi¢ni poosebitvi Necistosti (Luxuria), ki je vse od
srednjega veka pogosto upodobljena kot gola Zenska s kacami in krastadami. Siroka
uveljavljenost tovrstne upodobitve Nedistosti v likovni umetnosti je najverjetneje ra-
zlog za odklon ilustracije od besedila.?”

Ceprav je treba Theater nedvomno obravnavati kot literarno-likovno celoto, je delo

vendarle bolj zanimivo z vidika umetnostne zgodovine kot z vidika literarne.*

29  Res je sicer, da je telo precej migicasto in se zdi nekoliko mosko, vendar motiv kace in krastace na prsih kaze,
da gre najbrz za tradicionalni lik Necistosti kot Zenske poosebitve. K temu napeljuje Se en detalj: lasje niso
oblikovani kot pri ostalih gresnikih, ampak spominjajo na kace (s povecevalnim steklom je dejansko mogoce
razbrati drobcene shematizirane glave z odprtimi gobci), kar je aluzija na Gorogno Meduzo. Meduza je bila v
srednjem veku ena od uveljavljenih podob necistosti. Izrecno je z nedistostjo izenacena tudi v Ovide moralisé,
priljubljeni komentirani razlicici Ovidijevih Metamorfoz iz 14. stoletja. Glej Francis Gingras (2004, 167-180).
Primerjaj tudi Harf-Lancner in Polino (1988, 73-101).

30  Valvasorjevi mestoma nekoliko okorni verzi praviloma ne presegajo preproste ravni baroénega moralisticnega
pesnistva in slovenski raziskovalci baro¢ne literature jim ne posvecajo posebne pozornosti. Kljub temu je treba
opozoriti, da je Theater zanimiv tudi z vidika zgodovine literature, saj gre za izviren prispevek k takrat modnemu
zanru »prizoris¢« s poudarjeno moralno-didakti¢no noto.

18



Bakrorezi drugega in tretjega dela predstavljajo pomemben grafi¢ni opus, ki ga, upo-
Stevajo¢ umetnostne razmere na tedanjem Kranjskem, ne v likovnem ne v vsebin-
skem pogledu ne smemo prezreti.*! Koch risarske predloge zastavi kot ilustracije
besedila, oblikuje lapidarne kompozicije, osredotoca se na bistveno in opus¢a odvecni
decorum, tako da bakrorezi pogosto delujejo nekoliko oklesceno, skorajda kot em-
blemske slicice. To lahko razumemo v kontekstu nastanka Zheatra: bakrorezi prvega
dela, ki so povzeti po Holbeinovem Mrtvaskem plesu, so z jedrnatostjo likovnega
izraza narekovali tudi zasnovo ilustracij za druga dva dela knjige. V prvem delu ra-
zumljivo prevladuje slog nemske renesanse, saj je Trost razmeroma zvesto sledil pre-
dlogam.*? Zanimivo je, da Valvasorjev bakrorezec renesanéni slog ohranja tudi v pri-
merih, ko vnasa nove prvine, na primer arhitekturne kulise, s ¢imer izkazuje posluh
za likovno homogenost bakrorezov. V bakrorezih drugih dveh delov knjige, Varia
genera mortis in Poenae damnatorum, je ve¢ zgodnjebaro¢nih slogovnih potez, Ceprav
je v njih Se zmeraj veliko znacilnosti pozne renesanse. Skladno z vsebino so zlasti v
tretjem delu, ki govori o peklenskih mukah pogubljenih, grafike zelo ekspresivne, v
njih je mestoma precej baro¢nega dramskega naboja. Vendar tudi tu najdemo obilo
renesan¢nih prvin, predvsem v oblikovanju golih teles. Posamezni liki jasno odrazajo
estetiko italijanske pozne renesanse in kot je zapisal Ze Emilijan Cevc, lahko v njih
prepoznamo odmeve Michelangela (Ceve 1969, 309). Mladenic iz Senja, ki ga je v
spanju picila kaca (7"M., 183; glej sliko na str. 81), ali pa Lenuh, ki ga v peklu muci
hudig, tako da mu zabija klin v glavo (7M., 227), izdajata povzemanje michelange-
lovskega lepotnega ideala. Tudi lepa, poudarjeno misicasta telesa protagonistov in
zahtevne anatomske drze odrazajo ideale italijanske renesanse. Enako velja za ve¢ino
gresnikov v peklu — Kvartopirec s svojo drzno perspektivicno skrajsavo (7"M., 241)
celo neposredno spomni na podobne likovne resitve v Michelangelovi Poslednji sodbi.
Pri tem gotovo ni nepomembno, da je imel Valvasor Michelangelovo mojstrovino v
bakrorezu Giorgia Ghisija v svoji zbirki grafik (7., I, 280, 281).% Povedno je tudi
dejstvo, da imajo v Zheatru $e hudi¢i najveckrat atletsko postavo, ki ni iznakazena,
le demonske glave, dolgi repi, krempljaste Sape namesto stopal ter koznata krila go-

vorijo o njihovi peklenski naravi. Zgledovanje po renesan¢nih vzorih je vidno tudi

31  Zagrafi¢no delavnico na Bogensperku in krog umetnikov, ki so delovali v njej, glej: Reisp (1983, 91-142), Cevce
(1989, 169-204), Lubej (2008, 98-117).

32 Namre¢ lesorezom Arnauda Nicolaia, ki je, zgledujo¢ se po Holbeinovem lesoreznem ciklu, pripravil nove
lesoreze za Birckmannovo izdajo Mrtvaskega plesa v Imagines mortis 1555. Glej poglavje Mrtvaski ples.

33 Valvasorjeva zbirka grafik, ki se nahaja v oddelku Metropolitanske knjiznice v Hrvatskem drzavnem arhivu v
Zagrebu, $teje natancno Sest tiso¢ Seststo devetdeset grafik ter devetsto enaintrideset risb in akvarelov, ki jih
je Valvasor uredil v osemnajst zvezkov. Cetrti zvezek je bil pogresan ze v asu skofa Maksimilijana Vrhovca
letal815, tako da je danes ohranjenih sedemnajst zvezkov. Celotna Valvasorjeva zbirka grafik in risb je
dostopna v faksimilni izdaji: Gostisa, Lojze (ur.), Iconotheca Valvasoriana, vols. 17, Ljubljana 2009. Z grafikami
v Valvasorjevi zbirki in vpradanjem vpliva grafik na umetnike Valvasorjevega kroga so se najve¢ ukvarjali hrvaski
umetnostni zgodovinarji Stella Ubel, Renata Gotthardi—Skiljan, Mirna Abaffy in Milan Pelc. Za najnovejsi
prispevek s tega podrogja z navedbo starejse literature glej Pelc (2013).

19



Slika 3: Andrej Trost po Janezu Kochu, Kvartopirec, T. M., str. 241.

v posameznih kompozicijskih resitvah, najbolj neposredno v zasnovi in oblikovanju
figur v prizoru Jordanove smrti (7M., 177), ki se zgleduje po znameniti Tizianovi
sliki Kristusa kronajo s trnovo krono (ok. 1543, Louvre). Motiv je bil veckrat kopiran in
raz§irjen po vsej Evropi z grafikami, ki so nastale po originalni Tizianovi kompoziciji,

in Koch je ocitno imel priloznost videti katerega od grafi¢nih listov.**

Vplive renesanéne grafike lahko ne nazadnje razbiramo v detajlih, kot so antikizira-

na vojagka oprava bojevnikov v prizorih iz anti¢ne (pa tudi polpretekle) zgodovine

34  Za odmev Tizianove kompozicije z grafi¢nih listov glej Tomi¢ (2001, 161-169).

20



BnterfchicdlicheTodts Gattung, 177

Quidergo prodeft ei, quéd laboravitin ventum.
Ecclef.cap.s.

Wasbiilffeesibn datiss 2 Daf ev in des Wind gearbeitct
bat, Ecclef cap. s,

L SER-

Slika 4: Andrej Trost po Janezu Kochu, Jordan, T. M., str. 177.

ter obrazne maske na vojaskih §¢itih, oklepih in celo na bojnih vozovih. Motiv
obrazne maske je bil Kochu o¢itno zelo pri srcu, saj ga v ilustracijah drugega dela
Theatra v razli¢nih oblikah veckrat ponovi. Zgledov za antikizirano bojno opravo v

21



bogati Valvasorjevi zbirki grafik ne manjka. Podobno velja za renesan¢no obarvane
kompozicije bojnih prizorov, ¢eprav so slednji pri Kochu precej skromne redukeije
bitk in vojaskih spopadov, ki jih najdemo v baronovi ikonoteki in ilustriranih knji-
gah. Tako zbirka grafik kot bogata knjiznica sta odigrali pomembno vlogo v gra-
fiéni produkeiji na Bogensperku in sluzili kot vir navdiha mojstrom Valvasorjevega
umetniskega kroga tudi pri izdelavi ilustracij za druge knjige, ki so nastale v njegovi

delavnici (Cerkovnik, 2014, 344; Germ, 2014, 287-289).

Primerjava Kochovih predloznih risb in Trostovih bakrorezov pokaze, da Trost
tu in tam dopolni krajinsko ozadje in bolj detajlno izdela arhitekturne kulise. Ve¢
pozornosti posveca iluziji postora in perspektvi¢ni postavitvi arhitekture. Enak
pristop je za mojstra znacilen tudi pri izdelavi topografskih bakrorezov za Slawvo
vojvodine Kranjske. Po drugi strani je oditno, da je manj spreten v oblikovanju fi-
gur: liki protagonistov so velikokrat nekoliko togi, okorni in nespretno postavljeni.
Zlasti obrazi so precej poenostavljeni, rutinsko obdelani in v¢asih dajejo vtis, da
se Trostu z detajli obrazne fiziognomije ni ljubilo posebej natanéno ukvarjati. Kot
opozarja Cerkovnik (2014, 337), je pri ocenjevanju Kochovih in Trostovih ume-
tniskih sposobnosti potrebna previdnost, saj sta se mojstra dopolnjevala tako v po-
zitivnem kot v negativnem pogledu: ponekod je Trost izboljsal Kochovo predlogo,
medtem ko je drugod ni uspel dovolj dobro prenesti v grafiéni medjj.

Ceprav nedvomno drzi Cevéevo zapazanje, da Koch pri svojem delu za Prizorisce
cloveske smrti ne preseze vsebinske pripovednosti in ilustrativne opisnosti (1969,
308), taksna oznaka v smislu opredelitve umetniske kakovosti in ustvarjalnosti ni
povsem na mestu. Upostevati je treba dejstvo, da je bil njegov prispevek ze v iz-
hodis¢u zastavljen kot ilustracija, torej likovna ponazoritev vsebine, ki mora biti
nazorna in jasna, hkrati pa preprosta in v zadostni meri usklajena z bakrorezi pr-
vega dela Zheatra. Temu nalelu je skusal kar najbolje slediti tudi Trost, ki pa je
Kochovim ilustracijam z dekorativnimi bordurami dodal novo estetsko vrednost.
Prav okrasni okviri najbolj nazorno pricajo, da njihov ustvarjalec ni razmisljal zgolj
kot mojster bakrorezec, ki zvesto prenasa slikarjevo predlogo v nov medij. Analiza
nepric¢akovanega bogastva rastlinskih in zivalskih motivov v dekorativnih obrobah
namre¢ razkrije, da je Valvasorjevo Prizorisce cloveske smrti obogatil tudi v ikono-
grafskem pogledu.®

35 Glej poglavie Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah bakrorezov.

22



2 Véliko Zmagoslavje Smrti

»Smrt po pravici lahko povzpnem se na voz triumfalni,

Jjaz zmagovalka nad vsem, peljem po svetu se tem.«

(V.B, 19)

Uvodni list s celostranskim bakrorezom, ki kaze Zmagosiavje Smrti, je vreden po-
sebne pozornosti, saj je najkakovosnejsi in z ikonografskega vidika najzanimivejsi,
hkrati pa privlacen tudi zaradi dejstva, da je njegov avtor sam Janez Vajkard Val-
vasor. Ceprav je Zmagoslavje Smrti izpostavljeno v skoraj vseh omembah Theatra,
tudi za to zanimivo grafiko velja, da so bolj poglobljene ikonografske analize red-
ke.* Osnovna ikonografija je sicer nedvoumna: Triumf Smrti je v evropski iko-
nografski tradiciji vse od poznega srednjega veka dobro znan motiv z bogatim
razvojem in $tevilnimi razli¢icami. Valvasorjeva, ki sledi tipu frontalno upodobljene
zmagoslavne zaprege, vnasa nekaj zanimivih ikonografskih novosti, zato si jo velja
poblize ogledati.

Dva moza v ospredju na pusti planjavi, posejani s ¢loveskimi kostmi, kopljeta jami
za grobova. Postavljena sta tako, da usmerjata gledaléev pogled k osrednjemu delu
slavnostne povorke Smrti, ki se vali skozi obok mogo¢ne rusevine. Pred obokom, ki
v danem kontekstu deluje kot groteskna razli¢ica zmagoslavnega slavoloka, sedi na
pogrebnem vozu okostnjak s kraljevsko krono na glavi. Kot znamenja svoje pogub-
ne modi v desnici drzi dolgo koso, v levici pa dviguje pesceno uro. Mogocna vlada-
rica Smrt se pelje na vozu z vprego slona in velbloda.” Na slonu sedi okostnjak, ki
grozeCe dviga veliko puscico, na velblodu pa njegov pajdas vihti mrtvasko bandero.
V spremstvu so $e trije okostnjaki na konjih: prvi trobi na trobento, drugi v desnici
stiska dolgo sulico, tretji udarja na pavke. Na skrajni levi stoji gruca okostnjakov —
zaradi pokritih glav vzbujajo obcutek, da gre za Zenske like. Njihov pogled spremlja
Adama in Evo, ki hodita na ¢elu povorke. Prva star$a imata na hrbtu zvezane roke
in z opaznim naporom nosita drevo spoznanja s kaco. Priganja ju strasljiv valpet —
mrtvak z razpadajocim telesom, ¢igar glava se je Ze spremenila v lobanjo, telo pa je
$e mocno in le v zgornjem delu trupa je skozi kozo videti kosti. Za obeliskom na
desni strani je v daljavi prizor Kajna, ki ubija Abela, s ¢imer je biblijska zgodba o

izvirnem grehu dopolnjena z motivom prvega zlo¢ina v zgodovini ¢lovestva. Pred

36  Za ikonografski analizi, osredotoceni na mrtvasko ikonografijo, glej Ceve (1969, 289-291) in Germ (2002,
77-99).

37  Zaradi razporeditve figur, ki zakrivajo spodnji del voza, in kupa zemlje, na katerem sedi Smrt, je prvi trenutek
tezko razbrati, ali gre v resnici za voz, vendar ob natanénem pogledu opazimo §iroka, okovana platis¢a velikih
koles. Slon in velblod nista zares vpreZena v voz — vsaj vprege na sliki ni videti. Zivali nimata ne oprsnic,
ne Celnikov, ne vpreznih uzd, ne vajeti. Kljub temu je ideja zmagoslavne zaprege nedvoumno izrazena, saj je
premikanje povorke jasno razvidno v gibanju vseh udelezencev. Motiv sprevoda je ne nazadnje podprt tudi z
uvodnimi verzi, ki slavijo mo¢ Smrti na triumfalnem vozu (7M., fol. 12r).

23



nami je torej velika alegorija, ki ne govori samo o zmagi Smrti nad ¢lovekom, tem-

ve¢ pojasnjuje tudi izvor njene oblasti nad svetom.

Bakrorez v svobodni interpretaciji zdruzuje ve¢ tradicionalnih elementov mrtva-

ske ikonografije, ki jih je avtor povezal v razgibano manieristi¢no kompozicijo z

ol

W'W inuen ~ W oexcud, Joo Koch Oel-And-Trost jcuﬁ'/\)(/clgenfu@p\’m Carntd

Slika 5: Andrej Trost po Valvasorju in Kochu, Zmagoslavje Smrti, T. M., fol. 5.

24



baro¢nimi prvinami. Neposredno predlogo bi zaman iskali — na to nas ne naza-
dnje z napisom opozarja avtor Theatra, ki poudarja, da si je sam zamislil kompo-
zicijo uvodne grafike. Od kod zamisel in kje bi Valvasor utegnil najti navdih, pa
je vprasanje, na katerega je vredno poiskati odgovor. Emilijan Cevc je kot edini
starejsi avtor, ki se je s tem vprasanjem resneje ukvarjal, izpostavil severnjaski
znacaj Valvasorjevega dela in zagovarjal prepricanje, da so na zasnovo bakroreza
pomembno vplivali prizori iz soasne verske dramatike, predvsem iz iger, ki so
dopolnjevale pasijonske procesije (Ceve, 1969,209-291). Res je, da so se pasijon-
ske igre oziroma procesije praviloma zacenjale s predstavitvijo prvega vzroka za
Kristusovo trpljenje: tako je na zacetku sprevoda lahko jezdila Smrt z drevesom
spoznanja v roki, ob njej sta stopala Adam in Eva, za njima pa Kajn in Abel.
Vendar opisi procesij in dramskih iger iz Valvasorjevega ¢asa ne dajejo zadostne
opore za tezo, da so le-te neposredno zaznamovale ikonografijo uvodnega bakro-

reza v Prizoriscu cloveske smrti.>®

Cevc se v ikonografski razlagi Valvasorjevega Triumfa Smrti osredotoca na pri-
merjavo s Skofjeloskim pasijonom patra Romualda.’® Skoffeloski pasijon, ki je v tej
obliki nastal priblizno $tirideset let po Prizoriséu cloveske smrti, lahko sluzi samo
kot primer, da je bila tovrstna ikonografija doma tudi na Kranjskem, ne more pa
biti kritiéna referenca za vsebino Valvasorjeve grafike. Ceprav je imel Valvasor v
Ljubljani priloznost videti podobne pasijonske igre oziroma procesije Se pred na-
stankom Sofieloskega pasijona, je treba poudariti, da gre zgolj za moznost vpliva, ki
ostaja v marsi¢em nedorecen.” Moznosti, da so (tudi) pasijonske procesije vplivale
na Valvasorjevo Zmagoslavje Smrti, naelno ne kaze izkljuciti, trditev, da »si njegovo
proo ilustracijo zamisljamo naravnost kot nekoliko obogateno (slon, velblod) sceno iz

procesije« (Ceve, 1969, 291),* pa je pretirana in ikonografsko neutemeljena.

38  Za versko dramatiko in pasijonske igre na Slovenskem v obdobju baroka glej: Kidri¢ (1926, 108-120), Kuret
(1989, 395-416), Koruza (1991, 109-119) in Ahaci¢ (2012, 65-70).

39 Za S,%qfe/a:’ki pasijon in njegov pomen v slovenski kulturi 18. stoletja glej mdr. zadnjo izdajo besedila s spremnimi
besedami: Romuald (1999), Benedik (2006, 25-35) in Ogrin (2008, 289-304). Elektronska znanstvenokriti¢na
izdaja besedila je dostopna na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/index-sl.html.

40  Valvasor v enajsti knjigi Slave vojvodine Kranjske na kratko spregovori tudi o ljubljanskih procesijah, vendar jih
ne opisuje dovolj natan¢no, da bi lahko iskali neposredne povezave med njimi in ikonografijo uvodne grafike v
Theatru. Najvec, kar izvemo, je kratek navedek o kapucinski procesiji, ki se odvija na velikono¢ni petek, v katero
so po Valvasorjevih besedah vkljuceni prizori Kristusovega trpljenja in »vse mogoce zgodbe iz starega in novega
testamentac. (Slava, X1, 697).

41 Cevc ob tem celo zapise, da se zdijo scenske opombe k Skoﬁelox’kemu pasijonu skoraj kot predmetni opis
Valvasorjeve kompozicije in navede najbolj vpadljive vsebinske sorodnosti. » Za vodjem procesije jaha Smrt s pavko
na belcu ... V pamdiz’u, na katerem je p‘redstav/jen padef Adama, nasega proega oceta, je 7 igralcev ... Za to figuro
pride tudi Smrt. Nato slede Adamovi otroci ... Adamovim otrokom naj takoj sledi Smrt ... Tretji prizor kaze zaradi
Adamovega greba triumfirajoco Smrt na sercu, kronano z lovorjevim vencem in oboroZeno z dolgo sulico. Konjenica
smrti: 1. Smrt s Sibo, papez, kardinali, f/za]f kanonik, papeski nuncij, kanonik z rdeco mozeto, Zupnik, dva kaplana,
smrt z zastavo, cesar, dva paza, kralj, dva paza, nadvojvoda, dva volilna kneza, grof, baron, gaxpod in dezelan, p/emit',
vitez, meséan, Zupan, kmet, berac ... Kompanija mrtvib, ki stopa pes. Smrt s kosami pes.« (Ceve 1969, 290)

25



\% g/eaﬁelos’kem pasijonu sta za primerjavo z Valvasorjevim Zmagoslavjem Smrti ak-
tualna prva dva prizora — Paradiz in Smrt. Smrt se v teh dveh prizorih pojavi
veckrat, jezdi na konju ali hodi pes.* Kot jezdec prvi¢ udarja na boben, drugi¢ nosi
lovorjev venec in drzi sulico v rokah, tretji¢ ima v roki pesceno uro, Cetrti¢ zastavo.
Ko stopa pes, ima koso, v njeni druzbi pa je skupina mrtvakov. Tudi e bi poskusali
iz razli¢nih opisov Smrti v skofjeloski pasijonski procesiji sestaviti lik, ki naj bi se
¢im bolj priblizal podobi Smrti na Valvasorjevi grafiki, ostaja razlika ve¢ kot o¢itna:
Valvasorjeva Smrt ne jezdi na konju, niti ne stopa pes, ampak se zmagoslavno pelje
na vozu. S krono na glavi v vladarski drzi sedi na gomili zemlje, mogocen sarkofag
z mrtvaskimi insignijami — lobanjo in prekrizanimi kostmi — za njo pa vizualno na-
glasi njeno odli¢nost in podkrepi monumentalnost kompozicije. Med okostnjaki,
ki jo spremljajo, resda trojica jezdi na konjih, vendar imamo po drugi strani tudi
okostnjaka na velblodu in slonu ter gruco skeletov, ki hodi pes. V Valvasorjevi za-
snovi se hudiéi, ki imajo v pasijonski procesiji pomembno vlogo, ne pojavijo. Tudi
angele, Adamove otroke in druge like, ki so vkljuceni v prizora Paradiz in Smrt, bi

na bakrorezni ilustraciji zaman iskali.

V resnici je edino motiv prvih starSev ob drevesu spoznanja (povezan z idejo Smr-
ti, ki je zagospodarila ¢loveskemu rodu zaradi njunega greha) vsebinski element,
ki ga lahko povezemo s scenskimi opombami k Skofieloskemu pasijonu, to pa je
premalo, da bi upravicevalo tezo o vplivnosti pasijonskih procesij na Valvasorjevo
kompozicijo Zmagoslavja Smrti. Verjetnost neposrednega vpliva je toliko manjsa,
ker je greh prvih starSev vsebinska stalnica razli¢nih ikonografskih motivov, tra-
dicionalno prisotna tudi v ikonografiji Mrtvaskega plesa, ki je tema prvega dela
Prizoriséa loveske smrti. Prav tako ni mogoce spregledati dejstva, da Valvasorjeva
grafika ni oblikovana kot pasijonska procesija z zaporedjem prizorov, temve¢ ima
frontalno zasnovano kompozicijo, kjer je dramski u¢inek odrsko koncipiran, glav-
na os z Adamom in Evo, nad katerima gospodari Smrt na triumfalnem vozu, pa
izpostavlja idejo nepremagljivosti in zmagoslavja.

Iskanje povezav med ikonografijo uvodnega bakroreza in Skofeloskim pasijonom
oziroma njemu sorodnimi starej§imi pasijonskimi igrami je Se posebej neprepri-
¢ljivo v ludi Theatra kot izvirne likovno-literarne celote, ki je Valvasorjevo avtorsko
delo.”® Baron je poskusal oblikovati ¢im ustreznejsi likovni preludij k lastnemu

42 Skgﬁelpfki pasijon, Red procesije z igralci (fol. 5t.), Paradiz (fols. 5v=9r), Smrt (fols. 9v—=11r), Splosni spored procesije
(fols. 30v=31v). Vse navedbe se nanasajo na znanstvenokriticno izdajo, objavljeno na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/
index-sl.html.

43 Ceprav lahko Theatrum mortis nedvomno imenujemo Valvasorjevo avtorsko delo, je treba vendarle omeniti, da
je pri pisanju latinskih verzov najverjetneje sodeloval njegov prijatelj Pavel Ritter Vitezovi¢. Primerjaj tudi Ceve
(1969, 291-292). Prav tako drZi, da je zadnji del nagovora bralcu (fol. 10r). oziroma stran A2, vrstica 1-12) skoraj
dobesedno povzel po uvodu v knjigi Grosse Todten-Bruderschafft, ki jo je Abraham a Sancta Clara izdal na Dunaju

26



besedilu in to mu je odli¢no uspelo: neustavljiva mo¢ Smrti je namrec rdeca nit ce-
lotne knjige, hkrati pa je Zmagoslavje Smrti nazorna ilustracija mrtvaskega poroga
iz zakljucka Dialoga med clovekom in Smrtjo, ki kot pesniski uvod stoji na zacetku

Prizorisca cloveske smrti v treh delib.

SMRT
Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira,
Adam, odkar je prisla s tvojo pregreho na svet.
Kraljem, prostakom ukazuje in sleherno stvar ukroti si.

Spravi pod svojo oblast Zezlo kraljevsko in plug.

CLOVEK
D3, od tod solzé, bolecine brezkon¢ne in vzdihi,
strah pred smrtjo povsod srca navdaja ljudi,
radosti vsaki zato primesana vedno je Zalost:

zakon je namre¢ za vse: umreti bo treba neko¢.

SMRT
Smrt po pravici lahko povzpnem se na voz triumfalni,
jaz zmagovalka nad vsem peljem po svetu se tem.
Dajte, glasbila, svoj glas, mi, smrtniki, ¢ast izkazite,
zdaj na mrtvaski ta ples hitro ravnajte korak!

(V.,17-19)

Bolj nazorno likovno vzporednico besedilu bi si Ze tezko predstavljali, povezava
pa je dodatno izpostavljena z dejstvom, da je to edini list, na katerem je izrecno
zabelezZeno, da si ga je zamislil sam pisec verzov. Kompozicija velikega uvodnega
bakroreza jasno kaze, da Valvasor ni uposteval (bolj ali manj preproste) pasijonske
procesije, temvec je posreceno povezal ikonografske prvine, ki sta jih razvili pozno-

srednjeveska in renesan¢na umetnost.

Izvirna kompozicija zdruzuje dva vélika motiva evropske mrtvaske ikonografije:
Triumf Smrti v razlicici, ki se je v italijanski renesan¢ni umetnosti izoblikovala
na osnovi Petrarkove pesnitve Trionfs, in Mrtvaski ples v ikonografski varianti, ki

1681, torej le eno leto pred izidom 7Zheatra. Primerjaj tudi Freytag (2004, 269). Valvasor je imel omenjeno knjigo
v svoji knjiznici (B.¥, 11). Valvasorjeva knjiznica je danes v lasti Metropolitanske knjiznice zagrebske nadskofije,
zbirka pa se nahaja v Hrvatskem drzavnem arhivu v Zagrebu. Katalog knjig Valvasorjeve knjiznice je na voljo v
sodobni izdaji: Bozena Kukolja, Vladimir Magi¢, Lojze Gostisa idr., Bibliotheca Valvasoriana, katalog knjiznice
Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljubljana in Zagreb 1995. Za manjsi del Valvasorjeve knjiznice (ok. sto knjig), ki ni bil
prodan v Zagreb, ampak ga je Valvasor obdrzal do smrti, glej Radics (1910, 99-102) in Potoénik, (2013, 28-58).

27



vklju¢uje motiv Izvirnega greha in Izgona iz raja (Germ, 2002, 90).* Medtem ko se
vpliv Mrtvaskega plesa v ikonografskem smislu prejkone omejuje na lik Adama in
Eve ob drevesu spoznanja,® se vecina ostalih elementov povezuje z motivom trium-
falne zaprege Smrti. Tema zmagovite Smirti je v evropski umetnosti zgodnjega no-
vega veka zelo razirjena, posebno bogat izraz najde v literaturi in likovni umetnosti,
prisotna pa je tudi v vsakdanjem Zivljenju, zlasti v kontekstu slikovitih, pogosto
odrsko zasnovanih slavnostnih povork, ki so se izoblikovale v renesan¢ni Italiji in
se v obdobju baroka razsirile po vsej Evropi (Wentzlaft-Eggebert, 1975).4 Odlo-
Cilnega pomena za razvoj motiva Zmagoslavie Smrti v obliki slavnostne povorke s
triumfalnim vozom, na katerem sedi ali stoji poosebitev Smrti v liku okostnjaka, je
omenjena Petrarkova pesnitev. Ilustrirane izdaje 7rionfov ter Stevilne samostojne
likovne realizacije v grafi¢nih serijah, tabelnem slikarstvu in celo v kiparstvu pricajo
o izredni priljubljenosti motiva, ki je prvi veliki razcvet dozivel Ze v drugi polovici
15. stoletja.”” Pomen Petrarkovega Triumfa Smrti za razvoj mrtvaske ikonografije v
renesanéni umetnosti je komajda mogoce pravilno oceniti in Alberto Tenenti (1987,
472) je upraviceno zapisal, da je priljubljenost motiva pogojena z velikim uspehom
Petrarkove pesnitve, ki je v 15. in 16. stoletju postala eno od najbolj slavnih del
italijanske knjiZevnosti. Pri tem je posebej zanimivo, kot opozarja Mark J. Zucker
(1993, 37), da so imeli Petrarkovi Trionfi bistveno ve¢ vpliva na likovno umetnost
kot na razvoj evropske literature. 7rionfs so bili priljubljeni tudi med izobrazenci se-
verno od Alp in Valvasor jih je zagotovo poznal. Vsekakor je baronovo zanimanje za
likovno realizacijo motivov Petrarkove pesnitve izpricano z grafi¢nimi listi v njegovi
zbirki, v kateri najdemo Triumf Ljubezni, Triumf Smrti in Triumf Vecnosti (bakrorezi
Georga Penza, ok. 1539, 1V, XV, 111-113.) ter upodobitve Triumfa Ljubezni, Tri-
umfa Cistosti, Triumfa Casa in Triumfa Slave (bakrorezi Philipsa Galleja po risbah
Maartena van Heemskrecka, Haarlem, 1565, LV, V, 204-207).

44 Primerjaj Freytag (2004, 266 in 271).

45 Motiv Adama in Eve ob drevesu spoznanja oziroma neposredna upodobitev Izvirnega greha je kot moralisticni
prolog, ki pojasnjuje prvi vzrok za oblast Smrti nad ¢lovekom, uveljavljeni del ikonografije Mrtvaskega plesa.
V svoj Mrtvaski ples (Saltus mortis) ga na samem zacetku (druga slika, takoj za Stvarjenjem Adama in Eve)
vkljuci tudi Valvasor. Valvasor se pri tem naslanja na Mrtvaski ples Hansa Holbeina mlajsega, Ceprav je tradicija
povezovanja Izvirnega greha z Mrtvaskim plesom precej starej$a. Za ikonografijo Mrtvaskega plesa je med
avtorji klasi¢nih, §e zmeraj relevantnih del, treba izpostaviti predvsem Clarka (1950) in Rosenfelda (1968).
Med novejsimi studijami s celovitimi pregledi strokovne literature glej zlasti Binski (1996), Wunderlich (2001),
Gertsman (2010) in Dreier (2010).

46  Za renesancno ikonografijo triumfov in triumfalnih sprevodov glej tudi Zaho (2004, 33—45).

47 Alegori¢na pesnitev obsega Sest velikih prispodob, ki jih Petrarka naslika v tradiciji zmagoslavnih sprevodov
(Petrarka eksplicitno opise samo zmagoslavno zaprego Triumfa Ljubezni, vendar vse od prvih ilustriranih izdaj
tudi ostale triumfe spremljajo ilustracije, ki variirajo osnovni tip zmagoslavne zaprege). Prvo je Zmagoslavje
Ljubezni, ki mu sledijo Zmagosiavje Cistosti, Zmagoslavje Smrti, Zmagoslavje Slave, Zmagoslavje Casa in
Zmagoslavje Vecnosti. Za Petrarkove Trionfe in njihov vpliv v likovni umetnosti glej: Masséna in Muntz (1902),
Brion-Guerry (1950), Samek Ludovici (1978), Contini (1980, 115-131), Nyholm (1990, 235-255), Trapp
(1996, 11-73 in 1999, 507-547) Ortner (1998) Wyss (2000, 347-363).

28



Poleg osnovnega motiva triumfalne zaprege je znacilna prvina, ki izvira iz likovnih
realizacij Petrarkovega Triumfa Smrti, pogrebni voz z arhitekturno oblikovanim
mrtvaskim odrom, na katerega je postavljen kamnit sarkofag ali umetelno izre-
zljana lesena krsta. Katafalk je lahko okrasen s strasljivo lobanjo (kot pri Valva-
sorju) ali z ve¢jim $tevilom mrtvaskih glav.*® Tudi vkljucevanje eksoti¢nih Zivali
v zmagoslavno vprego je znacilnost italijanske renesan¢ne ikonografije, ki obuja
idejo velikih triumfov rimskih cesarjev. Kot ikonografska stalnica se eksoti¢ne Zi-
vali pojavljajo v ilustracijah Petrarkovih Trionfov Ze v sredini 15. stoletja. Vecina
slikanih in grafi¢nih upodobitev Trionfov, ki so nastale v 15.in 16. stoletju, namre¢
v zapregi upodablja eksoti¢ne Zivali, kot so enorogi, sloni in indijski vodni bivoli.
Pri tem je vredno spomniti, da Petrarka natan¢no opiSe samo Triumf Ljubezni z
vprego belih konjev, medtem ko vpreznih zivali drugih zmagoslavnih vozov ne
omenja. Umetniki so glede tega imeli proste roke in so alegori¢no vsebino izbra-
nega triumfa dopolnili z zaprego Zivali, ki so s svojo simboliko dodatno okrepile
osnovno sporoéilo alegorije. Tako so v voz Cistosti vprezeni enorogi, saj je enorog v
evropski ikonografiji tradicionalni simbol &istosti, neomadezevanosti in deviskosti.
V zapregi Casa so jeleni, ker so to Zivali, ki tecejo izjemno hitro, zaradi ¢esar so v
evropski kulturni tradiciji vse od antike naprej simbol hitrosti in lahko ponazarjajo
hiter tek ¢asa.* Voz Slave najveckrat vlecejo sloni,* ki imajo sicer izjemno bogato
paleto simbolnih pomenov, v renesansi in baroku pa je pogosto izpostavljen motiv
modi, slave in zmagoslavja, ki izvira iz rimske tradicije zmagoslavnih sprevodov.”!
Obujanje rimske tradicije triumfov je v renesan¢ni umetnosti izpri¢ano na raz-
liénih podrogjih likovne ustvarjalnosti, eno od najznamenitejsih in najvplivnejsih
del pa je serija slik Andrea Mantegne Triumfi Julija Cezarja, ki jih je med letoma
1485-1501 naslikal za vojvodsko palaco v Mantovi.? Zadnji v nizu Petrarkovih
triumfov, slavnostni voz Vecnosti, na katerem je lahko upodobljen Bog Oce ali

Kristus v slavi ali Prestol milosti, ima zaprego $tirih bitij tetramorfa: krilatega leva,

48  Cloveske lobanje krasijo voz Smrti v vecini lesoreznih ilustracij 7¥ionfov, nastalih v drugi polovici 15. stoletja in
v 16. stoletju. Enako velja za miniature v rokopisih istega obdobja. Z lobanjami okrasen voz se pogosto pojavlja
tudi v podobah T¥ionfov na porocnih skrinjah. (Glej na primer, Triumf Smrti anonimnega italijanskega mojstra,
ok. 1460-1470, ki ga hranijo v umetnostnem muzeju v Denverju, ali Triumf Smrti v pinakoteki v Sieni (anonimni
mojster, druga polovica 15. stoletja). Enega najlepsih primerov predstavljajo slonokosceni reliefi Trionfov na
porocni skrinji iz leta 1477, ki jo pripisujejo Mantegni in se danes nahaja v stolnici v avstrijskem Gradcu.

49 Za simboliko enoroga, slona in jelena glej med drugim ustrezna gesla v Marino Ferro (1996).

50V posameznih likovnih realizacijah so v zapregi Slave lahko tudi konji. Lep primer predstavlja Pesellinova
upodobitev na florentinski poro¢ni skrinji iz sredine 15. stoletja. (Francesco Pesellino, poro¢na skrinja z
upodobitvami Sestih Petrarkovih triumfov, Muzej Isabelle Stewart Gardner, Boston.)

51  Slone so, kot poro¢a Plinij starejsi, prvi¢ vpregli v voz Pompeja Velikega ob njegovem afriskem triumfu (Naz.
hist. VIII, 2). Za rimske triumfalne procesije glej Beard (2007).

52 Devet slik, ki upodabljajo Cezarjev triumf po zmagi v galskih vojnah, se danes nahaja v Kraljevi zbirki v palaci
Hampton Court v Londonu. Na peti sliki v seriji je triumfalna zaprega s sloni. Za Mantegnevo serijo v Hampton
Courtu glej Martindale (1979, 47-55), Elam (2008, 363-404) in Armstrong (2008, 1-63).

29



krilatega vola, orla in krilatega cloveka.” V likovnih realizacijah Triumfa Smrti se
ze zelo zgodaj uveljavijo indijski bivoli, kar je ikonografska zanimivost. Evropska
tradicija namre¢ bivola ne povezuje z mrtvasko ikonografijo, tak simbolni pomen

se pojavi Sele v poznem srednjem veku in v renesansi, po mnenju nekaterih pozna-

valcev pa izvira iz Indije (White, 1974, 201-221).

Slika 6: Woif Weisskirchner mlajsi, Slavnostni sprevod, svincnik, ok. 1680—16812,
Valvasorjeva graficna zbirka, Metropolitana, Hrvatski drzavni arbiv, Zagreb
(Iconotheca Valvasoriana, XVII, 332).

Slika 6a: Wolf Weisskirchner mlajsi, Detajl Slavnostnega sprevoda.

53 Zivali tetramorfa so lahko upodbljene tudi ob vozu ali pred njim, medtem ko sam voz vlecejo apostoli in svetniki.
Glej na primer florentinski bakrorez Triumf Vecnosti, pripisan Francescu Rosselliju (ok. 1480-1490, Britanski
muzej) ali iluminacijo v rokopisu iz zgodnjega 16. st. (Bibliothéque nationale de France, Fr. 12423, fol. 79v).

30



Navzocnost eksoti¢nih Zivali, kot so slon, velblod in lev, v Valvasorjevem bakrore-
zu Zmagoslavja Smrti je v kontekstu mrtvaske ikonografije izvirna ikonografska
poteza. Povsem zanesljive interpretacije ni mogoce podati in neposredni zgledi ne
obstajajo, je pa zanimivo, da je v priblizno istem ¢asu, ko je Valvasor zasnoval idejni
osnutek za bakrorez, salzburski kipar Wolf Weisskirchner (ali Weissenkirchner)
mlajsi naredil $tudijo slavnostnega sprevoda, v katerem se prav tako pojavljajo slon,
kamela in lev. Studija, ki se nahaja v Valvasorjevi zbirki risb in grafik, je podpisana,
ni pa datirana, tako da ne moremo vedeti, ali je nastala pred Valvasorjevim Zmago-
slavjem Smrti, soCasno ali nekoliko pozneje.”* Glede na to, da sta se Weisskirchner
in Valvasor dobro poznala in sodelovala pri izdelavi Marijinega kipa za spomenik
pred cerkvijo sv. Jakoba v Ljubljani, je mogoce njen nastanek povezan z baronovim
iskanjem ustrezne likovne reSitve za uvodno ilustracijo v Zheatru.>® Njuno sode-
lovanje je bilo najbolj intenzivno prav med letoma 1680-1681, to je v ¢asu, ko je

nastajalo Prizorisée cloveske smrti.

Poglavitno zadrego predstavlja dejstvo, da je prav desni del risbe z vozom precej ne-
izdelan in da voznika ni mogoce z zanesljivostjo identificirati. Sam voz je razmeroma
natanéno izrisan — gre za lahki bojni voz, oblikovan po anti¢nih zgledih, kakrsne v
razli¢nih variantah pogosto najdemo v renesanc¢nih in baro¢nih upodobitvah zma-
goslavnih sprevodov. V nasprotju s tem je voznik zgolj skiciran v nekaj hitrih, rahlo
zarisanih potezah, ki dajejo slutiti samo osnovno drzo telesa. Roki sta zalrtani v legi,
ki daje vtis, kot da figura v desnici drzi sulico. Taksno interpretacijo potrjuje dolga
diagonalna ¢rta, ki najbrz predstavlja kopje. Gesta levice dodatno podértuje smer, v
katero voznik uperja sulico, in pravilno dopolnjuje polozaj desne roke. Hipoteti¢no
razlago, da se na vozu pelje Smrt, podpira dejstvo, da pred vozom na podoben nacin
kot pri Valvasorju stopata Adam in Eva, ki imata prav tako zvezane roke na hrbtu in
nosita skoraj povsem enako drevo spoznanja s kaco, ki se ovija okrog debla. Poveza-
nost z idejo smrti kaze tudi to, da v zadnjem delu povorke vidimo moske, ki nosijo
krsto. Po drugi strani je povsem jasno, da jezdeci v povorki niso okostnjaki, temveé
zivi [judje. Zaradi skicozno zasnovanih obla¢il in pokrival se zdi, kot da gre za vojake,
od katerih jih je nekaj v orientalskih nosah s turbanom na glavi. Eksoti¢ni znacaj
dodatno poudarjajo Ze omenjene Zivali, enake kot pri Valvasorju, le da pri Weisskir-
chnerju slon in velblod povsem o¢itno ne vledeta voza, ampak stopata ob njem.

54 Gre za precej veliko risbo s svinénikom na listu papirja, ki meri 230 mm x 600 mm. Weisskirchnerjeva risba je
vkljuéena v sedemnajsti zvezek faksimilne izdaje Valvasorjeve grafi¢ne zbirke (L. ¥, XVII, 332), ki ga je uredil
Jure Mikuz.

55 Valvasor in Weisskirchner sta sodelovala pri izdelavi kipa Marije za Marijino znamenje pred cerkvijo sv. Jakoba
v Ljubljani: Weisskirchner naj bi kip izdelal po Valvasorjevi studiji, kot poroca sam Valvasor v Slavi Vojvodine
Kranjske (Slava, X1, 689). Valvasor je sodeloval v vseh fazah od nacrtovanja do postavitve spomenika in Radics
verjame, da je bil njegov delez pri oblikovanju kipa tako velik, da smemo v njem videti dokaz za Valvasorjevo
aktivno umetnisko delovanje na podro&ju kiparstva (Radics, 1910, 41-43). Glej tudi Lubej (2001, 53-66).

31



Weisskirchnerjeva risba, za katero nimamo podatkov o nastanku in tudi v stro-
kovni literaturi $e ni bila delezna ustrezne obravnave,” je zanimiv dokument, ki
odpira veliko vprasanj o razmerjih med $tudijo in Valvasorjevim Triumfom Smrti.
Obstaja moznost, da je risba nastala kot osnutek za uvodno ilustracijo Prizoriséa
cloveske smrti, s katerim Valvasor ni bil zadovoljen, in da se je odlo¢il, da bo idejno
kompozicijo za bakrorez pripravil sam. To je seveda samo ugibanje, saj voznika
na Weisskirchnerjevi studiji ne moremo z zanesljivostjo identificirati s Smrtjo. A
e predpostavimo, da je figura na vozu poosebitev Smrti in da je risba povezana
z nastajanjem naslovnega bakroreza za Theater, je jasno vsaj to, zakaj se Valvasor
ni navdusil nad njo. Glede na format knjige kompozicija z bo¢nim pogledom na
povorko v kontinuiranem gibanju z leve proti desni in s poudarjeno narativnostjo
zagotovo ni najbolj primerna za celostransko upodobitev. Valvasorjeva zamisel, da
zmagoslavni sprevod upodobi v ¢elni perspektivi, je tako kompozicijsko kot vse-

binsko ucinkovitejsa, dramski naboj pa pride bistveno bolj do izraza.

Pri iskanju odgovora na vprasanje pomena zivali v povorki nam Weisskirchnerjeva
Studija ne pomaga prav veliko: eksoti¢ni znacaj povorke je z no$o posameznih voja-
kov sicer dodatno poudarjen, prave razlage za vkljucevanje slona, kamele in leva pa
ne ponuja. Vendar bi po drugi strani poudarjanje slikovitosti z eksoti¢nimi prvina-
mi utegnilo vsebovati uporaben namig za resitev ikonografske uganke Valvasorje-
vega bakroreza. Smiselno razlago za vkljuditev afriskih in azijskih Zivali v povorko
Smrti lahko namre¢ i§¢emo v povezavi s Petrarkovimi 7Trionfs. Petrarka v Trionfo
della Morte zapise, da se v Zalostni sprevod stekajo mnozice smrtnikov z vseh kon-
cev sveta, iz daljne Indije in Kitajske, iz Maroka in Spanije. Slon, lev in velblod so v
evropski ikonografiji vse od srednjega veka tradicionalni simboli eksoti¢nih dezel.
Vsaj za slona in leva lahko brez zadrzkov re¢emo, da v predkolumbovski ikono-
grafiji treh kontinentov predstavljata Azijo oziroma Afriko, ki ju omenja Petrar-
ka. Atributa sta zamenljiva oziroma lahko obe Zivali zaznamujeta tako Azijo kot
Afriko in enako velja za baro¢no ikonografijo §tirih celin (Poeschel, 2008, 25-49).
Velblod, ki se v evropskih srednjeveskih in novoveskih predstavah povezuje z Ori-
entom in Saraceni, se lahko v ikonografiji kontinentov prav tako pojavlja kot atri-

but Azije ali Afrike,”” zagotovo pa ga ne moremo oznaciti za emblemati¢no Zival

56  Oznacba v katalogu sedemnajstega zvezka Valvasorjeve zbirke risb in grafik omenja samo avtorja, kot naslov oziroma
opis vsebine pa navaja poimenovanje »Slavnostni sprevod« (L ¥, XVII, 332). France Stele v kratki predstavitvi
Valvasorjeve graficne zbirke, objavljeni v Glasniku muzejskega drustva za Slovenijo, poda le kratek opis: »Slavnostni
pohod. Spredaj slavnostni voz, pred njim dva za roke zvezana ujetnika; slede lev, kamele in konji, vojicaki, trobentaci
na konjih in pesci, ki nosijo velik zaboj.« (Stele, 1928,29). Stele pri opisu ni posebno natancen, saj v sprevodu spregleda
slona in hkrati zapise, da je v njem ve¢ kamel, Ceprav je vidna ena sama. V »zaboju« ne prepozna krste, predvsem pa
Adama in Evo z drevesom spoznanja na zacetku sprevoda napacno oznaci kot »ujetnikac.

57  Cesare Ripa v vplivnem delu Iconologia (prvi¢ izsla v Rimu 1593, prva ilustrirana izdaja 1603) Afriki dodeli tako
slona kot leva, medtem ko Azijo predstavi z velblodom. Valvasor je imel v svoji knjiznici kar dva izvoda Ripove
Tkonologije (B.V., 1968 in 1969.)

32



Spanije, ki jo Petrarka izrecno omenja. Vendar po drugi strani drzi, da je Spansko
kraljestvo zaradi vecstoletne arabske zasedbe Iberskega polotoka v kulturni zavesti
zgodnjega novega veka zasidrano kot dezela, v kateri je Ziv duh Orienta.’® Ob tem
se velja spomniti, da je Valvasor potoval v Spanijo in severno Afriko, tako da lahko
slona, velbloda in leva v Triumfi Smrti razbiramo tudi kot odraz njegovega oseb-
nega zanimanja za eksoti¢ne dezele in kulture. Poglavitni razlog, zakaj je Valvasor
v povorko vkljuéil afriske in azijske Zivali, je zelo verjetno enak kot pri Petrarki —s
tem sta poudarjena neomejena mo¢ Smrti in univerzalni znacaj njene vladavine, ki

so ji podvrzene vse dezele tega sveta.

Prevladujoc¢ italijanski znacaj Valvasorjevega Triumfa Smrti je neposredno izrazen
tudi v arhitekturni scenografiji. Slikovite ruevine z motivom slavoloka in egipéan-
ski obelisk na klasi¢no oblikovanem prizmati¢nem podstavku ustvarjajo prizorisce,
na katerem lahko razberemo odmeve realnih ali imaginarnih rimskih vedut, ki
spominjajo na krajine italijanskih baroénih mojstrov, denimo Viviana Codazzija.*’
Precej$nje Stevilo upodobitev slikovitih rimskih rusevin razli¢nih evropskih moj-
strov je imel Valvasor v svoji grafi¢ni zbirki, v kateri med drugim najdemo dela
Etienna Dupéraca (I ¥, VII, 188-191), Giovannija Battiste Pittonija starejega
(IV, VII, 187) in Gabriela Pérella (7, XIII, 302-313), Ceprav njihove grafike
Valvasorju v nobenem primeru niso sluzile kot neposredne predloge za zasnovo

slavolo¢ne arhitekture v Zmagoslavju Smrti.

Po drugi strani ne kaze zanemariti dejstva, da se motiv slavoloka, skozi katerega
vozi zmagoslavna zaprega, pojavlja tudi v ilustracijah Petrarkovih Trionfov. Ne
sicer kot razvalina in tudi ne v kateri od znanih likovnih realizacij Triumfa Smr-
ti, ampak v Triumfu Ljubezni, ki slavi ljubezen in je nasprotje smrti. Mogocen,
anti¢no navdahnjen slavolo¢ni vhod v mesto, skozi katerega v Celni perspektivi
naravnost proti gledalcu pelje triumfalni voz, je kompozicijski koncept, ki je v
resnici zelo blizu zasnovi uvodnega bakroreza v Theatru. Vsebinsko gledano je
Triumf Smrti protipol Triumfu Ljubezni, ideji Zivljenja in trdnosti. V Valvasor-
jevem Zmagoslavju Smrti je predstava o krhkosti in nestanovitnosti cloveskega
zZivljenja dopolnjena z evokativno podobo kratkove¢nosti njegovih del: celo mo-
numentalni spomeniki, ki se v svoji veli¢ini in trdnosti zdijo ve¢ni, so podvrzeni

propadanju in unicenju.

58  Kamele so v casu arabske vladavine na Iberskem polotoku dejansko uporabljali kot transportne Zivali. Glej med
drugim Imamuddin (1981, 97). Po izgonu Saracenov so postale redke, vendar so ohranile pomembno mesto v
kulturni predaji, zlasti v povezavi s praznovanjem Bozica in Epifanije, saj sv. Trije kralji po tradiciji jezdijo na
kamelah. Na predvecer praznika sv. Treh kraljev otroci ponekod $e danes pod posteljo nastavijo malo trave ali
sena za njihove kamele, zjutraj pa pogledajo, kaksna darila so jim iz hvaleznosti pustili kralji.

59 Kot primer lahko navedemo sliko Pokrajina s Titovim slavolokom, 1650-1660, olje na platnu, Umetnostna zbirka
Fundacije Cariplo, Milano. Za omenjeno Codazzijevo sliko glej Morandotti (1995, 64).

33



Slika 7: Triumf Ljubezni, Petrarka, Trionfi, tempera na pergamentu, ok. 1465,
Britanska knjiznica, London, MS Harley 3567, fol. 149r.

Med prepoznavnimi italijanskimi (in ozje petrarkisti¢nimi) prvinami Valvasorje-
vega bakroreza ne smemo pozabiti Ze omenjenega monumentalnega sarkofaga, ki
je znadilen za italijanske realizacije tega motiva in ga v razli¢nih oblikah sre¢amo
na ilustracijah Petrarkovega Triumfa Smrti. Prav tako je kompozicijska shema s
frontalno upodobljenim vozom del uveljavljene tradicije v upodabljanju Petrar-
kovih Trionfov. Celo motiv Adama in Eve, ki v vsebinskem pogledu nesporno
pripada severnjaski tradiciji Mrtvaskega plesa, je na uvodnem bakrorezu Prizoriséa
cloveske smrti v kompozicijo triumfalne zaprege vkljucen na nacin, ki spominja na
renesanéne upodobitve Petrarkovega Trionfo della Fama. Lep primer predstavlja
Triumf Slave na stranici poro¢ne skrinje v Muzeju Isabelle Stewart Gardner v Bo-
stonu, kjer je postavitev ujetnikov ljubezni primerljiva s postavtvijo Adama in Eve

v Valvasorjevem Zmagoslavju Smrti.

34



Slika 8: Francesco Pesellino, Triumf Slave, detajl porocne skrinje z upodobitvami Sestih
Petrarkovih triumfov, ok. 1450, tempera in zlato na lesu, Muzej Isabelle Stewart
Gardner, Boston.

Ne nazadnje je italijansko navdihnjeno tudi oblikovanje golih teles prvih starSev —
zlasti v zahtevni drzi mi§icastega Adamovega telesa so jasno prepoznavni odmevi
italijanske poznorenesan¢ne umetnosti. Enako velja za oba grobarja: oblecena sta
v kratki, antikizirani tuniki, oblacilo torej, ki ima v renesan¢ni in zgodnjebaro¢ni
umetnosti poleg konotacije anti¢nega tudi znacaj nad¢asnega. Tuniki vsekakor ni-
mata ni¢ skupnega z baro¢no oblacilno kulturo srednjeevropskih dezel, ki jo pre-
poznamo pri nekaterih likih v drugem delu Valvasorjevega Zheatra, kjer so opisane
smrti razliénih znanih oseb.®® Prav tako je tovrstna obleka v ofitnem nasprotju z
nemsko renesancno noso, ki je znacilna za protagoniste prvega dela knjige, povze-
tega po Mrtvaskem plesu Holbeina mlajsega. Kratka tunika se najpogosteje poja-
vlja v prizorih smrti iz anti¢ne dobe, na primer Smrt Metija (1. M., 161) ali Smrt
Cirsila (T M., 181), kar pritrjuje misli, da je Valvasor (oziroma Janez Koch kot
avtor risb) s tem hotel naznaciti duh starovedkosti in izvencasnosti.

Tkonografske in likovne prvine Valvasorjevega bakroreza Zmagoslavje Smrti pri-
¢ajo, da so avtorja navdihovali prvenstveno italijanski zgledi. Prevladujo¢ je vpliv

60  Posebno lep primer socasne nose, ki je tudi nacionalno obelezna, so oblacila hrvaskih vojakov in plemicev v
prizoru smrti Jakoba Vojni¢a (7M., 147 ) ali smrti vojaskega poveljnika Agaza (7M., 165).

35



petrarkisti¢ne ikonografije zmagoslavnih povork, vendar bi bilo zmotno domneva-
ti, da je uvodni bakrorez v Theatru posnetek katere od likovnih realizacij Petrarko-
vega Triumfa Smrti. Valvasor, ki je Trionfe poznal v ve¢ kot eni sami likovni izved-
bi, hkrati pa je imel priloznost videti razli¢ne upodobitve slavnostnih sprevodov
in procesij z motivom triumfalne zaprege, je oblikoval izvirno kompozicijo, ki jo
moramo razumeti predvsem kot odrsko zasnovano, izjemno povedno in dramsko
ucinkovito ilustracijo osnovne ideje njegovega Prizoriséa cloveske smrti v treb delib.
Valvasorjeva podoba Smrti na zmagoslavnem vozu je ve¢ kot primerna likovna
najava vsebine literarnega dela, ki jo avtor v uvodni pesnitvi napove z besedami:
»Smrt kraljuje povsod in bela Smrt triumfira ...«

36



3 Mrtvaski ples

»Kar je Zivega tu, na ples prislo bo mrtvaski.
Kdor je na zemlji rojen, plesal bo: Smrt bo vodnik.«
(VP,12)

Mrtvaski ples je najobseznejsi in najbolj izpostavljen del Valvasorjevega Prizoriséa
cloveske smrti — obsega kar sto sedem strani s Stiriinpetdesetimi bakroreznimi ilu-
stracijami. Njegov pomen je posebej naglasen v ikonografskem pogledu, saj je mo-
tiv plesa s Smrtjo rdeca nit cele knjige. V drugem delu, kjer so upodobljene smrti
razli¢nih zgodovinskih in mitskih osebnosti, gre v resnici za svojevrstno razlicico
iste teme: bogati in revni, slavni in anonimni se v najrazli¢ne;jsih okolis¢inah srecajo
s svojim zadnjim plesalcem — smrtjo. Tretji del, v katerem so predstavljene muke
pogubljenih, lahko razumemo kot peklensko razli¢ico mrtvaskega plesa, v kateri
vlogo Smrti prevzamejo peklenscki, »ples« z njimi pa brez upanja na odresitev traja
na vekov veke.

Valvasorjev Salfus mortis je bil v strokovni literaturi deleZen najve¢ pozornosti, leviji
delez zanimanja domace in tuje strokovne javnosti pa izvira iz dejstva, da se je moj-
ster Andrej Trost pri izdelavi bakrorezov zgledoval po znamenitem Mrtvaskem
plesu Hansa Holbeina mlajsega. V strokovni literaturi in v predstavitvenih kata-
logih knjiznic, ki hranijo Zheatrum mortis humanae tripartitum, se pogosto pojavlja
ocena, da gre za kopijo Holbeinovih lesorezov. Taksno mnenje je zmotno, pred-
vsem pa ne uposteva dejstva, da Holbeinov Mrtvaski ples obstaja v stirih temeljnih
razli¢icah in $tevilnih posnetkih. Originalna serija Holbeinovih lesorezov je izsla
leta 1538 v Lyonu pod naslovom Les simulachres & historiées faces de la Mort.*!
Serija lesorezov, ki jih je po risbah Holbeina mlajsega vrezal Hans Lutzelburger,
Steje enainstirideset prizorov in predstavlja izhodisce za vse poznejse izdaje Hol-
beinovega Mrtvaskega plesa. V ikonografski tradiciji, ki Mrtvaski ples povezuje z
motivom Izvirnega greha, stirje uvodni lesorezi lyonske izdaje iz leta 1538 ilustri-
rajo zgodbo prvih starSev. Stvarjenje Adama in Eve, Izvirni greb, Izgon iz raja in
Delo proih starsev ponujajo bibli¢no izhodis¢e oziroma razlago za zmagovito mo¢
Smrti nad cloveskim rodom. Kot svojevrstna simboli¢na napoved umrljivosti vsega
¢loveskega rodu je za svetopisemskim preludijem vstavljen bakrorez Kosti vsega
clovestva, na katerem vidimo zmagoslavje Smrti z okostnjaki, ki pred odprto ko-
stnico udarjajo na bobne in trobijo na torbente, iz ozadja pa se zgrinja nepregledna

61  Polni naslov dela se glasi: Les simulachres & historiées faces de la Mort, autant élégamment pourtraictes, que
artificiellement imaginées. A Lyon. Soubz l'escu de Coloigne. M.D. XXXVIII. Knjiga, ki sta jo izdala brata
Melchior in Caspar Trechsel za Jeana Frellona, je dostopna tudi v digitalizirani obliki na: https://archive.org/
details/lessimulachreshil538holb.

37



mnozica mrtvih.®* Temu sledi niz lesorezov z upodobitvami ljudi razli¢nih stanov,
druzbenih polozajev in starosti, od papeza in cesarja kot najvi§jih predstavnikov
cerkvene in posvetne oblasti do preprostega kramarja in kmeta, ki so vsi po vrsti
na milost in nemilost prepusceni Smrti. Holbeinovo serijo zakljucujeta lesoreza
Poslednja sodba in veliki Mrtvaski grb.® Stevilo in zaporedje lesorezov ohranjajo vse
izdaje do leta 1545, ko Jean Frellon v Lyonu izda nekoliko dopolnjeno razli¢ico z
naslovom Imagines Mortis, v kateri se prvi¢ pojavi dodaten lesorez z likom Bera-
a.** Leta 1547 isti zaloznik izda kar tri nove izdaje, ki imajo Se enajst dodatnih
ilustracij, tako se skupno $tevilo povzpne na triinpetdeset.®® Novi lesorezi so: Vojak,
Kockar, Pijanec, Norec, Razbojnik, Voznik in Slepec, ob tem pa Se Stirje lesorezi s
podobami deckov. Tako dopolnjen Holbeinov Mrtvaski ples je postal standardna
razliCica, ki so jo kopirale, povzemale ali se pri njej navdihovale stevilne izdaje od

16. do 19. stoletja.®

Mrtvaski ples v Theatrum mortis ni posnet neposredno po Holbeinovih original-
nih lesorezih v lyonski izdaji iz leta 1538, ali kateri od poznejsih izdaj, ampak po

62 Holbein motiv kostnice z okostnjaki, ki igrajo na razli¢ne instrumente, povzame po baselskem Mrtvaskem
plesu, ki je nastal ok. 1440. Priblizno Sestdeset metrov dolga freska na pokopaliskem zidu dominikanskega
samostana v srednjeveskem Velikem Baslu (Gross-Basel) je bila poskodovana Ze v Holbeinovem &asu (prvi¢ so
jo restavrirali leta 1568). Holbein je fresko nedvomno poznal in mogoce je risbe za svoj Mrtvaski ples izdelal
prav leta 1526, ko je bival v Baslu. Za baselski Mrtvaski ples glej Egger (2009). Motiv okostnjakov, ki igrajo
na razli¢ne instrumente, je Holbein uporabil Ze v svoji Mrtvaski abecedi, ki je nastala najverjetneje ok. 1526
(lesoreze po Holbeinovih risarskih predlogah je vrezal Hans Liitzelburger v Baslu). Za Holbeinovo Mrtvasko
abecedo glej Schwab (2011, str. 361-384).

63  Enainstirideset lesorezov si sledi v naslednjem zaporedju: Stvazjenje Adama in Eve, Izvirni greb, Izgon iz raja,
Delo proib starsev, Kosti vsega clovestva, Papez, Cesar, Kralj, Kardinal, Cesarica, Kraljica, Skqf; Knez (ali Vojvoda),
Opat, Opatinja, Plemic, Kanonik, Sodnik, Odvetnik, Svétnik, Pridigar, Dubovnik, Menih, Nuna, Starka, Zdravnik,
Zvezdogled, Bogatin, Trgovec, Mornar, Vitez, Grof, Starec, Grofica, Plemkinja, Kneginja (ali Vojvodinja), Kramar,
Orac, Otrok (oziroma Mati z otrokom), Poslednja sodba, Mrtvaski grb.

64 Polni naslov se glasi: Imagines Mortis. His accesserunt, Epigrammata, ¢ Gallico idiomate a Georgio AEmylio in
Latinum translata. Lugduni, sub scuto Coloniensi, 1545.

65 Imagines Mortis. Duodecim imaginibus prater priores, tatidemgue instri‘ptionibus preter epigrammata é Gallicis a
GeorgiozEmylio in Latinum versa, cumulate. Que his addita sunt, sequens pagina commonstrabit. Lugduni sub scuto
Coloniensi, 1547, Icones Mortis, Duodecim imaginibus preter priores, totidemque insc’riptionibu:, preter epigrammata
¢ Gallicis a GeorgiozEmylia in Latinum versa, cumulate. Que his addita sunt, sequens pagina commonstrabit, Lugduni
sub scuto Coloniensi, 15475 Les Images de la Mort. Auxquelles sont adjoustées douze figures. Davantage, la medecine de
Lame, la consolation des malades, un sermon de mortalité, par Sainct Cyprian, un sermon de patience, par Sainct Jehan
Chrysostome. A Lyon. A l'escu de Cologne, chez Jehan Frellon, 1547.

66  Leta 1562 je v Lyonu izsla razlicica z naslovom Les Images de la Mort, auxquelles sont adjoustees dix sept figures,
v kateri je bilo dodanih e pet novih lesorezov, vendar ni bila posebno vplivna. Dodatni lesorezi v izdaji iz leta
1562 so Nevesta, Zenin in trije listi s podobami deckov. Literatura za Holbeinov Mrtvaski ples in njegove
razli¢ne izdaje je zelo obsezna. Pionirsko in v marsi¢em $e danes temeljno delo prihaja izpod peresa Francisa
Doucea (1833, 78-137). Ob tem je treba spomniti, da se Douce ne strinja s pozneje splosno sprejeto tezo, da
je avtor lesorezov Mrtvaskega plesa, izdanega v Lyonu 1538, Hans Holbein mlajsi. Med zgodnjimi §tudijami
Holbeinovega Mrtvaskega plesa, ki se posebej posvecajo tudi starejsim Mrtvaskim plesom, po katerih bi se
Holbein utegnil zgledovati, je pomembno delo Alexandra Goetteja (1897). Za klasi¢no, Se zmeraj relevantno
§tudijo velja knjiga Jamesa M. Clarka (1947). Izmed novejsih §tudij z obseznim pregledom bibliografije glej zlasti
Uli Wunderlich (1998). Celovit pregled strokovne literature na temo Holbeinovih risb, grafik in Mrtvaskega
plesa je objavila Erika Michael (2013, 582-659).

38



lesorezih v knjigi Imagines mortis Arnolda Birckmanna, ki je prvi¢ izsla v Kélnu
leta 1555. Lesorezi v Birckmannovi knjigi, ki jih je najverjetneje vrezal Arnaud
Nicolai,”” sledijo Holbeinovem Mrtvaskem plesu, vendar vnasajo tako likovne kot
ikonografske spremembe, zaradi svoje priljubljenosti pa so mo¢no zaznamovali
nadaljnje preobrazbe Holbeinove lesorezne serije.®® Ponavljanje nekriti¢ne ocene,
da je Valvasorjev Mrtvaski ples kopija Holbeinovega, je presenetljivo zlasti v luci
dejstva, da primerjava Holbeinovih lesorezov in bakrorezov v Zheatru povsem ja-
sno kaze precej$nja razhajanja. Za slovenske pisce se zdi, da oceno povzemajo po
Ceveu, ki pravi, da so Trostovi bakrorezi posnetek Holbeinovih lesorezov.® Vendar
je tako poenostavljanje krivi¢no do avtorja, ki je o predlogah za Valvasorjev Saltus
mortis pisal pred skoraj pol stoletja in ni imel prilozZnosti, da bi pregledal klju¢ne
izdaje Holbeinovega Mrtvaskega plesa v 16.1in 17. stoletju. Cevc o natan¢nem raz-
merju med bakrorezi v Zheatru in Holbeinovimi lesorezi pisSe z o€itno negotovostjo,
uporablja razli¢ne izraze, kot so »povzemanje«, »posnemanje«, »zgledovanje, in se
o delu ne izjasni povsem nedvoumno. Trostove bakroreze oznadi tudi kot »posne-
tek« ali celo »ponatis Holbeinovega cikla, vendar opozarja na razlike in zapise, da
ne gre za kopije. Odkrito tudi pove, da ni uspel pregledati primerjalnega gradiva in
previdno ostane pri mnenju, da Valvasor ni imel na voljo Holbeinovih originalnih
lesorezov, pal pa katero od poznejsih izdaj (Ceve 1969, 296-298).7° V nasprotju
z zapisi slovenskih avtorjev je v tuji literaturi (kjer neredko prav tako naletimo
na napac¢no opredelitev Valvasorjevega Mrtvaskega plesa kot posnetka Holbeina)
dejstvo, da je neposredni vzor za bakroreze prvega dela Theatra Birckmanova izdaja
Imagines mortis, med poznavalci zgodnjih tiskov Ze dolgo znano.”™ Vendar natan¢-
na primerjalna analiza lesorezov v Birckmannovi knjigi in bakroreznih ilustracij
Valvasorjevega Salfus mortis ni bila narejena in pisci vse od Francisa Doucea naprej
bakroreze v 7heatru poenostavljeno obravnavajo kot kopije lesorezov, ki jih je za

Birckmanna izdelal Arnaud Nicolai.

67  Lesorezi, ki krasijo Birckmannove izdaje, naj bi bili bodisi delo Arnauda Nicolaia bodisi Antoniusa Sylviusa.
Katalog Kongresne knjiznice v Washingtonu kot avtorja lesorezov navaja Arnauda Nicolaia. Enako stalisce
zavzema vedina piscev novejsih prispevkov. Primerjaj tudi Dreier (2010, str. 144).

68  Birckmannova knjiga Imagines mortis je bila izjemno popularna in vplivna: prvi izdaji leta 1555, ki so jo pripravili
Birckmannovi dedidi, je v naslednjih letih sledilo enajst ponatisov, zadnji leta 1657. Vecina poznejsih izdaj je
nemskih (Der Todtendantz, durch alle Stende und Geschlecht der Menschen). Za Arnolda Birckmanna glej: Kalies
(1965) in Schmitz, (1990, 462-467). Birckmannova izdaja Mrtvaskega plesa iz leta 1555 je dostopna na spletni
strani: http://www.bvh.univ-tours.fr/Consult/index.asp?numfiche=247.

69  Taksno oceno prevzame tudi poznavalka baro¢ne umetnosti Barbara Murovec (1998, 245).

70  Cevc dodaja, da Edward Samhaber (njegov zapis o Valvasorjevem Mrtvaskem plesu je bil objavljen v dveh delih
v Laibacher Zeitung t. 70 in §t. 71 z dne Sestindvajsetega in sedemindvajsetega marca 1888) kot mozni zgled
omenja neko kélnsko izdajo Holbeina iz leta 1555, vendar izrazi dvom v njen obstoj.

71  Da se je Valvasorjev bakrorezec zgledoval po Birckmannu, ugotavljata ze Douce (1833, 130) in Langlois (1852,
11, 131). Za najnovejse izsledke o Valvasorjevem Mrtvaskem plesu s pregledom relevantne starejse bibilografije
glej Germ (2014, 313-326).

39



Razlike med ilustracijami v Birckmannovi knjigi Imagines mortis in v Valvasorje-
vem Saltus mortis so raznovrstne: deloma gre za spremembe, ki so oblikovne nara-
ve, deloma za zanimive ikonografske novosti. Najbolj opazna razlika je spremenjen
vrstni red ilustracij: medtem ko Birckmann sledi Holbeinovemu originalnemu
zaporedju, Valvasor vrstni red spremeni tako, da dosledneje uposteva druzbeno
lestvico, spol ter delitev na predstavnike cerkvenega in posvetnega stanu. Skladno
z naceli katoliske cerkve, po katerih je duhovna oblast odli¢nejsa od posvetne, na
prvo mesto postavi Papeza, ki mu sledijo predstavniki duhovicine glede na svoj
polozaj: Kardinal, S,%af, Opat, Kanonik, Zupm'k, Pridigar in Menih.”* Vrsto moskih
dopolnjujeta dve Zenski zastopnici duhovnega stanu: Opatinja in Nuna. Sele nato
pridejo na vrsto zastopniki posvetne oblasti in plemstva: Cesar, Kralj, Knez, Grof,
Vitez, Plemic. Njim sledijo predstavniki razli¢nih bolj ali manj imenitnih pokli-
cev in stanov, pa tudi ljudje z druzbenega roba: Vojak, Ropar, Sodnik, Svetovalec,
Advokat, Zdravnik, Zvezdogled, Bogatin, Trgovec, Kramar, Mornar, Voznik, Kmet,
Pijanec, Kvartopirec, Norec, Slepec, Berac in Starec. Posvetne stanove dopolnjuje tudi
nekaj Zenskih likov: Cesarica, Kraljica, Princesa,” Grofica, Plemkinja, Starka in Mati
z otrokom. Za tem se zvrstijo Stirje bakrorezi z decki, ki pri Holbeinu in Birck-
mannu nimajo posebnih poimenovanj, oznaceni so le kot Decki (Pueri). Valvasor
vsak list opredeli z imenom: prvega v vrsti — fantka s pus¢ico — poimenuje Mladenic
(Tuvenis), drugega Decek (Infans), Ceprav so na njem upodobljeni trije fanti, tretji
list ima napis Bakbus (Bacchus), saj decki v povorki prenasajo malega boga vina,
zadnji pa Triumfatorji (Triumphantes), ker na njem fanti¢i nosijo vojaske trofeje.
Za Triumfatorji je vstavljena podoba Kristusa, ki je Holbeinova in Birckmanova
serija ne poznata. Mrtvaski ples zakljucujejo Kosti vsega clovestva, Poslednja sodba
in Mrtvaski grb.

Nov vrstni red po eni strani odraza za Valvasorja znacilno Zeljo po sistemati¢ni
urejenosti in preglednosti, po drugi strani pa njegov pogled na druzbeno ureditey,
ki je izrazito konservativen, povsem v duhu aktualne notranje in zunanje politike
vladajocega Habsburzana Leopolda I, ki jo je dolo¢ala prokatoliska usmeritev pod
geslom »pietas austriaca«. Kljub vsemu lahko v lepo urejenem vrstnem redu likov,
kakor ga je zastavil Valvasor, opazimo nekaj nedoslednosti. Zaporedje posvetnih
odli¢nikov se namre¢ nepric¢akovano prekine: namesto da bi Plemicu kot zadnjemu

72 Papez je tudi pri Holbeinu in Birckmannu postavljen na ¢elo Mrtvaskega plesa v oZjem pomenu besede, to je v
nizu prizorov, kjer se predstavniki stanov srecujejo s Smrtjo, vendar mu sledi Cesar kot najvisji posvetni vladar in
v nadaljevanju se predstavniki posvetnega stanu izmenjujejo z zastopniki duhovnega. Zaporedja svetopisemske
predigre (Stvarjenje Adama in Eve, Izvirni greb, Izgon iz raja in Delo privh stariev) Valvasor ne spreminja,
zamenja pa polozaj ilustracije Kosti vsega clovestva: ta je pri Holbeinu in Birckmannu uvricena pred Papeza, v
Theatru pa na konec, pred Poslednjo sodbo.

73 Vslovenskem prevodu Prizoriséa cloveske smrti nosi lesorez naslov Princesa, &eprav bi bilo po analogiji s Knezom
(lat. Princeps, nem. Fiirst) ustreznejsi prevod Kneginja (lat. Principissa, nem. Fiirstin).

40



predstavniku plemstva skladno z druzbenim polozajem sledil Svefovalec ali Sodnik,
se vrineta Vojak in Ropar. Sele za njima se niz imenitnejsih predstavnikov druzbe
nadaljuje v pri¢akovanem zaporedju. Argumenti za nenavadni vrinek so vsebinske
in kompozcijske narave. Trije predhodni bakrorezi — Grof; Vitez in Plemic — ima-
jo enako ikonografsko zasnovo neposrednega fizicnega spopada s Smrtjo in tudi
kompozicije boja na odprtem polju so si zelo podobne. Grofa je Smrt ravnokar
premagala in mu iztrgala §¢it, razoroZen in brez elade ji zaman poskusa uiti. Vitez
in plemic¢ v diviem spopadu z okostnjakom $e vihtita orozje, toda Smrt je viteza
ze prebodla s kopjem in plemica zgrabila za plase. Tudi VojaZ je predstavljen v
istem duhu: divje vihti me¢, a Smrt je z desnico ustavila njegov udarec, v levici pa
drzi sulico, s katero ga bo vsak hip prebodla. Z ikonografskega, kompozicijskega
in ne nazadnje estetskega vidika je Vojak logi¢no nadaljevanje niza treh plemiskih
bojevnikov, eprav sam ni plemenitega rodu. Podoba Roparja, ki sledi, se po vsebini
in obliki precej razlikuje, vendar jo s predhodnjimi bakrorezi povezuje ideja nasilja,
kompozicija pa je enako razgibana. Odmik od uveljavljene druzbene hierarhije ni
pomota in kaze, da je pri oblikovanju novega zaporedja Valvasor naredil izjemo, ki

izhaja iz ikonografskega, likovnega in estetskega premisleka.”

V likovnem in oblikovnem pogledu se Trostova izvedba Mrtvaskega plesa od
Holbeinove in Birckmannove najocitnje razlikuje v spremenjeni grafi¢ni tehniki
— bakrorezu, ki omogoc¢a mehkejse modeliranje, finej$o izvedbo detajlov in bolj
prepricljivo iluzijo poglabljanja prostora kot lesorez. Likovno izjemno ulinkovit
dodatek so dekorativne bordure, v katerih je neverjetno bogastvo Zivalskih in ra-
stlinskih motivov.” Pri oblikovanju narativnih prizorov, ki jih nedvomno povzema
po Birckmannu, lahko kot prepoznavno znacilnost opazimo izrazitej$e zanimanje
za konstruiranje prostora z arhitekturnimi kulisami, ki so izdelane bolj natan¢no in
z vedjim posluhom za detajle. Podoben pristop (v odnosu do Holbeinove original-
ne serije) zasledimo Ze v lesorezih Arnauda Nicolaia, vendar so krajinske zasnove
v Theatru razvitejSe in imajo véasih skoraj panoramski znacaj. Pri oblikovanju ar-
hitekturnih kulis Trost najveckrat prevzame stavbne motive, kot jih je oblikoval
Nicolai, in prav tu se najocitneje pokaze, da originalni Holbeinov Mrtvaski ples

nikakor ni neposredni vzor za ilustracije v prvem delu Prizoriséa dloveske smrti.

74V nekaterih izvodih Theatra se v zaporedju bakrorezov pojavijo manjse nepravilnosti v odnosu do besedila. Tako
sta v izvodu, ki ga hrani rokopisni oddelek NUK, Kockar in Pijanec zamenjana: ob dialogu pijanca s Smrtjo (str.
78) je lesorez Kockar (str. 79), ob besedilu, ki govori o kockarjevem srecanju s Smrtjo (str. 80), pa Pijanec (str. 81).
Enaka napaka je pri Oparu in Zu])ni,%: upodobitev opata, ki ga grabi Smrt, bi morala biti ob ustreznih verzih (str.
27),lik duhovnika pa na strani enaintrideset.

75  Ideja ni &isto nova: Ze leta 1648 je Eberhard Kieser v knjigi Mortis Sexaginta Imaginibus dodal prizorom
Mrtvaskega plesa (resda precej bolj poenostavljene) dekorativne cvetli¢ne obrobe. Vendar dekoracije Eberharda
Kieserja, ki se omejuje na vertikalne dekorativne letve in ne uokvirja osrednjega prizora na nacin sklenjenega
okrasnega okvira, ne moremo primerjati s Trostovimi bordurami. Za slednje glej poglavje: Skrito bogastvo
motivov v okrasnih obrobah bakrorezov.

41



Tobdten: Dant, 61
Morientes mon vivant. Jaic wap. 26.
Sic follen frerben imb‘ $icht lebent, Jfaie mp;zsi '
H; ' MORS.

Slika 9: Andrej Trost, Advokat, T M., str. 61.

42




Slika 10: Hans Holbein mlajsi, Advo- Slika 11: Arnaud Nicolai, Advokat,
kat, Les simulachres et historiées faces de Arnold Birckmann, Imagines mortis,

la Mort, Lyon 1538, fol. 190.7° Kéln, 1555, fol. B4.

Arhitektura v Birckmannovi in Valvasorjevi izdaji Mrtvaskega plesa ni samo sli-
koviteje in bolj detajlno izdelana kot pri Holbeinu, vanjo pogosto vstopajo tudi
povsem novi arhitekturni motivi. Kot primer lahko vzamemo Sverovalca: visoki
odli¢nik je v Imagines mortis in v Theatru (1. M., 59) postavljen pred veliko anti¢no
navdahnjeno rusevino, ki nekoliko spominja na rimski Kolosej, medtem ko pri
Holbeinu stoji pred vogalom preproste mescanske hise. Zanimiv je tudi primer Ad-
vokata: Birckmannova podoba ima druga¢no arhitekturno ozadje kot Holbeinova,
hiSe v ulici so spremenjene in zasnova celote je bolj razgibana. Andrej Trost v svoji
realizaciji tega motiva (7M., 61) sicer sledi Birckmannu, vendar vnese nekaj spre-
memb na procelje stavbe za podkupljivim odvetnikom in v silhuete hi§ v zadnjem
planu.”” Najopaznej$o novost Trostovega bakroreza predstavlja velika, izvirno za-
snovana palaca, ki prevzame vlogo osrednjega arhitekturnega poudarka. Ceprav je
res, da levji delez novosti v oblikovanju arhitekturnih kulis vpelje Ze Arnaud Nico-
lai, pa najdemo pri Valvasorju prominentno arhitekturno kuliso celo v primeru, ko
bi jo v originalnih Holbeinovih lesorezih in Birckmannovih Imagines mortis zaman
iskali. Tako je Trostov Kardinal (T. M., 23) posajen na stol pred monumentalno

palaco, dopolnjeno z mestno arhitekturo v ozadju, medtem ko pri Birckmannu

76  Lesoreze Holbeinovega Mrtvaskega plesa je vrezal Hans Liitzelburger. Zaradi poenostavljenega zapisa in skladno
z uveljavljenim nacinom navajanja v strokovni literaturi je kot avtor ob sliki imenovan samo Hans Holbein mlajsi.

77 Vhod v hiSo in okna imajo drugacno obliko, namesto enega vidimo v nadstropju dve okni, Trost tudi opusti
velika okovana vrata, ki so pri Birckmannu mo¢no izpostavljena.

43



debeli prelat sedi v preprosti pergoli z vinsko trto. V' Holbeinovi kompoziciji

ni niti pergole, namesto nje vidimo le vitice vinske trte ob kardinalovem stolu.

Slika 12: Andrej Trost, Kardinal, T. M., str. 23.

Manjse spremembe zasledimo tudi v oblikovanju interierov. Pri Pridigarju (1:M., 33)
Trost poglobi prostor z nisami v stranski ladji cerkve. Soba, v kateri moli Nuna, ima
drugacno obliko oken kot pri Birckmannu, pod je narejen iz lesenih desk in na oltar-
ju je namesto kerubov podoba Marije z Detetom. Tla v sobi Zdravnika (1. M., 63),

ki so pri Birckmannu iz steptane ilovice, so pri Valvasorju tlakovana s pravokotnimi

44



Slika 13: Arnaud Nicolai, Kardinal, Slika 14: Hans Holbein mlajsi,
Arnold Birckmann, Imagines mortis, Kardinal, Les simulachres et historiées

Kéln, 1555, fol. A7 Jfaces de la Mort, Lyon 1538, fol. 14v.

tlakovci, medtem ko so v spalnici Princese (7M., 95) narejena iz ozkih lesenih letev.
Okno v sobi Zvezdogleda (T M., 65) ni dopolnjeno s skolj¢no niso nad preklado, ste-
na za hrbtom Bogatina (T: M., 67) pa nima razpokanega ometa, ampak je grajena iz
zidakov in ni ometana. Izba, v kateri igrajo Kvartopirci (T M., 79), v Trostovi izvedbi
ni obita z grobimi deskami, temve¢ ima lepo obdelan lesen opaz, zadnja stena v sobi
Grofice (T M., 97) pa ni lesena, pa¢ pa opeta z vzorcasto tapeto.

Tudi analiza slogovnih razlik med Trostovim Mrtvaskim plesom in Holbeinovim
originalom pokaze, da nikakor ne gre za kopiranje vélikega nemskega mojstra,
ampak za bolj ali manj svobodno povzemanje. Ceve opozarja, da Trostove kompo-
zicije ne premorejo toliksne Zivosti ter dinamic¢ne povezanosti figur in okolja kot
Holbeinovi lesorezi. To je razumljivo, saj Trost ni posnemal Holbeinovih lesorezov,
ampak jih je poznal v predelavi Arnauda Nicolaia. Z vidika raziskave slogovnih
znadilnosti je posebej zanimivo, da Valvasorjev bakrorezec ne povzema zgolj sloga
uporabljene grafi¢ne predloge, temve¢ renesan¢no slogovno govorico konsistentno
ohranja tudi v novostih, ki so njegove lastne domislice.”® Zvestoba renesan¢nemu

78 Ceprav nimamo nespornih dokazov, da so bakrorezi prvega dela Prizoriica cloveske smrti, ki preko Birckmanna
povzemajo Holbeinov Mrtvaski ples, samostojno avtorsko delo Andreja Trosta, je to zelo verjetno. Za razliko od
bakrorezov drugih dveh delov Zheatra, kjer je avtorstvo risarskih predlog jasno naznaceno s Kochovo signaturo
(Io. Koch del.) in so ohranjene tudi njegove originalne risbe, na grafikah prvega dela ni nikakr$nih avtorskih
oznak, prav tako se niso ohranile risbe ali kak podatek o njih. Emilijan Ceve (1969, 298) zagovarja prepricanje,
da Janez Koch pri izdelavi ilustracij za Mrtvaski ples ni sodeloval, medtem ko nekateri avtorji (Wunderlich,

45



slogu se ne omejuje na arhitekturne kulise — razvidna je tudi v drugih prvinah,
predvsem v oblikovanju figur in ohranjanju renesan¢ne nose. Slednje je najbolj
nazorno pri obladilih plemstva, ki ustrezajo nemski modi prve polovice 16. stoletja,
ter v bojni opravi Grofa, Viteza, Plemica in Vojaka. Renesanéne elemente prepo-
znavamo tudi v opremi interierov, zlasti pri pohistvu. V vseh omenjenih primerih
gre za nemsko renesanso, le oblikovanje golih deckov na §tirih listih v zadnjem
delu Mrtvaskega plesa odstopa od nemske renesan¢ne slogovne govorice. Igrivi
fantici so vidno italijanizirani, anatomija teles je bolj skulpturalno modelirana, bolj
klasi¢no zasnovana. Gibanje je vehementnejse in dinamika teles je intenzivnejsa
kot pri Holbeinu.” Seveda ne moremo spregledati, da so decki z redkimi izjemami
pri Holbeinu obleceni: nosijo oprijete dolge hlace in srajce, ¢eznje pa kratke plasce
brez rokavov. V nasprotju s tem so pri Valvasorju (tako kot pri Birckmannu) na
pol ali povsem goli. Nekateri so obleceni v kratke antikizirane plasce ali ogrnjeni z

nedefinirano anti¢no navdihnjeno draperijo, spet drugi nimajo na sebi niti krpice.

Slika 15: Andrej Trost, Decek, 1. M., str. 107.  Slika 16: Hans Holbein mlajsi, Decki,
Icones Mortis, Lyon 1547, fol. 28.

2000, 174-176; Palladino in Bidovec, 2008, 43) pisejo, da je tudi za Mrtvaski ples risbe izdelal Janez Koch. Glede
na znane podatke in v luci dejstva, da je bil Trost izurjen mojster, ki mu je Valvasor velikokrat pripravil zelo
shemati¢ne risarske predloge, katere je sam dopolnil in dokoncal, se zdi najverjetneje, da so grafi¢ne ilustracije,
ki jih je povzel po Birckmannovi predelavi Holbeinovega Mrtvaskega plesa in jih uokviril z dekorativnimi
bordurami, samostojno delo Andreja Trosta .

79  Trost je amorete, angelce in anti¢ne genije upodabljal v najrazli¢nejsih kontekstih. Na grafiénih listih
v Valvasorjevi zbirki in v ilustracijah tiskov, ki jih je za Valvasorja izdelal Andrej Trost, najdemo celo vrsto
dinamicno razgibanih otroskih genijev s prepoznavno italijanskim znacajem.

46



Posamezne spremembe, denimo razlike v oblikovanju deckov, krajinskega ozadja
in interierov, so zgolj oblikovne narave, druge, na videz malenkostne, razkrivajo
vsebinski premislek in vnasajo nove pomenske poudarke. Med tistimi, ki v ikono-
grafskem pogledu ne prinasajo novosti, omenimo motiv Izgona iz raja, ki ga Val-
vasor ne povzame po Birckmannu niti po Holbeinu, ampak ustvari novo kompozi-
cijo. Slednja je najblizje Izgonu iz raja v knjigi Todtentanz, ki jo je v leta 1544 izdal
Heinrich Vogtherr starejsi (1490-1556),% vendar ne gre za posnetek. Podobno
velja za bakrorez Delo prvih starsev, Ceprav so tam kompozicijski odmiki od Hol-
beina in Birckmanna manjsi. Pri Ze omenjenem Kardinalu je umestitev v prostor

povsem nova in arhitekturna kulisa je ena od najbolj prominentnih v vsej seriji.

Posebej zanimive so spremembe, ki so nosilci ikonografskih novosti, saj odrazajo
Valvasorjevo miselnost in pomenijo pomemben prispevek k razvoju postholbei-
novske tradicije Mrtvaskega plesa. Najpomembnejsa novost je intenzivnej$a vpe-
tost Stirih bakrorezov z decki v ikonografijo Mrtvaskega plesa. Valvasor na vse
liste doda lik okostnjaka, ki decke kljub njihovi mladosti in vitalnosti neizbezno
vodi v smrt. Igrivi decki so torej neposredno vkljuéeni v motiv plesa s Smrtjo.
Slednja zivahno sodeluje v dogajanju, stopa skupaj s fantic¢i in na treh od $tirih
listov je postavljena v polozaj vodnika, ki nedolZne otroke dobesedno pelje v
pogubo. V enak kontekst sodi tudi dopolnilo lesoreza Bera¢: Valvasor namred
revezu, ki z berglami poseda v blatu, dodeli veselega druzabnika, okostnjaka, ki
sedi zraven njega in mu pred oémi dviga pe$ceno uro v znamenje, da se njegov
Cas izteka. Tega motiva v Holbeinovem in Birckmannovem Mrtvaskem plesu
ne sre¢amo in tudi v drugih razli¢icah, ki sledijo Holbeinu, bi ga zaman iskali.
Ce se pri Holbeinu in Birckmannu Smrt za beraca ne zmeni, pri Valvasorju ne
prizanese niti najbolj bednim, nesre¢nim in revnim. Beracu, ki jo prosi, naj se
usmili njegove reve in trpljenja, odgovarja: »Revscina mene ne gane, ne gane me,
cuj, bolecina...« (V.P, 96)

Razen dopolnitve posameznih prizorov z likom okostnjaka naletimo v Sa/fus mor-
tis Se na druge ikonografske zanimivosti. Ena od njih je uvrstitev bakroreza s Kri-
zanim v zakljuéni del Mrtvaskega plesa. Sama po sebi vkljucitev tega motiva ni
ikonografska novost, saj je v poznosrednjeveskih stenskih poslikavah pod vplivom

80  Tvdtentanz Heinricha Vogtherra starejSega je izSel v dveh izdajah: leta 1544 in 1548 (obakrat v Augsburgu).
Vogtherr povzema Holbeinov Mrtvaski ples iz leta 1538. V' ikonografskem pogledu ne prinasa bistvenih
sprememb, razen tega da sta dodana dva nova lesoreza: Presustnica in Krizani. Lesoreze za Vogtherrov
Todtentanz je vrezal Jost de Negker (ok. 1485-1544), ki je odstranil lesorezni znak Holbeinovega lesorezca
Hansa Liitzelburgerja in vstavil svojega (Wehrens, 2012, 152). Vogtherrov Mrtvaski ples je v digitalizirani obliki
med drugim dostopen na: http://dfg-viewer.de/show/?tx_d1f%5Bid%5D=http%3A%2F%2Fdaten.digitale-
sammlungen.de%2F~db%2Fmets%2Fbsb00086968_mets.xml&tx_dIf%5Bpage5D=1&tx_dlf%5Bdouble%5
D=0&cHash=3200494ee356a0fd9ed5e9dd894{8¢59.

47



Slika 17: Andrej Trost, Berac, 1. M., str. 87.  Slika 18: Arnaud Nicolai, Berac, Arnold
Birckmann, Imagines mortis, Koln, 1555,
Jol. D2.

franciskanske naboznosti Ze lahko neposredno vkljucen ali pa je skupaj z Mrtva-
skim plesom del obseznejSega ikonografskega programa.® Najdemo ga celo v eni
od zgodnjih razli¢ic Holbeinovega Mrtvaskega plesa, v Ze omenjeni izdaji Heinri-
cha Vogtherra. Vendar je treba poudariti, da je lesorez v Vogtherrovi knjigi edini
znani primer KriZanja v holbeinovski tradiciji Mrtvaskega plesa pred Valvasorjem
in da ga tudi pozneje sre¢amo le izjemoma. Po drugi strani ne moremo spregledati
pomembne razlike med realizacijo motiva v Prizoriséu cloveske smrti in Vogtherro-
vem Mrtvaskem plesu: Jost de Negker, ki je vrezal lesorez za Vogtherrovo knjigo,
je upodobil vecfiguralni prizor Krizanja na Golgoti, ki ga je neposredno povzel po
Direrjevem Krizanju v Malem pasijonu (1509-1511), medtem ko imamo v Valva-
sorjevem 7Zheatru opravka s samostojno upodobitvijo Kristusa na krizu z naglase-
no odresenjsko noto, brez pripovednih prvin. Elementi svetopisemske zgodbe so

omejeni na obeleZitev prostora: kriZ stoji na Golgoti, v ozadju pa vidimo panoramo

81  Lep primer neposredne vklju¢enosti predstavlja Mrtvaski ples v Marijini cerkvi v Berlinu, ki naj bi nastal v
osemdesetih letih 15. st. (Walther, 2011, 106-120). V berlinskem Mrtvaskem plesu je Krizani postavljen na
sredo cikla: na njegovi desni so predstavniki duhovicine, na levi pa predstavniki posvetnega stanu. Krizani
je v sredino povorke plesalcev umeséen tudi v t. i. Malem mrtvaskem plesu v samostanu dominikank v Baslu
(Klingenthal, Klein-Basel), le da tam nimamo delitve na predstavnike duhovnega in posvetnega stanu kot v
Berlinu. V Mrtvaskem plesu Niklausa Manuela Deutscha, ki ga je v letih 1516-1519 naslikal za dominikanski
samostan v Bernu (uni¢eno 1660, ohranjeno v prerisu Albrechta Kauwa iz sredine 17. stoletja), je Krizani
umescen v zaCetni del plesa, pred motiv kostnice z okostnjaki-muzikanti. Kot zanimivost velja omeniti, da je
pod krizem ob Mariji upodobljena tudi Smrt (Zinsli, 1979).

48



mesta, ki ponazarja Jeruzalem. Nekoliko spremenjena je tudi umestitev v zaporedje
prizorov: pri Vogtherru je Krizanje vstavljeno med lesoreza Kosti vsega clovestva
in Poslednja sodba, pri Valvasorju pa na konec plesa v ozjem pomenu besede, to je
za bakrorezom s Triumfatorji in pred list Kosti vsega clovestva. Najbolj zanimiv je
vsebinski premik, izrazen v Valvasorjevih verzih. V starejsih mrtvaskih plesih je (v
primeru, ko se je ohranilo besedilo) ob podobi Krizanega izpostavljeno njegovo
trpljenje za odresitev ¢lovestva in sporocilo, da bodo morali vsi, bogati in revni,
sveti in posvetni, mladi in stari, umreti.** Pri Valvasorju je ta del vsebine na kratko
povzet v besedah, ki jih spregovarja Kristus:

Clovek umrljivi, poglej, o, kaksno trpljenje za tebe,

Kaksen kriz bole¢in voljno sem nase jaz vzel!
Ni¢ ne pomisljam umreti, da s smrtjo bi dal ti Zivljenje.

Nosi le, ¢lovek, svoj kriz, ve¢no sicer bos trpel!

Novost predstavlja nagovor Smrti, ki Kristusa ogovarja kot svojo Zrtev:
Glej, nedolzni Gospod, le, kaksne so Smrti trofeje!
Mar me ne kli¢ejo prav najbolj mogo¢no gospo?
Glej, Pocetnik sveta, ki z Ocetom vse si ustvaril,

Smrti prijetna celo sveta si Zrtev postal.
(V.R,122)

Med opaznejsimi posegi v ikonografijo posameznih prizorov je treba omeniti
spremembe Papeza. Valvasorjev sveti oce ne krona cesarja kot v Holbeinovi
in Birckmannovi razlicici, ampak posvecuje novega skofa. Vsebinski premik
je pomemben, Ceprav je njegov pravi pomen tezko z zanesljivostjo razbrati.
Mozno je, da je Valvasor s tem samo »popravil« motiv v smislu prilagoditve pri-
zora zgodovinski realnosti: papezi namre¢ Ze zdavnaj niso ve¢ kronali cesarjev
Svetega rimskega cesarstva nemske narodnosti — zadnji cesar, ki ga je kronal
rimski $kof, je bil Karel V. leta 1530. Po drugi strani ni izklju¢eno, da se mu je
zdel motiv papeza, ki krona cesarja in s tem vsaj na simbolni ravni manifesti-
ra svojo nadvlado nad nosilcem najvisje posvetne oblasti, v kontekstu politike
cesarja Leopolda I. obcutljiva tema, ki se ji je bolje izogniti. Posvetitev novega
skofa je veliko bolj obi¢ajen in neproblemati¢en motiv, ki v celoti ustreza zgo-
dovinski realnosti Valvasorjevega ¢asa. Bakrorez v Theasru moramo razumeti
kot generi¢ni motiv papeza, ki posveca Skofa, ne pa kot upodobitev nekega
konkretnega dogodka z zgodovinskimi osebami. To potrjuje tipizacija pape-
skega lika, ki nima nobenih prepoznavnih individualnih potez. Ne nazadnje so
pri Valvasorju kot tipi predstavljeni tudi Cesar, Kralj in Skof; ki jih je mogoce

82 Glej na primer v predhodni opombi omenjeni Mrtvaski ples v Berlinu.

49



v Holbeinovih lesorezih s precej$njo zanesljivostjo povezati z zgodovinskimi
osebami, medtem ko pri Birckmannu identifikacija oseb ostaja vprasljiva.® Ce-
prav Trost, ki se zgleduje po Birckmannu, po njem povzame tudi like papeza,
cesarja in kralja, njihove obrazne poteze niso prekopirane in ohranjajo le neko
splosno podobnost.

Slika 19: Andrej Trost, Papez, 1" M., str. 21.

83  V Holbeinovem originalnem Mrtvaskem plesu ima Papez poteze, ki spominjajo na Leona X., cesar, ki prejema
krono iz njegovih rok, pa je predstavljen kot Maksimilijan I. Habsburski. Da gre pri figuri, ki jo krona papez,
res za Maksimilijana 1., dokazuje tudi lesorez Cesar, na katerem je (tokrat na prestolu in z vsemi vladarskimi
insignijami) ponovno upodobljen Maksimilijan I., le da so portretne poteze v tem primeru e bolj znacilne. V
Holbeinovi seriji je Kralj prepoznaven kot francoski kralj Franc L., $kof pa naj bi imel poteze baselskega skofa
Christiana von Untenheima. Pri Birckmannu so identifikacije likov z zgodovinskimi osebami bolj vprasljive,
Ceprav bi Cesar glede na poteze obraza utegnil biti Karel V. Habsburski, Kra/j pa francoski kralj Henrik I1.

50



Slika 20: Arnaud Nicolai, Papez, Slika 21: Hans Holbein mlajsi, Papez, Les
Arnold Birckmann, Imagines mortis, simulachres et hbistoriées faces de la Mort,

Kéln, 1555, fol. A5v. Lyon 1538, fol. 13.

Druge ikonografske spremembe so na videz majhne, vendar nikakor zanemarljive.
Nuna ima pri Holbeinu in Birckmannu ostro in hkrati humorno kriti¢no noto,
saj na postelji v njeni sobi sedi postaven kavalir, ki igra na lutnjo, nuna pa se med
molitvijo obra¢a k njemu, namesto da bi se osredotocila na molitev. Pri Valvasorju
mladega moskega ne vidimo: redovnica se sicer ozira ¢ez ramo na enak nacin kot
pri Holbeinu in Birckmannu, vendar pogleduje v prazno. V Birckmannovih Ima-
gines mortis je posvetni znacaj dodatno naglasen z obliko posteljne stranice, ki kaze
sireni podobno mitsko bitje z izpostavljenim golim oprsjem. Arnaud Nicolai je
prizor hudomusno dopolnil z razkosno no¢no posodo, ki jo ima ¢astna sestra pod
posteljo. Trost sireno nekoliko spremeni, tako da bolj spominja na zmaja, pred-
vsem pa umakne no¢no posodo. Valvasorju (in najbrz tudi Trostu) se je zdela ideja
mladega kavalirja v nunski izbici o¢itno pretirana in neprimerna. Lik zapeljivega
igralca na lutnjo je izbrisan, ¢eprav za ceno narusene kompozicije in vsebinske
nerodnosti: pogledovanje mlade redovnice zdaj namre¢ nima smisla, saj ni z nice-
mer motivirano. Sprememba se prvi¢ pojavi pri Valvasorju — v nobeni znani izdaji
Holbeinovega Mrtvaskega plesa niti v kateri od svobodno povzetih razli¢ic, ki so
iz8le pred 1682, ne naletimo na tak poseg.

Manj opazna, a kljub temu pomenljiva je drobna sprememba na bakrorezu Kano-

nik. Pri Holbeinu in Birckmannu vidimo v njegovem spremstvu na skrajnem robu

51



AN eyttt

“ ﬁ.\,\\\\‘- ,

if \ﬁ‘
i

SRS

Slika 22: Andrej Trost, Nuna, T. M., str. 39.

sli¢ice mosko figuro, ki nosi znacilno norcevsko kapo z oslovskimi usesi. Pri Valva-
sorju oslovska usesa izginejo, kapa postane obicajno pokrivalo, s ¢imer lik povsem
spremeni svoj pomen. Se bolj prikrita toda pomenljiva modifikacija se zgodi pri
Norcu: tako Holbein kot Arnaud Nicolai izpostavita njegovo pomanjkljivo oble-
ko, ki je tako kratka, da razkriva vedji del nor¢kove moskosti. Njegovo spolovilo
je upodobljeno naturalisti¢no in velikostno poudarjeno, tako da je précej opazno.
Trost srajco nekoliko podaljsa — izpod nje je zdaj videti le vrh norckovega uda, ki
ga nepozorni gledalec zlahka spregleda.

52



Slika 23: Arnaud Nicolai, Nuna, Arnold Slika 24: Hans Holbein mlajsi, Nuna, Les
Birckmann, Imagines mortis, Kiln, simulachres et historiées ﬁlcex de la Mort,

1555, fol. B 6v. Lyon 1538, fol. 22.

Omenjene spremembe imajo prepoznaven skupni imenovalec: Valvasor z njimi

bodisi omili kritiko duhovscine, ki je pri Holbeinu moc¢no izpostavljena, bodisi

Slika 25: Andrej Trost, Kanonik, 1. M., Slika 26: Arnaud Nicolai, Kanonik,
str. 29. Arnold Birckmann, Imagines mortis, Koln,
1555, fol. B3.

53



prilagodi podobe duhu katoliske morale svojega Casa, ki bi pretirano razgaljeno
figuro norca lahko prepoznala za Zaljivo in neprimerno za objavo. Baron z Bo-
gensperka je vsekakor moral paziti na »primernost« ilustracij: ¢e je hotel, da mu
cesarska pisarna na Dunaju podeli privilegij za tisk in prodajo knjige, je moral
pridobiti potrdilo pristojnih cerkvenih oblasti, da v njej ni nicesar, kar bi bilo v
nasprotju s krs¢ansko vero in javno moralo. Theatrum mortis humanae tripartitum
sta pregledala in v aprilu 1682 odobrila franciskan Anton Lazari, generalni lektor
svete teologije in ljubljanski konzistorialni svetnik, ter generalni vikar ljubljanske
stolnice in doktor svete teologije Francisek Jozet Garzaroll. Oba v svojem potrdilu,
natisnjenem na zacetku knjige, zatrjujeta, da v knjigi nista nasla »nicesar takega, kar
bi nasprotovalo naukom katoliske vere in nacelom nravnosti«. Cesarski privilegij,
ki je bil izdan 13. novembra 1681, podeljuje Valvasorju izklju¢no pravico, da tiska,
ponatiskuje in prodaja svojo knjigo na ozemlju celotnega Svetega rimskega cesar-
stva (Dular, 1998, 21-23). Lahko si predstavljamo, da spogledovanje redovnice z
mladim kavalirjem v nunski celici zagotovo ne bi uslo cenzorjem. Enako moteca
bi utegnila biti umetelno izdelana no¢na posoda pod nunino posteljo. Najbrz bi se
kdo spotaknil tudi ob noréevsko figuro v kanonikovem spremstvu, saj je sporocilo

povsem nedovoumno.

Razgaljenost Norca in nekaterih drugih likov predstavlja nekoliko drugacen pro-
blem. Sama golota ¢loveskih teles v sakralni umetnosti Valvasorjevega ¢asa sicer
ni bila sporna, saj sta, na primer, Adam in Eva v prizorih Stvarjenja, Izvirnega
greha in Izgona iz raja praviloma gola. Enako neproblemati¢na (vsaj naceloma) je
golota gresnikov v peklu — gre za tradicionalni motiv, ki ima vse od srednjega veka
jasno ikonografsko konotacijo. Tudi v upodobitvah razli¢nih smrti v drugem delu
Valvasorjeve knjige najdemo nekaj golih teles in bolj ali manj goli so tudi nekateri
od deckov na bakrorezih, ki so vkljuceni v Mrtvaski ples. Zakaj bi bila torej sporna
prav golota Norca? Ce malo poblize pogledamo, kaksne razlicice golega loveskega
telesa najdemo v Theatru, odgovora ni treba prav dolgo iskati. Gola telesa dec¢kov
so neproblemati¢na, saj so zasukana tako, da le redko vidimo mednozje, otroski
luleki pa tudi niso posebej spotakljivi, saj so verniki gole angelce s prav tak$nimi
miniaturnimi obeleZji spola videvali v cerkvenih poslikavah in celo na oltarjih. Tudi
Adamova golota — v sakralni umetnosti enako legitimna in vsesplono sprejeta — je
v izvedbi precej diskretna. Vse figure v peklu in tudi zgodovinski oziroma mitski
liki v Varia genera mortis, ki so upodobljeni goli, so bodisi zasukani tako, da osramja
ne vidimo, bodisi je spretno zakrito ali pa zasenéeno, tako da genitalij skorajda
ni mogoce razbrati. V nasprotju s tem Holbeinov Norec povsem neobremenjeno
kaze svoje spolovilo, ki ni prav ni¢ stilizirano ali diskretno pomanjsano. Nasprotno:
njegova obdarjenost je mo¢no izpostavljena, pa tudi dejstvo, da ne obcuti nobenega

54



sramu, je ofitno. Nacin upodobitve ima v kontekstu Holbeinovega Mrtvaskega
plesa svojo logiko, saj sporoca, da se norec ne meni za »spodobnost« ali pa se sploh
ne zaveda, da bi utegnila biti njegova razgaljenost za koga moteca. Holbein s tem
detajlom podérta dejstvo, da gre za cloveka z druzbenega roba, ki ne sprejema in
ne spostuje tovrstnih druzbenih norm. Valvasor — razgledan svetovljan, vojak in
popotnik — zagotovo ni imel tezav s pogledom na razgaljeno mosko telo. Sklepamo
lahko, da je prav zaradi morebitnih zapletov pri cenzuri svojemu bakrorezcu naro-

¢il, naj mozaku nekoliko podaljsa srajco.

Ikonografske spremembe, ki jih Valvasor vnese v Mrtvaski ples, nikakor niso na-
klju¢ne, ampak oblikujejo prepoznaven vzorec: v nasprotju s satiri¢no noto, ki je
pri Holbeinu (in v veliki meri tudi pri Birckmannu) zelo poudarjena, je v Zheatru
naglasena ideja vsemogoc¢ne smrti, ki brez izjeme pokosi vse, ne glede na druzbeni
polozaj, spol ali starost. Niti igrivi decki na pragu Zivljenja niti zavrzeni bera¢ ne
najdejo milosti v njenih oc¢eh. Satiri¢ni vidik in ironija, znacilna za Holbeinovo
mojstrovino, Valvasorja oitno ne zanimata. Prav tako se, kot kazeta primera Ka-
nonika in Nune, vzdrzi pretirane kritike duhovs¢ine, ki je pri nemskih renesanénih
mojstrih veliko bolj poudarjena.®

Valvasor se s svojim Zheatrom uvrica v uveljavljeno tradicijo poznorenesancnih in
baro¢nih grafi¢nih izdaj Mrtvaskega plesa, ki resda temeljijo na slovitem Holbei-
novem ciklu, vendar ga svobodno interpretirajo tako v slogovnem kot ikonograf-
skem pogledu. Poleg Arnolda Birckmanna lahko omenimo popularne izdaje Eber-
harda Kieserja, ki so iz$le med letoma 1609 in 1648,* Vaclava Hollarja,* Salomona

84 Holbein je posebej oster do prvaka katoliske cerkve: na upodobitvi Papeza vidimo kar dva peklenscka, ki komaj
Cakata, kdaj bosta zgrabila njegovo gresno duso. Eden od njiju s pisanim odpustkom za grehe neposredno
opozarja na sprijenost cerkve, ki bogati s prodajo odpustkov. Holbeinovo idejo povzame Vogtherr, ki v izdaji
Mrtvaskega plesa iz leta 1544 Se jasneje opozori na pokvarjenost Svetega sedeza. Pri Holbeinu je na dokumentu,
ki ga drzi eden od peklensckov, zgolj shemati¢no nakazana psevdopisava, medtem ko je na pismu v Vogtherovi
razlicici mogoce prebrati besede: »Ve tibi corona Superbia mea« (Gorje kroni moje prevzetnosti). Napis lahko
razumemo kot aluzijo na Izaijeve besede, s katerimi napoveduje kazen bahavim velikasem Samarije: »Gorje
prevzetni kroni Efrajimovih pijancev...« (Iz,28,1). Zanimivo je, da je lesorez Papez spremenjen ze v Vogtherrovi
izdaji iz leta 1548: oba peklenscka — tisti za papeZem in tisti z napisom — izgineta. Tudi Birckmann v Imagines
mortis izpusti oba peklenscka in enako velja za vse knjizne izdaje Mrtvaskega plesa zgodnjega novega veka, ki
sledijo Holbeinovi tradiciji. V tem primeru Valvasor ne posega v ikonografijo v smislu manj ostre obsodbe vrha
katoliske cerkve, temve¢ zgolj sledi vrsti predhodnikov, eprav bi primerjava med Zheatrom in Holbeinovim
Mrtvaskim plesom lahko zavedla k prenagljenemu sklepanju.

85  Nemski bakrorezec in zaloznik Eberhard Kieser (1583-1631) je leta 1617 v Frankfurtu izdal prvo razlicico
Mrtvaskega plesa (Todten Dantz Durch alle Stinde und Geschlech?). Njegova leta 1648 izdana Icones Mortis
Sexaginta Imaginibus ima kar Sestdeset lesorezov.

86  Ceski risar in bakrorezec Vaclav Hollar (1607-1677) je 1651 v Londonu izdal Mrtvaski ples pod imenom
Mortalium nobilitas s tridesetimi ilustracijami, svobodno povzetimi po Holbeinu.

55



van Rustinga,¥” Christiana von Mechla® ali Davida Deucharja.® Valvasor se z Mr-
tvaskim plesom, ki ga dopolni $e z dvema poglavjema, pridruzuje plejadi priznanih
avtorjev in zaloZnikov, hkrati pa tako na likovnem kot literarnem polju aktivno

vstopa v soustvarjanje novoveske ikonografije smrti.

87  Mrtvaski ples Salomona van Rustinga je prvi¢ izsel v Amsterdamu 1707 pod naslovom, ki je zelo blizu
Valvasorjevemu — Prizorisce smrti (Het schouw-toneel des doods). Sledilo je ve¢ izdaj, posebno vplivna je bila
nemska izdaja Schau-Platz des Todes, oder Todten-Tanz (Niirnberg, 1636).

88  Svicarski bakrorezec Christian von Mechel (1737-1817) je 1780 v Baslu izdal Mrtvaski ples (Le triomphe de la
mort), v katerem ponosno zapise, da so grafike narejene po originalnih Holbeinovih risbah, kar pa ne drzi.

89  Angleski grafik David Deuchar (1743-1808) je 1788 v Londonu izdal Mrtvaski ples (Le triomphe de la mort),
ki je svojevrstna sinteza veline zgoraj omenjenih: Deuchar povzema oziroma v veliki meri kopira Holbeina,

Brickmanna, Hollarja in Mechla, ¢eprav v frontispisu trdi, da so grafi¢ne ilustracije narejene po originalnih
Holbeinovih risbah.

56



4 Razli¢ne vrste smrti

»Redko pa najde se kdo, ki o vrstah bi smrti razmisijal,
ampak le bolj ga skrbi, smrti kako bi usel.«
(VR,11)

Varia genera mortis, naslov drugega dela Theatra, ne pove veliko, je pa ¢isto prime-
ren, saj Valvasor bralcu pred o¢i postavi natanko to: paleto razli¢nih smrti brez
kakega smiselno urejenega zaporedja in vsaj na prvi pogled brez jasnih kriterijev,
po katerih izbira neobi¢ajne usode znanih in manj znanih, pa tudi povsem ano-
nimnih ljudi. Razgledani baron z vestnostjo znanstvenika ob vsakem primeru
navede vir, iz katerega povzema snov, ki jo predstavi v verzih. Le tam, kjer gre
za zgodbo iz ustne predaje, denimo Dekle iz Okucanov ali Mladenic iz Senja, o
katerih mu je najbrz pripovedoval njegov prijatelj Vitezovi¢, zabelezi zgolj kraj
dogajanja: »na Hrvaskem« ali »v Dalmaciji«. Enako stori tudi v primerih, ko
govori o §iroko razsirjenih oblikah smrtnih kazni, kot so Smr# na wvislicah, kjer
pripise »v Evropi«, ali Smr¢ na kolu, pri kateri doda »na Ogrskem in Hrvaskem«.
Viri, od koder jemlje snov za razli¢ne smrti, so znani in ve¢ino citiranih del je
imel baron z Bogensperka v svoji knjiznici. Vendar branje navedenih del razkrije,
da je Valvasor pri navajanju neredko povrsen in da so sklici napa¢ni. Napake
pri navedbi knjige, poglavja ali strani so seveda razumljive, zanimivo pa je, da je
Valvasor Zelel ustvariti vtis o dobrem poznavanju anti¢nih piscev tudi v primerih,
ko njihovih del v resnici ni vzel v roke. A pomembnejse od tega je zavedanje,
da Varia genera mortis ni kak osamelec — »¢udna zbirka ¢udnih smrtic, kot se je
posreceno izrazil Emilijan Ceve (1969, 300) —, ki ga ne bi bilo mogoce umestiti
v uveljavljen ikonografski kontekst. Poglavije o razli¢nih smrtih resda ni zasta-
vljeno v duhu srednjeveske ars moriendi — umetnosti dobrega umiranja, ampak
sledi bolj kompleksnemu vzorcu. Primerjalne analize pokazejo, da se baron z Bo-
gensperka v svoji predstavitvi smrtnih usod neposredno navezuje na v njegovem
Casu priljubljeni literarni Zanr zbirk neobicajnih in stragljivih smrtnih zgodb, ki
naj sluzijo kot opomin in svarilo, ter na tradicijo enciklopedi¢no naravnanih del,
v katerih so (med drugim) nanizane usode slavnih ljudi.

Bakrorezi, ki jih je po Kochovih risbah vrezal Andrej Trost, sluzijo kot ilustracije,
ki dopolnjujejo verze v smislu vizualne ponazoritve klju¢nega dogodka, obenem
pa poskusajo likovno izpostaviti moralno sporocilo ali stopnjevati dramati¢ni
vidik zgodbe. Koch oblikuje preproste kompozicije, v katerih izpusca vse nebi-
stveno. Le kadar je to potrebno zaradi kompozicijske uravnotezenost, doda sta-
fazno figuro ali arhitekturno kuliso. Ob tem je treba priznati, da je v lapidarnosti

57



Kochovih risb mestoma precej togosti in rutinskega pristopa. To postane jasno
razvidno, ¢e Kochove realizacije smrtnih usod v Varia genera mortis primerjamo
z ilustracijami istih zgodb, ki jih je za Zgodovinsko kroniko Johanna Ludwiga
Gottfrieda” izdelal Mathdus Merian starejsi: Merianove kompozicije so kom-
pleksnejse, scensko zasnovane, imajo izrazitejSo pripovedno noto, dogajanje pa je

bolj zivo in prepricljivo.

Vzemimo za primer bakrorez z motivom zmaja (70 M., 155). Koch je pri snova-
nju risbe sledil Valvasorjevim verzom, kjer je re¢eno, da je zmaj, ki je zZivel v reki
Bagradas v Tuniziji, pozrl ve¢ vojakov, ko so si poskusali na obrezju potesiti Zejo.
Sirsi kontekst — omembo, da so vojaki pod poveljstvom kralja (ki ga Valvasor ne
poimenuje) oblegali neko mesto in se utaborili ob reki, v kateri je Zivel zmaj —
novomeski slikar izpusti. Prav tako ne vklju¢i motiva spopada vojske z zmajem,
ki ga na koncu vendarle pokonca. Osredoto¢i se na dramati¢ni trenutek, ko zmaj
napade vojake, pri ¢emer ne nakaze niti reke, v kateri naj bi se skrival. Zverino
skladno s tradicijo predstavi kot veliko, kusc¢arju podobno posast s koznatimi
krili, v trenutku, ko napada enega od vojakov. Merian se v ilustraciji Zgodovin-
ske kronike (G. H. C., 111, 204) odloéi zdruziti motiv napada zmaja na vojake z
manevrom vojske, ki z vso silo navali na posast. Njegova odlocitev je smiselna
zaradi zgodbe, ki jo Gottfried podaja bistveno bolj natan¢no kot Valvasor. Pove
namre¢, da gre za rimsko vojsko pod poveljstvom konzula Atilija Regula, ki je
velikansko zverino obstreljevala celo s katapulti. Z zdruzitvijo dveh epizod Me-
rian stopnjuje napetost in spopadu daje bogat scenografski kontekst. Ceprav sta
pristopa in konéni rezultat zelo razli¢na, pa je zanimivo, da je Kochov zmaj tako
po videzu kot postavitvi precej podoben Merianovemu, zaradi Cesar se zdi, da
je Koch Merianovo ilustracijo poznal, vendar je svoje videnje zgodbe prilagodil
kontekstu preprostih, emblemsko obcutenih ilustracij v Prizoriscu cloveske smrti.
Kochovih in Merianovih ilustracij ne smemo primerjati v smislu vrednostnih
sodb o umetniski kakovosti, saj sta knjigi, za kateri so bile izdelane, po kon-
ceptu, znacaju in tehni¢nih parametrih preve¢ razli¢ni, da bi bilo enoznaéno
vzporejanje ustrezno. Vendar se ob tem (in ob §tevilnih drugih primerih, kjer je
Kochova realizacija motiva bistveno drugacna od Merianove) odpira razmislek:

90  Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica oder Beschreibung der Fiirnembsten Geschichte, so sich von Anfang
der Welt bis auff das Jahr Christi 1619 zugetragen (Frankfurt am Main, 1629-1634). Delo je bilo pozneje veckrat
dopolnjeno in ponatisnjeno v razli¢nih izdajah. Valvasor je imel v svoji knjiznici frankfurtsko izdajo iz leta
1674: Joh. Ludov. Gottfridi Historische Chronica, oder Beschreibung der Fiirnembsten Geschichten/ so sich von Anfang
der Welt/ bif$ auff’ das Jahr Christi 1619. zugetragen: Nach Aufitheilung der vier Monarchien/ und beygefiigter
Jahr-Rechnung/ auffs fleissigste in Ordnung gebracht/ vermehret/ und in acht Theil abgetheilet. Mit viel schonen
Contrafaicturen/ und Geschichtmessigen Kupfferstiickhen [...] geziert/ an tag gegeben/ unnd Verlegt/ Durch Weiland
Matthaeum Merianum (B.V.923).1zdaja iz leta 1674 je dostopna tudi na spletni povezavi: http://digital.ub.uni-
duesseldorf.de/content/titleinfo/1306495.

58



Slika 28: Mathéius Merian starejsi, Spopad Regulove wvojske z zmajem, bakrorez,
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 204.

59



BnferfehicdlicheTodts: Gattung, 175

Patientia autem vobis neceffariacft , ut voluntatem Ded
facientes reportetis promiffionem.
Hebr. cap. 10.

Sedult aber ift euch vonmdbees / auff da ibr den willen
&Ottes thut , ond erlanget die Berbeifjung,

- Hebr, cap. 10.
JOR-

Slika 29: Andrej Trost po Janezu Kochu, Demoklej, T. M., str. 175.

ali je mogoce, da Koch Merianovih ilustracij ni poznal, ker ga Valvasor ni opo-
zoril nanje, ali pa je morda zavestno iskal drugacne, za Theater ustreznejse, bolj

enostavne resitve?

V vsebinskem pogledu za bakroreze drugega dela Prizorisca cloveske smrti velja,
da Koch praviloma natanéno bere Valvasorjeve verze in oblikuje ustrezno likovno

60



dopolnilo. Vedja odstopanja se pojavijo le redko, denimo pri upodobitvi tragi¢ne
pripovedi o dekletu iz Okucanov in mladem Atencu Demokleju. V prvem primeru
Koch krutega gospodarja, ki mudi svojo deklo, nadomesti z Zensko figuro (7M.,
169). V drugem, kjer Valvasor pise o lepem decku, ki se v javni kopeli znajde sam
s svojim zasledovalcem, makedonskim kraljem Demetrijem, in raje skoci v kotel
vrele vode, kot da bi se vdal njegovemu pozelenju, Koch postavi kotel na odprto
planjavo pred arhitekturno kuliso, namesto mladega decka pa vanj skoci odrasel,
bradat mozak (7M., 175). Do manjsih vsebinskih zdrsov pride tudi v primerih, ko
Valvasor ne poda dovolj natan¢nega opisa okolis¢in dogodka, Koch, ki zgodbe in
njenega zgodovinskega ali literarnega konteksta ni poznal (in ni posebej preverjal
virov), pa si jih je po svoje predstavljal. Tako Kleopatrino smrt (7°M., 125) postavi
v odprto krajino, ¢eprav je samomor z gadom storila v priporu v svoji palaci, pri
predstavitvi smrti vestalke Opije (7M., 151), ki so jo Zivo zakopali, si je v nasprotju
z zgodovinsko resni¢nostjo zamisljal, da je bila zakopana do vratu, pri smrti cesarja
Maksencija (7°M., 159) je upodobil kamnit most namesto pontonskega, sestavlje-

nega iz ¢olnov, in podobno.

4.1 Petintrideset slikovitih smrtnih usod

Niz nenavadnih usod v poglavju Varia genera mortis zalenja Pesnik Aishil z legen-
darno smrtjo: kljub previdnosti mu ni uspelo ubezati prerokbi, da bo zanj usodna
stvar, ki bo padla z neba. Glavo mu je namre¢ preklala Zelva, ki jo je z visine spustil
mogocen orel, misle¢, da je starceva plesa skala, na kateri se bo razbil njegov plen.
Legenda se je verjetno izoblikovala kmalu po dramatikovi smrti, vendar jo v grskih
virih redko zasledimo.” Pogostejsa je pri rimskih piscih in Valvasor jo povzema po
Spomina vrednih dejanjih in izrekih Valerija Maksima (Facta et dicta memorabilia,
1X,12,2).2 Avtor Prizoriséa cloveske smrtiv svojih verzih poudari idejo neizbezno-
sti usode, s ¢imer sledi uveljavljeni tradiciji. Koch se drzi Valvasorjevega opisa in s
postavitvijo Ajshila v pokrajino opozori, da je moz z izogibanjem Zivljenju v mestu
poskusal prepreciti izpolnitev prerokbe, saj je verjel, da mu pod odprtim nebom ne
more nic¢ pasti na glavo. Zaradi vecje jasnosti sporocila slikar Zelvo, ki jo je orel iz-
pustil iz krempljev, velikostno poudari na skodo realnih velikostnih razmerij: tako

velike Zelve orel nikakor ne bi mogel dvigniti v zrak.

91  Najdemo jih v fragmentih grskih tragikov (Tragicorum Graecorum Fragmenta,3,T 1.10 in 3, T 1.17). Primerjaj
tudi Lefkowitz (1981, 75).

92 O legendarni Ajshilovi smrti porocata tudi Plinij starejsi v Naravoslovju (Naturalis historia, X, 3, 6-8) in Klavdij
Ajlijan v delu O znacilnostib %ivali (Peri zdion ididtetos [lat. De natura animalium], VI, 16). V zapisu Plinija
odmeva ideja o neizbeznosti usode, medtem ko Ajlijan, ki tega ne izpostavlja, pise, da je Ajshil v naravi iskal mir
za razmislek in pisanje.

61



Ajshilovemu nesre¢nemu koncu sledi Kraljica Kleopatra. V opisu njene smrti, ki jo
povzema po Elegijah Seksta Propercija (Elegiae, 111, 11, 53-53),” Valvasor poudari
tradicionalni motiv tragi¢ne usode in ponosa kraljice, ki raje izbere smrt kot poni-
zanje. Kochova upodobitev dogodka je neobicajna: v nasprotju s tradicijo, ki sledi
pisnim virom in Kleopatrino smrt slika v zaprtem prostoru njenega razkosnega do-
movanja, jo slikar postavi na prosto, palaco pa samo nakaze kot arhitekturno kuliso v
ozadju na desni strani. Nenavadno je tudi, da Kleopatro upodobi skoraj povsem golo.
Razgaljenost Kleopatrinega oprsja v trenutku smrti je tradicionalni motiv, povezan z
izro¢ilom, po katerem naj bi si kaco pritisnila na prsi, in z idejo intimnega prostora,
v katerem se odvija dogajanje. Skoraj gola kraljica s kaco v roki, ki stoji na prostem,

da jo lahko vsi vidijo, je ikonografski novum, ki nima prave vsebinske utemeljitve.

Arij Aleksandrinski, ki naj bi umrl zaradi hude driske in notranjih krvavitev,”* pri
Valvasorju ponazarja kazen za krivoverstvo. Baron kot vir navaja Volaterrana in
Sabellica, ne da bi zapisal, iz katerega dela imenovanih avtorjev ¢rpa podatke.”
Utemeljitelju arijanskega krivoverstva je Valvasor posebno nenaklonjen, saj opis
njegove smrti zakljuci z verzoma:

Z blatom je odsla njegova dusa v smrdljivo kloako.

Taka sramotna je smrt kazen za opisani greh.
(V.R,136)

Koch, ki v verzih ni imel nobene prave opore glede okolis¢in, v katerih se je zgodila
Arijeva smrt, skofa upodobi pod drevesom v Siroko odprti pokrajini, o¢itno ne vedog,
da je umrl v Konstantinoplu, nedale¢ od Konstantinovega foruma. V daljavi vidimo
manj$o arhitekturno kuliso trdnjavskega znacaja, vendar slednje nikakor ne smemo
razumeti kot aluzijo na Konstantinopel, ki v Valvasorjevih latinskih verzih sploh ni
omenjen, medtem ko je v nemskih opredeljen zgolj z oznako »veliko mesto.

Na naslednji strani nas po treh znamenitih osebah iz anti¢nega sveta pricakajo
Swvatje neveste iz okolice Sachsenhausna. Valvasor predstavi kazen, ki je zadela

objestne svate, ker so z nevesto na vozu prepevali prostaske pesmi, pripovedovali

93 Zgodbo prvi¢ omenja Svetonij v Zivljenjepisu cesarja Avgusta (De Vita XII Caesarum, Divus Augustus, 17, 4),
posebno popularna pa je postala s Plutarhovim opisom Kleopatrine smrti, ki ga najdemo v znamenitem delu
Vzporedni ivljenjepisi, v poglaviu o Zivljenju Marka Antonija (Bioi pardllloi [lat. Vitae paralleae], Antonios, 86, 1).

94 Opis Arijeve smrti najdemo Ze pri piscih poznega 4. in 5. stoletja, Sokratu Carigrajskem (Socrates Scholasticus,
Historia ecclesiastica, 1,38) in Sozomenu (Salminius Hermias Sozomenus, Historia ecclesiastica, 11, 29).

95  Valvasor v svoji knjiznici ni imel ne Volaterrana (Raffacle Maffei) ne Marka Antonija Sabellica. Zgodbo je
verjetno povzel po knjigi Officina partim historicis partim poeticis referta disciplinis (Basel 1503) francoskega
humanista Jeana Tixiera de Ravisi (Johannes Ravisius Textor), kjer sta kot vir navedena prav Volaterranus in
Sabellicus. Delo je dozivelo ve¢ ponatisov, razsirjeno izdajo z naslovom Io. Rawvisii Textoris Officina sive Theatrum
bistoric. et poeticum je leta 1617 v Baslu izdal vicarski polihistor Johann Jakob Grasser (1579-1627). Ker je v
virih in literaturi pogosteje navedena latinizirana oblika imena pisca — Johannes Ravisius Textor —, je slovenjena
razli¢ica Tekstor izpeljana iz latinske oblike.

62



umazane $ale in govorili grde besede, ter doda, da o dogodku govori neka nemska
pesem.”® Bog jih je kaznoval tako, da se je njihov voz zlomil, pet jih je umrlo in
samo nevesta je za las usla smrti. Zdi se, da je utrinek iz Zivljenja anonimnih ljudi
v odnosu do treh poprej predstavljenih usod slavnih oseb nekaksen tujek, vendar
pogled na celotno zasnovo poglavja pokaze, da ni povsem tako. Valvasor namre¢
z Arijem vpelje motiv kazni za storjeni greh, ki ga prepoznamo tudi v zgodbi iz
Sachsenhausna, pa ¢eprav na ¢isto drugacen nacin, v drugem ¢asu in okolju. Koch
v dinami¢ni diagonalni kompoziciji upodobi nesreco z vozom, ki pa je glede na ve-
likost figur nekoliko premajhen. Ne gre za slikarjevo nespretnost: tudi tokrat hote

izpostavi sporoéilnost in nazornost ilustracije.

Sledi Tiran Prokapij, rimski vojskovodja, ki se je vzdignil proti cesarju Valensu in
se sam oklical za cesarja. Po porazu v bitki pri frigijskem mestu Thyateiri (danes
Akhisar v Turciji) leta 366, naj bi ga Valens kruto kaznoval: menda je ukazal upo-
gniti dve mladi drevesi in mednju privezati Prokopija. Ko so drevesi sprostili in sta
se krosnji sunkovito vzravnali, je njuna sila raztrgala upornika. Velik del zgodovin-
skih virov sicer poroca, da je dal Valens Prokopija obglaviti, kar je vsekakor blize
zgodovinski resnici, vendar je bila Valvasorju o¢itno ljubsa bolj slikovita in grozljiva
razli¢ica, ki jo navajata Sozomen v Cerkveni zgodovini (Historia ecclesiastica, V1,
8) in Sokrat Carigrajski v istoimenskem delu (Historia ecclesiastica, IV, 5). Sam se
sklicuje na priljubljeno Tekstorjevo enciklopedijo Officina, kjer so nanizani Stevilni
primeri najrazli¢nejsih smrti slavnih ljudi.”” Koch predstavitev Prokopijeve smrti
omeji na mosko figuro, razpeto med krosnji dreves. Ob njem ni ne cesarja Valensa
ne kakega drugega lika, ki bi ponazarjal, da vojaki spremljajo njegovo usmrtitev.

V naslednji epizodi se znova znajdemo na Nemskem, Valvasor pa nam tokrat pred-
stavi usodo Knezove prileznice. Zgodba naj bi izvirala iz Porenja, kot pisni vir zanjo
navaja zbirko Georga Philippa Harsdorfterja Veliko prizorisée pomilovanja vrednih
smrinih zgodb (Der Grosse Schauplatz Jimerlicher Mordgeschichte,1,21).% V Theatru je

96  Valvasor ne pove naslova pesmi; glede na to, da kot vir navede Titiusa, je mogoce misljen Valvasorjev sodobnik,
pesnik Christoph Titius (Tietze), vendar Tietze ni napisal pesmi, ki bi vkljucevala ta motiv.

97 (Officina, Lib. 11, cap. 75, fol. 177.) Valvasor navaja Grasserjevo izdajo Job. Ravisii Textoris Nivernensis poetae
celeberrimi. Officina sive Theatrum Historicum et Poeticum (Basel 1663). Delo je dostopno v digitalizirani obliki
na: http://reader.digitale-sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10765584_00005.html.

98 Der Grosse Schauplatz Jamerlicher Mordgeschichte, Bestehend in CC. traurigen Begebenheiten mit vielen merkwiirdigen
Erzeblungen neu iiblichen Gedichten Lehrreichen Spriichen scharffsinnigen artigen Schertzfragen und Antworten /etc.
Verdolmetscht und mit einem Bericht von den Sinnbildern wie auch hundert Exempeln derselben als einer neuen Zugabe
aufs den beriibmsten Autoribus. Knjiga je prvi¢ izsla v Hamburgu leta 1649/50. Valvasor je imel Naumanovo
izdajo Harsdorfferjevega Prizoriséa pomilovanja vrednih smrinib zgodb, ki je leta 1678 izsla v Hamburgu (B.
V. 411 in 1025). Harsdorfferneva knjiga je kompilacijskega znacaja, prva dva dela sta (kot uvodoma pove sam
Harsdorffer) svobodno povzeta po knjigi L Amphithéitre sanglant, oii sont représentées plusieurs actions tragiques
de notre temps Jeana Pierra Camusa, francoskega pisatelja, teologa in $kofa v Belleyju (1584-1652). Harsdérffer
Camusove zgodbe dopolni z novimi, ki jih nabere iz razli¢nih virov.

63



pripoved precej poenostavljena in nekoliko prirejena. Kneginja Tertis pri Valvasorju
ubije otroka, ki ju je imel knez z mlado ljubico Peliko. Besni knez da za kazen svojo
Zeno zvezati in skupaj z umorjenima otrokoma Zivo zakopati. Pri Harsdérfferju je
razplet zgodbe drugacen: ljubosumna kneginja (ki ji ni ime Tertis, ampak Georgia)
da ubiti oba otroka knezove ljubice, njuno mater pa zvezano poloZiti v isto krsto
k otrokoma in jo Zivo zakopati z njima. Knez (Harsdorfter ga imenuje Amalor)
je zgrozen in svoje Zene ne Zeli nikoli ve¢ videti. Namerava jo kaznovati s smrtjo,
kakr$no je sama namenila svoji tekmici, vendar kneginja pobegne z dvora in si resi
glavo. Valvasor svoje verze zakljudi z retori¢nim vprasanjem: »Kdo bolj krut je bil?
Moz ali Zena, povejl« Seveda ni nobenega dvoma, da je bolj okrutna kneginja, knez
pa jo kruto, vendar pravi¢no kaznuje. Nauk, ki izhaja iz Valvasorjeve interpretacije,
se pribliza ideji pravi¢nosti, po kateri se zlo¢in poplaca s kaznijo, ki je zloc¢inu enako-
vredna. Koch upodobi trenutek, ko hudobno kneginjo zgrabijo in jo dajejo v krsto,
v kateri Ze lezita mrtva otroka njene tekmice. Knez pri dogajanju ni navzo¢, ¢eprav
ga Valvasor izrecno omenja (vsi trije moski so oble¢eni v revna oblacila, eden je celo
bos). Zalujoéa mlada Zena na levi bi utegnila biti mati mrtvih otrok, kar lahko — ¢e

je domneva pravilna — razumemo kot Kochovo dopolnitev dramati¢nega dogajanja.

Iz srednjeveskega Porenja se spet preselimo v svet anti¢nih junakov. Prvi je rimski
drzavnik in vojskovodja Regulus Atilius.” Atilij je v prvi punski vojni izbojeval ne-
kaj pomembnih zmag nad Kartazani, po porazu v bitki pri Tunisu leta 255 pr. n. 8.,
pa so ga ujeli in vrgli v jeco. Celo sovrazniki so ob¢udovali generalovo postenost,
zato so ga poslali v Rim, da bi senatu predlagal mirovne pogoje. Regul je Rimlja-
nom odsvetoval, da bi sprejeli ponujeno premirje, vendar se je kljub temu, da je
ravnal proti napotkom Kartazanov, vrnil v Kartagino, kjer so ga menda zaradi tega
mudili do smrti. Atilij Regul je vse od Cicera (De finibus, 11, XX, 65; De Officiis,
111, 99) in Horacija, ki rimskega konzula slavi v eni od svojih pesmi (Carmina, 111,
5), zgled herojstva in drzavniske kreposti. Valvasor se sklicuje na Atiske noci Avla
Gelija (Noctes Attice, V1, 6), ko v latinskih verzih omenja generalovo oslepitev in
mucenje v skrinji, obiti z dolgimi zeblji, vendar Gelij ne pise o skrinji z Zeblji.!® O
skrinji, v katero so Kartazani zaprli rimskega generala, govori Silij Italik v pesnitvi
Punske vojne (Punica, V1, 539-550). Valvasor se tudi tokrat naslanja na Gottfriedo-
vo Zgodovinsko kroniko, v kateri avtor poro¢a o skrinji z Zeblji in nalinu oslepitve,
kot ga navajajo anti¢ni avtorji: Regulu so Kartazani porezali veke in ga izpostavili
zgofemu soncu, da je oslepel (G.H.C., 111, 205). V Valvasorjevih nemskih verzih

99  Valvasor po pomoti zamenja vrstni red imena: pravilno se glasi Marcus Atilius Regulus. Gre za rimskega
generala in konzula (ok. 307250 pr. n. §.), ki je sodeloval v prvi punski vojni in umrl v ujetnistvu.

100  Gelij, ki se sklicuje na Tuberovo Zgodovino, pise, da so Regulu porezali veke in ga izpostavili Zgocemu soncu,
dokler ni oslepel. Valvasor torej pravilno povzema samo motiv oslepitve, Ceprav je navedba poglavja napacna
(Regulova smrt je opisana v Cetrtem poglaviju sedme knjige A#iskih noci).

64



je namesto skrinje omenjen sod in Koch se je odlo¢il, da Regula upodobi v lese-
nem sodu, obitem z velikimi Zeblji. Njegovo odlo¢itev je mogoce razumeti tako v
smislu uveljavljene literarne kot likovne tradicije. V zapisih poznega srednjega in
zgodnjega novega veka, predvsem pa v likovnih upodobitvah Regulove smrti se
namre¢ namesto skrinje pogosto pojavlja sod z Zeleznimi klini. Regula je na ta na-
¢in upodobil tudi Merian v Zgodovinski kroniki, ki jo je imel Koch moznost videti

v Valvasorjevi knjiznici.

Atiliju Regulu sledi griki rokoborec Polidamas,'®* ki je slovel po svoji nad¢loveski
moci. O njem piseta Pavzanias v Vodicu po Grciji (Hellddos Periégesis [lat. Graeciae
descriptio], V11, 27, 6; V1,5, 4; VI, 5, 7) in Diodor Sicilski v Zgodovinski knjiznici
(Bibliotheca historica, IX, 14, 2), vendar se Valvasor sklicuje na Spomina vredne iz-
reke in dejanja Valerija Maksima (Dicta et facta memoralbilia, 1X, 10).2? Znameniti
rokoborec naj bi z golimi rokami premagal leva, pobil bika in zaustavil drveco
konjsko vprego. Prepricanje v lastno mo¢ ga je na koncu stalo Zivljenja: ko so s
prijatelji popivali v neki napol razpadajoci stavbi, se je zacel udirati kamniti svod.
Silak je mislil, da bo lahko strop pridrzal z rokami, a ga je kamenje pokopalo pod
seboj. Za Valvasorja je Polidamant zgled predrznosti in nepremisljenosti, ki jo do-
leti pravi¢na kazen. Koch Polidamanta upodobi kot silaka, ki v klasi¢ni drzi atlanta
podpira strop prostora, ki je videti kot nekaksna kamnita votlina. V nasprotju s
tradicijo ga ne postavi pod svod podirajoce se zgradbe, iz katere so prijatelji Ze zbe-
zali, ampak v nenavadno prizori$ée, ki spomnija na votlino, podzemno jamo ali rov.
Kaj bi utegnil biti razlog za tovrstno spremembo, lahko samo ugibamo. Mogoce je
pod vplivom nemske razli¢ice verzov, v katerih Valvasor s pesnisko podobo svod,
ki je pod seboj pokopal Polidamanta, oznaci kot silakov grob, prizorisce priblizal
predstavi o grobni votlini.’®®

Za Polidamantom v votlini pride epizoda s Seneko v kadi vroce vode. Neron ga je
obtozil sodelovanja v zaroti Gaja Kalpurnija Pisona, ki je leta 65 naklepal umor
cesarja. Ceprav ni bilo dokazano, da je bil Seneka zares udelezen pri naértovanju
drzavnega prevrata, je bil obsojen na smrt. Zaradi njegovega ugleda mu je Neron
dovolil, da je naredil samomor. Sedmedesetletni filozof, ki je bil Neronov vzgojitelj
in dolga leta tudi svetovalec, si je v kadi vroce vode prerezal Zile in izkrvavel. Val-
vasor izpostavi Neronovo nehvaleznost in krutost, obenem pa ironijo usode, ki na

koncu modremu Seneki in nepraviénemu Neronu nameni enako pladilo — smrt. O

101 Mlinari¢ v svojem prevodu ime rokoborca pise v starejsi obliki, danes uporabljamo obliko Polidamant. Gre za
rokoborca iz Skotouse v Tesaliji, zmagovalca na triindevetdesetih olimpijskih igrah leta 408 pr. n. §.

102 Valvasor je imel knjigo v nemskem prevodu Eberharda Wernerja Happela, ki je izla v Frankfurtu leta 1678 (B.
V., 2404).

103V slovenskem prevodu J. Mlinari¢a, ki za izhodis¢e jemlje latinske verze, ne najdemo prispodobe z grobom.

65



y £,
W

T4t
Wt ,l"l””'"”ﬂ
! &

2

AR
i \t

\ \,.\lx‘!\\\'“.\‘\"

LAY W ‘i‘f

Slika 30: Andrej Trost po Janezu Kochu, Polidamas, T. M., str. 137.

Senekovi smrti porocajo razli¢ni rimski pisci, Valvasor kot vir navede Svetonijevo
delo Dvanagst rimskib cesarjev (De Vita XII Caesarum, Nero, 35).1% Koch Senekov
samomor zelo svobodno predstavi, saj v Valvasorjevih verzih ni imel nobene opore
glede natancnih okolis¢in smrti. Filozofa v kadi postavi na prosto pred antikizi-
rano arhitekturno kuliso, zraven pa upodobi Nerona, ki s spremstvom prisostvuje
smrti. Ilustracija je v smislu zgodovinske resni¢nosti povsem napacna, saj je Seneka
samomor naredil na svojem domu v ozkem krogu najblizjih.

Naslednji epigram govori o hudobni Dir#i, Zeni tebanskega kralja Likosa. Kraljica je
bila ljubosumna na svojo lepo necakinjo Antiopo, v katero naj bi se zaljubil njen moz,
zato jo je na razne nacine mudila in jo celo poskusala ubiti. Antiopi je uspelo pobegniti,
po nakljudju pa se je zatekla v hiSo svojih dveh sinov, Amfiona in Zetosa, ki sta bila kot

104 Valvasor v svoji knjiznici ni imel Svetonija, pravi vir je najbrz Zgodovinska kronika J. L. Gottfrieda, v kateri je
dogodek opisan na strani 326 in kot eden od virov naveden tudi Svetonij.

66



otroka izpostavljena.'™ Mladenica nista vedela, da je ubeZnica njuna mati, a jima je stari
pastir povedal, da je res tako. Dirka je izsledila Antiopo in zahtevala, da jo ubijejo tako,
da jo privezejo biku na roge, vendar sta Antiopina sinova namesto svoje matere na bika
privezala hudobno kraljico. Zgodba ima ve¢ razli¢ic, najdemo jo Apolodorovi Knjignici
(Bibliotheca, 111, 5, 5), v Higinovih Zgodbah (Fabulae, VII in VIII), omenja pa jo tudi
Pavzanias v Vodicu po Grejji (IX, 17, 6 in IX, 25, 3). Valvasor kot vir navaja Propercija,
ki v Elegijah (Elegiae, 111, 15) opisuje zgodbo o Antiopi. Dirkino smrt, pri kateri ume-
tniki radi izkoristijo dramati¢ne moznosti, ki jih ponuja motiv privezovanja na bikove
rogove, Koch zasnuje v poenostavljeni varianti dirjajocega bika s tebansko kraljico med
rogovi. Nenavadno — v nasprotju z zgodbo in logiko prizora — je dejstvo, da Dirka sploh

ni privezana na bikove rogove, ampak sedi na njegovem vratu in v obupu $iri roke.

Porcia, héi slavnega rimskega drzavnika Katona Uti¢ana in Zena Cezarjevega morilca
Bruta, spada med tragi¢ne junakinje, ki nam jih avtor Zheatra postavlja za zgled.
Potem, ko je izvedela za mozZevo smrt po bitki pri Filipih leta 42 pr. n. §,, je hotela
narediti samomor, a so ji prijatelji poskusali to za vsako ceno prepreciti. Rimski pisci
porocajo, da ji je na koncu vendarle uspelo: iz ognja naj bi izbezala zarece oglje in ga
pogoltnila. Zgodbo med drugim navajata Valerij Maksim (Facta et dicta memorabilia,
1V, 5, 6) in Marcial (Epigramata, 1, 42). Omenja jo tudi Plutarh v Zivljenju Bruta
(Bioi pardlleloi [lat. Vitae parallelae], Marcus Brutus, 53), ¢eprav dvomi, da bi lahko
bila resni¢na. Valvasor se sklicuje na Plutarha in Marciala, vendar pri Plutarhu ne
navaja vira, pri Marcialu pa zmotno zabeleZi, da se zgodba nahaja v njegovih pismih.
Skladno z uveljavljeno tradicijo Valvasor Porcijo postavi za vzor zvestobe, predanosti
in poguma. Ilustracija Porcijine smrti je — kot se to pri Kochu veckrat zgodi — rezul-
tat nepoznavanja dejanskih okolis¢in. Junakinja je postavljena v pokrajino, zakurila
je ogenj, iz katerega se obilno kadi, hkrati pa vidimo, da v levi roki drzi ogorek in ga
nese k ustom. Po zgodovinskih virih je Porcija oglje zauzila z domacega ognjisca, po-
tem ko so ji prijatelji onemogocili, da bi se ubila z mecem, in pazili, da ji ne bi prisel
pod roke kak nevaren predmet, s katerim bi si lahko vzela Zivljenje.

Pisec Theatra nas zatem iz starega Rima preseli nekam na Nemsko in opisuje smrt
Zanjcev, v katere je med pocitkom udarila strela zaradi njihove nehvaleznosti in
preklinjanja. Kot posebnost tega dogodka Valvasor navede, da so po smrti ostali
kot otrpli v isti drzi, v kateri jih je zadela strela.'® Podobno kot pri svatih iz oko-

105 Antiopo, prelepo héer tebanskega kralja Nikteja, naj bi v eni od razli¢ic mita zapeljal Zevs v podobi satira.
Antiopa je v strahu pobegnila k skionskemu kralju Epopeju. Niktej je napadel Epopeja, v boju sta bila oba
ranjena in kmalu zatem sta umrla. Niktej je pred smrtjo naro¢il svojemu bratu Likosu, ki je zasedel tebanski
prestol, da mascuje njegovo smrt. Likos se je z vojsko odpravil nad Skion in odpeljal Antiopo (Epopej je med
tem umrl za posledicami rane). Na poti v Tebe je Antiopa rodila Zevsova sinova, ki so ju izpostavili ob poti.

106 Valvasor ob tej zgodbi omenja delo Johanna Sauberta Busz- vnd Gebet-spiegel Daniels, ki je izslo v Niirnbergu
leta 1640.

67



lice Sachsenhausna se tudi tu pojavi motiv kazni zaradi nespostljivosti do boga,
preklinjanja in grdega govorjenja. Zanjci so upodobljeni pri malici, sede¢ v krogu,
v ozadju je prostrano zitno polje. Del Zita je Ze poZetega in povezanega v snope,
del Se ¢aka Zanjce. Strela, ki bo vsak hip udarila mednje, se je pravkar zabliskala na
potemnelem nebu. Kompozicija je preprosta, vendar premisljeno zasnovana, hkrati

pa v vsebinskem pogledu dobro usklajena z Valvasorjevim besedilom.

Sledi poroéilo o grozljivi smrti hrvaskega razbojnika Jakoba Vojnica, ki naj bi (ne-
imenovanemu) grofu pozgal dvanajst gradov ter mu ugrabil sestro in jo prodal
Turkom. Ko ga je grof konéno ujel, ga je dal Zivega natakniti na razenj. Razbojnika
so kot ko$truna pekli na malem ognju, dokler ni med stragnimi mukami izdihnil.
Motiv pecenja na raznju poznamo v sklopu ikonografije peklenskih muk, v prime-
ru Vojniéa, o katerem je Valvasorju najverjetneje pripovedoval Vitezovié, pa naj bi
§lo za resni¢ni dogodek.”” Koch Vojni¢evo smrt zelo Zivo in neposredno predstavi:
vprico grofa in $e enega spremljevalca starejsi bradat moski nad ognjem vrti na
razenj nataknjenega razbojnika. V ospredju slike so polena postavljena tako, da
pritegnejo pozornost gledalca. Zdi se, da gre za zacetnice Valvasorjevega imena
in priimka: prvo navpi¢no lezece poleno lahko predstavlja ¢rko I kot latinsko za-
menjavo za ] (Johannes), §tiri polena, ki se na spodnjem koncu stikajo, pa dvojni
W (Weichard). Notranji del ¢rke W je dodatno vizualno izpostavljen, tako da ga
lahko hkrati beremo kot V' (Valvasor). Taksno interpretacijo podpira dejstvo, da je
Kochov podpis umeséen neposredno ob polenih — Valvasorjevih inicialkah.%

S Hrvaskega nas avtor popelje nazaj na Nemsko z novo zgodbo o ¢loveski krutosti.
Skof Hatto" je v ¢asu hude lakote pustil stradati svoje podloznike brez trohice usmi-
ljenja. Ko so ga prosili kruha, jih je s pretvezo, da jim bo razdelil Zito, zvabil v skedenj,
ukazal zakleniti vrata in jih Zive sezgati. Ob njihovih krikih in tuljenju je menda
rekel, da misi v skednju lepo cvilijo. Takrat naj bi v trumah od povsod pritekle misi in
napadle §kofa. Hatto je bezal, a miSim ni mogel ubezati: celo ko je s ¢olnom odplul
na otok sredi Rena in se zaprl v stolp, so ga izsledile in Zivega pozrle.’® Srednjeve-
sko legendo Valvasor povzema po Kozmografiji Sebastiana Munstra (Cosmographia,

107  Valvasor tokrat ne omeni nobenega pisnega vira, pove samo, da se je dogodek zgodil na Hrvaskem. Zgodovinske
identitete srboritega vojaka in razbojnika zaenkrat ni bilo mogoce ugotoviti, saj je priimek na Hrvaskem zelo
pogost, v razvpiti rodbini Vojnicev, ki izhaja iz Vrgorca, pa je bilo veliko hajdukov in najemnih vojakov.

108 Postavitev polen, ki spominjajo na Valvasorjeve iniciale, je verjetno Trostova domislica. Na Kochovi risbi
povezave med razporeditvijo polen in crkami namre¢ ni. Sele z zrcalno podobo, ki se vzpostavi z graficnim
odtisom (in rahlo modifikacijo v razporeditvi), se drva dejansko priblizajo baronovim zacetnicam. Trostova je
tudi odlocitev, da Kochovo signaturo postavi neposredno ob umetelno postavljena polena, saj originalna risba ni
podpisana. Za opozorilo se zahvaljujem dr. Gasperju Cerkovniku.

109  Gre za mainskega nadskofa Hatta II. (1 970), Ceprav je v&asih v istem kontekstu imenovan njegov predhodnik,
skof Hatto I. (891-913).

110 Po legendi naj bi slo za Misji stolp (Binger Miuseturm), ki $e danes stoji na otocku v blizini Bingna.

68



Slika 31: Andrej Trost po Janezu Kochu, Jakob Vojnic, T. M., str. 147.

877),"" Ze pred tem pa je bila znana $irom po Evropi, ker jo je v svojo Svetovno kroni-
ko (Weltchronik, Niirnberg 1493) vklju¢il Hartmann Schedel. Koch upodobi trenutek,
ko se Hatto vkrca v ¢oln, da bi pobegnil pred navalom misi. Iz neznanega razloga je
skofu na glavo posadil kardinalski klobuk, ¢eprav ne Hatto I. ne Hatto IL., s katerima
se legenda povezuje, nista bila kardinala.

Vestalka Opia nas s svojo kruto usodo znova popelje v stari Rim. Pripoved o Vestini
sveCenici, ki so jo obtozili necistovanja in jo usmrtili, poleg Livija, na katerega se
sklicuje Valvasor, navajajo razli¢ni rimski pisci. Livij v svoji zgodovini Rima (46 urbe
condita, 11, 42, 10-11) poroca, da so zaradi nemirov v dezeli in grozecih znamenj
leta 483 pr. n. §. sveCeniki kot vzrok navedli jezo bogov zaradi krsitve zaveze Cisto-
sti vestalke Opije. Livij zapide samo, da so vestalko kaznovali, o nacinu kazni na
tem mestu ne govori. Omenja ga ob primeru vestalke Opimije, kjer pravi, da je bila

111 Valvasor je imel baselsko izdajo iz leta 1628 (B.V. 1648), knjiga je prvic izsla v Baslu leta 1544.

69



kaznovana na obicajen nadin, torej Ziva zakopana ob rimskih vratih Porta Collina (44
urbe condita, XX1I, 57,1).1> Kaksna je bila kazen za vestalke, ki so prelomile zavezo
deviskosti, natanéno opisuje Plutarh v Vzporednih Zivijenjepisih (Numa Pompilij, 10,
4-6). Valvasor ne pove, kako so Opijo Zivo pokopali, zato je Kochova interpretacija
domisljijska — vestalka je zakopana do vratu, le glava gleda iz zemlje.'”® Taksnega
nacina kaznovanja vestalk v Rimu niso poznali. Vestino svecenico so v primeru spo-
znane krivde zakopali v podzemno celico, kjer je imela celo nekaj hrane in vode, s

¢imer je bilo zabrisano dejstvo, da so posveceno osebo usmrtili.

Med redkimi mitoloskimi liki, ki se pojavijo v poglavju Varia genera mortis, je le-
gendarni argoski kralj in videc Amfiaraos, ki mu je bilo prerokovano, da bo umrl
v Tebah. Zaradi tega se je mestu izogibal, vendar se je na koncu zaradi Zeninega
pritiska in spletkarjenja kljub vsemu pridruzil vojnemu pohodu nad Tebe. Na boj-
nem polju se je junasko bojeval, dokler ga ni napadel znameniti junak Periklimen,
ki je bil po legendi sin boga Pozejdona. Pred premo¢nim sovraznikom je Amfiaraj
poskusal zbezati. Na begu se je pred njim odprla zemlja in ga pozrla z vozom vred:
Zevs, ki je bil vidcu naklonjen, je zalucal strelo, ki je razprla zemljo, in ga s tem
resil pred Periklimnom, kakor tudi pred sramoto smrti na begu.'* Propercij, na
katerega se sklicuje Valvasor, Amfiaraja v Elegijah (11, 34) zgolj omeni, tako da je
navajanje vira nenavadno, vsekakor pa ne pojasnjuje vidéeve smrti. Kochova inter-
pretacija zgodbe je zelo svobodna: Amfiaraj ni upodobljen na bojnem polju, nikjer
ni vojakov, niti Periklimna, ki bi ga zasledoval, moZ nima orozja, utrdba na gri¢u
pa je zgolj simboli¢ni piktogram, ki naj bi ga gledalec razumel kot oddaljene Tebe.

Za Amfiarajem je na vrsti nenavadna prigoda z Zmajem, ki je v blizini reke Bagradas
(danes Medjerda) v Tuniziji pozrl veliko vojakov. Nazadnje so ga, pravi Valvasor,
vendarle uspeli pokoncati. Valvasor ne pove, za kaksno vojsko gre, pa tudi kralj, ki ga
omenja, ni poimenovan. Zgodba je zato precej neotipljiva, ceprav Avla Gelij, na kate-
rega se Valvasor sklicuje, v Atiskih noceh (VII, 3)'*° natan¢no zapise, da gre za rimske
Cete pod poveljstvom Atilija Regula. Njegovi vojaki naj bi se divje spopadli z velikan-
skim zmajem, ki so ga obstreljevali celo s katapulti. Ko so ga kon¢no ubili, so mu odrli
kozo, ki je v dolzino merila sto dvajset Cevljev, in jo poslali v Rim kot trofejo. Gelij
ne omenja posebej Zrtev na strani Regulove vojske tudi ne govori o tem, da bi zmaj

112 Tudi Dionizij iz Halikarnasa v Rimskih staroZitnostih nacin kaznovanja omenja ob vestalki Opimiji (Antiquitates
Romanae, V111, 89, 4-5.)

113 Zakopana je na enak nacin kot poveljnik Agazo, ki so ga ujeli hrvaski vojaki (7M., 165).

114 Zgodba pripada Tebanskemu ciklu, natanéneje spopadu med bratoma Eteoklom in Polinejkom (Ojdipova
sinova), ki naj bi vsak po eno leto izmenic¢no vladala Tebam. Eteokles po enem letu vladanja ni hotel prepustiti
zezla svojemu bratu, zato je ta zbral pristase, med katerimi je bil tudi Amfiaraj, in napadel Tebe. Bratomorna
vojna je glavna tema Ajshilove drame Sedmerica proti Tebam.

115  Valvasor zmotno navede $esto knjigo namesto sedme.

70



vojake pozrl, ko so si gasili Zejo ob reki. Valvasor zgodbo drugace obrne: v nasprotju
s prevladujoco Zeljo, da natan¢no opredeli dogodek in poimenuje protagoniste, se mu
je tokrat ocitno zdelo pomembno izpostaviti le to, da je bil zmaj strahotna zverina,
ki je pokoncala mnogo ljudi. Koch v tem primeru ni imel tezkega dela — upodobil
je klasi¢nega zmaja, velikanskega kuscarja s koznatimi krili, ki je pravkar zagrizel v
glavo nesre¢nega vojaka. Ob njem, pomaknjen nekoliko nazaj, lezi pohabljen moski,
tretji pa v grozi bezi s prizoris¢a. Razmetane kosti kazejo, da je zmaj na tem mestu Ze
pustosil, hkrati pa stopnjujejo obéutek grozljivosti. Posast je, kot re¢eno uvodoma, po
videzu in postavitvi precej podobna zmaju na bakrorezu v Zgodovinski kroniki (111,
204), primerjava obeh slik pa nazorno pokaze, kako razlicen pristop sta ubrala Koch

in Merian v upodabljanju enakega motiva.

Sledi legendarna pripoved o mojstru vlivanja v bron, Perilaju iz Aten, za katerega
Valvasor uporablja latinizirano obliko Peri/us. Mojster je za sicilskega kralja Fala-
risa izdelal velikega bronastega bika, ki ga je tiran nameraval posvetiti bogovom.
Perilaj je hkrati pokazal svoje mojstrstvo (in sprevrzenost), ker je bika oblikoval
tako, da je bil votel, v nozdrvih so bile luknje, na boku pa je imel skrita vratca. Ko je
delo predstavil sicilskemu samodrzcu, se je pohvalil s svojo mojstrovino in povedal,
da lahko bik divje rika: e bo vanj zaprl svoje nasprotnike in pod njim zakuril ogenj,
bo tuljenje ujetnikov ob pomo¢i akusti¢ne naprave v bikovi glavi skozi nozdrvi
slisati kot Zivalske glasove. Okrutnega tirana sta umetnikova samohvala in zah-
teva po nagradi razjezili, zato je delovanje bika nemudoma preizkusil tako, da so
vanj zaprli samega Perilaja. Pripoved, ki jo navajajo razli¢ni anti¢ni pisci,''® govori
o krutosti tirana in pokvarjenosti umetnika, ki mu je poskusal ustredi, pa je sam
postal Zrtev svojega peklenskega izuma. Valvasor zgodbo prikroji tako, da poudari
Falarisovo okrutnost: kralj naj bi bronastega bika narocil pri Perilaju z namenom,
da bi trpinéil ljudi, mojster pa je postal njegova prva zrtev. To je prav nasprotno
od razli¢ice, kakr$no podajata Diodor Sicilski v Zgodovinski knjiznici (Bibliotheca
historica, 1X, 19) in Ovidij v Zalostinkah (Tristia, 111, 11), ki pravita, da se je Perila-
jeva pokvarjenost celo Falarisu zdela priskutna. Valvasorjeva interpretacija je toliko
bolj vprasljiva, ker v Plinijevem Naravoslovju, na katerega se sklicuje (Naturalis
historia, XXX1V, 8,9), ni omenjenih podrobnosti in torej ni moglo biti izhodisce za

baronove verze.'!’

Kochova upodobitev se ne sklada najbolje z Valvasorjevim opi-
som: bronasti bik nima nakazane odprtine v boku, ob njem sta dva vojaka namesto
kralja Falarisa in pokvarjenega umetnika. Tudi bik je premajhen in vanj nikakor
ne bi mogli spraviti odraslega cloveka. Vojska v ozadju in gledalci na strehi, ki pri

Valvasorju niso omenjeni, so Kochov dodatek, s katerim dopolni prizorisce.

116 Prvijo omenja Pindar v Prui pitijski odi (Pythia 1, 95).
117 Verjetno je tudi v tem primeru Valvasor v resnici ¢rpal iz Gottfriedove Zgodovinske kronike.

71



Za Perilajem pride smrt cesarja Maksencija v bitki pri Milvijskem mostu, kjer je
njegovo vojsko porazil Konstantin Veliki. Maksencij je utonil, ko se je skupaj s
svojimi vojaki poskusal umakniti ¢ez Tibero. Valvasor kot vir navaja Zivljenjepis
cesarja Konstantina v knjigi O cesarjih (De Caesaribus) Seksta Avrelija Viktorja in
Povzetke knjige o cesarjib (Epitome), delo, ki danes ne velja za Viktorjevo.''® Tudi
v tem primeru Valvasor precej poenostavi zgodbo, saj mu ne gre za zgodovinsko
resni¢nost, ampak naglasi kazen, ki je doletela cesarja Maksencija za »vrsto pre-
greh«. Kochova ilustracija motiva je temu ustrezno svobodna. Sekst Avrelij Viktor,
na katerega se Valvasor sklicuje, pise, da je bil ¢ez Tibero narejen zacasen (pon-
tonski) most iz ¢olnov, pri Kochu pa vidimo kamnit most. Koch je imel za oporo
samo Valvasorjeve verze, v katerih o mostu ni ni¢ re¢eno, zato je smiselno upodobil
kamnit most, ki se rusi. Ker bi bila Maksencijeva smrt v mnoZici vojakov preveé¢
neopazna, je na most postavil samo bezecega vojskovodjo. S tem se je odmaknil od
Valvasorjevega besedila, hkrati pa ustvaril neroden vtis, da se kamnit most podira

pod teZo enega samega jezdeca.

Maksenciju se v nizu razli¢nih vrst smrti pridruzi Metij, zadnji kralj Albe Longe, ki
je umrl grozljive smrti, ker je prelomil prisego. V spopadih z Rimljani je predlagal
premirje in se zavezal, da si bosta obe kraljestvi pomagali v bojih proti skupnim so-
vraznikom Etrus¢anom. Vendar je Ze v prvi bitki, v kateri so se prebivalci Vejev in Fi-
den dvignili proti Rimljanom, prelomil prisego in Rimljane pustil na cedilu. Rimski
kralj Tul Hostilij, ki je uspel brez Metijeve pomoci premagati sovraznike, je izdajalca
kruto kaznoval. Privezali so ga med dva bojna voza, ki sta potegnila vsak v svojo stran:
eden v smeri proti Rimu, drugi proti Fidenam, in Metija raztrgala na pol. S tem naj
bi, kot pise Livij (4b urbe condita, 1, 28), na katerega se sklicuje Valvasor,'” pokazal
na Metijevo razpetost med Rimom in sovrazniki. Koch upodobi najbolj dramati¢en
trenutek, ko voznika poZeneta konje in razpneta Metijevo telo, ki se bo v naslednjem
trenutku pretrgalo. Na desni v ozadje postavi vojsko, ki spremlja kaznovanje izdajalca,
da bi uravnotezil kompozicijo, pa slikar v levi spodnji vogal umesti sede¢o mosko
figuro, ki v sprosceni, zleknjeni drzi opazuje dogajanje.

Metijevi smrti sledi osemvrsti¢nica z neobi¢ajno usodo, ki je doletela kralja 7u-
teberta, ko je lovil jelena, pri tem pa naletel na podivjanega bika.'® Teudebert se je

118 Valvasorjev sklic je napacen, pravilne navedbe so: O cesarjih (40, 23), Povzetki knjige o cesarjib (40,7). O
Maksencijevi smrti od zgodnjih piscev procata tudi Laktancij (De mortibus persecutorum, 44) ter Evzebij iz
Cezareje (Historia Ecclesiastica, 1X, 9 in Vita Constantini, XXV11; XXXVIIL).

119 Valvasor pomotoma navaja, da je zgodba zapisana v devetindvajsetem poglavju prve Livijeve knjige. Tudi tokrat
Valvasor najverjetneje povzema iz Zgodovinske kronike, kjer so ob tekstu zaznamki za Livija kot poglavitni vir.
Valvasor je, kot kaze, povr$no Stel vrstice in prepisal napaéno navedbo vira. V' Livijevem originalu sta poglaviji
jasno loceni, zato je moZnost, da bi zmotno citiral Livijevo knjigo, ¢e bi jo res imel v rokah, precej majhna.

120 Misljen je merovinski kralj Teudebert (tudi Teodebert) I, ki je vladal v letih 534-547. Mlinaric je ime kralja pustil v
obliki, ki jo v naslovu uporabi Valvasor, ceprav pozneje v tekstu Valvasor rabi tudi drugo razlicico imena — Theodebert.

72



Slika 33: Mathéus Merian starejsi, Smrt kralja Teudeberta, bakrorez, Johann Ludwig
Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 417.

73



skril za drevo in se spretno izmikal napadom pobesnele Zivali. Po ironiji usode pa
ga je ubila suha veja, ki je padla z drevesa, ko se je bik z vso mocjo zaletel v deblo.
Vir za to nenavadno zgodbo je Zgodovinska kronika (G.H.C.,V,418), ki jo je Valva-
sor izdatno uporabljal, Eeprav jo tokrat prvi¢ izrecno navede. Valvasorju sta ocitno
ugajala prepricanje, da se ¢lovek ne izmakne svoji usodi, in nacin, kako se lahko
ta poigra z njim: izkuSenega lovca, ki se ubrani pobesnelega bika, ubije suha veja.
Kochova ilustracija kaze kralja, kako se skriva za drevesom, in bika, ki se zaganja
proti njemu, nekaj korakov pro¢ pa stojita dva vojaka. Na travniku, ki se razprostira
ob robu gozda, vidimo celo ¢eto vojakov, kako iz daljave opazujejo dogodek. Koch
je dodatne figure uporabil kot sredstvo za uravnotezenje kompozicije, vendar je s
tem vzbudil dvom o verodostojnosti zgodbe: dva oborozena spremljevalca zagoto-
vo ne bi mirno gledala, kako bik napada kralja, in ¢eta vojakov bi lahko prihitela
na pomo¢. Nekaj tezav je imel slikar tudi z motivom veje, ki se odlomi in ubije
Teudeberta. Tik nad njegovo glavo vidimo na drevesu debel streelj odlomljene veje,
same veje pa ni nikjer in Teudebert je $e trdno na nogah. Kako nedomisljena je
Kochova resitev, nazorno pokaze primerjava z Merianovim bakrorezom (G.H.C.,
V, 417). Merian za razliko od Kocha v resnici upodobi Teudeberta na lovu, ne pa
kot kralja, ki ga spremljajo pasivni vojaki. Dogajanje je razgibano in bistveno bolj
dramati¢no, predvsem pa ustrezno ilustrira zgodbo: bik se je pravkar s ¢elom divje

zaletel v drevo, debela veja se je odlomila in vsak hip bo pobila kralja.

Pod naslovom Agazo se sre¢amo z zgodbo, ki je bila Valvasorju zanimiva vsaj iz
dveh razlogov: gre za element ¢udezne neranljivosti, ki je rezultat vojsc¢akove po-
godbe s hudi¢em, in dejstvo, da so ga na koncu vendarle ujeli bliznji sosedje Hrvati
ter ga posteno izplacali, pri ¢emer so izkazali veliko domiselnosti. Valvasor pri tem
posebej poudari, da so ga premagali »brez sile ¢arobne, s pametjo in pogumom to-
rej. Zgodba mu je morala biti posebej pri srcu, saj nimamo opravka s kako zname-
nito osebnostjo in v zgodovinskih knjigah, ki jih Valvasor obicajno navaja, bi pol-
kovnika Agaza zaman iskali. Baron kot vir omeni Prizoriice pomilovanja vrednih
smrtnih zgodh Georga Philippa Harsdorfterja, vendar je pri Harsdorfferju zgodba v
resnici nekoliko drugacna: nemski vojskovodja ni imenovan Agazo, temved je rece-
no, da njegovo ime (ki ga avtor ne navede) prihaja od medvedje modi, s katero je bil
obdarjen.'” Predvsem pa ni vojaski poveljnik tisti, ki bi utrpel opisano smrt, ampak
je slednja doletela njegovega malopridnega hlevarja.'? Kochova likovna interpre-

121V tem primeru zadeve dodatno zaplete napaka v prevodu Jozeta Mlinarica, ki Valvasorjev nemski verz »Agazo
gennant von Beeren« po pomoti prevede kot »Agazo, s pridevkom »von Bern« (iz Berna). Da je dejansko
misljena povezava z medvedom, pricajo originalno Harsdorfferjevo besedilo in latinski verzi v Theatru, kjer
beremo: » Teutonicus, nomen qui, dux, sortibus ab urso ...«

122, Der Tapfem Hertzog welcher von deﬁ Beeren Starke den Namen truge und vor fwenig]a/]rfn aufden Sc/_mup/atz dg[('
Teutschen Krieges seinen Rubm mit vielen Heldenthaten verewiget hatte einen Stallmeister der zwar seine Reitkunst
meisterlich verstanden sonsten aber in allen Siinden Schanden und Lastern ersoffen und unter andern auch fest an

74



Bterfchicdliche TodtsGattung, 165

Repurgabit enim quafi paleasferrum, & quafi lignum
putridum, ®s. Job.cap. 41. :

&r adhet Enfensvie Stroh /ond ertesvie faull Holfs,
Job.cap. 41.

X9 «BASL

Slika 34: Andrej Trost po Janezu Kochu, Agazo, T. M., str. 165.

seinem Leibe daff er nichts wenigers als den Tod gefiirchtet. Hier ist nachmals zumercken daff so beschaffene und nicht
ehrliche und Christliche Leute welche ihre Tupferkeit in richtigen und wichtigen Fillen beglauben diese Kunstlieben.
Nach deme aber besagter Stallmeister von den Croaten gefangen worden und noch mit Seibelen noch mit Schiessen
niedergemachet werden konnen haben sie ibn biff an den Hals eingegraben und mit Kugeln von grossen Stiicken so
lang nach seinem Haubt geworffen biff er endlich elendiglich seinen Geist aufgegeben und gestorben wie er gelebt.”
(HarsdorfFer, II1, 70, 4-5.)

75



tacija odpira aktualno vprasanje slikarjevega morebitnega poznavanja vira, po ka-
terem Valvasor povzema svojo zgodbo. Namesto da bi pokazal, kako hrvaski vojaki
zakopanemu mozaku s topovsko kroglo raztrescijo glavo (kot je mo¢ razbrati iz

Valvasorjevega verza),'*

razbijanje voj$¢akove glave upodobi na nacin, ki spominja
na balinanje.’** Metanje krogel, kot ga vidimo na Kochovi ilustraciji, je namre¢ v
Prizoriscu pomilovanja vrednih smrinih zgodb izrecno omenjeno, Harsdorffer celo
pise, kako so vojaki kamnite topovske krogle tako dolgo metali v ujetnikovo glavo,

dokler ni umrl.'®

Cesar Basilij,'* ki je umrl za posledicami lovske nesrece, daje Valvasorju kot Ze
tolikokrat poprej priloZnost, da razglablja o usodi, ki ji nih¢e ne ubezi:
Kaj je na svetu trdno? Ne zanasaj na krono se, zezlo!
Svoji usodi nih¢e ute¢i ne more nikdar.
(V.R,176)

Tragi¢ni lovski pripetljaj, ki ga povzema po Gottfriedovi Zgodovinski kroniki, ba-
ron tudi tokrat malo prikroji: v njegovi osemvrsti¢nici cesar umre, ker ga jelen
nabode na rogove, Ceprav se je, kot beremo v kroniki, jelenu zgolj zataknil rog za
lovcev pas, bezeca zival pa ga je potem vlekla za seboj, dokler ga ni resil njegov
priboénik. Cesar je zaradi poskodb, ki jih je utrpel med vleko, dobil vrocico in ¢ez
nekaj dni umrl.’?” Koch sledi Valvasorju in prizor upodobi tako, da jelen cesarja,
ki lezi na tleh, dejansko prebode z rogovi. Posrecena diagonalna kompozicija je
ena od najbolj iz¢isCenih, hkrati pa v prizoru ni nobenih nelogi¢nih elementov in
vsebinskih zdrsov.

Sledi Dekle iz Okucanov, o katerem je Valvasorju najverjetneje porocal prijatelj
Vitezovi¢."® Gospodar, ki je deklo sumil tatvine, jo je v zimski noci golo privezal
h kolu pred hiso in jo tako dolgo polival z mrzlo vodo, dokler ni umrla. Valvasor
tu ne pusca nobenega dvoma o resni¢nosti dogodka in celo poudarja, da $e ni
minilo celih pet let od smrti nesrecnega dekleta. Gre za eno najbolj pretresljivih
podob v naboru smrti, ki jih srecamo v Zheatru. Grozljivost prizora Koch psi-
holosko se dodatno stopnjuje, kajti namesto gospodarja upodobi njegovo Zeno,
ki zliva $kaf ledene vode na zvezano dekle. Podoba Zenske, ki neusmiljeno muci

svojo Zrtev, je zaradi zakoreninjene predstave o socutnem Zenskem srcu $e veliko

123 »Mox tormentorum comminuere globis.« / »Und theten ibm den Kopf mit Stuck-Kugeln zerschlagen.« (1M.,164). V
Mlinari¢evem prevodu se verz glasi: »... 5 kroglo topovsko nato mogu zdrobijo glavs.« (V. R, 174).

124 Balinanje je bilo Ze takrat v Stevilnih evropskih drzavah zelo priljubljena igra, izpricano tudi na Hrvaskem.

125  Glej op. §t. 122, del navedka v odebeljenem tisku.

126 Misljen je bizantinski cesar Vasilij I. Makedonski (867-886), kar iz Valvasorjevega zapisa ni neposredno
razvidno.

127 Za smrt cesarja Vasilija I. glej tudi Treadgold (1997, 461).

128 Valvasor ne navaja nobenega pisnega vira, dogodek le krajevno opredeli s podatkom, da se je zgodil na Hrvaskem.

76



SRS ‘

WA

KJcé ae/; e -‘*’-“'2‘\??_._» =

111

Slika 35: Andrej Trost po Janezu Kochu, Dekle iz Okucanov, T. M., str. 169.

bolj ekspresivna. Primer dekleta iz Okucanov je posebej izstopajo¢ zaradi dejstva,
da je tako strasna, dolgotrajna in okrutna smrt doletela mlado dekle zgolj zaradi
suma tatvine!

Asklepiades'® nas iz slavonskih Okuc¢anov Valvasorjevega ¢asa preseli v Rim prvega
stoletja pred nasim Stetjem, kjer se je zgodila ne prav posebna smrt: ostareli zdrav-
nik je padel po stopnicah in se ubil. Primer je eden od tistih, s katerimi Valvasor

129 Asklepiad iz Bitinije (ok. 12460 pr. n. §), znamenit zdravnik, rojen v bitinijskem mestu Prusa, pozneje je Zivel
in delal v Rimu.

77



ilustrira rdeCo nit Zheatra: neizbeznost smrti in prav posebej misel, da nihée ne
uide svoji usodi. Asklepiad, ki naj bi bil tako ve$¢ zdravilske umetnosti, da je znal
bojda celo mrtve obujati, sebi ni mogel pomagati. Valvasor opis zakljuci z verzom,
ki je bolj duhovicenje kot duhovitost: » Dasi zdravnik, pa doslej Ziv se povrnil Se ni.«
Anekdoto o njegovi smrti navaja Plinij (Naturalis historia, V11, 37), na katerega
se (brez navedbe poglavja) sklicuje tudi Valvasor. Koch smrt Asklepiada predsta-
vi tako, da mozak pada v znak na kamnitih stopnicah, ki vodijo do hi$nih vrat.
Verjetnost taksnega padca je sicer manjsa kot moznost zdrsa, pri katerem ¢lovek
pade naprej, res pa je, da daje veliko ve¢ moznosti za stopnjevanje dramati¢nosti
dogodka. Nekoliko nerodna je upodobitev zdravnika, ki je bil v ¢asu nesrece sta-
rec, pri Kochu pa misicasto telo daje vtis, da gre za krepkega moza srednjih let.
Anahronisti¢na je tudi arhitektura, ki je veliko blizje podezelskemu stavbarstvu

sedemnajstega stoletja na Kranjskem kot rimski arhitekturi Asklepiadovega Casa.

Smrt v koZah je znamenita epizoda o krutosti cesarja Nerona, ki je zazgal Rim,
potem pa obtozil kristjane in jih dal veliko pobiti. Cesar naj bi ukazal kristjane
zaditi v zivalske kozZe in nanje nascuvati pse, ki so jih Zive raztrgali. Valvasor se
zmotno sklicuje na Svetonijev Zivljenjepis cesarja Nerona v knjigi Dwvanajst rimskih
cesarjev, ki o tovrstnem mascevanju nad kristjani ne pise.”*® Glede na to, da Valvasor
v svoji knjiznici ni imel Svetonija, je mogoce z veliko gotovostjo domnevati, da je
tudi Neronova grozodejstva povzel iz Zgodovinske kronike, v kateri je opisana smrt
kristjanov v zivalskih kozah."! Koch mnozino kristjanov, ki so jih zasili v zivalske
koze, smiselno omeji na tri nesre¢nike, izpostavljene pobesnelim psom. Ker Valva-
sor ne pove, da je mucenje kristjanov potekalo v samem mestu in da so se ob njem
naslajale mnozice Rimljanov, Koch dogajanje postavi v odprto krajino. Slednja s
svojo goloto pozornost gledalca dodatno usmeri k drami, ki se odvija v prvem pla-
nu. Le dale¢ v ozadju vidimo dve drobni mogki figuri — naklju¢na gledalca, ki sta se
ustavila ob strasljivem prizoru.

Tragi¢na zgodba o lepem atenskem mladeni¢u Demokleju, ki ga je makedonski kralj
Demetrij na vse nafine zalezoval in ga na koncu poskusal posiliti v kopaliscu, je
opisana v zivljenju Demetrija, v Plutarhovih Vzporednih Zivijenjepisih (Demetrij,
24,2-3). Valvasor kot vir navaja Tekstorjevo enciklopedijo (Officina, 210)."* Decek,
ki mu je bilo nadlegovanje skrajno mucno, je poskusal pobegniti iz kopalis¢a, a mu
ni uspelo. Ko je videl, da se ne more resiti, naj bi po pri¢evanju Plutarha skocil v

130 De Vita XII Caesarum, Nero, 38.

131 Taksna domneva hkrati tudi pojasni, zakaj kot vir navaja Svetonija. V' Zgodovinski kroniki je namre¢ poglavie
iz Svetonijeve knjige, ki ga citira Valvasor, navedeno kot vir za opis poziga Rima (str. 325) ne pa za opisano
trpincenje kristjanov, ki je omenjeno na strani 326.

132 Valvasor navaja Grasserjevo izdajo Tekstorjeve knjige Officina sive Theatrum Historicum et Poeticum (Basel 1663).

78



kotel vrele vode in umrl. Valvasor ga skladno s tradicijo postavi za zgled ¢astnega
ravnanja, saj je raje izbral muéno smrt, kot da bi se pustil onecastiti. (Glej sliko na
str. 60.) Kochova ilustracija nerazumljivo odstopa od Valvasorjevih verzov, pred-
vsem v dejstvu, da namesto decka upodobi bradatega moskega. Nelogi¢no je tudi, da
moski s kamnite ograje ali piedestala skace v kotel, ¢eprav bi lahko mirno pobegnil
kamorkoli. V popolnem nasprotju z opisom, kjer sta decek in tiran v kopali§¢u sama
in pomodi ni od nikoder, Koch v ozadje prizora, ki se odvija na prostem, postavi
mnozico gledalcev, v ospredje pa dve figuri, ki razpravljata ob kotlu. Nobene od

njiju ne moremo prepoznati kot tirana Demetrija in njuna vloga je povsem nejasna.

Strasna smrt jJordana, ki so ga posadili na razbeljen tron in ga okronali z razzarje-
no zelezno krono, je kazen za presustvo in oblastiZeljnost. Sicilski plemi¢ Jordanus,
ljubimec cesarice Konstance Sicilske, soproge nemskega cesarja Henrika VI, se je
poskusal s pomodcjo svoje ljubice dokopati do oblasti.’*® Vendar so njegove naclrte
pravocasno razkrili in ga kaznovali na nacin, ki naj bi mu bil v poduk: res je prejel
krono in smel sesti na prestol, vendar sta bila krona in prestol mucilni orodji, ki sta
mu prinesli zasluzeno smrt. Valvasor kot vir navaja Slovansko kroniko Arnolda iz Li-
becka, ki jo je imel v svoji knjiznici,"** zgodbo pa je lahko nasel tudi v Gottfriedovi
kroniki (G.H.C., VI, 560-561), kjer je dodana $e ilustracija. Koch motiv Jordanove
smrti oblikuje po Tizianovi sliki Kristusa kronajo s trnjem.'** (Glej sliko na str. 21.)

Ce je cesarica Konstanca naklepala uboj svojega moza, pa je rimska princesa Tulija
mlajsa, héi napol legendarnega kralja Servija Tulija, to tudi zares storila."* V osem-
vrsti¢nici z naslovom Servij Valvasor pove, da je najprej umorila svojega moza, nato
pa skupaj s svakom Lucijem Tarkvinijem,” ki je bil njen ljubimec, skovala zaroto
proti o¢etu. Tarkvinij je strmoglavil Servija in ga dal ubiti, ko je iz senata bezal proti
domu. Kot dokaz Tulijine skrajne sprijenosti in neclovecnosti Valvasor navede $e
znano epizodo, kako se je kraljeva héi na vozu peljala do senata, da bi Cestitala
svojemu ljubimcu. Vracala se je po poti, na kateri je oblezal njen umorjeni oce, in
kot poro¢ajo rimski zgodovinarji, naj bi brez pomisljanja z zaprego zapeljala cez
njegovo truplo. Celo konji so v grozi obstali, pravi Valvasor, vendar jih je prisilila,

133 Leta 1197 se je del sicilskega plemstva uprl cesarju Henriku V1., pri zaroti pa naj bi sodelovala celo njegova Zena
Konstanca Sicilska. S tem je povezana zgodba, da je bil sicilski plemic, ki je v zgodovinskih zapisih imenovan
Jordanus, cesari¢in ljubimec.

134 Arnoldi Chronica Slavorum je nastala ok. 1210 kot nadaljevanje istoimenske knjige Helmonda iz Bosaua. Arnold
s kroniskimi zapisi nadaljuje tam, kjer se koncajo predhodnikovi, torej v letu 1171, in opisuje dogodke do leta
1209. Valvasor se sklicuje na izdajo iz leta 1659, ki jo je imel v svoji knjiznici: Chronica Slavorum Helmoldi
presbyteri Bosoviensis et Arnoldi abbatis Lubecensis, Liibeck 1659 (B.V., 1047). Pri tem zagresi manjso napako:
Jordanova smrt ni opisana v prvem ampak v drugem poglavju pete knjige (str. 431-432). Kronanje Jordana je
omenjeno tudi v Annales Stadenses (Monumenta Germaniae Historica, XV1, str. 353.)

135  Glej poglavie Nastanek dela, zasnova in temeljni vsebinski poudarki.

136  Servius Tullius, Sesti in predzadnji rimski kralj, na bi po Liviju vladal v letih 578-534 pr. n. 8.

137  Lucij Tarkvinij Osabni (Lucius Tarquinius Superbus, 535-496) sedmi in zadnji rimski kralj.

79



da so ubogali. O smrti kralja Servija in zlo¢inski naravi njegove héerke obsirno pise
Livij (A6 urbe condital,48), na katerega se naslanja ve¢ina poznejsih zgodovinarjev.
Valvasor se sklicuje na Epitome Lucija Aneja Flora,*® vendar zgodbo najbrz pov-
zema po Zgodovinski kroniki, saj je pri Floru le na kratko omenjena, medtem ko
je v kroniki natan¢neje opisana. Upodobitev Tulije, ki se na svoji poti znajde pred
truplom pravkar umorjenega oceta, je ena od bolj posrecenih likovnih realizacij v
seriji razli¢nih smrti. (Glej sliko na str. 98.) Koch namre¢ princeso v oblastni drzi
postavi na neobicajno visok voz in s tem naglasi njeno stremustvo. Bahava obleka,
pompozna operjena ¢elada in poveljniska palica dodatno izpostavljajo njen znacaj.
Upodobljen je dramaticen trenutek, ko se vprega ustavi pred umorjenim Servijem,

tik preden zlo¢inska héi pozene konje ez truplo lastnega oceta.

Smrti Servija Tulija sledi kamenjanje atenskega patricija Cirsi/a.’ Ko je nad Atene
prihajala velikanska vojska Perzijcev, je Cirsil some$¢anom dobronamerno svetoval,
naj se predajo ali bezijo in tako resijo svoja Zivljenja. Atenci, odloéeni braniti svojo
svobodo, so bili tako ogorceni, da so Cirsila kamenjali, enako usodo pa so dozZiveli
tudi njegova Zena in otroci. Cicero v spisu O dolznostih (De Officiis, 111, 48) Cirsi-
lovo zgodbo omenja kot primer nasveta, danega z dobrim namenom, vendar v ne-
pravem trenutku, ko je veéina prebivalstva iz patriotskih razlogov, ki se povezujejo
z vpra§anjem Casti, tak§nemu premisleku nenaklonjena. Valvasor izpelje moralo
izrazito v dobro Cirsila in opis zakljuéi z besedami: »Zolta neumna je res gluba za
dober nasvet.« Koch v likovni realizaciji motiva ponovno pristopi svobodno: Valva-
sor namre¢ pravi, da so Atenci Cirsila kamenjali skupaj z Zeno in otroki, slikar pa
nam ponudi lapidarno kompozicijo treh moskih, ki kamenjajo starejSega moza.'*
Osrednji dogodek postavi na odprt prostor pred mestnim obzidjem in ga scensko
zaokrozi z mnozico opazovalcev v ozadju. Koch je imel priloznost videti Merianov
bakrorez Cirsilove smrti v Gottfriedovi Zgodovinski kroniki, vendar se ni odlocil
slediti njegovemu zgledu. Likovna interpretacija novomeskega slikarja je izvirna,
Ceprav ni izkljuceno, da ga je navdihnila katera od grafi¢nih realizacij biblijskega
motiva kamenjanja Jezreelca Nabota (1 Kr, 21). Tako, na primer, postavitev pred
mestno obzidje, drza Cirsila in modeliranje njegovega misicastega telesa spominja-
jo na Eskrichov lesorez s kamenjanjem Nabota v Bibliji iz leta 1573.14

138 Lucius Annaeus Florus (ok. 74-130), rimski zgodovinar, ki ga nekateri sodobni poznavalci istovetijo z nekoliko
mlajsim piscem Publijem Anijem Florom. Njegovo poglavitno delo je Kratka zgodovina Rima (Epitome Rerum
Romanarum), kompilacija povzetkov iz del starejsih zgodovinarjav, predvsem Tita Livija.

139 Cirsilus ali Likidas je prvi¢ omenjen v Herodotovih Zgodbah (IX, 5). Valvasor se sklicuje na Gottfriedovo
kroniko (G.H.C., 11, 115), kjer je zapis pospremljen z Merianovim bakrorezom (str. 116).

140 Mozno je tudi, da je Koch zgodbo poznal iz Herodotovih Zgodb ali iz katerega od zgodovinskih virov, ki sledijo
Herodotovemu zapisu. Slednji namrec poroca, da so Atenci kamenjali samo Cirsila. Sele potem naj bi razjarjene
Atenke kamenjale tudi njegovo Zeno in otroke. V takem primeru bi lahko Kochov odmik od Valvasorjevih
verzov pomenil, da je sledil Herodotovemu opisu dogodkov.

141 Biblijo z lesorezi Pierra Eskricha je leta 1573 v Lyonu izdal Guillaume Rouillé.

80



Brterfehiedliche TobtsBattung, 183

Sed & fcrpens erat callidior cunctis animalibus terrz,
Genef.cap, 3.

Bnibd die @d)laug fvar liffiger detats alle Thicy auff Exdens.
Genef. cap, 3.

- Ca-

Slika 36: Andrej Trost po Janezu Kochu, Mladenic iz Senja, T. M., str. 183.

Naslednja v vrsti nenavadnih usod je smrt Mladenica iz Senja, ki ga je ubila kac¢a. To
samo po sebi ne bi bilo ni¢ izjemnega, ¢e ne bi §lo, kot Valvasor posebej izpostavi,
za posebno veliko kaco (kakrsne v tem delu Evrope ne Zivijo). Dodatno zanimivost
predstavlja navedba, da je imela kaca dva repa, nesre¢nika pa je ugonobila s strupe-
nim ugrizom in s smrtonosno sapo. Dvorepa kaca bi na¢eloma lahko bila redka igra

81



narave (izpricani so celo primeri dvoglavih kac), vendar je bolj verjetno, da gre za
pretiravanje ljudske domisljije. K taksnemu sklepanju napeljuje tudi motiv moril-
ske sape, ki nenavadno kaco iz Senja povezuje z legendarnim baziliskom. Kralj vseh
ka¢, kot ga imenujejo srednjeveski bestiariji, po zakoreninjenim prepri¢anju ubija
s strupeno sapo ali celo zgolj s pogledom.'* Pesnisko namigovanje na baziliska je
toliko bolj o€itno, ker avtor trdi, da so mladeni¢a nasli mrtvega in torej nikakor niso
mogli zares vedeti, ali je bila poleg strupenega ugriza zanj usodna $e morilska sapa
kace. Tudi to zgodbo je Valvasorju posredoval Vitezovié in je ni v starejsih zapisih,
zato Valvasor, podobno kot v primeru Dekleta iz Okucanov, ob verzih zapise samo
krajevno opredelitev: »V Dalmaciji«. Mladeni¢, ki lezi pod napol suhim drevesom
v precej pusti pokrajini, je eden od najlepsih moskih aktov v Zheatru. Kot opozarja
ze Cevc, v oblikovanju atletskega mladeniskega telesa odmevajo Michelangelovi
estetski ideali. Ceprav Valvasor omenja Stevilne rane, ni na telesu videti niti enega
ugriza. Siroko razprte Celjusti velike kace resda lahko pomenijo, da ga bo Sele ugri-
znila, po drugi strani pa je mogoce, da se je Koch odlo¢il slediti samo tistemu delu

verza, ki pravi: »s sapo ga svojo umorix.

Stotnik, ki je v Tebah onecastil dekle, ta pa se mu je mascevala in ga z zvijaco ubila,
je protagonist neslavne zgodbe, ki jo je Valvasor spet povzel iz druge roke in ne iz
vira, ki ga navaja. Sklicuje se na kratko zgodovino makedonskega kraljestva, ki jo
rimski zgodovinar Justin (Marcus Iunianus Iustinus) povzema po Pompeju Trogu
(Epitoma Historiarum Philippicarum Trogi Pompei, X1, 3), vendar Justin pri opiso-
vanju zavzetja Teb in pustodenja Aleksandrove vojske te epizode ne omenja. Zapi-
sana je — kot toliko drugih, ki so navdihile barona z Bogensperka — v Zgodovinski
kroniki (G.H.C., 11, 164). Valvasor si je zgodbo o posilstvu Tebanke o¢itno slabo
zapomnil, saj Timoklej ni ime stotnika, ampak ime junaske Zzene (Timokleja), ki je
nasilneza ubila.'*® O stotniku, ki v virih ni poimenovan, vemo le, da je bil poveljnik
trakijskih Cet, o Timokleji pa, da je bila sestra Teagena, junaka, ki se je skupaj z
Aleksandrovim ocetom Filipom Makedonskim boril v bitki pri Hajroneji. Plutarh
pise,'** da so vojaki Timoklejo po uboju stotnika privedli pred Aleksandra, da bi ji
sodil za njeno dejanje. Pogumna Zenska je vse povedala po pravici in dodala, da se
je njen brat boril skupaj z Aleksandrovim ocetom. Aleksandra sta prevzeli njena is-
krenost in pogum, zato je njej in njenim otrokom podaril svobodo, ¢eprav je dal vse
ostale Tebance prodati v suzenjstvo. Valvasor posebej naglasi junastvo in bistrost

142 Prepricanje o smrtonosni sapi baziliska se je z bestiariji trdno zakoreninilo Ze v srednjem veku ter pozneje
pomembno zaznamovalo ikonografijo baziliska v renesan¢ni hieroglifiki in emblematiki.

143 Daje imel Valvasor s stotnikom nekaj tezav, kaze tudi to, da ga v latinskem tekstu imenuje Timoklej, v nemskem
pa Demoklej.

144 Plutarh je prvi anticni avtor, ki omenja zgodbo o posilstvu Timokleje (Vzporedni Zivljenjepisi, Aleksander Véliki,
3,12), po njem pa jo povzemajo poznejsi pisci.

82



Slika 38: Mathius Merian starejsi, Smrt stotnika v Tebah, bakrorez, Johann Ludwig
Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 164.

83



Zene, ki se ni vdala obupu, ampak se je domislila zvijace, da se je mascevala nasil-
nezu. Koch predstavi trenutek, ko Timokleja poveljnika pahne v vodnjak, vendar je
pri tem precej neroden. Ne samo, da je figura stotnika nekam lesena, upodobljen je
tudi v napacni legi. Da bi nasel zaklad, mora lakomni vojak pogledati v vodnjak, se
torej nagniti naprej. Figura bi morala biti posledi¢no vidna (vsaj pretezno) s hrbtne
strani in ne s sprednje. Kako nelogi¢na je slikarjeva realizacija motiva, nazorno po-
kaze primerjava z bakrorezom Mathidusa Meriana v Zgodovinski kroniki. Gledalcu
je ob Merianovi ilustraciji dogodka povsem jasno, da se je stotnik sklanjal ¢ez rob
vodnjaka in oprezoval za zakladom, Timokleja pa mu je spodnesla noge in ga po-
rinila naprej v jasek. Merianov vojak je Zivo razgiban, suce se in se poskusa ujeti,
medtem ko imamo pri Kochu obéutek, da je Timokleja pograbila leseno lutko za

noge in jo z glavo naprej vrgla v vodnjak.

Smrt v smoli je epizoda iz Neronovega preganjanja kristjanov in se neposredno
povezuje z motivom Smrti v Zivalskih kozah. To nakaze tudi z uvodnima verzoma:
Mar ni Ze dovolj, da psi so raztrgali, Nero,
Toliko tiso¢ ljudj, vSitih v koze zveri?
(V.PR,196)

Poroc¢ila o Neronovih grozodejstvih so $tevilna, Valvasor v tem primeru citira Cer-
kveno zgodovino Evzebija iz Cezareje (11, 24), kjer pa bi tak opis zaZiganja kristja-
nov zaman iskali."® Avtor Theatra izpostavlja tiranovo okrutno naravo in ga ime-
nuje krvavo posast, motiv pa je nadvse prikladen za zbirko grozovitih, nenavadnih
in slikovitih smrti, ki jih niza v Prizoriscu cloveske smrti. Koch v lapidarnem ilustra-
torskem slogu mnozico kristjanov skréi na tri gore¢e moske, pri ¢emer k prvemu
rimski vojak $ele pritika baklo. Da bi poudaril dramo in slikovitost, Koch tudi v
tem primeru upodobi visoko razplamtel ogenj, Ceprav je to nekoliko neusklajeno z
dejstvom, da so se oblacila Sele pravkar vzgala.

Ob Smrti na vislicah se zdi, kot da je Valvasorju zmanjkalo domisljije ali pa volje,
da bi poiskal kako bolj nevsakdanjo in zanimivo smrt. Vendar verzi razkrijejo, da je
izbor premisljen, kajti avtor moralno ost tokrat zasuce drugam in govori na splo$no
o pokvarjenosti ljudi, ki jih nobena kazen ne odvrne od malopridnosti. Pri tem —
kdo ve zakaj — izpostavi le tatove. Vsesplosno razsirjenost tatinske zalege, pri kateri
niti groznja smrti na vislicah ne pomaga, nakaze tudi s tem, da namesto kakega

pisnega vira zapise samo: »V Evropi«. Koch verze ilustrira z dvema obesencema

145V navedenem poglavju Evzebij sicer govori o Neronovem preganjanju kri¢anstva, posebej izpostavi mucenistvo
apostolov Petra in Pavla, o zaziganju kristjanov pa ne pise. Kot Ze v primeru Smrti v koZah je Valvasorjev pravi
vir Gottfriedova Zgodovinska kronika, kjer na strani 325 dejansko beremo o kristjanih, ki jih je Neron spremenil
v zive bakle.

84



na vislicah — eden visi na obi¢ajen nacin z zanko okoli vratu, drugi na kavlju, ki ga
ima zadrtega v prsni kos. Skupina treh vojakov opazuje smrt na vislicah in pazi, da
bo izvrsena skladno s sodbo. Neobi¢ajno pri tem razmeroma obi¢ajnem dogodku
je dejstvo, da so vojaki obleceni v antikizirajoco rimsko noso. Oblacila in §Cit s
strasljivo obrazno masko prvega vojaka so skoraj povsem enaka kot pri vojs¢aku v
prizoru smrti rimske vestalke Opije, kjer je antikizacija na mestu, medtem ko je v

primeru Smrti na vislicah anahronisti¢na.

Smrt na kolu ni bistveno bolj domiselna, je pa nedvomno bolj eksoti¢na, slikovita
in ima nekaj regionalnega pridiha. Na ta nacin so v Evropi trpin¢ili ljudi predvsem
Turki: od Gréije do Kranjske, od Bolgarije in Vlaske do Hrvagke in Ogrske so iz-
pricani Stevilni primeri tovrstnih grozodejstev. Temu je treba dodati, da so se istih
metod posluzevali celo krs¢anski vladarji na tem obmocju in da so natikanje na kol
poznali tudi v drugih evropskih dezelah.'*® Regionalni vidik Valvasor nakaze s pri-
pisom: »Na Ogrskem in Hrvaskem«, ki nadomesca obicajno navedbo zgodovinske-
ga vira. Koch v oblikovanju ilustracije ni imel prav veliko izbire: upodobil je dva gola
moska, nataknjena na kol. Da slika z vidika moralisti¢nih nacel njegovega ¢asa ne bi
bila spotakljiva, je Zrtvi upodobil s hrbtne strani. Ker gre za zadnje poglavje v zbirki
razli¢nih smrti, avtor v verzih temo zaokrozi in jo hkrati poveze z osnovnim moral-
nim sporocilom, ki se kot rdeca nit vlece skozi vse tri dele Prizoriséa cloveske smrti:
Dasi zivljenje in smrt zaradi izvirnega greha
tiso¢e muk, bolecin imata za duso, telo,
vendar pa dan na dan ¢loveska si krutost izmislja
novih nacinov Se veé, vrst ¢loveskih si muk.

(V.R,200)

4.2 Viri, zgledi in Valvasorjev prispevek k zanru

Zadnja dva verza, s katerima se zakljuci poglavie Varia genera mortis, ponujata del
razlage za njegovo nekoliko neobicajno vsebinsko zasnovo. V veliki meri gre res
za predstavitev najrazli¢nejsih muk in usmrtitev, ki si jih »dan na dan« izmislja
Cloveska krutost. Seveda pa to ni zadostno pojasnilo za zbirko smrtnih usod, ki
jih druzijo predvsem neobicajnost, slikovitost in grozljivost. Ob tako raznolikih
primerih, zbranih z vseh vetrov, je vprasanje, po kak§nem kljucu je Valvasor sestavil
paleto nenavadnih smrti in kje je iskal navdih, nekoliko bolj kompleksno.

Do nedavnega je veljalo, da glede pisnih virov, iz katerih naj bi Valvasor ¢rpal nav-
dih ali neposredno povzemal posamezne zgodbe, ni treba izgubljati veliko besed:

146 Posebej v nemskih dezelah, kjer je natikanje na kol izpri¢ano Ze v srednjem veku, izvajali pa so ga tudi se v
Valvasorjevem ¢asu. Glej Stiassny (1903).

85



avtor sam navaja vir in zaradi tega ni posebnega razloga, da bi s tem po nepotreb-
nem izgubljali ¢as. K temu lahko dodamo $e podatek, da je Cevc v spremni $tudiji
k sodobni izdaji Theatra sestavil seznam knjig, iz katerih je Valvasor ¢rpal snov za
svoje zgodbe (Ceve, 1969,272-273). A zatakne se na obeh koncih. Ceve na seznam
v resnici ne uvrsti vseh del, na katera se sklicuje Valvasor, obenem pa ne preverja
verodostojnosti navedkov. Natancen pregled citiranih knjig pokaze, da so baronove
navedbe neredko napacne in zavajajoCe, zaradi Cesar se zastavlja vprasanje primar-
nih virov, ki jih je dejansko uporabljal. Kot je bilo veckrat omenjeno, Valvasor svoje
zgodbe v najvedji meri jemlje iz Zgodovinske kronike Johanna Ludwiga Gottfrieda,
ki je bila zelo priljubljeno branje, njena vrednost pa je predvsem v tem, da avtor v
besedilu sproti navaja vire, na katere se opira. Poleg Zgodovinske kronike je kljucen
vir §e Tekstorjevo delo Officina, v katerem francoski humanist naniza celo vrsto
smrti slavnih ljudi. Valvasor v poglavju o razli¢nih smrtih Gottfriedovo kroniko
omeni vsega trikrat, Tekstorjevo enciklopedijo pa le dvakrat, eprav je kar nekaj
primerov, ko upravi¢eno sklepamo, da je motiv vzel iz ene ali druge knjige, kot vir
pa navedel delo, na katerega se ob zapisu zgodbe sklicujeta bodisi nemski bodisi
francoski avtor. To je najbolj o¢itno v primerih, ko v knjigi, ki jo Valvasor citira,
omenjene vsebine ni, pomota pa je nastala, ker je vir prepisal iz napa¢nega mesta v

Gottfriedovem ali Tekstorjevem delu.

Vprasanju pisnih virov za Razlicne vrste smrti je bilo v strokovni literaturi posvece-
no premalo pozornosti in enako velja za vprasanja o avtorjevih motivih za takéno
zbirko slavnih in manj slavnih smrtnih usod, o kriterijih, po katerih se je odlo¢al, o
kontekstu in o povezavah z evropsko literarno tradicijo.'¥” Prav tako ni bila opravlje-
na celovita ikonografska analiza Kochovih ilustracij in opredeljeno razmerje med
besedilom in sliko."*¥ Glede na to, da je Valvasor celotno Prizorisée cloveske smrti za-
snoval kot nekaksen oder, na katerem se v prvem »dejanju« pred gledaléevimi oémi
zvrstijo sreCanja s smrtjo v obliki mrtvaskega plesa, v tretjem pa nas ¢aka $e prikaz
peklenskih muk vseh, ki so zaradi svojih grehov pristali v peklu, ni nobenega dvoma,
da ima poglavije Varia genera mortis moralno sporocilo, ki je usklajeno s preostalima
dvema. Ce je glavna tema prvega dela Theatra neizbeinost smrti ne glede na polozaj,
stan, bogastvo ali starost in nauk tretjega dela, da bodo po smrti gresniki trpeli muke,
prikrojene po meri svojih grehov, se v drugem delu prepletata obe ideji. S smrtjo se
srecajo véliki in mali, modri in nespametni, dobri in slabi. Kralja in cesarja doleti prav

147 Edini starejsi prispevek v smeri vsebinske razlage tega poglavja je kratek opis Emilijana Cevca, ki zapise, da v
njem ne zasledimo ideje ars moriendi, kot bi bilo pricakovati, ampak da nam Valvasor »nasuje enciklopedi¢no
galerijo najrazli¢nejsih nacinov smrti«. Nekaj stvarnih pojasnil poda tudi v opombah (Cevc, 1969, 269-271).

148  Odprto ostaja tudi polje primerjav z likovnimi realizacijami (vsaj tistih bolj znanih in Siroko razsirjenih) motivov v
tiskih 16.in 17. stoletja. To je sicer sekundarnega pomena, saj vemo, da so Kochove risbe, po katerih je Trost vrezal
bakroreze, izvirno delo, kljub temu pa je — kot kaze motiv Jordanove smrti — treba dopustiti moznost, da je Koch
katero od kompozicij zasnoval v svobodnem dialogu z Ze obstojecimi upodobitvami znamenitih smrtnih usod.

86



tako kot preprostega Zanjca ali deklo, filozof in videc ji ne ubeZita, heroji in dobro-
tniki so ji enako podvrzeni kot pokvarjenci, razbojniki, tatovi in morilci. V mnogih
primerih lahko prepoznamo idejo pravicne kazni, ki v kr$¢anski tradiciji moralnih
»exempla« ponazarjajo uravnotezenost greha in kazni. Dirka, na primer, ki je zahte-
vala, da nedolzno Antiopo priveZejo biku na roge, sama konca na ta nacin; hudobno
kneginjo, ki je dala ubiti otroke svoje tekmice, zakopljejo skupaj z njimi; trdosrénega
skofa Hatta, ki je krike gorecih revezev primerjal z misjim cviljenjem, Zivega pozro
misi; Perilaj, ki je izdelal bronastega bika, da bi v njem mu¢ili ljudi, se sam znajde v
mudilni napravi. Obema vodilnima idejama se v drugem poglavju Zheatra pridruzita
$e za intelektualno klimo zgodnjega novega veka znacilna enciklopedi¢na nota in
tradicija literarnega Zanra baro¢nih grozljivih pripovedi, ki jih lahko razumemo kot

nekaksen predhodnik gotskega romana in kriminalnih zgodb.™

Enciklopedi¢na nota je razvidna v osnovni strukturi poglavja: gre za uravnotezeno
nizanje razli¢nih smrtnih usod, dopolnjenih z ilustracijami in navedki iz Svetega pi-
sma. Valvasor se je pri tem lahko zgledoval po razli¢nih vzorih, kot poglavitni vir za
nabor smrtnih usod pa mu je verjetno sluzila Tekstorjeva Officina v dopolnjeni izdaji
Johanna Jakoba Grasserja.™® Knjiga francoskega pisca je v pravem pomenu besede
enciklopedija znamenitih smrti, saj avtor v prvem delu s pristnim zanimanjem za
vsemogoce nacine umiranja sistemati¢no predstavi plejado slavnih ljudi in njihovih
smrtnih zgodb. Vse je natan¢no urejeno v poglavja, podpoglavja in skupine: najprej
samomorilci in morilci, nato ostali, ki so umrli na najrazli¢nejse nacine. Smrti so raz-
deljene glede na vrsto, nacin, kraj, posebne okoliéine itd. Tako so v smiselno zaokro-
Zene skupine razporejeni tisti, ki so se utopili v vodi, oni ki so jih ubile razli¢ne Zivali
(s podpoglavii glede na Zival, ki je bila za njih usodna), vsi, ki so nasli smrt v ognju,
zmrznili, umrli od razli¢nih bolezni (natan¢no razvriCeni glede na vrsto bolezni), pa
tisti, ki so preminili od Zeje in lakote, od strupa, zaradi razli¢nih na¢inov mucenja
(spet s §tevilnimi podpoglavii) in tako naprej. Skratka — odlicen priro¢nik za vse, ki
jih zanimajo vsakovrstni smrtni slu¢aji od antike do 16. stoletja, pregledno razvrsceni
in jedrnato opisani, v vecini primerov pa tudi vestno opremljeni z viri. Levji delez —
kar enaindvajset od petintridesetih smrtnih usod, ki jih navaja Valvasor, najdemo v tej
zanimivi zbirki, le da jo avtor Zheatra, kot receno, navede le dvakrat.!!

Poleg enciklopedi¢nega pristopa je v izboru snovi ve¢ kot ocitna Valvasorjeva zelja
po slikovitosti, dramati¢nosti, vkljucevanju posebej nenavadnih in grozljivih pri-
merov smrti. Hkrati je ves ¢as prisotna izrazito moralizirajoca nota, ki jo mesto-

ma dopolni duhovito koketiranje z bralcem. V tem se Valvasor navezuje na Zanr

149 Za Harsdorfferja kot predhodnika zanra kriminalnih zgodb glej Siebenpfeiffer (2006, 157-176).
150 Glej op. §t. 95.
151 Ob poglavjih Prokapij in Demoklej (1:M.,174 in 130).

87



poucnih zgodb o nenavadnih, praviloma bolj ali manj strasljivih smrtnih usodah,
v katerih se prepletajo literarni elementi tragi¢nega, morbidnega in grotesknega z
zeljo po tako reko¢ dokumentarni neposrednosti in pristnosti, saj avtorji najveckrat
Ze v uvodu poudarjajo, da gre za resni¢ne dogodke ali celo, da so zgodbe nastale
na osnovi zabelezenih zlo¢inov, sodnih porodil in poroc¢anja ocividcev. Verjetno
najbolj znan in vpliven primer tovrstnih pripovedi sta zbirki L' Amphithéitre san-
glant>? in Les Spectacles d' horreur'® Jeana Pierra Camusa, francoskega pisatelja, te-
ologa in §kofa v Belleyju (1584-1652)."* V nagovoru bralcu Camus zgodbe oznaci
kot pouéne in nazorne primere (exempla), kako se greh in zlo¢in kaznujeta, kako
se je treba izogibati tovrstnim dejanjem in stopati po poti kreposti.’®® Bralca tudi
spodbudi, naj se nikar ne ustrasi grozljivosti, o katerih pise, temve¢ se pogumno
soodi z njimi, saj bo v njih nasel veliko zanimivega in pou¢nega. Camus, podobno
kot pozneje Valvasor, svoje delo prispodobno pojmuje kot odraz sveta, v katerem
zivimo. Avtor Theatra v nagovoru bralcu pravi, da je Zivljenje kakor oder, »... na
katerem se plesejo mnogi raznoteri plesi ter igrajo razlicne komedije in tragedije« (V. P,
8),in da poskusa biti njegovo delo posentek tega. Belleyjski skof naslov svoje knjige
razlaga na enak nacin in zapise, da je svet, v katerem zivimo, kot krvavi amfiteater,

kjer se vsakodnevno godijo strasne stvari.

Camusova knjiga je bila zelo priljubljena, doZivela je ve¢ ponatisov, njen vpliv pa
je bil izjemno daljnosezen. Za nemski kulturni prostor je kljuénega pomena delo
Georga Philippa Harsdérfterja Der Grosse Schauplatz Jimerlicher Mordgeschichte,
knjiga, razdeljena na osem delov, v katerih avtor predstavi dvesto razli¢nih zgodb.'*
V prvem in drugem delu Harsdérffer svobodno prevede, povzame in preoblikuje
Camusove zgodbe iz zbirke L' Amphithéitre sanglantter doda veliko novih, ki jih je
nabral iz najrazli¢nejsih virov — deloma iz ostalih knjig francoskega skofa, deloma iz
knjig drugih avtorjev, zlasti francoskega humanista in teologa Simona Goluarta.’
Harsdérfter uvodoma ponovi Camusovo prispodobo o amfiteatru in izrecno zapise,

152 L'Amphithéitre sanglant, oii sont représentées plusieurs actions tragiques de notre temps par J. P. C. Evesque de Belley,
J. Cottereau, Paris, 1630.

153 Les Spectacles d’horreur, ol se découvrent plusieurs tragiques effets de notre siécle par Jean-Pierre Camus, A. Soubron,
Paris 1630.

154 Za Camusa glej Garreau (1968). Posebej za temo zgodb o umorih, tragi¢nih smrtih in njihovi funkciji: Pech
(2000) in Shoemaker (2006, 549-60).

155 Za moralno-didakti¢ni vidik prikazovanja nasilja v Camusovih zgodbah glej Vernet (1998, 89-98).

156  Der Grosse Schauplatz Jamerlicher Mordgeschichte, Bestehend in CC. traurigen Begebenheiten mit vielen merkwiirdigen
Erzehlungen neu iiblichen Gedichten Lebrreichen Spriichen scharffsinnigen artigen Schertzfragen und Antworten /etc.
Verdolmetscht und mit einem Bericht von den Sinnbildern wie auch hundert Exempeln derselben als einer neuen Zugabe
auf den beriihmsten Autoribus, Hamburg 1678. (Knjiga je prvic izsla v Hamburgu leta 1649/50.) Valvasor je imel
Naumanovo izdajo Grosse Schauplatz Jamerlicher Mordgeschichte, ki je leta 1678 izsla v Hamburgu. Glej: B.V. 411
in 1025. Najnovej$a spoznanja o Harsdorfferju prinasa zbornik konference, ki je potekala v Berlinu od 1. do 3.
novembra 2007 v pocastitev Stiristoletnice Harsdorfferjevega rojstva (Keppler-Tasaki in Kocher (ur.), 2011.)

157 Zavire, iz katerih je (poleg Ze omenjenih Camusovih del) Harsdérffer jemal snov za svoje zgodbe, glej Ecsedy
(2011, 115-146).

88



da je spostovani francoski avtor zgodbe zapisal zato, da bi ljudje prepoznali zlo in
razli¢ne pregrehe ter se odvrnili od njih. To, nadaljuje, je tudi njegov namen."® Ena-
ko kot francoski pisec je tudi sam mnenja, da se zgledi kaznovanja zlo¢inov ljudi bolj
zivo dotaknejo kot pridiganje kreposti in so zato ucinkovitejse orodje vzgoje. Pri
Harsdoérfterju je $e bolj kot pri Camusu izrazena nota kurioznosti, iskanja posebnih,
nenavadnih, redkih, zanimanja in ¢udenja vrednih dogodkov, kakr$no zasledimo
tudi pri Valvasorju, ki je dobro poznal Harsdorfterjevo Veliko prizorisce pomilovanja
vrednih smrinih zgodb. 1z Harsdorfterja zajema snov za svoje sicer drugace zasnova-
no in bistveno bolj lahkotno delo Die lustige Schau-Biihne von allerhand Curiosititen
tudi Valvasorjev prijatelj in sodelavec Erazem Francisci. Franciscijevo knjigo, ki je
prvi¢ iz§la v Nirnbergu leta 1663, je imel Valvasor v svoji knjiznici (B.V., 744).
Isti tradiciji sledi tudi Eberhard Werner Happel s svojim delom Kern-Chronica der
merckwurdigsten Welt- und Wunder-Geschichte,”® ki se je Valvasorju zdela tako zani-
miva, da jo je kupil v letih, ko je bil Ze na robu bankrota. Tovrstne knjige lahko ra-
zumemo kot literarni pendant zbirkam redkih, neobi¢ajnih, dragocenih in pogosto
bizarnih predmetov, t. i. kabinetom kuriozitet,'® ki so bili med plemiskimi zbiralci v
modi Ze v renesansi, v Valvasorjevem Casu pa se je njihovo stevilo naglo povecevalo,

saj so si jih omislili tudi izobrazenci mescanskega porekla.'!

Zbirke zanimivih in nenavadnih zgodb — smrtnih ali ljubezenskih, strasljivih ali
zgeCkljivih, pouénih in duhovitih — ki so gledalcu postavljene pred oéi kot na odru,
so postale v 17. stoletju priljubljen literarni Zanr tako imenovanih »prizorisé«. Val-
vasor se v omenjeni evropski literarni kontekst vkljuuje v smislu zgledovanja po
obstojecih virih ter zasnove in vsebinske organizacije svojega Prizoriséa cloveske
smrti (in $e zlasti poglavja Varia genera mortis), vendar pomeni njegovo delo izviren
prispevek vsaj v dveh pomembnih vidikih. Prvi¢ v pogledu strukture in oblikovne
zasnove: vsebina je jedrnato podana v verzih in dopolnjena z grafi¢no ilustraci-
jo, s ¢imer se Zheater na videz priblizuje emblemskim knjigam. Drugi¢ v smislu
dodanih novih smrtnih zgodb, ki jih v starejsih zapisih ne najdemo in so torej v
polnem pomenu besede literarni in ikonografski zovum. V njihovem izboru in
nadinu predstavitve se $e prav posebej nazorno pokaze avtorjev koncept Prizorisca

cloveske smrti, v katerem prepleta strasljivost in ekscentri¢nost, dokumentarnost in

158 Moralno-didakti¢nividik je pri Harsdorfferju e bolj izrazit kot pri Camusu. Za didikti¢no noto Harsdorfterjevega
dela glej Gemert (1991, 313-331) in Manns (2011, 147-165).

159 Kern-Chronica der merckwiirdigsten Welt- und Wunder-Geschichte; mit beygefiigten nithigen Registern und
Anweisungen; zusammen getragen von Everbardo Guernero Happelio, Hamburg 1690 (B.V.1017).

160 'V nemski strokovni literaturi se za knjige, v katerih je uveljavljen princip nizanja kuriozitet, uporablja termin
»Text-Kunstkammer«. Glej med drugim Schock (2011).

161 Za tovrstne zbirke se je v nemskem kulturnem prostoru uveljavil termin Wunderkammer ali Kunstkammer (fr.
cabinet de curiosités), v njih so bili najrazli¢nejsi predmeti, od starin in umetniskih del do mehani¢nih naprav in
instrumentov, redkih mineralov, rastlin, eksoti¢nih Zivali (zlasti « posasti » ali njihovih telesnih delov), fosilov,
skoljk itd. Med novejsimi deli za to podro&je z obsezno bibliografijo glej Bessler (2012).

89



eksoti¢nost, pou¢nost in moraliziranje, vse skupaj pa zacini $e s kan¢kom humorja.
Za vse tri primere izvirnih zgodb — Mladenic iz Senja, Jakob Vojnic in Dekle iz Oku-
canov — velja, da je vsaka po svoje izjemna, da so lokalno obarvane (zgodile so se v
bliznji soses¢ini, na Hrvaskem) in aktualne tudi v smislu zgodovinske bliZine, saj

so se zgodile ne dolgo nazaj.

Smrt mladeni¢a iz Senja zdruzuje znacilne komponente svojega Zanra: redkost,
grozljivost in tragi¢nost ter dodatek mitskih primesi. Dogodek je skrajno neobica-
jen, saj naj bi velika kac¢a ubila mladega moskega na vrtu v blizini Senja (iz mesta
se je oddaljil le »dvakrat po dwvesto korakov«), pri emer naj bi ga »sila velika« kaca
»zgrabila«, se pravi, da ga je ovila, kot je znacilno za udave in pitone, ki Zrtev zadu-
sijo. Ceprav kace velikanke niso strupene, Valvasor pise, da ga je veckrat ugriznila
»2 2obom strupenim« in doda, da ga je umorila s svojo sapo. Avtor torej poveze dve
naravoslovni dejstvi, ki sta povsem nezdruzljivi, to pa zacini e s pripombo, da
ja imela kaca dva repa. K vsemu doda pravlji¢no dimenzijo, ker kaco primerja z
mitsko posastjo baziliskom, ki ubija s strupeno sapo. S tem stopnjuje grozljivost
dogodka, ki je toliko bolj zastrasujo¢, ker Valvasor ne pus¢a nobenega dvoma o
njegovi resni¢nosti. Tokrat se smrt ni zgodila nekje v oddaljenih dezelah, ampak na
vrtu na obrobju Senja, dobro znanega, bliznjega mesta. Zgodi se lahko tudi nam —
moment, ki u¢inkovito prispeva k dozivljanju mladeniceve smrti kot vznemirljive-
ga in grozljivega dogodka. Temu Valvasor doda tragi¢ni motiv matere, ki najde mr-
tvega sina, s ¢imer spretno zaigra na Custva bralca in mu tudi na ta nacin pribliza to
nenavadno smrt. Izjemoma tukaj ni neposredno izrazene moralisticne note, je pa v
epizodi skrit nauk, da nas lahko smrt doleti kadarkoli in kjerkoli, v cvetu mladosti,

v prijetnem in vsaj na videz varnem okolju, kjer je ne bi niti najmanj pricakovali.

Pripoved o grozljivem koncu, ki ga je do¢akal razbojnik Jakob Vojni¢, poleg redko-
sti in strasljive slikovitosti, o kateri pisec poro¢a z malone dokumentarno nepriza-
detostjo sodnega zapisnikarja, vkljucuje za tovrstne zgodbe znacilno moraliziranje
in prepricanje, da je treba zlo¢in kaznovati brez milosti, pri ¢emer naj krutost ka-
zni odtehta okrutnost zagresenega zlocina. Taksna eksemplari¢na kazen naj bi po
prepricanju avtorjev zbirk strasljivih smrtnih zgodb ljudi odvracala od zlo¢inov in
pregreh — potencialne prestopnike lahko torej resi pred vecnim pogubljenjem. V
primeru Vojniceve smrti, kakor jo opisuje Valvasor, je grof razbojniku dobesedno
pripravil »pekel na zemlji«, saj je poCasno peenje na raznju motiv, ki ga evropska
kultura in umetnost poznata iz predstav o mucenjih, kakr$nim so v peklu podvr-
zene duse prekletih. Paralela je toliko bolj neposredna, ker Valvasor v tretjem delu
Theatra, v Mukah pogubljenih predstavi identi¢no kazen za vse, ki so bili zaziva
polni maséevalnosti (7M., 239).

90



Smrt dekleta iz Okuc¢anov je primerljiva le z najvedjimi grozodejstvi, zabeleZenimi v
kriminalnih zapisih in mra¢nih zgodbah, kar jih pozna literatura 16.in 17. stoletja. V
tem pogledu je, e se izrazimo v duhu zbiralcev morbidnih pripovedi, prava rariteta,
ki je bila verjetno za Valvasorja Se posebej dragocena: ni bila samo edinstvena zaradi
neverjetne ¢loveske krutosti, o kateri govori, ampak tudi zato, ker je bila resni¢na,
zgodila se je v znanem kraju, pa Se povsem sveza je bila. Od dogodka, kot poudari
pisec Theatra, $e ni minilo niti pet let. Valvasor je prvi, ki jo je zapisal ter s tem sve-
tovni Zanr grozljivih smrtnih usod obogatil $e z enim izvirnim prispevkom. Obi¢ajni
moralizirajo¢i noti se v tem primeru v celoti odpove, ne obsoja gospodarjevega poce-
tja niti ne pomiluje nesre¢nega dekleta. Z moralisticnega vidika, ki je sicer zanj zelo
pomemben, je na prvi pogled presenetljivo, da se distancira celo od vprasanja, ali je
dekle sploh zagresilo tatvino, zaradi katere jo je gospodar tako sadisti¢no kaznoval.
Klju¢ni vidik zgodbe, ki drasti¢no stopnjuje tragicnost dekletove smrti, mirno pre-
sko€i z opazko: »Mar je nedolZna bila, kriva, resnicno ne vem.« Trpinéenje je zapisano
kot jedrnato, neprizadeto porocilo o tem, kako je gospodar kaznoval svojo deklo:

V zimski je no¢i neko¢ privezal jo h kolu pred domom,

potlej za kazen za greh z mrzlo polival vodd,
dokler da umoril je ni Ze strjeno v kapnik ledeni.

(V.P,178)

K temu avtor Zheatra hladnokrvno pristavi: »Tale opisana smrt mrzla bila je zares.«
Sodobni bralec je presenecen nad neprizadetostjo in lahkotnostjo, s katero Val-
vasor poro¢a o dogodku, duhovicenje na racun hladne smrti pa bi se lahko danes
marsikomu zdelo neokusno. Toda presenecenje v resnici ni na mestu in kve¢jemu
odraza nerazumevanje duha dobe, ki je ¢lovesko Zivljenje in smrt vrednotila bistve-
no drugace, kot ju vrednotimo danes. Predvsem pa zakljucek poroéila o dekletu iz
Okucanov lepo ilustrira znacilno potezo Valvasorjevega nabora raznoterih podob
smrti: za avtorja, ki je bil o¢itno ljubitelj Zanra nenavadnih in grozljivih zgodb, je
bila to odli¢na priloznost, da pokaze svojo hladnokrvnost in duhovitost, stoi¢no
neprizadetost in svetovljansko lahkotnost, ki jo je imel priloznost videti pri vélikih
francoskih in nemskih predhodnikih.!'? Duhovito koketiranje z bralcem je v tem
kontekstu za literarni Zanr »prizori§é« s poucnimi in slikovitimi smrtnimi zgodba-
mi znacilna poteza, ki na nevsiljiv na¢in kaze avtorjevo razgledanost, obvladovanje
snovi in neobremenjen pogled na ekscese ¢loveske narave. Avtor verzov ni kak
brez¢uten plemi¢, ki mu ni mar okrutnosti ¢loveskih dejanj, ampak je tudi v tem
pogledu moz svojega Casa, svetovljan, polihistor in pisec, ki se s svojim Zheatrom
enakovredno vkljucuje v okvire popularne literature zgodnjega novega veka.

162 Za kratek oris tega zanra ter njegovih korenin glej Schenda (1990, 530-551).

91






5 Skrito bogastvo motivov v okrasnih obrobah
bakrorezov

»O bedni clovek, Se vec kot beden zaradi svojega Zivijenja,

ki se lahko pohvali s tako trajnostjo kakor milni merhurcki ...
poglej zemljo, tam rastejo vrinice, ki so zdaj rdece, zdaj ovenejo:
to je podoba tvojega Zivijenja ...«

(V'R,9)

Dekorativne bordure z motivi iz rastlinskega in Zivalskega sveta, ki uokvirjajo ba-
krorezne ilustracije vseh treh delov Valvasorjevega Prizorisca cloveske smrti, so v
strokovni literaturi le tu in tam omenjene. Redki pisci, ki so v tak$nem ali drugac-
nem kontekstu pisali o Valvasorjevem 7Zheatru in bakrorezih, se osredotocajo na
glavne prizore, ki so nosilci ikonografskega sporocila, medtem ko se z njihovimi
okrasnimi obrobami ne ukvarjajo.!®®* Poglavitni razlog za to, da so bordure s strani
umetnostnih zgodovinarjev ostale prezrte, se zdi prepricanje, da gre za izklju¢no
dekorativno prvino. Emilijan Cevc je v spremni $tudiji k sodobni izdaji Valva-
sorjevega Theatra leta 1969 zapisal, da bi bilo iskanje simbolike prisiljeno.'** Leto
dni pozneje je v spremni besedi k faksimilni izdaji Valvasorjeve Pasijonske knjizice
(Dominicae Passionis Icones, 1679), kjer se tovrstne okrasne obrobe prvi¢ pojavijo,
izrecno poudaril, da imajo zgolj dekorativno vrednost (Ceve, 1970, 51).1¢° Ceprav
bogastvo miniaturnih motivov v okrasnih okvirih, s katerimi je Andrej Trost do-
polnil bakrorezne ilustracije Valvasorjevega Prizorisca cloveske smrti, kar klice po
poglobljeni obravnavi, je bila tema do nedavnega skoraj povsem neobdelana.'¢

5.1 Miniaturne Studije Zivali in rastlin

Bordure v 7heatru odlikuje neobicajna pestrost v izboru rastlinskih in Zivalskih
motivov, upodobitve pa so tako natanc¢ne, da vecino rastlin in Zivali prepoznamo
brez vedjih tezav. Dolo¢anje posameznih sort oziroma vrst bi zahtevalo temeljito

163  Edini, ki je Trostovim dekorativnim borduram posvetil nekaj ve¢ pozornosti, je Emilijan Ceve (1969, 281-319
in 1970, 50-51).

164  Ceve se sicer ne more povsem upreti razmisljanju o potencialni simbolni vrednosti cvetja in Zivali ter previdno
ponudi razlago, od katere se hkrati jasno ogradi: »Ko i hoteli iskati prisiljeno simboliko, bi lahko rekli: clovek umira,
drobna narava pa Zivi in klije mimo njega — toda taka miselnost bi bila Valvasorju najbrz tuja.« Cevéeva sodba se
izkaZe za preuranjeno, vendar je njegov prispevek za razumevanje vrednosti dekorativnih bordur v Prizoriséu
cloveske smrti kljub temu velikega pomena, saj je opozoril, da v njih najdemo »izredno mikavne detajle«, v katerih
bo naravoslovec prepoznal natanéno upodobljene Zivali in rastline, basnoslovec pa bo naletel na kompozicije z
drobnimi ilustracijami basni. (Cevce, 1969, 313.)

165 Kot zanimivost velja omeniti, da je Peter von Radics v svojem kratkem opisu Zheatra izrazil mnenje, da utegnejo
imeti Zivali v bordurah simbolne pomene, vendar se kot zgodovinar s tem vprasanjem ni podrobneje ukvarjal
(Radics, 1910, 177). Cevc Radicsevo mnenje odlo¢no zavraca.

166 Za kratek oris ikonografije Trostovih dekorativnoh bordur z vidika baro¢ne emblematike glej Germ (2015,
88-109).

93



poznavanje naravoslovja, vendar tudi lai¢no oko v dekorativnem prepletu zlahka
prepozna $tevilne znane divje in domace Zivali (med njimi tudi nekaj eksoti¢nih in
mitskih Zivali), raznovrstno sadje, zelenjavo in cvetje. Tako med prebivalci gozdov
in livad najdemo jelena, merjasca, medveda, volka, lisico, jazbeca, podlasico, polha,
veverico, jeZa, zajca, podgano, poljsko mi$ in drobno laznino, kot so polZi in ¢rvi.
Med domadimi Zivalmi je najve¢ perjadi: petelini, kokosi, purani, gosi in race ter
nekoliko bolj ekstravagantni pavi in pegatke. Seveda ne manjkajo psi in macke,
medtem ko so od pasnih Zivali nekoliko presenetljivo zastopane le koze in ovce.
Tujerodne Zivalske vrste zastopajo lev, opica, morska macka, kameleon, noj, afriski
kronski Zerjav, rajska ptica in ve¢ vrst papig. Od prepoznavnejsih evropskih ptic
se najpogosteje pojavljajo Zerjavi, Storklje, ¢aplje, labodi, orli, jastrebi, sokoli, sove
in druge ujede, vrane, srake, Soje, vodebi, golobi ter §tevilne manjse ptice. Tu so
Se zli¢arka, sabljarka, ponirek in prepelica, celo plasni vodomec najde svoje mesto
v bogato zastopanem pti¢jem svetu, ki naseljuje dekorativne obrobe. Plazilci in
dvozivke so zastopani z Zelvami, ka¢ami, raznimi vrstami kuscarjev, Zabami in kra-
statami. Zasledimo lahko celo mitskega baziliska — kraljevsko kaco s petelinjimi
krili, kremplji in grebenom. Nekoliko redkejse so vodne Zivali - rib je presenetljivo
malo, vidimo pa morske konjic¢ke, morske zvezde, rakovice in rake ter tevilne vrste
skoljk in morskih polzev. Najbogatejsi je pisani svet Zuzelk: metulji in vesce vseh
vrst, ¢ebele, ¢mrlji, ose, muhe in komarji, kadji pastirji, najraznovrstnejsi hrodci (od
orjaskega kresica in rogaca do majskega hros¢a in drobne pikapolonice), kobilice
in bogomolke, ¢ric¢ki, bramorji, $¢urki in strigalice, stonoge in stenice, prestevilni
pajki, gosenice in $e cela vrsta drobnega mrcesa, ki ga lahko prepozna le entomolog.
V bakroreznih obrobah se pozornemu ocesu razkrije zares ob¢udovanja vredna
zbirka, ki odpira §tevilna vprasanja o Valvasorjevem in Trostovem zanimanju za

zivalsko kraljestvo, $e posebej za svet zuzelk.

Raznovrstno favno dopolnjuje enako bogata flora, pri emer je vedina rastlin
kljub miniaturni velikosti upodobljena s skoraj botani¢no natan¢nostjo.'” Dale¢
najstevilnejSe so razli¢ne roze: vrtnice, lilije, maslenke, perunike, potonike, tuli-
pani, nageljni, marjetice, orlice in anemone, raznovrstne zvoncnice in kadulje,
plavice, mak, ostroznik, svis¢ in lepi grahor, narcise, jegli¢i, ognji¢i in divje ma-
Cehe, pa vijolice, $marnice, spomincice, ciklame, modvirske logarice (moévirski
tulipani), regrat, kozja brada in mnoge druge roze, ki jih oko botanika hitro pre-
pozna, medtem ko so lahko za laika precej trd oreh. Tu so e hmelj, razne trave,
logje in rogoza ter nekaj dreves, ki pa jim je le izjemoma mogoce doloditi vrsto.

167 Notranji trak bordur, v katerega so umesceni motivi, je v povpredju §irok le 9-10 milimetrov. Natan¢nost
upodobljenih rastlin in Zivali prica o Trostovi virtuoznosti, hkrati je odraz ocitne Zelje, da gledalec prepozna
upodobljene vrste.

94



Manj tezav je s sadjem in zelenjavo, saj tudi neizkusen gledalec prepozna grozd-
je, jabolka in hruske, kutine, breskve, marelice, ¢e$nje, visnje, nesplje in slive, pa
granatna jabolka, limone, pomarance in orehe. V bordurah najdemo tudi gozdne
sadeze in plodove — divje jagode, lesnike, kostanj, Zelod in gobe — ter precej ze-
lenjave: buce, korenje, repo, redkev, ¢ebulo, grah in bob, celo artioke in belusi se

skrivajo med bolj vsakdanjo zelenjavo.

Dekorativne obrobe z naturalisticno upodobljenim rastlinjem in Zivalmi so bile v ti-
skih zgodnjega novega veka zelo priljubljene — Valvasor in Trost torej sledita preizku-
$enemu tipu knjizne dekoracije. Tovrstne bordure imajo v evropski umetnosti dolgo
tradicijo in koreninijo v poznosrednjeveskih flamskih rokopisih. Konec 15. stoletja
in v 16. stoletju so pogoste tudi v ilustracijah tiskanih knjig, zlasti na Flamskem in
Nizozemskem. Med bordurami, ki so oblikovno najblizje Trostovim, velja izpostaviti
posamezne primere iz opusa flamskega slikarja Hansa Bola (1534-1593), predvsem
serijo biblijskih motivov in lovskih prizorov z dekorativnimi okvirji iz leta 158468
ki jo je v baker vrezal Adriaen Collaert (1560-1618) in istega leta izdal Eduard van
Hoeswinckel v Antwerpnu. Okviri Bolovih risb so siroki dobra dva centimetra, vanje

Slika 39: Hans Bol, Pokrajina z Judito in Tamaro, lavirana perorisba, 1584, zasebna last.

168 Od serije stiriindvajsetih risb (mesana tehnika, lavirana perorisba in kreda) s svetopisemskimi motivi in prizori
lova je danes ohranjenih enajst listov, ki se nahajajo v razli¢nih javnih in zasebnih zbirkah.

95



pa so umeséene naturalisti¢ne upodobitve razli¢nih rastlin in Zivali.'” Med rastlina-
mi so najpogostejSe roze, izmed Zivali pa raznovrstne ptice, manjsi sesalci (zajci, misi,
krti, veverice, jezi, macke, podlasice itd.), razne vrste rib in Zuzelke. Nekoliko redkejsi
so plazilci (kace, kuscarii, Zelve) in vedje Zivali (levi, opice, psi, lisice in volkovi). Raz-
mestitev figur je pri Bolu v celoti podrejena ideji ploskovitega dekorativnega okvira,
brez Zzelje po ustvarjanju iluzije prostora ali narativno zasnovanih kompozicij. Van
Hoeswincklova izdaja Collaertovih bakrorezov po risarskih predlogah Hansa Bola
je bila zelo razsirjena in danes najdemo vsaj nekaj listov v skoraj vseh ve¢jih muzejih

in grafiénih zbirkah.

Z dekorativnimi obrobami, nekoliko podobnimi Bolovim, je antwerpenski slikar
Marten de Vos (1532-1603) dopolnil risbe s prizori Kristusovega pasijona, ki so
prav tako nastale leta 1584.1° Bakroreze po De Vosovih risbah je vrezal mojster
Antonius Wierix, izdal pa jih je prav tako Eduard van Hoeswinckel.' Spomni-
mo, da je bil Antonius Wierix brat Jana Wierixa, ¢igar risbe s motivi Kristusove-
ga trpljenja je Andrej Trost vzel za predlogo za jedkanice v Valvasorjevi Pasijonski
knjizici.)” To kaze, da je Valvasorjev bakrorezec poznal flamsko grafiko poznega

16. stoletja, vsaj krog druzine Wierix, skoraj zagotovo pa tudi mojstre iz rodbine
Collaert.'”

Primerjave s podobnimi dekorativnimi obrobami na flamskih in nizozemskih
grafi¢nih listih 16. in 17. stoletja kazejo, da je v zasnovi Trostovih bordur veli-
ko svezine in domisljije, kombinacije Zivali in rastlin so povsem nove, bogatejse
in pestrejse. Kot navdih za raznovrstno rastlinje so Trostu (med drugim) lahko

sluzili akvareli, ki jih pripisujemo samemu Valvasorju'’*

in so zbrani v zadnjem
zvezku njegove zbirke grafik in risb, ¢eprav analiza pokaze, da je neposrednih

ujemanj v smislu sledenja akvarelnim predlogam v resnici malo.'” Trost bi v

169 Velikost risb ni povsem identi¢na in niha med 144 mm x 211 mm do 146 mm x 212 mm. Notranji pas
dekorativnega okvira z rastlinami in Zivalmi je sirok od 20 do 22 mm.

170 Risbe so svojcas pripisovali Hansu Bolu, vendar je risba z motivom Ecce homo, ki jo hranijo v Metropolitanskem
muzeju, pripisana Martenu de Vosu. Glej: http://metmuseum.org/collections/search-the-collections/3520122p
0s=1&rpp=20&pg=1&ft="&when=A.D.+1400-1600&who=Maerten+de+Vos.

171  Van Hoeswinckel jih je izdal v Antwerpnu ok. 1585 ali malo pozneje.

172 Za pasijonski cikel risb Jana Wierixa kot predlogo za Trostove bakroreze glej Murovec (1998, 244-246). V
strokovni literaturi je grafi¢na tehnika ilustracij v Pasijonski knjizici zmotno (ali ne dovolj natan¢no) opredeljena
kot bakrorez. Natancen pregled pokaze, da gre v resnici za tehniko jedkanice.

173 Med grafikami Adriaena Collaerta v Valvasorjevi zbirki sicer ni bakrorezov s tovrstnimi dekorativnimi okviri,
vendar zaradi izgube Cetrtega volumna ikonoteke obstaja moznost, da je Valvasor posedoval tudi katero od njih.

174  Glej katalog osemnajstega zvezka: Tone Wraber, I 7, XVIII, str. IX. Za mnenje, da so akvareli delo samega
Valvasorja, glej tudi Ceve (1989, 194).

175 Zadnji, osemnajsti zvezek Valvasorjeve ikonoteke vsebuje dvesto Stiriintrideset akvarelov rastlin in Zivali. Kot
mozni zgled za posamezne roze v Trostovih bordurah lahko prepoznamo Valvasorjeve risbe gorske narcise
(XVIII, 28), orlice (XVIII, 35), kozje brade (XVIII, 50) in Fritschevega glavinca (XVIII, 84), najbrz pa bi
nastetim lahko dodali se kaksno.

96



Valvasorjevih akvarelih utegnil najti zgled tudi za nekaj manjsih Zivali, ki so
vkljucene v posamezne upodobitve rastlin ali predstavljene na samostojnih listih.
Trostove bakrorezne razli¢ice mrtve Zabe (sekulje), modrega ploscca, §Citaste ste-
nice, glogovega belina, strige, velikega no¢nega pavlincka, orjaskega kresica in Se
nekaterih Zuzelk bi lahko bile posnete po Valvasorju.'”® Ceprav se zdi hipoteza o
vplivnosti Valvasorjevih risb privlacna, je verjetnost, da bi se Trost zgledoval po
njih, v resnici majhna. Vse omenjene Zuzelke (in $e precej vedji izbor insektov,
malih Zivali in rastlin, ki bi jih pri Valvasorju zaman iskali) je namre¢ lahko nasel
drugje: v znameniti seriji Archetypa studiague (v nadaljevanju Archetypa), ki jo
je leta 1592 v Frankfurtu izdal flamski mojster Jacob Hoefnagel.'” Ob tem ni
zanemarljivo dejstvo, da so upodobitve v tej seriji izdelane v grafi¢ni tehniki, ki

je bila Valvasorjevemu bakrorezcu bliZje, predloge pa je bilo tudi lazje posneti.

Bakrorezi Jacoba Hoefnagla, vrezani po risbah njegovega oceta Georga (Jorisa) Ho-
efnagla, so bili zelo popularni in knjiga bakrorezov, ki je iz8la v stevilnih ponatisih, je
sluzila kot nekaksna »knjiga vzorcev za umetnike, saj so Zivali in rastline upodoblje-
ne z natan¢nostjo zooloskih oziroma botanic¢nih $tudij. Kompletno serijo dvainpet-
desetih grafi¢nih listov je imel Valvasor v svoji grafi¢ni zbirki.'”® Neposreden dokaz,
da se je Trost navdihoval pri bakrorezih iz serije Archetypa, predstavljajo primeri roz,
sadja in zelenjave, predvsem pa premnogih Zuzelk, v katerih prepoznamo (ustrezno
pomanjsane in nekoliko poenostavljene) posnetke Hoefnaglovih motivov. Dovolj je
opozoriti na nekaj najbolj o¢itnih motivov, ki so dragoceni tudi zaradi tega, ker so
razmeroma redki in je verjetnost, da bi jih Valvasorjev mojster nasel drugod, zares
majhna. Tako se v bordurah Zheatra veckrat pojavi prevrnjena goba (vrsta mlecnice
ali sirovke), identi¢na tisti, ki jo najdemo v delu Archetypa. Zelo podobna kot pri
Hoefnaglu je oblika mladega poganjka gojenega belusa in enako velja za polovico
odprtega stroka boba, vejico s sadeZema murve, jabolko z izrezanim krhljem, limono,
plodova nesplje v prepoznavni legi, socvetje trpotca, lepi grahor, moc¢virsko logarico
in mnoge druge rastline, ki napolnjujejo okrasne okvire bakrorezov Prizorisca clove-
ske smrti.)” Indikativno je tudi to, da so pri Trostu motivi zrcalno preslikani, kot je

176 Za omenjene zivali glej: 1V, XVIII, 23, 30, 56, 58, 64,108, 149 in 155.

177 Polni naslov knjige se glasi: Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F. genio duce ab ipso scalpta
omnibus philomusis amice D. ac perbenigne communicat. Knjiga ima §tiri dele, vsak ima po dvanajst folijev z
bakroreznimi upodobitvami Zivali in rastlin ter naslovni list, skupaj torej dvainpetdeset listov. Razli¢ne Zivali in
rastline so na vsakem foliju umescene v okvir, ki meri 154 mm x 210 mm. Grafi¢ni listi so bili izjemno vplivni,
delo pa je bilo privla¢no zaradi odli¢nih $tudij Zivali in rastlin ter zaradi svojega emblemskega znacaja. Za
analizo bakrorezov in njihov pomen glej Vignau-Wilberg (1994 in 2005).

178 Kot zanimivost velja omeniti, da je imel Valvasor celo dve izdaji Archetyp, eno kot serijo nevezanih folijev (L7,
IX, 157-208), drugo v vezani obliki (B.7, 1096). Za kratko predstavitev Hoefnaglovih bakrorezov v Iconotheci
Valvasoriani glej katalog devetega zvezka in zlasti uvodno besedilo ob kataloski enoti 157.

179V seriji Archetypa studiaque najdemo nastete motive na naslednjih listih: prevrnjena goba III, 1; poganjek belusa
11, 4; odprti strok boba II, 3; murva I, 10; jabolko z izrezanim krhljem IV, 3; plodova nesplje I1I, 2; limona IV, 2;
socvetje trpotca in lepi grahor II1, 7; mocvirski tulipan IV, 1.

97



Slika 40: Andrej Trost, Dekorativna bordura Servija: prerezano jabolko nepravilne oblike v
zgornji okrasni letvi, 1) M., str. 179.

Slika 40a: Detajl na pol prerezanega jabolka nepravilne oblike.

98



MACARONEA _

B L . : el
i )(o#ﬂl/%&gou. ;;ﬁ;tfj; Mol ? ”;ﬁ ff’m‘?utz /)ﬂj’a 3 e
k1o, J i a,__/.’ U g»mﬂ:a com m.'. %\7 :

| e x

Slika 41: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II1, 1, bakrorez, 1592.

znadilno za posnetke v graficnih tehnikah. Se posebej vzbudijo pozornost primeri,
ko so roze, sadezi ali zelenjava prave miniaturne kopije Hoefnaglovih izvirnikov:
poljski mak, napol prerezana citrona, vi$nja, ki ima na enem peclju kar tri plodove,
prepoznavna kompozicija petih strokov graha in boba, polovica odprtega oreha v dr-
zni perspektivic¢ni skrajsavi, prerezano jabolko nepravilne oblike, ki je videti kot zrasli
dvojni plod, buca, na kateri sedi metulj, in $e bi lahko nastevali.® Da je Trost skrbno
$tudiral Hoefnaglove bakroreze, dokazujejo tudi natanéni posnetki za tisti ¢as redkih
in dragih za¢imb, kot so klin¢ki in muskatni ores¢ek v enaki (vendar prezrcaljeni)
kompoziciji kakor na osmem listu drugega dela Archetypa (glej sliko 66 na str. 130),

ali v znacilen tulec zvita skorja cimeta.’®!

Se ve& primerov neposrednega povzemanja Hoefnaglovih grafi¢nih predlog

najdemo pri upodabljanju zivali.’? Vecina Zuzelk v Trostovih bordurah povsem

180 Nasteti motivi so v Zheatru in v Hoefnaglovi seriji Archetypa na straneh: mak 7M., 39; H.A.8.,11,12 (I.V, IX,
182), citrona 7M., 237, H.A4.8.,1,12 (1.V, 1X, 169), visnja T.M., 153; H.A.8.,1V, 3 (LV,IX, 199), grah in bob
T.M.,189 in 209; H. 4.8, 11, 6 (¥, IX, 176), oreh (.M., 117 in 135; H.4.5.,1,3 (¥, IX, 160), jabolko 7M.,
179; H.A.8.,111, 10 (LV,1X, 193), bu¢a z metuljem (7M., 185; H.A.5.,1,11 (1.V, IX, 168).

181 TM.,49; HAS., 11,8 (LV,1X, 178) in TM.,199; H.A.S., 11,9 (LV, X, 179).

182 Cevc je verjel, da so poglavitno vlogo odigrale podobe Zivali iz serije bakrorezov Virgila Solisa iz leta 1557 (L,
XV, 229a-231d in 255a-157d ), vendar primerjava kaze, da se je Trost tudi pri upodabljanju Zivali najpogosteje
zgledoval po Hoefnaglovih bakrorezih v seriji Archetypa studiaque in drugih virih.

99



Slika 42: Andrej Trost, Dekorativna bordura Viteza: muskatni oreséek in nageljnove Zbice v

spodnyi okrasni letvi ter mriva mis v zgornji okrasni letvi, T" M., str. 49.

By e
: By
o R T.\

Slika 42a: Detajl muskatnega orescka in nageljnovih 2bic. (Primerjaj s Hoefnagelovim
bakrorezom na str. 130.)

100



nedvoumno kaze, da so nastale po predlogah flamskega mojstra. Med najbolj
izstopajo¢imi so redkejsi ali posebej slikoviti metulji in hros¢i: veliki no¢ni pa-
vlincek v dveh tipi¢nih postavitvah, hro§¢ nosorozec vrste Oryctes nasicornis,
veCerni pavlinlek, eksoti¢ni hro§¢ iz druzine nosorozcev (najverjetneje vrsta
Megasoma mars ali Megasoma elephas), slakov vescec, veliki roga¢, lastovicar
ali modri trakar.’ Znacilen primer neposrednega povzemanja je mrtva mis,
motiv, ki je pri Hoefnaglu zelo izrazit in se pojavi v dveh oblikah,'® sicer pa je
v grafi¢nih upodobitvah Zivali precej redek. (Glej sliko 66 na str. 130.) Pri Val-
vasorju se mrtva mis, povzeta po Hoefnaglu, pojavi v borduri Ze omenjenega
Viteza (T. M., 49). O natan¢nih posnetkih lahko govorimo tudi pri Trostovih
upodobitvah morskega konjicka, piskurja, kaplja, morskega $ila, kozice, velike
rakovice, zelene regice na listu, velikega slinarja, vrtnega polza, klapavice, volka
ter mnogih drugih vrst §koljk in morskih polzev.'® Eden od dokazov, da je
Trostov poglavitni vir predlog prav Hoefnagel, je neobicajen motiv odprte-
ga jajca, v katerem je viden $e neizvaljen ptic¢."® Trost ga je uporabil dvakrat
— v zgornjem pasu bordure bakroreza, ki kaze Smrt svatov (T M., 129), in v
spodnjem delu okrasnega okvira ilustracije s Carovnico (T M., 195). Stevilni
detajli, kot so majski hros¢, ki nemoéno lezi na hrbtu in opleta z noZicami,'®

metulj senoZetnik, ki sedi na budci,®®

rak vijacnik,' ali v skrajno neobicajni
skraj$avi upodobljen morski rak konoc¢a'” dodatno potrjujejo tezo o vplivnosti

Hoetnaglovih bakrorezov.

Primerov, ko je mogoc¢e dokazati neposredno povzemanje Hoefnaglovih pre-
dlog, je v Valvasorjevem Prizoriséu cloveske smrti veliko, seveda pa delo Arche-
typa, kjer najdemo le Zuzelke in manjse Zivali, ni edini vir Trostovega navdiha.

183 Nastete motive najdemo pri Valvasorju in Hoefnaglu na straneh oz. grafi¢nih listih: hros¢ nosorozec vrste
Oryctes nasicornis 7M., 133; H.A.8., 111, 1 (L V,, IX, 184), vecerni pavlincek 7M., 189; HA.S.,11,5 (LV, IX,
175), hro§¢ nosorozec vrste Megasoma mars 7M., 135 in 223; H.A4.5.,1,1 (1.V,,IX,158), slakov vesc¢ec 7M., 73;
H.AS.,1,8 (LV,IX, 165), veliki roga¢ 7M., 215; H.A.8.,11,1 (1.V,IX, 171), lastovicar 7"M.,73; H. 4. §.,1,12
(LV,TX, 169), modri trakar 7M., 89 in 243; F. 4. 8., 11,10 (L¥, 1X, 180).

184 Obakrat gre za mrtvo mi3, le lega je nekoliko druga¢na, najopaznejsa razlika pa je v tem, da ima Zival enkrat malo
krajsi, ravno stegnjen rep (H. 4. §.,11, 8), drugic daljSega in uvitega (FH.A4.5. 111, 2).

185 'V delu Archetypa studiaque najdemo nastete motive na naslednjih listih: morski konjicek 1V, 1; piskur 1V, 8;
kapelj II, 1; morsko silo IV, 7; kozica II, 3, velika rakovica III, 8; zelena regica na listu I, 8; veliki slinar I, 9; vrtni
polz 1, 2; klapavica I, 10; volek II, 7.

186 H.AS,1IL,9 (L, 1X, 192).

187 T'M., 143 in 147; H. A.8., 111, 7 (LV, IX, 190).

188 TM.,185; H.AS., 1,11 (L, 1X, 168).

189 T'M.,147; H A8, 111, 6 (LV,1X, 189).

190 T'M., 39; H.A4.8.,1, 5. Identifikacija Zivali ni povsem zanesljiva. Kataloski opis Hoefnaglovega bakroreza v
Britanskem muzeju pravi, da je upodobljen velik hros¢, kar se zdi na prvi pogled mozno, vendar gre v resnici za
vrsto raka, ki mu re¢emo morska bogomolka ali kono¢a (Squilla mantis). To potrjujejo predvsem oblika glave,
nog in repa. V izdaji, ki jo hrani knjiZnica univerze v Strasbourgu, je ob robu bakroreza pripis »Cancri mantis
caput et cauda ...« kar potrjuje, da dejansko predstavlja omenjeno vrsto raka. Glej tudi mnenje Matije Gogala
v komentarju k temu graficnemu listu v Valvasorjevi ikonoteki (1.7, IX, 162).

101



Slika 43: Andrej Trost, Dekorativna bordura Svatov: odprto jajce z neizvaljenim piséetom v
zgornji okrasni letvi, 1) M., str. 129.

Slika 43a: Detajl jajca z neizvaljenim piscetom.

102



vationthur divina opera CUHDFUS e et tiAmiLs
=7 7 sed exc a/fr/ly/ rmanuducti
: o N
admirerr ﬂt’%{t’m 4 .\} ()
&

Ne }mﬂamﬁr
{
7z ¢

iz

Comsellrimn mobss m%uﬂt Jﬂ'ﬂ’ﬂnda Gradsz -

~vexat wastings Musia tavana canes.

Slika 44: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II1, 9, bakrorez, 1592.

Canrat it

Slika 45: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Nune, morski rak konoca v levi navpicni
okrasni letvi, T M., str. 39.

103



A\ ;
Quod tuocats libeniter cermipWMuusea sem

Slika 46: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, 1, 5, bakrorez, 1592.

Zlasti pri upodabljanju ptic se je, kakor kaze, zgledoval po grafi¢nih listih Marie
Briot, kjer je lahko nasel tudi eksoti¢ne afriske ptice, kot sta noj in kronski zer-
jav.'?! Predloge za raznovrstne ptice ponujajo tudi bakrorezi Henrija le Roya'®
in Virgila Solisa, ki jih je imel Valvasor v svoji zbirki. Za upodabljanje vecjih
zivali je imel Trost na voljo $tevilne zglede, na primer grafike Marcusa Gheera-
ertsa starejSega ali Virgila Solisa, vendar je tu tezje z zanesljivostjo govoriti o
posnemanju predlog, saj so podobe teh Zivali pogosto posplosene — tako rekoc
generi¢ne. Med redkimi izjemami omenimo tipi¢ne fiziognomije medvedjih
glav in silhuete divjega pradica, kjer je videti, da se Trost naslanja na Marcusa

Gheeraertsa.!”

Predvsem je treba poudariti, da bi Trostu delali veliko krivico, ¢e
bi predvidevali, da je za vsako lisico, volka, zajca ali veverico potreboval grafi¢no
predlogo. Vse te zivali je poznal iz narave in jih je brez tezav upodobil v najra-

zli¢nejsih drzah in kompozicijskih variantah.

191 Marie Briot je v Valvasorjevi zbirki zastopana s petnajstimi listi, na katerih so upodobitve razli¢nih vrst ptic.
Glej: LV, IX, 134-148. Noj in kronski Zerjav, ki bi lahko bila povzeta po Briotovi, sta v Prizoriscu cloveske smrti
upodobljena v obrobi Laznivea (T M., 249).

192 LV, 1X, 149-153.

193 LV, IX, 92-111. Trost dejansko dobro pozna tudi Gheeraertsove bakroreze Zivali s prizori iz razli¢nih basni
oziroma njihove tevilne kopije. Glej poglavie: Dekorativna vrednost in emblemski znacaj.

104



AN -a D | By,

Slika 47: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Izgona iz raja, krajinska zasnova v
zgornji okrasni letvi z motivom iz basni o lisici in Storklji, T" M., str. 17.

Originalnost Trostovih bordur je razvidna tudi v tem, da osnovno obliko de-
korativnega prepleta rastlinja in Zivali bistveno nadgradi: vanj namre¢ pogosto
vstavi drobne narativne prizore in oblikuje scenske kompozicije na ozkih odr-
skih prizoriscih. Zlasti spodnja in zgornja dekorativna letev, ki s horizontalno
lego dajeta ve¢ moznosti za ustvarjanje narativnih prizorov in perspektivi¢no
poglobljenega prostora, sta v ve¢ kot polovici primerov zasnovani kot kontinu-
irano prizoris¢e. Na njem so Zivali razmescene tako, da je mogoce prepoznati
medsebojno povezanost in razbrati dogajanje. Tako se na primer zajci igrajo
med grmicevjem, race in labodi plavajo na vodi med lo¢jem, macka lovi mis,
pes preganja zajca itd. Nekajkrat se plitko prizori$¢e razvije v pravo miniaturno
krajino: v bakrorezu Izgon iz raja (1. M., 17) se v zgornji okrasni letvi odpira
pogled na travnik, ki na levi strani preide v skupino redko zasajenih dreves. V
zgornjem pasu okvirja Basilija (7. M., 167) vidimo krajinski izrez s spopadom
leva in merjasca ter lovom na ptice. Posebno lep je skoraj panoramski izsek v
borduri Mascevanja (1. M., 239), kjer se krajina s poloznimi gri¢i umika v da-
ljavo, na gricku tik pred horizontom pa pozorno oko prepozna silhueto zaselka

s cerkvenim zvonikom.'*

194 'V Valvasorjevi ikonoteki najdemo kar nekaj primerov samostojnih grafi¢nih listov, ki so po formatu blizu
horizontalnim pasovom bordur in imajo podobno zasnovo krajine z vklju¢enimi Zivalmi. Najblizje Trostovim so
bakrorezne upodobitve Zivalskih zgodb monogramista C. S. (verjetno gre za Conrada Saldorfferja), natisnjene v
Nirnbergu leta 1570. Glej: LV, XV, 222¢, 224a, 224b in 224c.

105



Slika 48: Andrej Trost, Dekorativna bordura Mascevanja: storklja s kaco v kljunu v zgornji
okrasni letvi, T. M., str. 239.

Slika 48a: Detajl zgornje okrasne letve s Storkljo, ki v kljunu drzi kaco.

106



Slika 49: Aegidius Sadeler IL, Ilustracija basni o storklji, ki skrbi za ostarele starse, jedkanica,
Theatrum morum, 1608, str. 218.

S kompozicijskega vidika je zanimiv poskus razsiritve krajine iz horizontalnih
pasov v vertikalne, kar je v danih razmerah zaradi pravega kota in miniaturnih
dimenzij precej zahteven podvig. Na bakrorezu Smrt na kolu (T. M., 191, glej
sliko na str. 123) se Cez skoraj celotno $irino spodnjega dela okvira razteza
nabreZje ribnika s Sopi rastja, pticami in Zabami v prvem planu — slikovito pozi-
vljeno z motivom Zerjava, ki je pravkar ujel Zabo. Iz levega in desnega vogala se
v mo¢ni perspektiviéni skrajsavi v daljavo umika breg: na levi strani v razgibani
konfiguraciji z drevesom in Sopom perunik v ospredju, na desni pa z ravno ¢rto,
ki nakazuje urejeno nabrezje, kjer vidimo psa, ki se ogleduje na gladini vode.
Posreceno resitev kontinuirano zasnovane pokrajine, ki seze zelo visoko tako v
levem kot v desnem pasu dekorativne obrobe, najdemo na listu Pridigar (T M.,
33). Krajinski izsek tokrat zaobjame gozdno jaso ali rob gozda, kjer se, posta-
vljena v sredino spodnje okrasne letve, spopadata dva petelina. Na levi strani
se visoko v vertikalni pas bordure dviga drevo, na katerem velika ujeda napeto

opazuje dvoboj petelinov. Nad drevesom je prizor orla, ki je ugrabil mlado

107



s T 4
o8 k il 5 3 -
7 & g e
¥ [ s
,.a‘ =
e ot Qo o) |
‘ L AN
Rltl= 1)
3 = I i \ g =
i f‘.' | 3 g 3
2 e Tl = \ =
3 “ & 3 i
; s 7 ¥, i = S 3
© et . i ? :
e )
G 3 . =
Tyt T . =,
! :__m—f
- e z ==
i s - = =
7 QU .
P 7 N =]
1

Slika 50: Andrej Trost, Dekorativna bordura Pridigarja: basen o lisici in orlu v levi in desni
navpicni okrasni letvi, T M., str. 117.

lisico. V desnem vogalu vidimo lisico, ki dviguje glavo in gleda navzgor proti
orlovemu gnezdu na drevesu, ki sega vse do vrha desne okrasne letve. Nekoliko
vi§je sledi nadaljevanje zgodbe: lisica zaneti ogenj pod drevesom z orlovskim

gnezdom in s tem prisili orla, da ji vrne mladica.’

195V tradicionalnem zapisu basni orel z mladimi lisickami nahrani svoje orlice, lisica pa se mu pozneje mascuje tako,
da zazge drevo, na katerem je gnezdo. Ker orlici $e ne znajo leteti, umrejo v plamenih. Na Trostovi ilustraciji je
videti, kot da orel v krempljih drzi Zivega mladica, kar dopusca razlago, da gre za razlicico zgodbe, v kateri uspe
lisici z groznjo pravocasno resiti svoj zarod.

108



5.2 Dekorativna vrednost in emblemski znacaj

Pravkar omenjena primera pokrajine s psom ob bregu ribnika ter lisico in orlom
opozarjata na dodatno ikonografsko dimenzijo Trostovih bordur: velikokrat se
namre¢ izkaze, da ne gre zgolj za predstavitve Zzivali, ki se igrajo, lovijo ali iS¢ejo
hrano, temve¢ imamo opravka s prepoznavnimi drobci Zivalskih zgodb, ki ilu-
strirajo znane epizode iz Ezopovih in La Fontainovih basni.'® Tako najdemo v
zgornjem delu bakroreza, ki kaze Izgon iz raja, motiv iz Ezopove basni o lisici
in Zerjavu.'” Zvita lisica je povabila Zerjava na kosilo, kaso pa je ponudila v tako
plitki skledi, da dolgokljuna ptica ni mogla zauziti niti grizljaja in je lahko zvi-
torepka vse pojedla sama. V desnem spodnjem kotu okvira Kralja (7. M., 43),'%
sledi nadaljevanje zgodbe: tokrat lisica na obisku pri Zerjavu zaman poskusa do-
biti zalogaj iz vréa z visokim vratom, medtem ko gostitelj veselo jé in se tako
mascuje lisici za njeno negostoljubnost. V Ze omenjeni borduri bakroreza Smrs
na kolu (T M., 191) je upodobljena basen o psu, ki je ukradel velik kos mesa, a
ga je izgubil, ko je iz nevoscljivosti in pogoltnosti zalajal na »tekmeca« — svojo
zrcalno podobno na gladini vode. Zazdelo se mu je namreé, da ima »drugi pes«
v gobcu $e vedji kos. V zgornjem levem kotu okvira vidimo nebogljeno ovco z
vrano na hrbtu: gre za basen o predrzni vrani, ki poniZuje ovco, ker se ta ne zna
braniti pred nasilnico. Tu sta e basen o lisici in krokarju, ki je imel kos sira, a ga
je izgubil zaradi neumnosti in samoviec¢nosti, ter zgodba o divji svinji, kateri se
med kotenjem mladicev la¢ni volk neuspesno ponuja za babicarja (oboje 7" M.,
167). V desnem spodnjem kotu bakroreza z mucenjem Nezadovoljineza (1. M.,
213) je poucna pripoved o strahopetnih zajcih, ki so se osr¢ili, ko so videli, da so
zabe $e bolj plasne od njih. Zgodba o spopadu dveh petelinov, v kateri na koncu
slavi porazenec, saj zmagovalca ugrabi orel, je postavljena v spodnjo letev okvira
s predstavitvijo Pridigarja. Na isti strani je Ze omenjena ilustracija basni o lisici,

ki ji je orel ugrabil mladic¢a.

Od La Fontainovih basni je mogoce z gotovostjo razpoznati tisto o radovedni
misi in §koljki na zgornjem robu bakroreza s smrtjo Arija (7.M.,127) in zgodbo
o prebrisani opici, ki je macko pregovorila, da je zanjo bezala pecen kostanj iz
Zerjavice, v okrasnem okviru z motivom Cesarja (1. M., 41). V postavitvi leva in
lisice na zgornji letvi obrobe Nezadovoljneza (1. M., 213) je nakazana zgodba o
lisici, ki se je nalezla pretirane domacnosti v odnosu do kralja zivali, medtem ko

196 Emilijan Cevc je edini opazil, da so v bordure vkljuceni tudi posamezni prizori iz basni, vendar mu je
uspelo prepoznati le tri: basen o lisici in krokarju, basen o psu s kosom mesa ter basen o lisici in Zerjavu
(Ceve 1969, 313).

197V slovenskem prevodu Ezopovih basni namesto Zerjava nastopa $torklja.

198 Motiv se pojavi tudi v borduri Roparja (T M., 55).

109



lahko v obrobi prizora Bogatina (1. M., 67) najbrz razberemo basen o zajcih, ki se
naglo prestrasijo vsake nevarnosti, ko slednja mine, pa prav tako hitro pozabijo

razlog za svoj strah.

Svet basni je bil, kot kaze, Valvasorju in Trostu zelo blizu: baron z Bogensperka
je imel v svoji zbirki kar nekaj grafi¢nih listov z ilustracijami Ezopovih basni,” v
knjiznici pa je hranil ve¢ izdaj Ezopovih basni iz 16. in 17. stoletja.*® Trost, ki je
navdih za podobe Zivali in rastlin iskal v Valvasorjevi zbirki, je lahko tam nasel tudi
ideje za prizore iz basni, ki jih je vkljuéil v bordure. Ob tem se skoraj nehote za-
stavlja vprasanje: ali se za odlo¢itvijo mojstra bakrorezca, da v dekorativne obrobe
vstavi zivalske zgodbe, skriva kaj ve¢ kot duhovita domislica, ki govori o njegovem
navdu$enju nad svetom zgodb, v katerih se Zivali obnasajo kot ljudje.

Raziskovanje medsebojnih razmerij med Zivalmi v bordurah razkrije, da poleg epi-
zod iz Ezopovih Zivalskih zgodb naletimo na motive, katerih izvor je treba iskati v
renesancni in baro¢ni emblematiki, ki je bila med izobrazenci tistega Casa zelo po-
pularna. Valvasorju je bila emblematika o¢itno pri srcu, saj je imel v svoji knjiznici
lepo stevilo emblemskih knjig, med drugim kar tri izdaje inkunabule renesan¢ne
emblematike Emblematum liber Andrea Alciatija.®® Med ostalimi knjigami em-
blemov v Valvasorjevi knjiznici so tako slavna dela kot Symbolicarum quaestionium
de universo genere Achilleja Bocchija, Emblematum liber Jeana Jacquesa Boissarda,
Emblemata Hadriana Juniusa, Speculum imaginum weritatis occultae, exhibens sym-
bola, emblemata, hieroglyphica, aenigmata Jacoba Maseniusa, Nucleus Emblematum
Selectissimorum Gabriela Rollenhagna, Emblemata Joannesa Sambucusa in Emble-
mata Psycho-ethica Nicolausa Taurellusa.?? Valvasor je imel tudi obe najpomemb-
nejsi knjigi s podrogja hieroglifike: Horapollovo Hieroglifiko in Hieroglifiko Pieria
Valeriana.?® Prav tako je v njegovi zbirki grafik precejsnje Stevilo emblemov in

alegori¢nih motivov emblemskega znacaja.?*

199 LV, X,158-182 in XVI, 226a-230d.

200 BV,27-31,539 in 2462.

201 Za nasteta Alciatijeva dela glej: B.V, 50,51, 52.

202 Omenjene emblemske knjige je imel Valvasor v izdajah iz poznega 16. st., z izjemo knjig Taurellusa (1602)
in Rollenhagna (1611). Za nastete knjige glej: B.V/, 282, 314, 1204, 1545, 2003, 2058 in 2308. Ob tem je imel
Valvasor $e knjigo deviz in emblemov Clauda Paradina Symbola heroica (Les devises heroigues), ki je izsla v Lyonu
1600 (B, 1749).

203 Horapollo Niliacus, Hieroglyphica. Znamenito delo je imel Valvasor v komentirani izdaji Davida Hoeschellija
(Augsburg, 1595), Valerianovo pa v frankfurtski izdaji iz leta 1678 (B.¥, 1116 in 2043). Za Valvasorjevo
zanimanje za emblematiko glej tudi Freytag (2004, 263-264).

204 Med drugim je imel v grafiéni zbirki devetindvajset emblemov iz knjige Symbolicarum quaestionum de universo
genere Achilleja Bocchija iz leta 1555 (1. 7, XV, 405b-413d, avtor bakrorezov je Giulio Bonansone), tiri
embleme iz knjige Emblémes ou devises chrestiennes Georgette Montenay iz leta 1571 (L ¥V, XV, 413d, avtor
bakrorezov je verjetno Pierre Woeiriot) in osem emblemov iz knjige Lyon rebati ou le Destin forcé Gaspar-
Josepha Charionera, ki jo je leta 1667 izdal Jacques Canier v Lyonu (£ 7, XIII, 368-378, avtor bakrorezov je
Johann Jakob Thurneysen).

110



Emblemske knjige in zbirke basni so v 16. in 17. st. tesno povezane tako v vse-
binskem kot oblikovnem pogledu. Avtorji emblemskih knjig se navdihujejo v ba-
snih — Zivalske zgodbe je kot inspiracijo za oblikovanje emblemov dodobra izko-
ristil Ze »oCe renesan¢ne emblematike« Andrea Alciati, saj so sporocila pouc¢nih
zivalskih zgodb kot nala$¢ za jedrnate moralno-alegori¢ne poduke emblemov.
Alciatijevemu zgledu so sledili mnogi poznejsi avtorji emblemskih knjig, med
najpomembnejsimi pisci, ki so se posebej posvetili Zivalskim emblemom, pa je
treba izpostaviti Joachima Camerariusa mlajsega s slovitim delom Symbolorum et
emblematum.*® Camerarius je obenem avtor, ki je izdal knjigo ezopovskih basni,
v katerih izrecno poudari alegori¢no vrednost. Slednjo pisec naglasi tudi v uvo-
dnem delu knjige, Ze na prvi pogled pa je zanimanje za alegori¢ne pomene basni
razvidno v dvojnem indeksu: abecednemu kazalu naslovov basni sledi abecedni
seznam predstavljenih pojmov, idej, znacajskih lastnosti, kreposti in pregreh, ki
jih dolocene basni opisujejo. Za raziskovanje Zivalskih motivov v bordurah Val-
vasorjevega Theatra je ilustrativen podatek, da je imel baron v svoji knjiznici kar
dve izdaji ezopovskih basni Joachima Camerariusa mlajsega.® Motivi iz basni
so zelo pogosti tudi v emblemih Gabriela Rollenhagna, ¢igar knjiga najizbranej-

$§ih emblemov je bila prav tako v Valvasorjevi lasti.

Po drugi strani se zbirke basni Ze pred sredo 16. st. po strukturi, nac¢inu zapisa in obli-
ki ilustracij do te mere priblizajo emblemskim knjigam, da lahko govorimo o tako
imenovanih emblemskih knjigah basni, ki zdruZujejo oba tipa publikacij (Saunders,
2000, 21-64). Najzgodnejsi primer tovrstne emblemske knjige basni je delo Les fables
du trés ancien Esope Gillesa Corrozeta iz leta 154227 Petindvajset let pozneje je v
Bruggeu izsla emblemska knjiga ezopovskih basni De warachtighe fabulen der dieren,
ki ima podobno strukturo, le da jo namesto razmeroma skromnih lesoreznih ilustra-
cij krasijo zelo kakovostne jedkanice, ki jih je izdelal Marcus Gheeraerts starejsi.?®

205 Knjiga je izsla v §tirih delih, v vsakem je po sto emblemov: Centuria I (1590, emblemi 7 rastlinami), Centuria
II (1595, emblemi s StirinoZnimi Zivalmi), Centuria III (1596, emblemi s pticami in ZuZelkami), Centuria IV
(1604, emblemi s kacami in ribami). Zadnji del je izsel posthumno, v poznejsih izdajah pa so vsi stirje deli
najveckrat zdruZeni v celoto (prvic leta 1605 v niirnberski izdaji, ki jo je uredil avtorjev sin Ludwig Camerarius:
Symbolorum et Emble um ex animalibus quadrupedibus desumtorum centuria altera collecta ...).

206 Valvasor je imel niirnbersko izdajo iz leta 1558 (Fabulae Aesopi iam denuo multo emendatius antea aeditae) in
Fabulae Aesopice, ki je izsla v Stockholmu leta 1689. Gre za poucne Zivalske zgodbe, ki jih Camerarius povzema
po Ezopu in drugih anti¢nih avtorjih, ki niso nujno basnopisci (Camerarius Ze v napovedi vsebine navaja tudi

Platona, Herodota, Livija in druge anti¢ne pisce).

207 Gilles Corrozet, Les fables du trés ancien E:ope Phrigien, premiérement escriptes en grec, et depuis mises en rithme
frangoise, izdal Denis Janot, Paris 1542. Delo je v digitalni obliki dostopno na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k70299v.image.r=les+fables+du+tr%C3%A8s+ancien+Esope.f4.langFR. Glej Tiemann (1974).

208 Sto sedem jedkanic je v knjigi dopolnjenih s svobodnim prevodom Ezopovih basni v verzih, ki jih je napisal
Gheeraertsov prijatelj, flamski pesnik in pisatelj Eduard (Edewaerd) de Dene. Knjigo je izdal Pieter de Clerck v
Bruggeu leta 1567. Za poznejse izdaje, prevode in vpliv glej Smith (2007, 43-168.) Zbirka basni De warachtighe

fabulen der dieren je v digitalizirani obliki dostopna na: http://cabrio.bibliotheek.brugge.be/browse/webgaleries/
St137/index.html.

111



Njen vpliv se je razsiril predvsem z dopolnjeno francosko izdajo Esbatement moral des
animaux™ in latinsko izdajo, ki nosi naslov Mythologia ethica,”™ knjiga pa je dozivela
tudi prevode v druge evropske jezike. Valvasor je imel v svoji knjiznici nekoliko pre-
delano in dopolnjeno nemsko razlicico knjige, ki jo je pod naslovom Zheatrum morum

leta 1608 v Pragi izdal Aegidius Sadeler I1.2"

Identifikacija emblemskih motivov v bordurah Prizoriséa éloveske smrti je me-
stoma precej zahtevna, saj jih Trost vkljudi v preplet Zivali in rastlin, ne da bi
jih vizualno izpostavil z obi¢ajnimi sredstvi — okvirom, obrobo ali dekorativno
kartuso, v kateri je emblemska slicica, in s spremljevalnim napisom. V knjigah
in grafi¢nih serijah emblemov je slikovni del postavljen v taksno ali drugaéno
obliko okvira in s tem jasno definiran, hkrati pa ga spremljata geslo in krajse
dodatno pojasnilo v verzih.?’? Kadar so emblemi vpeti v ve¢jo likovno celoto,
avtor sporo¢ilno vrednost slicice praviloma vizualno izpostavi do te mere, da
je mogocle prepoznati emblemski znacaj motiva. Najzahtevnejse je prepozna-
vanje emblemske sli¢ice znotraj kompleksnejsega umetniskega dela, kadar je
slednja omejena na upodobitev ene same zivali ali rastline. Da je gledalec ne bi
spregledal, avtorji grafik in knjiznih ilustracij njen ikonografski pomen pogosto
naglasijo z razli¢nimi kompozicijskimi prijemi: z velikostjo, postavitvijo (naj-
veckrat v prvi plan), izstopajoco drzo (v primeru Zivali), relativno izdvojenostjo
v odnosu do neposredne okolice ipd. Med $tevilnimi primeri povezovanja em-
blemov z dodatno motiviko omenimo Sciographia cosmica Daniela Meisnerja,*'

znamenito serijo mestnih vedut z emblemi, ki ima v kontekstu nase raziskave

209 Izdal Philip Galle (Antwerpen 1578). V francoski izdaji je dodanih osemnajst basni, za katere je bakrorezne
ilustracije izdelal Marcus Gheeraerts starejsi.

210 Prevod v latini¢ino je oskrbel Arnold Freitag, izdajo pa sta pripravila Philip Galle in Christophe Plantin
(Antwerpen 1579). Glej Smith (2003, 173-200).

211 Acgidius Sadeler, Theatrum morum. Artliche Gesprach der Thier mit wahren Historien den Menschen zur Lebr.
(Natisnil Paul Sesse, Praga 1608). Jedkanice za Theatrum morum je izdelal Sadeler, povzete pa so po jedkanicah
Marcusa Gheeraertsa, le da so zrcalno obrnjene. Sadeler je dodal petnajst basni, ki jih je opremil z izvirnimi
ilustracijami. V' dodatnih basnih nastopajo tudi eksoti¢ne Zivali, kot so nosorog, vodni bivol, kamela, tiger,
leopard, afriska cibetovka in krokodil. Valvasor je imel v svoji knjiznici kar dva izvoda Sadelerjeve knjige (B.V/,
31 in 2328). Digitalizirana knjiga je na voljo na spletni strani: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5606663w/
9.image.r=T.M.%20Morum.langEN. Za Theatrum morum glej Smith (2004, 161-185).

212 Trost je klasi¢no strukturo emblemov dobro poznal iz emblemskih knjig, pa tudi sam je po risbah Justusa van
der Nypoorta vrezal nekaj emblemov za knjigo Parisa Gilla Novi Paridis Judicium, ki jo je leta 1684 v Salzburgu
izdal Johann Baptista Mayr (pri katerem je izSel tudi Valvasorjev Theatrum mortis humanae). Primerjaj Lubej
(2008, 144).

213 Sciographia cosmica je vplivna zbirka bakrorezov z emblemi, postavljenimi pred vedute evropskih mest.
Avtor verzov je Daniel Meisner, velik del bakrorezov naj bi izdelal sam zaloznik Eberhard Kieser, ceprav so
sodelovali tudi drugi mojstri. Izhajala je v letih 1623-1632 pod imenom Thesaurs Philo-Politicus; prva serija,
ki je izsla v Frankfurtu na Majni 1623, je imela dvainpetdeset listov, skupaj pa je izslo osemsto trideset listov.
Sciographia cosmica. Knjiga je dostopna v faksimilni izdaji z izérpno spremno $tudijo Klausa Eymanna: Daniel
Meisner und Eberbard Kieser, Thesaurus pbi/apa/iticus oder Politisches Schatzkastlein; Faksimile der Au:gabe
Frankfurt am Main 1625-1631, Néordlingen 1992.

112



Offer it eizes nadbernefchder
ety micbtig wirt {ft digem
Slika 51: Eberbard Kieser, Veduta Jonannisberga na Renu z emblemom opice in macke,
bakrorez, Sciagraphia Cosmica, 1678, D, 16.

poseben pomen, saj jo je imel Valvasor v svoji knjiznici.?"* Emblemski prizori
v Meisnerjevi knjigi niso posebej uokvirjeni, so pa postavljeni v prvi plan, pred
veduto v ozadju, velikostno poudarjeni in opremljeni s spremnim besedilom v

latinskih in nemskih verzih.

Trost napisov ni mogel uporabiti, saj bi s tem porusil osnovni koncept in zasnovo
okrasnih okvirov, seveda pa bi bilo tudi nemogoce vstaviti napise v gosto zapolnjen
dekorativni trak, Se posebej, ¢e imamo pred o¢mi miniaturne dimenzije bordur.
Emblemske prizore je vkljucil na enak nain kot epizode iz basni, torej kot drobne
narativne utrinke, ki so kompozicijsko vpeti v preplet rastlinja in Zivali. Ilustrativen
je primer emblema z opico in macko v Sciographia cosmica: prizor opice, ki sili mac-
ko, da namesto nje beza pecen kostanj iz ognja, je postavljen v prvi plan, na gri¢,
za katerim se odpira krajina z veduto gradu Johannisberg ob Renu.?* Pod sliko je
epigram v latinskem in nemskem jeziku, na zgornjem robu slike pa moto v latin-

§¢ini.?'® Zaradi velikosti prizora z bezanjem pecenega kostanja ter prominentne

214 Glej: B.V,1562. Valvasor je imel knjigo v izdaji iz leta 1678, ki ima majhno spremembo v naslovu: Sciagraphia cosmica.

215 Sciographia cosmica, D 16. Emblem je v emblemskih knjigah razmeroma redek, pojavlja se tudi v varianti, ko
opica za bezanje kostanja iz ognja izrabi psa, na primer v knjigi Emblemata Joannesa Sambucusa, (Antwerpen
1564, str. 94), ki je bila prav tako v Valvasorjevi knjiznici. V obliki, ki jo povzame Trost, jo najdemo Ze v zbirki
basni De warachtighe fabulen der dieren (Brugge 1567, str. 210).

216 Emblem z geslom »Alterius damno quaeris lucrume« govori o naivnosti posameznikov, ki se pustijo izkoristiti
pretkanim brezobzirnezZem. Opica je namre¢ macko nagovorila, naj ji pomaga pobrati pecen kostanj iz Zerjavice,
pri ¢emer je za bezanje uporabila mackino Sapico, hkrati pa je za njenim hrbtom sama pojedla vse kostanje.

113



Todten, Dang. 41

Ibi morieris,, & ibi erit currus glorize tuze,
lfaie cap. 22.

Dafelbi svirfe Ot flerbesn, /o da soerdets die Wdgen deines
Draches bleiben. Jaie cap.22.

. REX.

Slika 52: Andrej Trost, Dekorativna bordura Cesarja: motiv opice in macke s pecenim
kostanjem v spodnji dekorativni letvi, T" M., str. 41.

" ST

Slika 52a: Detajl bordure z motivom opice, ki izkoriséa macko za bezanje kostanja iz ognja.

114



umestitve gesla in pojasnilnih verzov je emblemski znacaj tako poudarjen, da sko-
rajda prevlada nad veduto. Zdi se, da je veduta bolj dopolnilo emblema kot obratno.
V Valvasorjevem 7heatru je stvar prav nasprotna: Cesar z izrekom v latin§¢ini nad
sliko in v nems¢ini pod sliko na videz privzema strukturo emblema. Toda prava em-
blemska slicica z opico in macko je umescena v spodnjo dekorativno letev bordure
in se brez vidnejse zareze zliva z ostalo Zivalsko in rastlinsko motiviko. Primerjava
je toliko bolj zanimiva, ker je Trost kompozicijo opice in macke ob ognju verjetno
povzel prav po bakrorezu Eberharda Kieserja v knjigi Daniela Meisnerja.*” Prizor
je zrcalno obrnjen in bistveno pomanjsan: visok je vsega devet milimetrov. Kljub
temu je emblem z opico in macko jasno prepoznaven in v kontekstu motivov v
bordurah celo razmeroma velik.

Nekateri drugi prizori emblemskega znacaja so precej manjsi in tako nevpadljivo
vpeti v dekorativni trak, da jih nevesée oko zlahka spregleda. V okrasni obrobi Arija
vidimo mi$, ki ima glavo ujeto v koljki, pri cemer $koljka meri vsega 4 mm x 5
mm! Kljub minjaturnim meram ni nobenega dvoma: gre za dobro znan emblem
o pozre$ni misi in ostrigi, najdemo ga ze v Alciatijevi Emblematum liber in v ne-
katerih poznejsih knjigah emblemov.*'® Mis, ki je bila Ze dodobra sita, je zapazila
odprto ostrigo in si zazelela poskusiti mehko meso. Ko je vanjo vtaknila glavo, se
je skoljka bliskovito zaprla in mi$ je namesto slastnega grizljaja docakala bridek
konec. Zgodba, ki je znana Ze iz antike, ni vkljucena v katero od pomembnejsih

19 je pa od vsega zaletka del renesanéne (in pozneje baro¢ne)

anti¢nih zbirk basni,
emblematike. O njeni priljubljenosti prica tudi to, da jo je La Fontaine »posvojil«
in jo uvrstil med svoje Zivalske zgodbe. Trost jo je lahko poznal tako iz Alciatijeve
knjige emblemov kot iz Sadelerjeve knjige Theatrum morum.** Glede na likovno
realizacijo je verjetneje, da mu je kot predloga sluzila Sadelerjeva jedkanica, posne-

ta po jedkanici Marcusa Gheeraertsa.

Na podoben nacin so v dekorativni okvir ilustracij Theatrum mortis humanae
tripartitum ume$ceni tudi drugi motivi emblemskega znacaja. Omenimo le ne-
kaj najbolj prepoznavnih, pri katerih zaradi na¢ina predstavitve ne more biti
nobenega dvoma, da imamo opravka z emblemskimi sli¢icami. Tako na sa-
mem zacetku serije bakrorezov, v prizoru Izvirnega greha (1T.M., 15) na sredini

217 Mozno je seveda tudi, da je kot predlogo uporabil isti motiv v grafi¢ni izvedbi Aegidusa Sadelerja (§.7:M., 110)
oba barkoreza sta povzeta po originalni jedkanici Marcusa Gheeraertsa, prvi¢ objavljeni v knjigi De warachtighe
Jfabulen der dieren.

218  Alciati, 1531, E 3b. V izdaji iz leta 1531 je ilustrator naredil napako in upodobil mis, ujeto v misnico, éeprav
verzi govorijo o misi, ki jo ujame ostriga. V poznejsih izdajah Alciatijeve knjige je napaka odpravljena in slicica
ustreza besedilu.

219 Najdemo jo v zbirki Anthologia Graeca, IX, 8. Glej Henkel in Schéne (1967, coll. 590).

220 S.TM.,218.

115



Jo

Slika 53: Andrej Trost, Dekorativna bordura Arija Aleksandrijskega: motiv misi in ostrige v
zgornji dekorativni letvi, T" M., str. 127.

Slika 53a: Detajl z motivom misi in ostrige.

116



Slika 54: Marcus Gheeraerts, Iustracija basni o pogresni misi in ostrigi, jedkanica, Eduard
de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 138.

Slika 55: Aegidius Sadeler IL, Ilustracija basni o poZresni misi in ostrigi, jedkanica, Theatrum
morum, 1608, str. 218.

spodnje okrasne letve vidimo vrano, ki ujame §korpijona. Emblem, ki se pojavi
ze v prvi izdaji Emblematum liber (Alciati, 1531, embl. D7), govori o masceva-
nju in pravi¢ni kazni: vrana, ki je zgrabila skorpijona, da bi ga pozrla, sama po-
stane Zrtev njegovega smrtonosnega pika. Trost je tudi ta emblem najverjetneje
posnel po ilustraciji Sadelerjeve knjige.??! V desnem zgornjem kotu bordure

221 S.TM., 286.

117



Kardinala (T. M., 23) je upodobljen spopad sokola in ¢aplje. Emblem, ki ga
najdemo v tretji knjigi Joachima Camerariusa mlajsega Symbola et Emblemata
(Camerarius, 1605, I1I, embl. 32), govori o negotovosti izida, kadar se spopa-
deta dva enakovredna sovraznika. V sredis¢e spodnje letve okrasnega okvira
Pridigarja je umescen Ze omenjeni spopad dveh petelinov. Gre za emblem,
ki ponazarja muhavost usode: zmagovalec po boju ponosno zakikirika, a pri
tem postane Zrtev orla, medtem ko porazenec, ki ostane brez tekmeca, prevza-
me jato koko§i.?? V levi okrasni letvi Kralja prepoznamo emblem, ki opisuje
nezmernost opiéje ljubezni: opica drzi mladi¢a v naroéju in ga tako mocno
prizema k sebi, da ga na koncu zadusi. Motiv, ki prav tako izvira iz Ezopovih
basni, se pojavlja v razlicnih emblemskih knjigah 16. in 17. stoletja, prvi¢ pri
Guillaumu de la Perrieru v njegovem Theatre des Bons Engins (1539, embl.
47).23 Sova, katero napadajo manjse ptice, je emblem, ki se v Prizoriscu cloveske
smrti pojavi veCkrat.??* V evropski umetnosti ga najdemo v razli¢nih kontekstih
in interpretacije se lahko precej razlikujejo. V svetu emblematike napadena
sova ilustrira potrpezljivost: z geslom »Neqveo compescere multos« sporoca,
da je najbolje potrpeti in pocakati, kadar je sovraznikov preveé, da bi jih lahko
premagal ali se jim uprl. Trost je lahko emblem videl v Rollenhagnovi knjigi
Nucleus Emblematum Selectissimorum (1611, 1, embl. 51), ki jo je imel Valvasor

na Bogensperku.

Ena od velikostno najbolj naglasenih emblemskih zivali v bakrorezih Prizoriséa
cloveske smrti je Storklja, ki s kaco v kljunu leti ¢ez travnato pokrajino v bor-
duri Mascevanja (T.M., 239; glej sliko na str. 106). Podoba storklje je posebej
zanimiva, ker opozarja na problem identifikacije emblemskega znacaja Zivali
oziroma epizod, v katerih nastopajo. Desno od velike ptice namre¢ na tleh ¢epi
lisica, ki daje vtis, kot da jo budno opazuje. Zdi se, da sta del istega dogajanja —
bodisi prizora iz basni bodisi emblemske sli¢ice. Vendar v evropski zakladnici
basni ne poznamo motiva s §torkljo, ki bi v kljunu drzala kac¢o in bi imela hkrati
karkoli opraviti z lisico. Tudi v svetu renesanéne in baro¢ne emblematike bi tak
motiv zaman iskali. V emblemskih knjigah najdemo samo podobo storklje s
kaco v kljunu — motiv, ki je tudi sicer v evropski ikonografiji Zivali trdno zasi-
dran.”” Tkonografski motiv izvira iz prepri¢anja, da storklje zgledno skrbijo za

222 Emblem je vkljucen v zbirko Picta poesis, Barthélemyja Aneauja (Aneau, 1552, embl. 61), sam motiv pa najdemo
ze pri Ezopu.

223 Opozoriti velja, da je emblem vkljucen tudi v knjigo Clauda Paradina Syméola heroica (str. 226), ki je v
Valvasorjevi knjiznici.

224 Prvi¢ se motiv pojavi v levem spodnjem vogalu dekorativne bordure Papeza (T'M., 21), posebej izpostavljen pa
je v zgornji okrasni letvi Cirsila (T.M.,181).

225 Motiv ljubece skrbi Storkelj za ostarele starSe najdemo Ze v antiki v basnih in pri piscih naravoslovnih del, kot
sta Plinij starejsi in Ajlijan. Zasledimo ga tudi v Horapollovi Hieroglifiki, v razlicnih izdajah Fiziologa in v

118



svoje starSe: ko starsi ostarijo in ne morejo ve¢ leteti, jim njihovi otroci nosijo
hrano v gnezdo.??® Lisica, ki se zdi na prvi pogled vsebinsko povezana s §tor-
kljo, je samo kompozicijska protiutez. To potrjuje tudi primerjava s Sadelerjevo
ilustracijo basni o §torklji, ki skrbi za ostarele starse (8.7.M., 154). Lisica, ki
opazuje Storkljo, lahko z vidika ikonografske interpretacije deluje zavajajoce,
vendar ne smemo pozabiti, da Trost pri ume$éanju emblemov ves as skrbno
pazi tudi na likovni vidik bordur in kompozicijsko uravnotezenost. Tako se
neredko zgodi, da so emblemski prizori ali posamezne Zivali v prepletu rastlin-
skih in Zzivalskih motivov dopolnjeni z liki, ki v vsebinskem pogledu z njimi

nimajo ni¢ skupnega.

Analiza bordur pokaze, da je Andrej Trost kot poglavitni vir navdiha za em-
blemske slicice, ki so hkrati prizori iz basni, izbral Sadelerjev Theatrum morum,
po katerem je povzetih ve¢ kot dvajset Zivalskih motivov.??” Trost kompozicije
jedkanic v Sadelerjevi knjigi (ki so, spomnimo, le posnetki originalov Marcusa
Gheeraertsa) bodisi neposredno prevzame bodisi jih delno spremeni in prilagodi
tako, da jih laZje umesti v bordure. Seveda tudi pri motivih, ki jih skorajda kopira,
prihaja do manjsih razlik zaradi razli¢nih dimenzij: v Theatrum morum jedkanice

merijo v povpre¢ju 100 mm x 118 mm,??

visina ilustracije je priblizno desetkrat
vedja kot Sirina notranjega pasu okrasne letve bakrorezov v Prizoriscu éloveske
smrti. Zivali v Sadelerjevi knjigi so lahko tudi sedem- ali osemkrat ve&je kot pri
Valvasorju. Razumljivo je, da so Trostove kompozicije poenostavljene, vendar je
virtuoznost, s katero Sadelerjeve zivalske like postavi v nov kontekst dekorativ-

nih bordur, resni¢no osupljiva.

srednjeveskih bestiarijih.

226 Emblem poznamo v dveh razli¢icah: bodisi §torklja nese kaco ostarelim star§em bodisi z njo nahrani
mladice. Tudi v drugem primeru je v ozadju ideja skrbi za starse, saj je v spremljajo¢em besedilu izrazeno
upanje, da bodo mladici, ko odrastejo, enako pozorno skrbeli za star§e. Glej emblem »Eadem sumptis
quaerunt animalia pennis« v knjigi Emblemas morales, v kateri je Sebastian de Covarrubias Orozco zbral
in v veliki meri na novo ustvaril tristo emblemov (Sebastian de Covarrubias Orozco, Emblemas morales,
Madrid 1610, ITI, embl. 88.)

227 Motivi so nasteti v zaporedju, kot se zvrstijo v delu Zheatrum morum,v oklepaju je navedena stran v Sadelerjevi
knjigi in ob tem $e ustrezna stran v Valvasorjevem Zheatru: Puran in petelin (S.7:M., 21; T.M., 23), Pes, ovca
in lazne price (S.7M., 42; T'M., 17), Medved in ebele (S.7:M., 43; T:M.,17), Kaca in jez (S. T".M., 44; T'M.,
191), Zajci in Zabe (S.7:M., 55; T:M., 213), Lisica in krokar (S.7:M., 58; T:M., 167), Pes s kosom mesa (8.7
M., 59; .M., 191), Lisica in lev (8. 7M., 60; T'M., 213), Zabe zelijo kralja (S.7:M., 73; T.M., 191 ), Mestna
in poljska mis (8.7:M., 77; TM., 43 in 55), gtorklja, ki skrbi za ostarele starse (S.7M., 78; T.M., 239), Ovca
in vrana (8.7:M., 79; T:M., 191), Lisica in orel (S.7:M., 90; 7M., 33), Lisica in §torklja (S.7:M., 97; T:M., 43
in 55), Lisica in opica (8.7:M., 103; 7:M., 187), Kameleon (S.7:M., 104; T:M., 239), Opica in macka (8. 7M.,
110; 7M., 41), Dva petelina (S.7:M., 114; 7M., 33), Kukavica in kragulj (S.7:M., 124; M., 167), Mi§ in
ostriga (8.7M., 126; T:M., 127), Lev in veper (8.7:M.,127; T:M., 167), Divja svinja in volk (S.7:M., 130; 7’
M., 167); Vrana in skorpijon (8.7M., 135; T:M., 15), Opicja mati (S.7:M., 137; T'M., 43).

228 Tlustracije v njegovem delu niso enake velikosti, grafiéni odtisi merijo od 95 mm x 112 mm do 112mm x 121
mm.

119



Slika 56: Andrej Trost, Dekorativna bordura Roparja: lisica na obisku pri storklji v spodnji
okrasni letvi, T. M., str. 55.

Slika 56a: Detajl z lisico, ki na obisku pri storklji zaman poskusa priti do kosila v vrcu.

120



Slika 57: Aegidius Sadeler 1L, Ilustracija basni o lisici in Storklji, jedkanica, Theatrum
morum, 1608, str. 97.

Slika 58: Marcus Gheeraerts, Hlustracija basni o lisici in storklji, jedkanica, Eduard de Dene,
De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 180.

229 y kateri

Vzemimo za primer epizodo iz basni o lisici in §torklji oziroma Zerjavu,
lisica zaman poskusa priti do kosila v vréu z visokom vratom, medtem ko se §torklja
s svojim dolgim kljunom masti vpri¢o nje. Kompozicija, postavljena v desni spodnji
vogal, je skoraj identi¢na. Storklja stoji v natan¢no enaki drzi kot na predlogi v

knjigi Theatrum morum (S.T:M., 97) in ima tudi pri Trostu odrezan rep, drza lisice

229 Ker v slovenskem prevodu basni nastopa Storklja, ki je Ze v knjigi De warachtighe fabulen den dieren tako v
besedilu kot v ilustraciji Marcusa Gheeraertsa zamenjala Zerjava, je ptica v opisovanju basenskega prizora
oznacena kot storklja.

121



pa je prilagojena visini pre¢ne dekorativne letve — njen hrbet je za spoznanje bolj
upognjen in glava sklonjena naprej. Tudi Trostova lisica (enako kot Sadelerjeva
oziroma Gheeraertsova) pozeljivo oblizuje stekleni trebusasti vr¢, v katerem vidi
hrano, ki ji je nedosegljiva. Oblika posode je enaka, posebej zanimivo pa je, da si
Valvasorjev bakrorezec kljub miniaturnim dimenzijam prizadeva pokazati, da je
vr¢ res steklen in da skozi prozorne stene lahko ugledamo vsebino. Pri Sadelerju
je videti, kot da je v vazi nekaksna juha, v kateri plavajo koscki zelenjave ali mesa.
Storklja je s kjunom pravkar zgrabila zalogaj in od njega $e kaplja tekocina. Trost
poskusa prikazati celo ta detajl: ¢e sli¢ico pogledamo s povecevalnim steklom, lah-

ko opazimo, da tudi njegova $torklja v kljunu drzi droben zalogaj.

Podobna natanénost odlikuje upodobitev psa, ki s kosom mesa v gobcu gleda svoj
odsev v vodi, hkrati pa je to primer, ko lahko opazujemo domiselne prilagoditve, ki
jih narekuje nova postavitev. Sadelerjev (oziroma Gheeraertsov) in Trostov pes sta
skoraj povsem enaka, medtem ko je postavitev v prostor spremenjena in nazorno
kaze Trostovo inventivnost. Skladno s pripovedjo o psu, ki se je ustavil na brvi, ker
je na gladini potoka zagledal svoj odsev, je Sadeler Zival v svoji ilustraciji postavil
na debelo leseno letev nad vodo (8.7:M., 59). Trost, ki je v spodnji del okrasnega
okvira spretno umestil ribnik, zaradi prostorske omejitve in oblike okvira nad vodo
ni mogel postaviti brvi, zato jo je premaknil na rob in ustvaril vtis, kot da je na
enem delu breg utrjen z lesenim tramom. Njegov pes, ki mu je rob bordure odrezal
rep, stoji na tramu pod drugim kotom kot Sadelerjev, zato sta tudi njuna odseva v
vodi druga¢na. V delu Zheatrum morum nam ilustrator ponudi pogled na psa, odse-
va v vodi pa zaradi perspektive ne vidimo v celoti in zadnji del smiselno umanjka.
V borduri Valvasorjevega Theatra ima pes po sili razmer »odrezan« rep, vendar nas
Trost ne prikrajsa: podobo cele Zivali s kosatim repom vred nam ponudi v obliki
odseva na vodni gladini.

Veasih so Trostove prilagoditve bolj svobodne, zaradi ¢esar ob povrinem listanju
zlahka spregledamo povezavo z grafi¢no predlogo ali celo zgresimo pomen motiva.
Gre predvsem za spremembe kompozicijske narave: oblika in drza Zivali ostajajo
enake, le postavitev je zaradi formata dekorativne obrobe drugacna. Lep primer
predstavlja basen o psu, ovci in laznih pricah.”® Na Sadelerjevi jedkanici (8.7 M.,
42), ki je skoraj identi¢na kot Gheeraertsova predloga, je farsa z laznim pri¢anjem
predstavljena v dobro uravnotezeni osni kompoziciji, ki se prilega skoraj kvadra-
tnemu okviru ilustracije. V sredino je postavljena ovca v Celni perspektivi, na levi

230 Gre za Ezopovo basen o psu, ki je po krivem obtozil ovco, da si je sposodila hlebec kruha in ga ni vrnila. Ovea
se je branila zlagane obtozbe, vendar je pes pripeljal tri price — volka, Skarnika in sokola (v nekaterih razlicicah
se lahko pojavijo druge ujede) — in vse po vrsti so lazno pricale v korist psa. Zgodba govori o pokvarjenosti
mogocnikov, ki lahko z denarjem in vplivom pravico krojijo po svoje.

122



ButerfihicdlicheTodts: Gattung. 101

Injufti autem difperibunt fimul,

Die Bngerechte aber swerden vertilget mit citandes;.
: P/ﬂl‘s 366 .

Slika 59: Andrej Trost, Dekorativna bordura Smrti na kolu: motiv psa, ki se ogleduje na
gladini vode, v spodnji okrasni letvi, 1. M., str. 191.

Slika 59a: Detajl psa, ki se s kosom mesa v gobeu ogleduje v vodi.

123



Slika 60: Aegidius Sadeler I, Ilustracija basni o psu s kosom mesa, jedkanica, Theatrum
morum, 1608, str. 59.

sedi volk, ki nam kaze hrbet, in nad njim na leseni precki manjsa ujeda. Na desni
strani vidimo psa in nad njim na veji nekoliko vecjo ptico roparico.”! Trost razbije
kompaktnost originalne zasnove, saj v prostoru, ki ga ima na voljo, ne more na enak
nacin uravnovesiti horizontal in vertikal. Razmestitev figur prilagodi obliki pre¢ne
dekorativne letve: ovco v enaki Celni perspektivi postavi v sredo letve, volka in psa
pav levi oziroma desni vogal, da ju lahko upodobi ustrezno velika. Obe ujedi spusti
na tla in ju umesti bliZje ovci, s ¢imer dobita aktivnejso vlogo, pomen prizora pa se
nekoliko zabrise: ¢e ne poznamo zgodbe, bi lahko mislili, da ujedi napadata ovco,

medtem ko volk in pes zgolj opazujeta prizor.

Primer nazorno kaze tezave, ki se pojavljajo v prepoznavanju in interpretaciji
zivali v bordurah 7heatra. Hkrati odpira vprasanje neposrednih likovnih predlog
in originalnega pomena ter oblikovnih in ikonografskih preobrazb, do katerih
lahko pride v novem kontekstu. Zaradi Sirokega nabora predlog, ki jih je imel
Trost na voljo, pri zivalskih motivih v bordurah pogosto ni mogoce potegniti
jasne lo¢nice med prizori, ki izvirajo iz basni, in emblemskimi motivi. Kljub temu

je vsebinska interpretacija Zivalskih motivov razmeroma zanesljiva ne glede na

231 Ujed ni mogoce z zanesljivostjo prepoznati, prav tako v verzih, ki spremljajo ilustracijo, nista posebej opredeljeni.

124



Todten» Dang, 17

Emifit eum Dominus DEUS de paradifo volupta-
tis. Gen, Cap. 3.

Bid lief b SOt der HEre aufi desn Vawadeifs def Wols
? luftﬁ. Gen. CﬂP 3. g

C ADAM.

Slika 61: Andrej Trost, Dekorativna bordura Izgona iz raja: ovca, volk, pes in dve ujedi v
spodnji dekorativni letvi, T M., str. 17.

N 5 G 23 = =22

A oq—,nﬁw.ﬁ;ﬂ?. - , 2,
o =

o
2 il

Slika 61a: Detajl spodnje dekorativne letve 2 ovco, volkom, psom in dvema ujedama.

125



Slika 62: Aegidius Sadeler IL, Ilustracija basni o psu, ovci in laznih pricab, jedkanica,
Theatrum morum, 1608, str. 42.

to, ali dolo¢en motiv izvorno sodi v emblematiko ali pripada literarnemu svetu
basni. Z nastankom emblemskih knjig basni je, kot receno, prislo do zlivanja vse-
bin, pomen in nauk zgodbe pa je v basnih in emblemih praviloma enak. Vendar
velja opozoriti, da je bil Trost o¢itno posebej pozoren prav na emblemsko vre-
dnost zivali: v bordurah Prizoriséa dloveske smrti naletimo na posamezne Zivalske
motive, ki niso uvr§éeni v priljubljene zbirke basni, ampak jih najdemo predvsem

v knjigah emblemov.

Z ikonografskega vidika predstavljajo najtezji oreh Zivali, ki niso del narativ-
nih prizorov oziroma jih na osnovi njihovih medsebojnih odnosov ne more-
mo zanesljivo interpretirati v kontekstu renesanc¢ne in baro¢ne emblematike.
V taksnih primerih se je treba opreti na kriterij uveljavljenosti emblemskega
znacaja Zivali (dolo¢ene Zivali, ki se v bordurah pogosto pojavljajo, na primer lev,
volk, lisica, opica, pes, macka, orel, Zerjav, labod, pav, mis, polz, skoljka, rakovica,
metulj itd., so v svetu emblematike intenzivno prisotne in imajo tako trdno za-
koreninjeno simbolno vrednost, da moramo biti nanje posebej pozorni). Hkrati
je seveda treba natanc¢no analizirati uveljavljene prakse uporabe emblemov v

razli¢nih kontekstih, zlasti v knjizni ilustraciji in grafi¢ni produkciji zgodnjega

126



novega veka, ter preuciti potencialne zglede ali morebitne neposredne predlo-
ge. Pri odkrivanju simbolnega znacaja posameznih Zivali v bordurah Zheatrum
mortis humanae tripartitum se poleg emblemskih knjig, ki jih je imel Valvasor
v svoji knjiZnici, za zelo uporabno vodilo izkaZejo Ze omenjeni bakrorezi Ja-
coba Hoefnagla. Hoefnagel na grafi¢nih listih serije Archetypa studiague pred-
stavi razli¢ne Zivali in rastline, ki zaradi naturalisti¢nega pristopa delujejo kot
zooloske oziroma botani¢ne $tudije. Kljub temu je na prvi pogled o¢itno, da so
nekatere Zivali (redkeje rastline) izpostavljene s kompozicijskimi prijemi in/ali
velikostnim redom, kar je indic za potencialno vsebinsko raven alegori¢nega
ali simbolnega znacaja. Véasih je slednja nesporno opredeljena z geslom, ki se
nahaja ob zivali — na primer polz z reklom »FESTINA LENTE« (H. 4.§., 1,
2). Pogosteje je alegori¢ni pomen mogoce razbrati z nekoliko daljsega napisa,
ki dopolnjuje studije zivali in rastlin. Izreki, ki so praviloma umesceni tik pod
zgornjim ali nad spodnjim robom grafi¢nega odtisa, so vzeti iz Svetega pisma
(predvsem iz psalmov), iz besedil anti¢nih avtorjev (najpogosteje navajani avtor-
ji so Ovidij, Avzonij in Horacij), najveckrat pa gre za zbrane izreke modrecev iz

knjige Adagia Erazma Rotterdamskega.?*

FESTINA LENTE.

Slika 63: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 2, bakrorez, 1592.

232 Zbirka izrekov je nastajala ve¢ let: prva izdaja z naslovom Collectanea Adagiorum, v kateri je bilo osemsto
osemnajst izrekov, je izsla v Parizu leta 1500; druga, Adagiorum chiliades tres ac centuriae fere totidem, s tri tiso¢
dvesto Sestdesetimi reki v Benetkah leta 1508, v izdaji iz leta 1533 pa jih je kar $tiri tiso¢ dvesto enainpetdeset.
Kompletna latinsko-nemska izdaja je objavljena v zbranih delih Erazma Rotterdamskega (1972).

127



Razumljivo je, da koncept Trostovih dekorativnih obrob in njihova velikost ne do-
puscata vkljucevanja pojasnilnih napisov. Slednjih prav tako ni bilo mogoce doda-
jati ob rob ilustracij, saj so spremljevalni napisi ob bakrorezih v Theatru ze vstavljeni
nad in pod sliko. Trost je lahko smiselno naglasil simbolno ali alegori¢no vrednost
zivali le z velikostnim redom in njihovo umestitvijo v kompozicijsko shemo. Ze
hiter pregled okrasnih okvirov v Prizoriséu cloveske smrti razkrije, da se je ilustrator
posluzeval obeh prijemov in nekatere Zivali so posledi¢no tako izpostavljene, da
upraviceno sklepamo na dodatno sporocilno vrednost. Hkrati je ocitno, da imajo
zivali, ki jih Trost posebej poudari, uveljavljen alegori¢ni pomen in da se redno

pojavljajo v emblemih.

V bordurah Valvasorjevega Zheatra najdemo velikostno in kompozicijsko izpo-
stavljene Zivali obi¢ajno v sredini zgornjega ali spodnjega dekorativnega traku,
redkeje v vogalih. Med vsemi Zivalmi je dale¢ najpogostejsi metulj, tradicio-
nalni simbol preporoda in vstajenja v vecno zivljenje. Tak simbolni pomen je
trdno zakoreninjen v evropski ikonografiji zgodnjega novega veka in uveljavljen
tudi v emblematiki.”* Ob metulju je velikokrat upodobljena tudi gosenica, s
¢imer avtor podkrepi metaforo minljivosti zemeljskega Zivljenja v nasprotju z
nesmrtnostjo dude. Alegori¢ni znacaj metuljeve preobrazbe je najbolj nedvou-
mno izpri¢an v primerih, ko v borduri poleg metulja in gosenice najdemo tudi
zapredek.?** Motiv preobrazbe v treh stopnjah se na bakrorezih 7heatra pojavi
kar osemkrat.?® Tristopenjski razvojni ciklus je likovno najbolj izpostavljen v
borduri bakroreza, ki kaze vstajenje in poslednjo sodbo: v zgornji letvi dekora-
tivnega okvira vidimo na sredini velikega metulja, na desni je gosenica, na levi
pa zapredek. Ob tem se je tezko upreti misli, da je avtor emblemsko vrednost
motiva v borduri premisljeno uskladil z ikonografijo glavnega prizora, toliko
bolj, ker je Poslednja sodba (T M.,117) edini bakrorez, v ¢igar borduri se tridelna
preobrazba metulja pojavi kar dvakrat. Taksno interpretacijo potrjuje dejstvo,
da motiv gosenice, zapredka in metulja z jasno izrazenim globljim sporo¢ilom
najdemo tudi pri Hoefnaglu in sicer kar na treh listih. V prvem primeru (H. 4.
§., 11, 5) je alegori¢na vsebina potrjena z reklom »MORS ULTIMA LINEA
RERUMz« in mrtvo Zabo (natancneje sekuljo). Gre za misel iz Horacijevega

233 'V kricanski ikonografiji je taksna interpretacija uveljavljena vse od Bazilija Velikega (Hexaemeron, VIII, 8). Glej
med drugim Kirschbaum (1972, col. 96) in Marino Ferro (1996, 315). Metulj, ki leti k svetlobi, simbolizira
tudi hrepenenje duse, ki stremi k bozanski luci odresenja. Ob tem je treba opozoriti, da lahko metulj v baro¢ni
emblematiki pomeni tudi kratkost Zivljenja in ljubezni, ki izgori v plamenih kot metulj, ki se preve¢ pribliza
plamenu svece. Glej Henkel in Schéne (1967, cols. 911-912).

234 Tri zaporedne stopnje v Zivljenju metulja imajo uveljavljeno alegori¢no interpretacijo, v kateri se povezujejo s
¢loveskim Zivljenjem: gosenica pomeni zemeljsko Zivljenje; negiben zapredek, ki je na videz mrtev, predstavlja
smrt; preobrazba v metulja pa ponazarja preporod in vstajenje v ve¢no Zivljenje.

235 Najdemo ga v borduri bakroreza Opatinja (.M., 37), Vitez (T"M.,49), Kramar (I'M., 71), Princesa (T:M., 95) in
Grofica (T:M., 97) ter v upodobitvi Poslednje sodbe (1"M., 117), Zanjeev (T.M., 145) in S/eofa Hatta (T:M., 149).

128



Todfen, Dang. 7

Omnes ftabimus ante tribunal CHRISTL
Rom. cap.14.

Wit sverdett alle vor derm Richeerffull Shriffi frchen,
Rom. cap.14.

P IN-

Slika 64: Andrej Trost, Dekorativna bordura Poslednje sodbe: gosenica, zapredek in metulj v
zgornji okrasni letvi, 1) M., str. 117.

e S g NS e P e | AR
Fee IR e

129



_ﬂam&t - " mﬁ%:r RJ anis .n.z.mfuam,

ad amissas it awizos opes. crow—

Slika 65: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I1, 5, bakrorez, 1592.

NASCI.PATT.MORL. ™\

m %ﬂmmmﬂ Yenwts 1mpves }/t oxa Ja[amr

stc modio casw Iubrica Vita ]eml’_, -

Slika 66: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, 11, 8, bakrorez, 1592.

130



Dt inpennilis ader® '*vé;ar’u'ijrmt,mﬂ}qm revecta
.j Succedente~volas Loitet, sine repere pesna -

O Dotz atgue Dens, vostrorm sianse pavmmimn,
Collaydamt mowen cunita creata tuiim .
Calum, f;wsj)q':fu:ﬁfmrw,_ stﬂu:_uma_; ok e
.Har gy mius T quj}afzﬁbfjmi haber.

Slika 67: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, IV, 12, bakrorez, 1592.

pisma (Epistolae,1,16,79), v katerem se besede nanasajo na minljivost posvetnih
dobrin v nasprotju s krepostjo, ki je ve¢na. Gosenica, buba in metulj skupaj z
mrtvo zabo se pri Valvasorju pojavijo v borduri Princese (1 M., 95), pri Cemer je
mrtva sekulja nedvoumno posneta po Hoefnaglovi predlogi. V drugem primeru
(H. 4. 8., 11, 8) je alegori¢ni znacaj v delu Archetypa studiagque podkrepljen z
geslom: »NASCI, PATI, MORI« in motivom mrtve misi pod triado gosenice,
bube in metulja. Priljubljena maksima o ¢loveskem Zivljenju izvira iz Avgusti-
novega dela O glasbi (De musica, 6, PL, col. 1166, 58). Kombinacija gosenice,
zapredka in metulja skupaj z mrtvo misjo se pri Valvasorju pojavi v borduri
Viteza. (Glej sliko na str. 100). Opomniti velja, da so poleg misi tudi gosenica,
zapredek in metulj natan¢no povzeti po navedenem listu iz serije Archetypa.
V tretjem primeru (H. 4. §., 1V, 12) je Hoefnagel dodal nekoliko daljsi napis,
ki govori o zZivljenjski mo¢i mladosti in onemoglosti starosti.?** Povsem enak
metulj, gosenica in zapredek kot na dvanajstem listu Cetrtega dela Archeryp se
pojavijo v zgornji letvi bordure Poslednje sodbe, kar nedvoumno kaze, da je Trost
skrbno prenasal motive iz Hoefnaglovih grafi¢nih preldog.

236 »Dum iuvenilis adest vigor est grave, moxque senecta. Succedente volat leviter, sine praepete penna«. Gre za prvi dve
vrstici uganke §t. 18 iz Aenigmatum libellius Hadriana Juniusa, ki je izsla leta 1565 v Antwerpnu.

131



Glede na postavitev in velikost imajo v Trostovih bordurah simbolno vrednost za-
nesljivo tudi pav, rakovica, kus¢ar, Zaba, polz in raznovrstne skoljke morskih polzev,
ki med nastetimi krepko izstopajo po Stevilu. Pav je v evropski tradiciji uveljavljen
simbol nesmrtnosti, veénega Zivljenja in raja (Kirschbaum, 1972, cols. 409—-411).
Rakovica, kus¢ar, Zaba, polz in skoljka morskega polza imajo sicer vsak zase bolj ali
manj bogato razvito simboliko, v okviru krs¢anske ikonografije pa je vsem skupen

simbolni pomen ponovnega rojstva in vstajenja v vecno iivljenje.237

Ideja minljivosti zemeljskega Zivljenja ni izrazena le v primerih nastetih zivali;
v resnici jo lahko razumemo kot prevladujoce sporocilo okrasnih obrob v Pri-
zoriscu cloveske smrti. Med Zivalmi namre¢ krepko prednjadijo zuzelke, ki so v
ikonografiji zgodnjega novega veka zaradi svoje kratkozivosti simbol minljivosti
Zivljenja. V kontekstu renesan¢ne in baro¢ne ikonografije wanitas in memento
mori je njihova simbolna sporo¢ilnost nesporna (Schneider, 1989). Enako velja
tudi za cvetlice (zlasti za rezano cvetje, ki ga je v bordurah dale¢ najvec) 2% ter
sadje in zelenjavo: cvetje hitro ovene, sadje in zelenjava se skvarita in zgnijeta.
Cvetje, sadje in raznovrstna zelenjava so s temo minljivosti Zivljenja najtesneje
povezani tudi v emblematiki.”* Kombinacija roz in Zuzelk, povrtnine, sadja in
malih Zivali (zlasti misi, kuscarjev, polzev in skoljk) ima v slikarstvu zgodnjega
novega veka trdno zasidrano alegori¢no sporocilo, ki ni imanentno samo razno-
vrstnim baro¢nim tihozitjem, ampak ga zasledimo tudi v drugih ikonografskih
motivih. Trost se torej opre na uveljavljeno tradicijo, ki pa jo domiselno postavi

237 Tovrstni pomen kricanski pisci razvijajo na osnovi znacilnosti Zivali in njihovega Zivljenjskega cikla. Stevilni
polzi, kui¢arji in Zabe zimo preZivijo skriti (najveckrat v zemlji), torej na videz umrejo, spomladi pa ponovno
prilezejo na plano, se »ponovno rodijo«. Podobno velja tudi za rakovice in rake, ki jih pozimi komaj kdaj
opazimo, saj so najveckrat skriti. Vendar je za simboliko preporoda pri njih pomembnejsa lastnost, da v obdobju
rasti veckrat menjajo oklep — »zavrzejo staro telo in prejmejo novega«. Opuscen hitinast oklep je po analogiji z
izpraznjeno polzjo hisico v kr§¢anski alegoriki lahko podoba praznega Jezusovega groba po vstajenju. Vstajenjsko
simboliko imajo vse vrste $koljk morskih polzev, zelo pogosta pa je v umetnosti 16. in 17. st., zlasti v tihozitjih
tipa wvanitas in memento mori. Za simbolne pomene nastetih Zivali glej ustrezna gesla v Marino Ferro (1996) in
v Kirschbaum (1972).

238 Cvetje v vazi ali posamezni cvetovi na mizi je klasi¢en motiv cvetli¢nih tihoZitij, ki govorijo o minljivosti,
velikokrat pa so roze vkljucene v tihozitja, kjer je tema vanitas oziroma memento mori eksplicitno izrazena s
prisotnostjo lobanje ali pes¢ene ure. Emblemsko vrednosti Zivali lahko v Trostovih bordurah opredelimo z veliko
vecjo zanesljivostjo kot potencialni emblemski znacaj posamezne rastline, saj so slednje redkeje tako izrazito
izpostavljene. Vendar to ne pomeni, da vsaj nekatere rastline, ki s pogostostjo, velikostjo in postavitvijo pritegnejo
gledal¢evo oko, nimajo emblemske vrednosti. Izstopajo¢ je primer nenavadno velikega in dekorativnega
storZa pinije, najverjetneje neposredno povzet iz knjige Emblemata Hadrijana Juniusa (embl. 37), ki je bila v
Valvasorjevi knjiznici. Pinijin storz, ki pod trdimi luskami skriva sladka jedrca, predstavlja sladkost modrosti, do
katere lahko pridemo le s trdim delom. Glede na postavitev in pogostost bi lahko simbolno vrednost pripisali
tudi orehom, lesnikom in kostanjem, ki v kri¢anski ikonografiji simbolizirajo sladkost kri¢anske vere in vstajenje
v vecno Zivljenje. Med rozami posebej izstopa tulipan, cvet, ki v evropski ikonografiji zgodnjega novega veka
simbolizira minljivost posvetnih bogastev in se tradicionalno pojavlja v tihozitjih tipa vanitas.

239 Ideja, ki je imanentna Stevilnim tihoZitjem s sadjem in zelenjavo, je jedrnato izraZena v emblemski knjigi
Sinnepoppen: slicico s kosaro zrelega sadja spremlja geslo »Hitro zrel, hitro gnil«. (Roemer Visscher, Sinnepoppen,
Amsterdam 1614, embl. 27.)

132



v nov kontekst: v njegovih bordurah izzveni opomin na minljivost Zivljenja kot
veckratni odmev glasnega memetno mori, o katerem govori Valvasor v Theatrum

mortis humanae tripartitum.

Ce povzamemo: okrasni okviri, s katerimi je Andrej Trost dopolnil osrednje prizo-
re bakrorezov v Theatru, ob natanénem pregledu razkrijejo nepri¢akovano bogastvo
ikonografskih motivov emblemskega znacaja. Skupni imenovalec sicer raznolikim
emblemskim prizorom v bordurah Theatrum mortis humanae tripartitum je razvi-
den v dveh vsebinsko najtesneje povezanih tematskih sklopih. V' prvi sklop sodijo
emblemi, ki se povezujejo z idejo krepostnega Zivljenja, premagovanja znacajskih
slabosti in iskanja Zivljenjske modrosti. V drugem so prizori ali posamezne zivali in
rastline, ki s svojim globljim sporocilom opozarjajo na minljivost vsega, kar Zivi na
tem svetu, hkrati pa govorijo o preporodu in veri v ve¢no Zivljenje po smrti. Zavest
o krhkosti tuzemskega bivanja, ki mu vlada vsemogo¢na Smrt, potreba po preu-
darnem in plemenitem Zivljenju ter trdna vera v nagrado oziroma kazen po smrti
so obenem glavni vsebinski poudarki 7heasra, na katere nas avtor opozarja ze takoj
na zaletku, v predgovoru bralcu in v uvodnih verzih. Dekorativne bordure, ki jih
je izdelal Andreas Trost, torej tudi vsebinsko ne le likovno, dopolnjujejo Zheatrum

mortis humanae tripartitum.

Da ima motivika v bordurah Prizoriséa loveske smrti alegori¢en znacaj in da je
ikonografsko usklajena z vsebino knjige, potrjuje tudi primerjava dekorativnih bor-
dur v Thearru s tistimi, ki krasijo jedkanice v Pasijonski knjizici, izdani tri leta prej
(1679). Kljub temu da se zdijo na prvi pogled malone enake in so nekatere od
sedemnajstih bordur dejansko brez vedjih sprememb uporabljene v ZTheatru,* sta
koncept in zasnova vendarle nekoliko drugacna. V okrasnih obrobah ilustracij v
Pasijonski knjiZici Zzivali z nekaj izjemami niso kompozicijsko ali velikostno izpo-
stavljene na enak nacin kot v Prizoriséu cloveske smrti in med njimi razen metuljev
ne najdemo Zuzelk pa tudi polZev in $koljk je bistveno manj. Enako velja za rezano
cvetje ter zelenjavo, ki se v okrasnih okvirih Pasijonske knjizice pojavita le izjemoma.
V bordurah pasijonskih prizorov najdemo nekaj motivov iz basni, ki se ponovijo
tudi v Zheatru. Tako, denimo, v obrobi sli¢ice Kristusa pribijajo na kriz perpoznamo
motiv lisice in leva ter epizodo iz basni o bojazljivih zajcih in Zabah. Naceloma
bi basenski motivi lahko imeli tudi emblemski znacaj, vendar je to malo verje-
tno. Hkrati je znacilno, da v Pasijonski knjizici ne najdemo motivov, povzetih po
Hoetnaglovih bakrorezih, ki imajo nesporno potrjeno emblemsko vrednost. Ideja

240 Spremembe v posameznih primerih izhajajo predvsem iz drugacnega formata in velikosti ilustracij v Pasijonski
knjigici in Prizoriséu cloveske smrti, kjer so bakrorezi vedji, tako da je bilo treba vertikalne dekorativne letve
dopolniti z dodatnimi motivi. Za konkordance med okrasnimi okviri Pasijonske knjizice in Theatra glej Ceve
(1969, 318). Pri tem je treba opozoriti, da Ceve pri iskanju skladnosti ni zmeraj natanéen.

133



Slika 68: Andrej Trost, Dekorativna bordura pasijonskega prizora Kristusa pribijajo na
kriz, Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones, fol. 16, jedkanica, 1679.

minljivosti posvetnega Zivljenja v okrasnih okvirih Pasijonske knjizice ni prisotna,
med tem ko je v bordurah Prizoriséa cloveske smrti jasno prepoznavna. O vsebin-
skem povezovanju motivov v bordurah Pasijonske knjizice, ki bi vsaj potencialno
lahko bili nosilci globljega sporo¢ila, in motiviko pasijonskih prizorov ne moremo
govoriti. KnjiZica je »slikanica« brez besedila, v njej najdemo v ustaljenem zapo-
redju nanizanih Sestnajst prizorov Kristusovega trpljenja brez kakr$negakoli be-
sedila. Celo nacelna moznost, da bi obstajala povezava med ikonografijo pasijona
in motivi v okrasnih obrobah, je zelo majhna. Prizorisce dloveske smrti je povsem
drugacen tip knjige, ki s svojim konceptom literarno-likovnega dela in izrazito
alegori¢nim znacajem ponuja realna izhodis¢a, da dekorativne bordure privzamejo

dodatno razseznost in se celoviteje vkljucijo v zasnovo.

Trost je, kot kaze, priloznost znal izkoristiti: njegova odloditev, da v preplet orna-
mentalnih motivov vtke moralno sporocilo in tako bordure tudi v ikonografskem
pogledu uskladi z vsebino knjige, dokazuje, da je bil precej ve¢ kot zgolj nadarjen
bakrorezec. O Trostu vemo premalo, da bi lahko ocenjevali njegovo literarno raz-
gledanost, intelektualne horizonte in interese. A kot dokazujejo motivi v okrasnih
obrobah, ga je emblematika nedvomno zanimala: brez bolj ali manj poglobljenega

134



poznavanja emblemskih knjig, ki jih je lahko $tudiral v Valvasorjevi knjiznici, si
njegovega dela ni mogoce zamisliti. Ob tem se samodejno zastavlja vprasanje, ali
naj vsebinsko usklajevanje okrasnih okvirov z moralnim sporocilom 7heatra razu-
memo kot Valvasorjevo zamisel ali kot samostojni domislek mojstra bakrorezca.
Glede na znacaj bordur, njihovo raznolikost in precej arbitrarno vkljucevanje posa-
meznih emblemskih motivov se zdi, da je bil spiritus movens vendarle Andrej Trost,
baron pa je pritegnil duhoviti mojstrovi domislici, ne da bi sam dejavno posegal v

zasnovo bordur.

V zapisih o Theatru je pri slovenskih avtorjih izpostavljen pomen Janeza Kocha
kot slikarja, ki je izdelal risarske predloge za drugi in tretji del knjige, medtem ko
je Trostu dodeljena podrejena vloga grafi¢nega mojstra, ki je Kochove risbe vrezal
v baker. Vprasanje njegove morebitne umetniske kreativnosti pri sooblikovanju li-
kovne podobe Prizoriséa cloveske smrti je bodisi prezrto bodisi pisci z njim precej
na kratko opravijo. Misel, da bi utegnil karkoli prispevati k ikonografiji Valvasor-
jeve knjige, je bila o¢itno preved tuja, da bi jo kdo poskusal izraziti, kaj Sele resno
zagovarjati. Rezultati raziskav, posveCenih dekorativnim borduram, osvetljujejo
Trostovo delo v novi ludi. Likovno u¢inkovite in ikonografsko izjemno zanimive
okrasne obrobe bakrorezov predstavljajo pomemben ustvarjalni prispevek k celo-
vitejsi podobi Theatra. Z njimi se Andrej Trost postavlja ob bok Janezu Kochu tudi
kot umetniski soustvarjalec in ne le kot izurjen bakrorezec.

Ikonografsko bogastvo, ki izpricuje poznavanje tako razli¢nih virov, pa je zanimivo
vsaj Se z enega vidika, to je vpetosti Valvasorjevega umetniskega kroga v evropski
kontekst. Prepricanje, da Prizoriséu dloveske smrti pripada pomembno mesto pri
opredeljevanju pomena Valvasorjevega opusa s perspektive vkljuevanja v socasne
evropske tokove, najde v raziskovanju dekorativnih bordur nedvoumno potrditev.
Po oblikovni plati se Zheater z obliko okrasnih okvirov navezuje na uveljavljeno in
razsirjeno obliko knjizne dekoracije, pri Cemer po pestrosti rastlinskih in Zivalskih
motivov krepko presega starejse zglede. Hkrati je v bordurah jasno izpricano v
tistem Casu zelo prisotno zanimanje za naravoslovje, s katerim se je tako intenziv-
no ukvarjal baron z Bogensperka, in ki o¢itno ni ostalo povsem brez odmeva pri
njegovem dolgoletnem sodelavcu.

Valvasorjeva Zelja, da ustvari knjigo umetnostnega znacaja, ki bo zanimiva, ak-
tualna, ne nazadnje modna, taksna, da bo pritegnila pozornost ¢im §irSega kroga
izobrazenih bralcev, je razvidna na razli¢nih ravneh, ki smo jih poskusali osvetliti z
analizo Zheatra. Ne nazadnje spomnimo, da se je za svoje »skromno delce«, potrudil
pridobiti cesarski privilegij, ki mu je dajal najbolj$e moznosti za promocijo in dis-

tribucijo knjige. Ce se na Valvasorjevo Prizorisce cloveske smrti $e enkrat ozremo s

135



perspektive ikonografije in ikonologije, lahko re¢emo, da je prav vsebinska zasnova
odigrala klju¢no vlogo v kontekstu uveljavitve dela v evropskem kulturnem milje-
ju. Posledi¢no je to tudi izhodis¢e za razumevanje pomena, ki ga ima Zheater pri
vrednotenju Valvasorjevega dela v evropskem okviru s stali$¢a umetnostnozgodo-
vinske in kulturnozgodovinske stroke. Z zasnovo knjige, ki se vklju¢uje v tradicijo
literarnih »prizorisc«, hkrati pa se v oblikovnem pogledu priblizuje emblemskim
knjigam, Valvasor naravnost pokaze, kam meri s svojim delom. Z izborom tem
— zlasti z Mrtvaskim plesom in »malo enciklopedijo smrtnih usod« — vstopa na
tematsko podrodje, ki ima v zgodnjem novem veku uveljavljeno tradicijo in je obe-
nem izrazito aktualno. Mrrvaski ples in Razlicne vrste smrti sta poglavii, s katerima
Valvasorjevo Prizorisée cloveske smrti pricakovano vstopa v dialog z deli predhodni-
kov in sodobnikov tako na ikonografskem kot na likovnem podro¢ju, medtem ko
se za okrasne obrobe vsaj na prvi pogled zdi, da je njihova povezanost z evropsko
knjizno produkcijo predvsem oblikovne narave. Pa se — z malo potrpezljivosti in
uporabo povecevalnega stekla — pokaze, da je »obrobni« dekorativni element resda
obroba, nikakor pa nima robnega pomena. Duhovita domislica je Zivo povezana
z bogatim in zelo priljubljenim svetom baro¢ne emblematike, z njo pa je vpetost
Valvasorjevega Prizorisca cloveske smrti v evropski kontekst $e kompleksnejsa in

jasneje razvidna.

136



Povzetek

Prizorisée cloveske smrti v treh delih (Theatrum mortis humanae tripartitum, 1682)
Janeza Vajkarda Valvasorja je nedvomno eno najzanimivejsih del, ki so nastala v
njegovi grafi¢ni delavnici na Bogensperku, vendar je bilo s strani strokovne javnosti
delezno presenetljivo malo pozornosti. Gre za tip ilustrirane pou¢ne knjige o min-
ljivosti ¢loveskega Zivljenja, v kateri avtor bralca opominja, da edinole krepostno
in pobozno Zivljenje vodi v zveli¢anje njegove duse po smrti. Kot nakazuje naslov,
je Theatrum razdeljen v tri dele: prvi — Saltus mortis — sledi uveljavljeni ikonogra-
fiji Mrtvaskega plesa; drugi — Varia genera mortis — opisuje slikovite smrtne usode
slavnih in manj slavnih ljudi, medtem ko tretji — Poenae damnatorum — slika razno-
vrstne muke, ki jih duse prekletih trpijo v peklu. Knjiga je svojevrsten likovno-lite-
rarni memento mori, hkrati pa sluzi kot moralno-didakti¢ni vodnik za zgledno Zi-
vljenje. Verzi (zapisani tako v nemskem kot v latinskem jeziku) so polni alegorij in
prispodob, sto enaindvajset bakroreznih ilustracij pa predstavlja sugestivno likovno
dopolnilo, ki po kvaliteti krepko prekasa literarno vrednost Prizorisca cloveske smrti.
Delo je torej posebej dragoceno zaradi bakrorezov, ki jih je vrezal mojster Andrej
Trost (1643-1708), saj slednji predstavljajo pomemben prispevek k ikonografiji
Smrti v umetnosti 17. stoletja. Ilustracije Mrtvaskega plesa v prvem delu Zhea-
tra so bile v strokovni literaturi pogosto neustrezno opredeljene kot posnetki ali
celo kopije znamenitega lesoreznega cikla Hansa Holbeina mlajSega (prva izdaja
Lyon, 1538), Ceprav so v resnici povzete po lesorezih Mrtvaskega plesa v knjigi
Imagines mortis Arnolda Birckmanna (Koln, 1555). Bakrorezi drugega in tretjega
dela so vrezani po izvirnih risarskih predlogah novomeskega slikarja Janeza Kocha
(1650-1715) in se slogovno opazno razlikujejo od bakrorezov v prvem delu knjige.
Slednji kazejo znacilnosti nemske renesanse 16. stoletja in v njih lahko kljub pre-
delavi prepoznamo slog Hansa Holbeina mlajsega. V nasprotju s tem najdemo v
bakrorezih, izdelanih po Kochovih risbah, preplet stilnih prvin pozne renesanse in

zgodnjega baroka, ki je znacilen za slog novomeskega slikarja.

Zaradi priljubljenosti motiva Mrtvaskega plesa je bil prvi del Prizorisca cloveske smrti
v strokovni literaturi pogosteje obravnavan kot ostala dva, vendar avtor pricujoce
knjige opozarja, da resnej$a primerjalna analiza bakrorezov ni bila opravljena. V svo-
ji Studiji se osredotoca na ikonografske novosti bakrorezov, ki krasijo Valvasorjev
Theater, in ugotavlja, da ima velik del sprememb skupni imenovalec: ideja vsemo-
gocnosti in neprizanesljivosti Smrti je $e izraziteje poudarjena kot v starejsih upo-
dobitvah Mrtvaskega plesa. Tako se okostnjak pojavi tudi v ilustracijah, kjer bi ga
v Holbeinovem ali Birckmannovem Mrtvaskem plesu zaman iskali. Pri Valvasorju

Smrt s pes¢eno uro ne prizanese niti beracu in njena prisotnost v stirih bakrorezih

137



z upodobitvami igrivih de¢kov nedvoumno sporoca, da tudi zanje ne najde milosti.
Ikonografske spremembe, ki jih Valvasor vnese v Mrtvaski ples, nikakor niso na-
klju¢ne, ampak oblikujejo prepoznaven vzorec: v nasprotju s satiri¢no noto, ki je pri
Holbeinu in Birckmannu zelo izpostavljena, je v Prizoriscu cloveske smrti naglasena
neomejena mo¢ Smrti, ki brez izjeme pokosi vse, ne glede na druzbeni polozaj, spol
ali starost. Poglavitni razlog za tovrstni vsebinski poudarek je umestitev motiva Mr-
tvaskega plesa v kontekst Zheatra: Smrt namrec igra glavno vlogo tudi v drugem in
tretjem delu knjige, njeno vsemogocnost pa avtor naglasi Ze uvodoma v nagovoru
bralcu. Celostranski uvodni bakrorez Zmagoslavje Smrti, za katerega je idejni osnu-

tek pripravil sam Valvasor, odli¢no ilustrira vodilno temo Prizoriica cloveske smrti.

Poglavie Razlicne vrste smrti, v katerem je s kratkimi epigrami in bakroreznimi
ilustracijami predstavljenih petintrideset smrtnih usod, je bilo do nedavnega kljub
zanimivi ikonografiji povsem neraziskano. Valvasor v njem bralcu postavi pred oci
nenavadno galerijo razli¢nih smrti slavnih zgodovinskih osebnosti, mitoloskih li-
kov, pa tudi &isto obicajnih in celo povsem anonimnih ljudi. Tako v izboru motivov
kot v nadinu pripovedi je razvidno, da i8¢e ¢im bolj slikovite, neobicajne in grozlji-
ve oblike umiranja. Ob tem je mocno poudarjen moralisti¢ni ton, ki je mestoma
dopolnjen z ironijo in duhovitim koketiranjem z bralcem. Natancen pregled del
anti¢nih in srednjeveskih piscev, ki jih Valvasor navaja kot vir za svoje zgodbe,
razkrije, da avtor Zheatra ni zmeraj bral del, na katera se sklicuje. Sklici so namre¢
neredko napacni in o€itno je, da je v resnici vecino zgodb prevzel iz druge roke.
Najpogosteje je povzemal po priljubljeni Zgodovinski kroniki Johanna Ludwiga
Gottfrieda (Frankfurt, 1629-1634) in enciklopedi¢nemu delu Officina Jeana Tixi-
era de Ravisi (Joannes Ravisius Textor; Basel, 1503). Primerjalna analiza pokaze
tudi, da se Valvasorjev na¢in obravnave neobicajnih smrtnih usod neposredno na-
vezuje na zanr moralno-didakti¢ne literature nenavadnih, slikovitih, pouénih in
duhovitih zgodb, ki so bralcu predstavljene kot na svojevrstnem gledaliskem odru.
Tako imenovana »prizoris¢a« (lat. Theatrum, nem. Schau-Biibne, fr. Théatre), ki ima-
jo pogosto enciklopedicen znacaj, so bila v 17. st. zelo priljubljen literarni Zanr.
Zgodbe naj bi sluzile kot primeri dejanj (exempla), ki so bodisi zgledna in zatorej
vredna posnemanja bodisi zavrzena in jih lahko bralec razume kot svarilo. Analiza
besedila in ilustracij razkriva kriterije, po katerih je Valvasor izbiral zgodbe za drugi
del Prizoriséa cloveske smrti, znadilnosti njegovega pristopa v obravnavi teme in ne
nazadnje izvirni prispevek k ikonografiji Smrti v obdobju zgodnjega novega veka
tako na podrodju literature kot likovne umetnosti.

V zadnjem poglavju knjige o Valvasorjevem Prizoriscu cloveske smrti v evropskem
kontekstu se avtor loteva enega od najbolj zanimivih vidikov obravnavanega dela:

138



imenitnih dekorativnih bordur bakroreznih ilustracij, ki jih je izdelal Andrej Trost.
Okrasne obrobe so gosto naseljene z neverjetnim bogastvom miniaturnih Zivali in
rastlin, ki izpricujejo zelo dobro poznavanje Zivalskega in rastlinskega sveta. Notra-
nji pas dekorativnih bordur z Zivalskimi in rastlinskimi motivi je $irok vsega 9-10
milimetrov, kljub temu pa so drobne Zivali in rastline upodobljene s toliksno na-
tancnostjo, da jih je mogoce brez tezav prepoznati. Analiza miniaturnih Zivalskih
prizorov pokaze, da ne gre zgolj za dekorativno nizanje motivov, ampak da imajo
zivali pogosto alegoricen pomen. Stevilni prizori predstavljajo znane epizode iz
Ezopovih basni in so v resnici povzeti po jedkanicah, ki jih je Marcus Gheeraerts
starejsi izdelal za knjigo De warachtighe fabulen der dieren (Brugge, 1567). Trost je
Gheeraertsove ilustracije najverjetneje poznal posredno, po kopijah, ki jih je za svoj
Theatrum morum (Praga, 1608) izdelal Aegidius Sadeler II. Sadelerjeva knjiga mu
je bila namre¢ na voljo v Valvasorjevi knjiznici na Bogensperku. Drugi pomemben
vir, ki ga je Trost uporabil kot predlogo, je znamenita grafi¢na serija Archetypa stu-
diague Jakoba Hoefnagla (Frankfurt, 1592). Vecina rastlin, zuzelk, plazilcev, rib,
skoljk, pticev in manjsih sesalcev je zvesto posnetih po Hoefnaglovih bakrorezih.
Nova vloga zivalskih motivov v kontekstu Prizoriséa cloveske smrti je izjemno in-
ventivna: motivi so mojstrsko umesceni v okrasne obrobe, za katere se na prvi
pogled zdi, da imajo izklju¢no dekorativno vrednost, vendar s svojim alegori¢nim
pomenom v resnici domiselno dopolnjujejo ikonografijo Valvasorjeve moralisticne

knjige o minljivosti cloveka in krepostnem Zivljenju, ki vodi v odresenje.

139






Summary

Theatrum mortis humanae tripartitum (1682) by Johann Weichard Valvasor is one
of the most interesting publications produced in the baron’s printing workshop
at Bogensperk Castle. However, until recently it did not receive proper attention
from the scholars. Theatrum mortis is a sort of illustrated morality book on the van-
ity of human life, urging the reader to lead a virtuous and pious life as the most
secure way towards the salvation of the soul. As indicated by the title, the book
consists of three parts: the first — Saltus mortis — follows the traditional iconography
of the Dance of Death, the second — Varia genera mortis — describes the picturesque
deaths of famous men and women, while the third — Poenae damnatorum — brings
forth various images depicting the torments of damned souls in hell. The book
serves as a unique literary-and-visual memento mori, as well as a sort of a moral
guide. The verses (written in both Latin and German) abound in allegories and
metaphors of a distinctively didactic character, while the 121 illustrations offer a
suggestive visual counterpart. The copperplate engravings executed by Valvasor’s
master engraver Andreas Trost (1643-1708) represent an important contribution
to the iconography of Death in the 17% century art. The 54 illustrations of Sa/fus
mortis are often unjustly seen as copies of the famous Dance of Death by Hans
Holbein the Younger (first edition in 1538) although they are actually modelled
on the woodcuts in Imagines mortis by Arnold Birckmann published in Cologne in
1555.The engravings of the second and the third part of the book are made after
the original drawings by the Slovenian draughtsman Joannes Koch (1650-1715),
and thus differ considerably in style. The illustrations of the Dance of Death are
close to sixteenth century German Renaissance with some traits of Holbein's style
while the rest of the engravings display the combination of late Renaissance and
early Baroque elements characteristic of Joannes Koch as well as of Valvasor's ar-

tistic circle in general.

Due to the popularity of the Dance of Death motif, the first part of Theatrum mor-
tis is the most frequently discussed. However, as the author of Valvasor’s Theatrum
mortis humanae tripartitum in the European Context points out, no adequate study
of the engravings in regard to the possible models has been published so far. The
comparison of Valvasor’s Theatrum mortis and Birckmann’s Imagines mortis shows
that Trost deliberately transformed the composition of some of the motifs. The
majority of changes clearly demonstrate his intention to stress the inevitability and
cruelty of Death. So, for example, in the depiction of 7he Beggar a skeleton appears
for the first time in the composition, thus declaring that even a crippled pauper
cannot be spared. Valvasor also chose to integrate a skeleton in each of the four

141



plates representing the boys (puzti) — even these joyous little boys, full of life and
energy, fall victim of the inevitable. Iconographic analysis of Valvasor’s Dance of
Death proves that the changes in regard to Holbein and Birckmann are the result
of integration of the Dance of Death into the new context of Theatrum mortis hu-
manae tripartitum. Valvasor uses all available means to make his vision of the terri-
fying might and invincibility of Death palpably alive. The whole-page introductory
engraving to the Theatrum mortis, the great Triumph of Death, designed by Valvasor

himself, serves as a perfect visual representation of his idea.

'The Various Modes of Death, where 35 death cases are presented in short epigrams by
Valvasor and illustrated with Trost’s engravings made after the original drawings by
Joannes Koch, has so far not been a subject of scholarly research, despite its interest-
ing iconography. From the iconographic viewpoint both the concept of the Varia
genera mortis and the selection of death cases deserve special attention. Valvasor’s
book conveys a peculiar gallery of death fates including famous historical personali-
ties, a few legendary figures, but also the common man and completely anonymous
figures. The author’s wish to create a picturesque set of particularly strange and hor-
rifying death cases is evident in both the selection of the subject matter and the style
of narration. An explicit moralizing note is constantly present and it is occasionally
enlivened by a witty flirtation with the reader. An examination of the works by an-
cient and medieval authors to which Valvasor refers in this chapter shows that he
did not always read the books he quoted. In several cases he used secondary sources
instead, most often the Historische Chronica by Johann Ludwig Gottfried (Frankfurt,
1629-1634) and the encyclopaedic work Officina by Jean Tixier de Ravisi (Joannes
Ravisius Textor; Basel, 1503). The comparative analysis also reveals that Valvasor’s
presentation of uncommon human fates in the Zheatrum mortis is directly related to
the literary genre of moral-didactic literature of curious, picturesque, edifying, and
witty stories that are introduced to the reader as if on stage. This type of publication
— the so-called »theatre« (Lat. Zheatrum, Germ. Schau-Biibne, Fr. Théatre) — which
often has an encyclopaedic character, became a highly popular literary genre in the
17* century. The stories intended to serve as examples (exempla) of conduct which
may be either exemplary, and hence worth imitating, or disgraceful, thus serving as a
warning. The study of verses and engravings also brings to light specific criteria that
Valvasor applied in the conception of this chapter, the characteristics of how he deals
with the theme, and his original contribution to the iconography of Death in the
early modern period, both in the fields of literature and visual arts.

Finally, the author of this book tackles one of the most interesting aspects of the
illustrations in the Zheatrum mortis, namely the admirable decorative borders of the

142



engravings, designed by Andreas Trost. The decorative borders are densely filled
with an almost incredible variety of miniature animals and plants. The inner band
of the decorative frames, where the plants and animals are depicted, measures only
9-10 mm, but the miniature animal and floral motifs are rendered with such preci-
sion that they can be identified without difficulty. Examination of the tiny animal
scenes shows that they often have a pronounced allegorical meaning. Many of
them represent a characteristic episode from one of the popular Aesop’s fables
and they are actually modelled on etchings for De warachtighe fabulen der dieren
by Marcus Gheeraerts (Brugge, 1567). Valvasor's master engraver probably knew
Gheeraerts’s illustrations via copies by Aegidius Sadeler II made for his Zheatrum
morum (Prague, 1608). Sadeler’s book was namely at his disposal in Valvasor’s li-
brary at Bogensperk Castle. The other important source of inspiration is the fa-
mous Archetypa studiaque by Jacob Hoefnagel (Frankfurt, 1592): the majority of
plants, insects, reptiles, fish, birds, and smaller mammals are faithful reproductions
of Hoefnagel's originals. The function of animal motifs in the context of Theatrum
mortis is highly original: they are meticulously incorporated in the borders which
seem to be pure decoration, although actually with their allegorical meanings they
fit in well with the iconography of Valvasor’s moralizing book on the vanity of hu-

man life and the path of virtue that leads towards salvation.

143






Bibliografija

Viri
Abraham a Sancta Clara, Grosse Todten-Bruderschafft, Wien 1681. Dostopno v

digitalizirani obliki na http://reader.digitalesammlungen.de/en/fs1/
object/display/bsb10363306_00001.html (citirano 20. avgust 2015).

Ajlijan (Aelianus Claudius), Pers zdion ididtetos (lat. De natura animalium);,
med drugim na voljo z angl. prev.: Aelian. On the Characteristics of
Animals. With an English Translation by A. F. Scholfield, 3 vols.,
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass.
1958-59.

Alciati, Andrea, Emblematum Liber, Augsburg 1531. Dostopno v digitalizirani
obliki na: http://www.emblems.arts.gla.ac.uk/alciato/books.
phprid=A31a&o= (citirano 20. avgust 2015).

Apolodor oz. Psevdo-Apolodor (Pseudo-Apolldorus), Bibliothéké (lat.
Bibliotheca); med drugim na voljo z angl. prev.: Apollodorus.
The Library. Translated by Sir James George Frazer, 2 vols.,
Loeb Classical Library, Harvard University Press Cambridge,
Mass.; William Heinemann Ltd. London, 1921. Dostopno tudi
v digitalizirani obliki na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
texttdoc=Apollod.+1.1.1 (citirano 20. avgust 2015).

Arnold von Liibeck in Helmold von Bosau, Chronica Slavorum Helmoldi
presbyteri Bosoviensis et Arnoldi abbatis Lubecensis, Libeck 1659.
Izdaja iz leta 1972 je dostopna tudi v digitalizirani obliki na: http://
digital.slub-dresden.de/fileadmin/data/361888058/361888058 _tif/
jpegs/361888058.pdf (citirano 20. avgust 2015).

Avla Gelij (Aulus Gellius), Noctes Attice; med drugim na voljo z angl. prev.: Aulus
Gellius. Aztic Nights. With an English Translation by ]. C. Rolfe, Loeb
Classical Library, Harvard University Press, Cambridge Mass. 1946.
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://penelope.uchicago.edu/
Thayer/E/Roman/Texts/Gellius/home.html (citirano 20. avgust 2015).

Birckmann, Arnold, Imagines mortis ... Kéln: Apud haeredes Arnoldi Birckmanni,
1555. Dostopno v digitalizirani obliki na: http://www.bvh.univ-tours.fr/
Consult/index.asp?numfiche=247 (citirano 20. avgust 2015).

145



Cicero (Marcus Tullius Cicero), De Officiis; med drugim na voljo z angl. prev.:
M. Tullius Cicero. De Officiis. With an English Translation by
Walter Miller. Harvard University Press; Cambridge, Mass., William
Heinemann Ltd. London 1913. Dostopno tudi v digitalizirani obliki
na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3 Atext%
3A2007.01.0048 (citirano 20. avgust 2015).

Camus, Jean-Pierre, L' Amphithéitre sanglant, oir sont représentées plusieurs actions
tragiques de notre temps, Paris 1630. Dostopno tudi v digitalizirani
obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k 729847 (citirano 20.
avgust 2015).

Camus, Jean-Pierre, Les Spectacles d'horreur, oir se découvrent plusieurs tragiques

effets de notre siécle, Paris 1630.

Camerarius, Joachim, Symébolorum et emblematum centuriae quattor. .., Nirnberg,
1605. Izdaja iz leta 1668 je dostopna na: https://archive.org/details/

joachimicamerari0lcame.

Corrozet, Gilles, Les fables du trés ancien Esope Phrigien, premiérement escriptes
en grec, et depuis mises en rithme frangoise, Paris 1542. Dostopno v
digitalizirani obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k70299v
(citirano 20. avgust 2015).

Dene, Eduard de, De warachtighe fabulen der dieren, Brugge 1567. Dostopno v
digitalizirani obliki na: http://cabrio.bibliotheek.brugge.be/browse/
webgaleries/St137/index.html (citirano 20. avgust 2015).

Deuchar, David, Le triomphe de la mort, gravé dapreés les desins originaux de Jean
Holbein, par Deuchar, London 1788.

Diodor Sicilski (Diédéros Sikelidtes), Bibliothéke historiké (1at. Bibliotheca
historica); med drugim na voljo z angl. prev.: Diodorus Siculus. Library
of History. With an English Translation by C. H. Oldfather. 12 vols.,
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass.:
William Heinemann, Litd., London 1933-1967. Delno dostopno tudi
v digitalizirani obliki na: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text>do
c=Perseus:text:1999.01.0084 (citirano 20. avgust 2015).

Dionizij iz Halikarnasa (Dionyisios Halikarnasseos), Romaiké Archaiologia (lat.
Antiquitates Romanae); med drugim na voljo z angl. prev.: Dionysius

of Halicarnassus. 7he Roman Antiquities of Dionysius of Halicarnassus.

146



With an English Translation by Earnest Cary. 7 vols., Loeb Classical
Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass.: William
Heinemann Ltd, London 1937-1950. Dostopno tudi v digitalizirani
obliki na: http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/
Dionysius_of_Halicarnassus/home.htm (citirano 20. avgust 2015).

Erazem Rotterdamski, Adagia, v: Ausgewdhlite Schriften, vol. 7, Wiss. Buchges.,
Darmstadt 1972.

Evzebij iz Cezareje (Eusebius Pamphili), Historia Ecclesiastica; med drugim na
voljo v angl. prev. A. C. McGifterta: Church History, Nicene and Post-
Nicene Fathers, Second Series, Vol. 1., Christian Literature Publishing
Co., Buffalo, NY 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.newadvent.org/fathers/2501.htm (citirano 20. avgust 2015).

Evzebij iz Cezareje (Eusebius Pamphili), Vita Constantini; med drugim na voljo
v angl. prev. E. C. Richardsona: Life of Constantine, Nicene and Post-
Nicene Fathers, Second Series, Vol. 1., Christian Literature Publishing
Co., Buffalo, NY 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.newadvent.org/fathers/2502.htm (citirano 20. avgust 2015).

Ezop (Aesopus), Aesopische Fabeln. Zusammengestellt und ins Deutsche iibertragen
von August Hausrath (Urtext und Ubertragung), Miinchen 1944. Na
voljo tudi v sodobnem angleskem prevodu R. Templa: Aesop, Zhe
Complete Fables, Penguin Classics, London 1998.

Gallonio, Antonio, De sanctorum martyrum cruciatibus liber quo potissimum
instrumenta, ¢ modi, quibus iidem Christi martyres olim torquebantur,

accuratissime tabellis expressa describuntur, Roma 1594.

Geottfried, Johann Ludwig, Historische Chronica, oder Beschreibung der Fiirnembsten
Geschichte, so sich von Anfang der Welt bifs auf das Jahr Christi 1619
zugetragen, Frankfurt am Main, 1629-1634. 1zdaja iz leta 1674 je dostopna
na: http://digital.ub.uni-duesseldorf.de/ihd/content/titleinfo/1306495
(citirano 20. avgust 2015).

Grasser, Johann Jakob, Joh. Rawvisii Textoris Nivernensis poetae celeberrimi.
Officina sive Theatrum Historicum et Poeticum, Basel 1663.
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://reader.digitale-
sammlungen.de/de/fs1/object/display/bsb10765584_00005.html
(citirano 20. avgust 2015).

147



Harsdérfter, Georg Philipp, Der Grosse Schauplatz Jimerlicher Mordgeschichte,
Hamburg 1678. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://www.
zeno.org/Literatur/IM/Harsd%C3%B6rfter,+ Georg+Philipp/Prosa/
Der+Grosse+Schauplatz+j%C3%A4mmerlicher+Mordgeschichte
(citirano 20. avgust 2015).

Herodot (Herédotos), Zgodbe (Historiai), prev. A. Sovre, Slovenska matica,
Ljubljana 1953-55.

Higin (Gaius Julius Hyginus), Fabulae, znanstveno kriti¢na izdaja: Peter K.
Marshall, Hyginus: Fabulae. Editio altera. K. G. Saur, Minchen 2002.
Na voljo v angl. prev.: The Myths of Hyginus, translated and edited by
Mary Grant. University of Kansas Publications in Humanistic Studies,
no. 34. Lawrence: University of Kansas Press, 1960. Dostopno tudi v
digitalizirani obliki na: http://www.theoi.com/Text/HyginusFabulael.
html (citirano 20. avgust 2015).

Hoefnagel, Jacob, Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F.
genio duce ab ipso scalpta omnibus philomusis amice D. ac perbenigne
communicat, Frankfurt am Main 1592.

Holbein, Hans mlajs§i,**! Les simulachres & historiées faces de la Mort, autant
élégamment pourtraictes, que artificiellement imaginées, Lyon 1538.
Dostopno v digitalizirani obliki na: http://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btvlb8609551c.r=.langEN (citirano 20. avgust 2015).

Holbein, Hans mlajsi, Imagines Mortis. His accesserunt, Epigrammata, é Gallico
idiomate & Georgio Amylio in Latinum translate, Lyon 1545.

Holbein, Hans mlajsi, Icones Mortis. Duodecim imaginibus preter priores, totidemque
inscriptionibus preter epigrammata é Gallicis a Georgio Amylio in

Latinum wersa, camulate, Lyon 1547.

Holbein, Hans mlajsi, Les Images de la Mort. Auxquelles sont adjoustées douze
figures, Lyon 1547. Dostopno v digitalizirani obliki na: https://archive.
org/details/lessimulachreshi0Oholb (citirano 20. avgust 2015).

Holbein, Hans mlajsi, Les Images de la Mort, auxquelles sont adjoustees dix sept figures.
Lyon 1562. Dostopno v digitalizirani obliki na: hzzp://digital.siub-
dresden.de/werkansicht/dlf/98855/1/cache.of (citirano 20. avgust 2015).

241V nobeni od tu nastetih izdaj Mrtvaskega plesa Holbein ni naveden kot avtor lesorezov oziroma predlog za lesoreze.
Prav tako ni omenjen avtor besedila. Danes se ve¢ina poznavalcev strinja, da sta avtorja besedila Gilles Corrozet in
Jean de Vauzelles. V strokovni literaturi se je uveljavil nacin zapisa, ki kot glavnega avtorja navaja Holbeina.

148



Hollar, Vaclav, Mortalium nobilitas, 1651 Antwerpen.

Horapollo, Hieroglyphica (Hori Apollinis Hieroglyphica), Sbordone, Francesco (ur.),
Napoli 1940. Dosegljivo tudi v angl. prev. G. Boasa: The Hieroglyphics of
Horapollo, New York 1950. Rimska izdaja grskega originala z latinskim
prevodom iz leta 1599 je dostopna na: https://archive.org/details/
apollonosneiloou0OOhora (citirano 20. avgust 2015).

Kasij Dion (Dion 6 Kassios), Romaikeé historia (1at. Historia Romana); med
drugim na voljo z angl. prev.: Dios Roman History. With an English
Translation by Earnest Cary, 9 vols., Loeb Classical Library, Harvard
University Press, Cambridge Mass., William Heinemann Ltd, London
1914-1927. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://penelope.
uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Cassius_Dio/home.html
(citirano 20. avgust 2015).

Kieser, Eberhard, Todten Dantz Durch alle Stinde und Geschlecht, Frankfurt am
Main 1617.

Kieser, Eberhard, Irones Mortis Sexaginta Imaginibus, Frankfurt am Main 1648.

Koch, Johann, [Naért za delo » Theatrum mortis humanae.], Metropolitana,
Hrvatski drzavni arhiv, Zagreb, MR 11948-8" (kat. §t. 1271).

Mechel, Christian von, Le triomphe de la mort, Basel 1780.
Meisner, Daniel, Sciagraphia cosmica, Frankfurt am Main 1678.

Ovidij (Publius Ovidius Naso), Metamorphoses; med drugim na voljo v angl.
prev.: Ovid. Metamorphoses. With an English Translation by F. J.
Miller, revised by G. P. Goold, 2 vols., Loeb Classical Library, Harvard
University Press Cambridge Mass., 1999.

Pavzanias (Pausanias), Hellddos Periegésis (1at. Greaciae descriptio); med drugim na
voljo v angl. prev.: Pausanias. Description of Greece. With an English
Translation by W. H. S. Jones, 4 vols., Loeb Classical Library, Harvard
University Press, Cambridge, Mass., William Heinemann Ltd,
London 1918. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: http://www.
perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=paus.+1.1.1&redirect=true (citirano
20. avgust 2015).

Plinij starejsi (Plinius Maior), Naturalis historia libri XXXVII, med drugim na
voljo v angl. prev.: Pliny. Natural History. With an English Translation

149



by H. Rackham, 10 vols., Loeb Classical Library, Harvard University
Press, Cambridge, Mass. 1938. Dostopno tudi v digitalizirani

obliki na. http://www.perseus.tufts.edu/hopper/textPdoc=Perseus:te
xt:1999.02.0137. Izbor iz Plinija je na voljo tudi v slov. prev. Mateja

Hriberska: Plinij Starejsi, Naravoslovje. Izbrana poglavja, Modrijan,
Ljubljana 2009.

Plutarh (Ploutarchos), Bioi pardllloi (lat. Vitae paralleae); med drugim na voljo
v angl. prev.: Plutarch’s Parallel Lives. With an English Translation
by B. Perrin, 11 vols., Loeb Classical Library, Harvard University
Press, Cambridge, Mass., William Heinemann Ltd, London 1914.
Dostopno tudi na spletni strani: http://penelope.uchicago.edu/
Thayer/E/Roman/Texts/Plutarch/Lives/Theseus*.html Izbor iz
Vzporednih Zivijenjepisov je na voljo v prevodih razli¢nih slovenskih
prevajalcev. Med novejsimi glej zlasti prevode Mateja Hriberska.

Propercij (Sextus Propertius), Elegiae; med drugim na voljo v angl. prev.:
Propertius. Elegies. With an English Translation by G. P. Goold, Loeb
Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, Mass. 1990.

Ripa, Cesare, Iconologia, Roma 1603. Na voljo so prevodi v ve¢ino evropskih
jezikov in $tevilne poznejse izdaje; dostopno na razli¢nih spletnih
straneh. Glej: http://www.arthistoricum.net/themen/themenportale/
geschichte-der-kunstgeschichte/quellen-zur-geschichte-der-
kunstgeschichte-digital/cesare-ripa-um-1555-1622/ (citirano 20.
avgust 2015).

Rollenhagen, Gabriel, Nucleus Emblematum selectissimorum, Kéln 1611.
Dostopno tudi v digitalizirani obliki na: https://archive.org/details/
nucleusemblematu0Oroll (citirano 20. avgust 2015).

Romuald, pater, Skofieloski pasijon, Preprosta fonetiéna transkripcija s prevodom
neslovenskih delov besedila, spremne besede Joze Faganel (idr.),
Ljubljana: Mladinska knjiga 1999. Elektronska znanstvenokriti¢na
izdaja besedila je dostopna na: http://nl.ijs.si/e-zrc/sp/index-sl.html
(citirano 20. avgust 2015).

Rusting, Salomon van, Het schouw-toneel des doods, Amsterdam 1707.

Rusting, Salomon van, Schau-Platz des Todes, oder Todten-Tanz, Nirnberg 1636.

150



Sadeler, Aegidius, Theatrum morum: Artliche Gesprach der Thier mit
wahren Historien den Menschen zur Lebr, Praga 1608.
Dostopno v digitalizirani obliki na: https://archive.org/details/
theatrummorumartOOsadeuoft (citirano 20. avgust 2015).

Saubert, Johann, Busz- vnd Gebet-spiegel Daniels, Niirnberg 1640.

Silij Italik (Silius Italicus), Punica; med drugim na voljo z angl. prev.: Silius Italicus.
Punica. With an English Translation by J. D. Duff, Loeb Classical Library,
Harvard University Press, Cambridge Mass., William Heinemann Litd,
London, 1927. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na : https://archive.
org/details/punicasi02silivoft (citirano 20. avgust 2015).

Sokrat Carigrajski (Socrates Scholasticus), Historia ecclesiastica; med drugim na
voljo v angleskem prevodu A. C. Zenosa, Church History, Nicene and
Post-Nicene Fathers, Second Series, vol. 2, Buffalo, NY: Christian
Literature Publishing Co., 1890. Dostopno tudi v digitalizirani obliki na:
http://www.newadvent.org/fathers/2601.htm (citirano 20. avgust 2015).

Sozomen (Salminius Hermias Sozomenus), Historia ecclesiastica; na voljo
v sodobnem nemskem prevodu G. Ch. Hansena: Sozomenos,
Kirchengeschichte - Historia ecclesiastica, Fontes Christiani vol. 73/1-4,
Brepols, Turnhout 2004.

Svetonij (Gaius Suetonius Tranquillus), De Vita XII Caesarum; med drugim
na voljo v angl. prev.: Suetonius. The Lives of the Twelve Caesars;
An English Translation, Augmented with the Biographies of
Contemporary Statesmen, Orators, Poets, and Other Associates.
Publishing Editor. J. Eugene Reed. Alexander Thomson. Philadelphia.
Gebbie & Co. 1889. Na voljo tudi v digitalizirani obliki na: http://
www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus:text:1999.02.0132.
Delo je dostopno tudi v slovenskem prevodu Jozeta Smita: Gaj
Svetonij Trankvil, Dvanajst rimskib cesarjev, Ljubljana 1960.

Tit Livij (Titus Livius), 46 urbe condita; med drugim na voljo z angl. prev.: Livy.
History of Rome. With an English Translation by B. O. Foster. 28 vols.,
Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge Mass.,
1919-1959.

Tixier de Ravisii, Jean, Officina partim historicis partim poeticis referta disciplinis, Basel
1503. Pariska izdaja iz leta 1532 je dostopna na: http://digital.ub.uni-
duesseldorf.de/urn/urn:nbn:de:hbz:061:1-9258 (citirano 20. avgust 2015).

151



Valerij Maksim (Valerius Maximus), Facta et dicta memorabilia; med drugim na
voljo z angl. prev.: Valerius Maximus. Memorable doings and sayings,
ed. and. transl. D. R. Shackleton Bailey, 2 vol., Harvard Univ. Press,
Cambridge Mass. 2000.

Valvasor, Johann Weichard, Dominicae Passionis Icones, Wagensperg 1679. Dostopno
v sodobni izdaji s spremno $tudijo E. Cevca: Johann Weichard Valvasor/
Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones/ Slike Gospodovega
trpljenja, Cankarjeva zalozba in Trubarjev antikvariat, Ljubljana 1970.

Valvasor, Johann Weichard, Theatrum mortis humanae tripartitum: das ist: Schau-
Biihne dess Menschlichen Todts in drey Theil: mit schonen Kupffer-Stichen
geziehrt vnd an Tag gegeben, Laybach 1682. Dostopno v sodobni izdaji
s slovenskim prevodom Jozeta Mlinari¢a: Johann Weichard Valvasor/
Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum/Prizorisce
¢loveske smrti v treh delib, Zalozba Obzorja in Dolenjska zalozba,
Maribor in Novo mesto, 1969. Izvod originalne izdaje iz rokopisnega
oddelka NUK je dostopen tudi v digitalizirani obliki na:http://www.
dlib.si/details/URN:NBN:SL:DOC-SRSIYAYG/?query=%27keywor
ds%3dJanez+Vajkard+Valvasor.%27&fsrctype=zemljevidi&sortDir=A
SC&sort=date&flocation=Narodna+in+univerzitetna+knji%c5%benic
a&pageSize=10&language=eng in http://www.dedi.si/dediscina/117-
prizorisce-cloveske-smrti-v-treh-delih (citirano 20. avgust 2015).

Valvasor, Johann Weichard, Die Ebre def§ Hertzogtums Crain. Laybach 1689.
Dostopno v slovenskem prevodu Doris Debenjak idr.: Janez Vajkard
Valvasor, Cast in slava vojvodine Kranjske, 1.~4., Zavod Dezela

Kranjska, Ljubljana 2009-2013.

Vogtherr, Heinrich, Todtentanz, Augsburg 1544.

Strokovna literatura

Ahaci¢, Kozma, 2012: Zgodovina misli o jeziku na Slovenskem. Katoliska doba
(1600-1758), Ljubljana: Zalozba ZRC SAZU.

Armstrong, Lilian, 2008: Triumphal Processions in Italian Renaissance Book
Hlumination and Further Sources for Andrea Mantegna’s » Triumph of
Caesar«, Manuscripta, 52, str. 1-63.

Beard, Mary, 2007: The Roman Triumph, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

152



Benedik, Metod, 2006: Izhodisca Skofjeloékega pasijona, v: Florjancic, Alojzij
Pavel (ur.), Skoﬁelo§ki pasijon Loski razgledi, Doneski 12, str. 25-35.

Bessler, Gabriele, 2012: Wunderkammern — Weltmodelle von der Renaissance bis zur
Kunst der Gegenwart, Berlin: Reimer.

Binski, Paul, 1996: Medieval Death, Ritual and Representation, London: British
Museum Press.

Bottcher, Irmgard, 1984: Der Nurnberger Georg Philipp Harsdorffer, v:
Steinhagen, Harald in Wiese, Benno von (ur.), Deutsche Dichter des 17.
Jahrbunderts. Ihr Leben und Werk, Berlin, str. 289-346.

Brion-Guerry, Liliane, 1950: Le théme du «Triomphe de la Mort> dans la peinture

Italienne, Paris: G.-P. Maisonneuve.

Burke, Peter, 1998: The European Renaissance. Center and Peripheries, Oxford:
Wiley-Blackwell.

Carrington, FitzRoy, 1920: Florentine Studies II: The Triumphs of Petrarch
Engraved by the Master of the Larger Vienna Passion, Arz & Life, 11,
str. 437-443.

Cerkovnik, Gasper, 2014: Med dokumentom in umetnino: bakrorezne ilustracije

v Slavi vojvodine Kranjske, v: Weiss, Janez (ur.), Studia Valvasoriana,

Ljubljana: Zavod Dezela Kranjska, str. 309-353.

Cevc, Emilijan, 1969: Ob Valvasorjevem Prizoris¢u ¢loveske smrti, v: Janez
Vajkard Valvasor, Prizorisée cloveske smrti v treh delih, Maribor: Zalozba
Obzorja; Novo mesto: Dolenjska zalozba, str. 279-319.

Cevc, Emilijan, 1970: Valvasorjeva pasijonska knjizica, v: Janez Vajkard Valvasor,
Pasijonska knjizica: 1679: Reproducirani ponatis, Ljubljana: Cankarjeva
zalozba, str. 37-67.

Cevc, Emilijan, 1989: J. V. Valvasor kot mentor slikarjev, v: Gostisa, Lojze (ur.),
Janez Vajkard Valvasor Slovencem in Evropi / Jobhann Weichard Valvasor
to Slovenes and to the Europe, Ljubljana: Narodna galerija, str. 169-204.

Cevc, Emilijan, 1999: Trost, Andrej, v: Enciklopedija Slovenije 13, Ljubljana:
Mladinska knjiga, str. 350.

Clark, James M., 1947: The Dance of Death by Hans Holbein, London: Phaidon

Press.

153



Clark, James M., 1950: The Dance of Death in the Middle Ages and the Renaissance,
Glasgow: Jackson, Son & Company.

Contini, Gianfranco, 1980: Petrarca e le arti figurative, v: Bernardo, Aldo S. (ur.),
Francesco Petrarca Citizen of the World: Proceedings of the World Petrarch
Congress Washington, D.C., April 6 - 13 1974, Padova: Antenore;
Albany: State University of New York Press, str. 115-131.

Davies, Martin (ur.), 1999: Incunabula: studies in fifteenth-century printed books
presented to Lotte Hellinga, London: British Library, str. 507-547.

Douce, Francis, 1833: The Dance of Death Exhibited in Elegant Engravings on
Wood, with a Dissertation on the Several Representations of the Subject
but More Particularly on Those Ascribed to Macaber and Hans Holbein,
London: W. Pickering.

Dreier, Rolf Paul, 2010: Der Totentanz — ein Motiv der kirchlichen Kunst als
Projektionsfliiche fiir profane Botschaften (1425-1650), Rotterdam:
Erasmus University Rotterdam.

Dular, Anja, 1998: 1z zgodovine tiskarskih privilegijev. Ob privilegiju cesarja
Leopolda za Valvasorjevo delo Theatrum mortis humanae tripartitum,

Zgodovinski casopis, 52, §t. 1, str. 21-23.

Ecsedy, Judit M., 2011: Thesen zum Zusammenhang von Quellenverwertung
und Kompilationsstrategie in Georg Philipp Harsdérffers Schau-
Plitzen, v: Keppler-Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), Georg
Philipp Harsdor{ffers Universalitit. Beitrige zu einem uomo universale des

Barock, Berlin: De Gruyther, str. 115-146.
Egger, Franz, 2009: Basler Totentanz, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag.

Elam, Caroline, 2008: »Les Triomphes de Mantegna: la forme et la vie«, v: Agosti,
Giovanni in Thiébaut, Dominique, Mantegna 1431-1506, Paris:
Hazan, str. 363—-404.

Eymann, Klaus (ur.), 1979: Daniel Meisner und Eberbard Kieser, Thesaurus
philopoliticus oder Politisches Schatzkistlein; Faksimile der Ausgabe
Frankfurt am Main 1625-1631, Unterscheidheim: Alfons Uhl Verlag.

First, Blazenka, 2006: Flamsko izhodi$¢e za poznomanieristi¢no sliko Sv.
Francisek v ekstazi. Poskus atribucije slikarju Janezu Kochu, Acza
historiae artis Slovenica, 11, str. 150-161.

154



Franz, Heinrich Gerhard, 1965: ‘Hans Bol als Landschaftszeichner’, Jahrbuch der
Kunsthistorisches Instituts der Universitit Graz, 1, str. 19-67.

Friedrich, Markus, 2004: Das Buch als Theater. Uberlegungen zu Signifikanz und
Dimensionen der Theatrum-Metapher als frithneuzeitlicher Buchtitel,
v: Stammen, Theo in Weber, Wolfgang E. J. (ur.), Wissenssicherung,
Wissensordnung und Wissensverarbeitung. Das europdische Modell der
Enzyklopidien. Berlin: Oldenbourg Akademieverlag, str. 205-232.

Freytag, Hartmut, 2002: Uber das Theatrum mortis humanae tripartitum und
seinen Autor Johann Weichard zu Valvasor, v: Hausner, Renate
in Schwab, Winfried (ur), Den Tod tanzen? Tagungsband des
Totentanzkongresses Stift Admont 2001, Anif, Salzburg, str. 35-61.

Freytag, Hartmut, 2004: Nachwort, v: Johann Weichard zu Valvasor, Thearrum
mortis humanae tripartitum. das ist: Schau-Biibne dess Menschlichen Todts
in drey Theil: mit schénen Kupffer-Stichen geziehrt vnd an Tag gegeben.
Mit einem Nachwort von Hartmut Freytag, Hildesheim, Ziirich, New
York: Georg Olms Verlag, str. 259-278.

Garreau, Albert, 1968: Jean-Pierre Camus, parisien: évéque de Belley, 3 novembre
1584 - 26 avril 1652, Paris.

Gemert, Guillaume van, 1991: Geschichte und Geschichten. Zum didaktischen
Moment in Harsdorfters ,,Schauplitzen®, v: Battafarano, Italo Michele
(ur.), Georg Philipp Harsdorffer. Ein deutscher Dichter und europdischer
Gelebrter, Bern (idr.): IRIS | str. 313-331.

Germ, Martin, 2002: Theatrum mortis humanae tripartitum: iconographie de la
Mort dans le livre de Janez Vajkard Valvasor, v: Crescenzo, Richard
(ur.), Espaces de l'image, (Europe XVI-XVII, 10), Université Nancy II,
Nancy, str. 77-99.

Germ, Tine, 2008: La gravure Triomphe de la Mort de Janez Vajkard Valvasor,
Acta neophilologica, 41, §t. 1-2, str. 73-80.

Germ, Martin, 2014: Saltus mortis in Valvasor's Theatrum mortis humanae
tripartitum : A Copy of Holbein's Dance of Death?, Tkon, 7, str. 313-326.

Germ, Tine, 2014: Zapoznela renesansa v bakrorezih grafi¢ne delavnice Janeza
Vajkarda Valvasorja: provincialnost ali vpetost v evropski kontekst?,
v: Weis, Janez (ur.), Studia Valvasoriana. Ljubljana: Zavod Dezele
Kranjske, str. 285-308.

155



Germ, Martin, 2015: Theatrum mortis humanae tripartitum (1682) de Johann
Weichard Valvasor: un livre demblémes?, Stephanos, 9, $t. 1, str.

88-109.

Geronimus, Dennis, 2006: Piero di Cosimo: Visions Beautiful and Strange, New
Haven in London: Yale University Press.

Gertsman, Elina, 2010: 7he Dance of Death in the Middle Ages: Image, Text,
Performance, Turnhout: Brepols.

Goette, Alexander, 1897: Holbeins Totentanz und seine Vorbilder, Strassburg:
Verlag von Karl. J. Triibner.

Golec, Boris, 2007: Neznano in presenetljivo o Zivljenju, druzini, smrti, grobu in
zapusCini Janeza Vajkarda Valvasorja«, Zgodovinski casopis, 61, §t. 3/4,
str. 305-309.

Golec, Boris, 2014: Epilog k Valvasorjevemu baronstvu, druzini, smrti, grobu in
zapuscini. Zgodovinski casopis, 68, §t. 1/2 str. 28-53

Gostisa, Lojze; Kukolja, Bozena; Magi¢, Vladimir; (ur.), 1995: Bibliotheca
Valvasoriana, katalog knjiznice Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljubljana:
Valvasorjev odbor pri Slovenski akademiji znanosti in umetnosti;
Zagreb: Nacionalna i sveudilisna knjiznica.

Gostisa, Lojze, 2006: Poskus likovne oznacitve risarskega opusa Janeza Vajkarda
Valvasorja, v: Murovec, Barbara (ur.), Vis imaginis: baroéno slikarstvo
in grafika: jubilejni zbornik za Anico Ceve = Festschrift Anica Cewc,
Ljubljana: Zalozba ZRC SAZU, str. 381-398.

Gostisa, Lojze (ur.), 2004-2008: Iconotheca Valvasoriana 1-18, Ljubljana:
Fundacija Janeza Vajkarda Valvasorja pri Slovenski akademiji znanosti

in umetnosti.

Gradi$nik, Branko, 1978-1979: Knjizna oprema — slovenska in na Slovenskem —
med letoma 1678 in 1800, Zbornik za umetnostno zgodovino, XIV-XV,
str. 37-80.

Gingras, Francis, 2004: La chevelure de Méduse au miroir du roman d’aprés une
interpolation du Roman de la Rose, v: Connochie-Bourgne, Chantal,
La chevelure dans la littérature et l'art du Moyen A lge, Aix-en-Provence:
Presses universitaires de Provence, str. 167—-180.

156



Harf-Lancner, Laurence; Polino, Marie-Noélle, 1988: Le gouffre de Satalie:
survivances médiévales du mythe de Méduse, Le Moyen Age. Revue

d’historie et de philologie, 94, str. 73-101.

Henkel, Arthur; Schone, Albrecht, 1967: Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst
des XVI. und XVII. Jahrhunderts, Stuttgart: J. B. Metzler.

Hopel, Ingrid, 1991: »Harsdorffers Theorie und Praxis des dreistindigen
Emblems«, v: Battafarano, Italo Michele (ur.), Georg Philipp Harsdor{fer.
Ein deutscher Dichter und europdischer Gelebrter, Bern: Lang, str. 195-234.

Imamuddin, Sayyid Muhammad, 1981: Muslim Spain: 711-1492 A.D.: A
Sociological Study, Leiden: E. ]. Brill.

Kalies, Hildegund, 1965: Franz und Arnold Birckmann als Drucker und Verleger,
Koln: Bibliothekar-Lehrinstitut des Landes Nordrhein- Westfalen.

Kastelic, Joze, 2000: Anti¢na zgodovina v Valvasorjevi Slavi vojvodine Kranjske
in njeni ilustratorji, v: Klemenc, Alenka (ur.), Viza artis perennis: ob

osemdesetletnici akademika Emilijana Cevca = Festschrift Emilijan Cevc,
Ljubljana: Zalozba ZRC SAZU, str. 315-340.

Keppler-Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), 2011: Georg Philipp Harsdorffers
Universalitit: Beitrige zu einem uomo universale des Barock, Berlin: De

Gruyter.

Kidrig, France, 1926: Dramati¢ne predstave v Ljubljani do leta 1790, C'asapis za
slovenski jezik, knjizevnost in zgodovino, V., str. 108-120.

Kirschbaum, Engelbert (ur.), 1972: Lexikon der christlichen Ikonographie, IV,
Freiburg: Herder.

Klai¢, Viekoslav, 1914: Zivot i djelo Pavia Rittera Vitezovica, Zagreb: Matica hrvatska.

Kohl, Karl-Heinz, 2008: ,Allegorien der drei Erdteile und die Entdeckung
Amerikas®, v: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften,
Berichte und Abhandlungen, vol. 14, str. 25-49.

Koruza, Joze, 1991: Slovenska dramatika in gledalisée v obdobju baroka, v:
Pogacnik, Joze (ur.), Slovstvene studije, Ljubljana: Znanstveni intitut

Filozofske fakultete, str. 109-119.

Kunze, Horst, 1997: Geschichte der Buchillustration in Deutschland: das 16. und 17.
Jabrbundert, Frankfurt: Insel-Verlag.

157



Kuret, Niko, 1989: Versko (duhovno) gledalisée na Slovenskem v obdobju baroka,
v: Obdobja 9, Barok, str. 395-416.

Langlois, Eustache-Hyacinthe, 1852 : Essai historique, philosophique et pittoresque
sur les Danses des morts,vol. 11, Rouen: A. Lebrument.

Letkowitz, Mary R., 1981: The Lives of Greek Poets, Baltimore: Johns Hopkins
University Press.

Lisac, Ljubomir Andrej; Reisp, Branko, 1960-1971: Trost, Andrej, v: Slovenski
biografski leksikon 4, Ljubljana: Slovenska akademija znanosti in
umetnosti v Ljubljani, str. 186-187.

Leesberg, Marjolein in Diels, Ann (ur.), 2005: The new Hollstein Dutch & Flemish
etchings, engravings and woodcuts, 1450-1700. The Collaert Dynasty, vol.

8, Rotterdam: Sound and vision.

Lubej, Uros, 2001: Marijin steber v Ljubljani, Acta historiae artis Slovenica, 6, str.
53-66.

Lubej, Uros, 2008: Justus van der Nypoort: Zivijenje in delo holandskega umetnika na
Kranjskem in v drugih dezelah nemskega cesarstva (doktorska disertacija),
Ljubljana: Filozofska fakulteta, Univerza v Ljubljani.

Manns, Stefan, 2011: Die wahre und merckwuerdige Geschichte lehret. Zum
Erzihlen in Georg Philipp Harsdorfters Schau-Plitzen, v: Keppler-
Tasaki, Stefan in Kocher, Ursula (ur.), Georg Philipp Harsdorffers
Universalitit: Beitrige zu einem uomo universale des Barock, Berlin: De

Gruyter, str. 147-165.

Marino Ferro, Xosé Ramén, 1996: Symboles animaux. Un dictionaire des

représentations et croyances en Occident, Paris: Desclée de Brouwer.

Martindale, Andrew, 1979: The Triumph of Caesar by Andrea Mantegna in the
Collections of Her Majesty the Queen at Hampton Court, London:
Harvey Miller.

Masséna, Victor, prince d'Essling; Muntz, Eugene, 1902: Pétrarque, ses
études d'art, son influence sur les artistes, ses portraits et ceux de Laure,
l'illustration de ses écrits, Paris: Gazette des beaux-arts.

Michael, Erika, 2013: Hans Holbein the Younger: A Guide to Research, London:
Routledge.

158



Morandotti, Alessandro,1995: Veduta ideata con I'arco di Tito e popolari presso
una fonte, v: Tesori d’arte delle banche lombarde, Milano: Associazione

Bancaria Italiana.

Murovec, Barbara, 1998: Die Zeichnungen des 17. Jahrhunderts im Herzogtum
Krain: der Kiinstlerkreis um den Freiherrn J. W. Valvasor (1641-1693),
Barockberichte, 20/21, str. 241-246.

Nyholm, Esther, 1990: »A Comparison of the Petrarchan Configuration of the
"Triumphs' and their Interpretation in Renaissance Art,« v: Iannucci,
Amilcare in Eisenbichler, Konrad (ur.), Petrarch’s Triumphs: Allegory
and Spectacle, Ottawa: Dovehouse Editions, str. 235-255.

Ogrin, Matija, 2008: Vprasanja tradicije Skoﬁeloékega pasijona, ekdoti¢na
perspektiva, Slavisticna revija, 56/3, str. 289-304.

Ortner, Alexandra, 1998: Petrarcas » Trionfi« in Malerei, Dichtung und Festkultur:
Untersuchung zur Entstehung und Verbreitung eines florentinischen
Bildmotivs auf ‘cassoni' und ‘deschi da parto’ des 15. Jahrbunderts, Weimar:
Verlag und Datenbank fir Geisteswissenschaften.

Palladino, Irmgard; Bidovec, Maria, 2008: Johann Weichard von Valvasor (1641—
1693): Protagonist der Wissenschaftsrevolution der Friihen Neuzeit: Leben,
Werk und Nachlass, Wien, Koln, Weimar: Bohlau.

Pech, Thierry, 2000: Conter le Crime. Droit et littérature sous la Contre-Réforme: Les
histories tragiques (1559—1644), Paris: H. Champion.

Pelc, Milan, 2013: Theatrum humanum. Iustrirani letci i grafika 17. stoljeca kao
zrealo vremena. Primjeri iz Valvasorove graficke zbirke Nadbiskupije

zagrebacke, Zagreb: Ljevak.

Pennington, Richards, 1982: 4 Descriptive Catalogue of the Etched Works of Wenceslaus
Hollar 1607-1677, Cambridge Mass.: Cambridge University Press.

Poeschel, Sabine, 1982: Studien zur Tkonographie der Erdteile in der Kunst des 16.~
18. Jahrbunderts, Miinchen: Scaneg Verlag.

Potoc¢nik, Mitja, 2013: Valvasorjeva navezanost na nekatere svoje knjige ob koncu
zivljenja, Zgodovinski casopis, 67, §t. 1/2, str. 28-58.

Radics, von, Peter, 1910: Johann Weikhard Freiberr von Valvasor: (geb. 1641, gest.
1693), Krainische Sparkasse, Laibach.

159



Reisp, Branko, 1983: Kranjski polihistor Janez Vajkard Valvasor, Ljubljana:
Mladinska knjiga.

Riley Marshall, David, 1993: Viviano and Niccolo Codazzi and the Barogue
Architectural Fantasy, Milano, Roma: Jandi Sapi.

Rosenfeld, Hellmut, 1968: Der mittelalterlichen Totentanz. Entstehung,
Entwicklung, Bedeutung, Kéln: Bohlau.

Sambhaber, Edward, 1888. Valvasors Todtentanz, Laibacher Zeitung, 107/1888, st.
70 (26.3.) str. 591-592; in §t. 71 (27. 3.), str. 599-601.

Saunders, Alison, 2000: The Seventeenth-century French Emblem: A Study in

Diwversity, Geneve: Droz.

Schenda, Rudolf, 1990: Jimmerliche Mordgeschichte: Harsd6rfter, Huber,
Zeiller und franzosische Tragica des 16.und 17. Jahrhunderts, v:
Harmening, Dieter in Wimmer, Erich (ur.), Volkskultur — Geschichte —
Region. Festschrift fiir Wolfgang Briickner zum 60. Geburtstag, Wirzburg:
Neumann, str. 530-551.

Schmitz, Wolfgang, 1990: Die Uberlieferung deutscher Texte im Kélner Buchdruck
des 15. und 16. Jahrhunderts, Koln: Universitit zu Koln.

Schneider, Norbert, 1989: Stilleben. Realitit und Symbolik der Dinge; die
Stillebenmalerei der frithen Neuzeit, Kéln: Taschen.

Schock, Flemming, 2011: Die Text-Kunstkammer. Populire Wissenssammlungen
des Barock am Beispiel der ,Relationes Curiosae“von E. W, Happel, Koln,
Weimar, Wien: Bohlau.

Shoemaker, Peter, 2006: Violence and Piety in Jean-Pierre Camus’s ‘histoires
tragiques,” The French Review, vol. 79, §t. 3, str. 549-60.

Schwab, Winfried, 2011: Letters without Words? The Danse Macabre Initials
by Hans Holbein, v: Oosterwijk, Sophie in Knéll, Stefanie (ur.),
Mixed Metaphors: The Danse Macabre in Medieval and Early Modern
Europe, and his Followers, Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars
Publishing, str. 361-384.

Siebenpfeifter, Hania, 2006: Narratio criminis — Georg Philipp Harsdorffers
Der Grosse Schau-Platz jaemmerlicher Mord-Geschichte und die
frihneuzeitliche Kriminalliteratur, v: Jakob, Hans-Joachim in

160



Korte, Hermann (ur.), Harsdor{fer-Studien. Mit einer Bibliografie der
Forschungsliteratur von 1847 bis 2005, Frankfurt am Main: P. Lang, str.
157-176.

Smith, Paul J., 2003: Arnold Freitag's Mythologia ethica (1579) and the tradition
of the emblematic fable, v: Enenkel, Karl A. E. in Visser, Arnoud
S. Q. (ur.), Mundus emblematicus: studies in Neo-Latin emblem books,
Turnhout: Brepols, str. 173-200.

Smith, Paul J., 2004: Cognition in emblematic fable books: Aegidius Sadeler's
Theatrum morum (1608) and its reception in France, 1659-1743, v:
Enenkel, Karl A. E. in Neuber, Wolfgang (ur.), Cognition and the Book:
Typologies of Formal Organisation of Knowledge in the Printed Book of the
Early Modern Period, Leiden: Brill, str. 161-185.

Smith, Paul ]., 2007: Dispositio: Problematic Ordering in French Renaissance
Literature, Leiden: Brill.

Stele, France, 1928: Valvasorjev krog in njegovo grafi¢no delo, Glasnik muzejskega
drustva za Slovenijo, letnik IX., zvezek 1.—4.; str. 5-50, neosteviléen

dodatek z 48 reprodukcijami.

Stele, France, 1969: Valvasorjevo grafi¢no delo, v: Rupel, Mirko (ur.), Valvasorjevo
berilo. Druga, izpopolnjena izdaja, Ljubljana: Mladinska knjiga, str.
517-545.

Stele, France, 1949: Slovenski slikarji, Ljubljana: Slovenski knjizni zavod.

Stiassny, Sigmund, 1903: Die Pfihlung. Eine Form der Todesstrafe. Kultur- und
rechtshistorische Studie, Wien: Manz.

Stopar, Ivan, 1971: Georg Matthius Vischer in njegova Topographia ducatus
Stiriae, v: Glavan, Tone (ur.), Vischer, Georg Matthius: Topographia
ducatus Stiriae. Gradec 1681, Ljubljana: Cankarjeva zalozba, str. 1-27.

Tenenti, Alberto, 1987: Obcutje smrti in ljubezen do Zivijenja v renesansi,
Ljubljana: Studia Humanitatis.

‘Thiébaut, Dominique (ur.), 2008: Mantegna 1431-1506, Paris: Musée du Louvre,
str. 363-404

Tiemann, Barbara, 1974: Fabel und Emblem. Gilles Corrozet und die franzosische
Renaissance-Fabel, Miinchen: Fink.

161



Tomi¢, Radoslav, 2001: Slikarska djela u Dalmaciji nastala prema grafickim
predlo§cima, v: Pelc, Milan (ur.), Klovicev zbornik. Minijatura —
crtez — grafika 1450. — 1700. Zbornik radova sa znanstvenoga skupa
povodom petstote obljetnice rodenja Jurja Julija Klovica, Zagreb: Hrvatska
akademija znanosti i umjetnosti; Institut za povijest umjetnosti, str.

161-169.

Touber, Jetze, 2014: Martyrological Torture and the Invention of Empathy:
Gallonio’s Treatise on the Instruments of Martyrdom and Its
Reception in the Seventeenth and Eighteenth Centuries, Krypron, 3,
str. 14-28.

Trapp, Joseph Burney, 1992/93: »The Iconography of Petrarch in the Age of
Humanism«, Quadreni Petrarcheschi, IX-X, (iz8lo 1996), str. 11-73.

Trapp, Joseph Burney, 1999: Illustrations of Petrarch's » Trionfi« from manuscript
to print and print to manuscript, v: Davis, Martin (ur.), Incunabula.
Studies in Fifteenth-Century Printed Books presented to Lotte Hellinga,
London: British Library, str. 507-547.

Trapp, Joseph Burney, 2003: Studies of Petrarch and bis influence, London: Pindar.

Treadgold, Warren, 1997: A4 History of the Byzantine State and Society, Stanford,
California: Stanford University Press.

Vernet, Max, 1998: Jean-Pierre Camus: Priére pour demander 4 dieu le bon usage
de la violence, v: Debaisieux, Martine in Verdier, Gabrielle (ur.), Violence
et fiction jusqua la Révolution: Travaux du IXe colloque international de
la Société dAnalyse de la Topique Romanesque (Milwaukee - Madison,
septembre 1995), Tubingen: Gunter Narr Verlag, str. 89-98.

Vicelja Matijasi¢, Marina, 2013: Tkonologija: Kriticki prikaz povijesti metode,
Rijeka: Filozofski fakultet, Sveuciciste u Rijeci.

Vignau-Wilberg, Thea, 1994: Archetypa studiaque patris Georgii Hoefnagelii, 1592:
Natur, Dichtung und Wissenschaft in der Kunst um 1600, Miinchen:
Staatliche Graphische Sammlung.

Vignau-Wilberg, Thea, 2005: In Europa zu Hause: Niederlander in Miinchen um
1600, Mliinchen: Hirmer.

Vignjevi¢, Tomislav, 2013: Mrzvaski ples v Istri: Beram in Hrastovlje, Koper:
Univerzitetna zalozba Annales.

162



Wialther, Peter, 1997: Der Berliner Totentanz zu St. Marien, Berlin: Lukas Verlag.

Warda, Susanne, 2011: Memento mori. Bild und Text in Totentinzen des
Spétmittelalters und der Friihen Neuzeit, Koln: Béhlau.

Wehrens, Hans Georg, 2012: Der Totentanz im alemannischen Sprachraum. ,Muos
ich doch dran - und weis nit wan‘, Regensburg: Schnell & Steiner.

Wentzlaft-Eggebert, Friedrich-Wilhelm, 1975: Der triumphierende und der
besiegte Tod in der Wort- und Bildkunst des Barock, Berlin: De Gruyter.

White, Lynn, 1974: Indic Elements in the Iconography of Petrarch’s Trionfo
della Morte, Speculum, vol. 49, §t. 2, str. 201-221.

Waunderlich, Uli, 1998: Ubigue Holbein - Drei Totentanzwerke aus drei
Jabrbunderten, Zirich: Flihmann.

Wounderlich, Uli, 2000: Zwischen Kontinuitit und Innovation - Totentinze
in illustrierten Bichern der Neuzeit, v: Freytag, Hartmut in Frey,
Winfried (ur.), «Ihr miifit alle nach meiner Pfeife tanzen». Totentinze
vom 15. bis 20. Jahrbundert aus den Bestinden der Herzog-August-
Bibliothek Wolfenbiittel und der Bibliothek Otto Schifer in Schweinfurt,
(Ausstellungskataloge der Herzog-August-Bibliothek 77), Wiesbaden:
Herzog-August-Bibliothek, str. 174-176.

Whunderlich, Uli, 2001: Der Tanz in den Tod, Totentinze vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Freiburg im Breisgau: Tosa.

Wyss, Edith, 2000: Matthéus Greuter's Engravings for Petrarch's Triumphs,
Print-quarterly, 17, str. 347-363.

Zaho, Margaret Ann, 2004: Imago triumphalis: The Function and Significance of
Triumphal Imagery for Italian Renaissance Rulers, New York: Peter
Lang.

Zinsli, Paul, 1979: Der Berner Totentanz des Niklaus Manuel (etwa 1484-1530) in
den Nachbildungen von Albrecht Kauw (1649), Bern: Haupt.

Zucker, Mark J., 1993: The Triumphs of Petrarch, v: Spike, John T. (ur.), Zhe
Illustrated Bartsch, Early Italian Masters, Commentary, XXIV/1, New
York: Abaris Books.

163






Seznam slikovnega gradiva

Slika 1: Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae tripartitum,
naslovna stran, 1682, I" M., fol. 6r.

Slika 2: Andrej Trost po Janezu Kochu, Necistnik, 1. M., str. 221.

Slika 2a: Detajl Necistnika.

Slika 3: Andrej Trost po Janezu Kochu, Kvartopirec, T" M., str. 241.

Slika 4: Andrej Trost po Janezu Kochu, Jordan, T. M., str. 177.

Slika 5: Andrej Trost po Valvasorju in Kochu, Zmagoslavje Smrti, T' M., fol. 5.
Slika 6: Woif Weisskirchner mlajsi, Slavnostni sprevod, svinénik, ok. 1680-16812,

Valvasorjeva graficna zbirka, Metropolitana, Hrvatski drzavni arbiv,

Zagreb (Iconotheca Valvasoriana, XVII, 332).
Slika 6a: Wolf Weisskirchner miajsi, Detajl Slavnostnega sprevoda.

Slika 7: Triumf Ljubezni, Petrarka, Trionfi, tempera na pergamentu, ok. 1465,
Britanska knjiznica, London, MS Harley 3567, fol. 149r.

Slika 8: Francesco Pesellino, Triumf Slave, detajl porocne skrinje z upodobitvami
Sestih Petrarkovih triumfov, ok. 1450, tempera in zlato na lesu, Muzej
Isabelle Stewart Gardner, Boston.

Slika 9: Andrej Trost, Advokat, T.M., str. 61.

Slika 10: Hans Holbein mlajsi, Advokat, Les simulachres et historiées faces
de la Mort, Lyon 1538, fol. 19v.

Slika 11: Arnaud Nicolai, Advokat, Arnold Birckmann, Imagines mortis,
Koéln, 1555, fol. B4.

Slika 12: Andrej Trost, Kardinal, T. M., str. 23.

Slika 13: Arnaud Nicolai, Kardinal, Arnold Birckmann, Imagines mortis,
Kiin, 15535, fol. A7

Slika 14: Hans Holbein miajsi, Kardinal, Les simulachres et historiées faces de
la Mort, Lyon 1538, fol. 14v.

Slika 15: Andrej Trost, Decek, T. M., str. 107.
Slika 16: Hans Holbein mlajsi, Decki, Icones Mortis, Lyon 1547, fol. 28.
Slika 17: Andrej Trost, Beraé, T: M., str. 87.

Slika 18: Arnaud Nicolai, Berac, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Koln,
1555, fol. D2.

Slika 19: Andrej Trost, Papez, T. M., str. 21.

165

11
17
18
20
21

30
30

34

35

42

43

43
44

45

45
46
46
48

48
50



Slika 20: Arnaud Nicolai, Papez, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Koln,
1555, fol. A5w.

Slika 21: Hans Holbein mlajsi, Papez, Les simulachres et historiées faces
de la Mort, Lyon 1538, fol. 13.

Slika 22: Andrej Trost, Nuna, T. M., str. 39.

Slika 23: Arnaud Nicolai, Nuna, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Koln,
1555, fol. B 6.

Slika 24: Hans Holbein mlajsi, Nuna, Les simulachres et historiées faces
de la Mort, Lyon 1538, fol. 22.

Slika 25: Andrej Trost, Kanonik, 1. M., str. 29.

Slika 26: Arnaud Nicolai, Kanonik, Arnold Birckmann, Imagines mortis, Koln,
1553, fol. B3.

Slika 27: Andrej Trost po Janezu Kochu, Zmaj, T. M., str. 155.

Slika 28: Mathius Merian starejsi, Spopad Regulove vojske z zmajem, bakrorez,
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 204.

Slika 29: Andrej Trost po Janezu Kochu, Demoklej, T. M., str. 175.
Slika 30: Andrej Trost po Janezu Kochu, Polidamas, T: M., str. 137.
Slika 31: Andrej Trost po Janezu Kochu, Jakob Vojnic, T. M., str. 147.
Slika 32: Andrej Trost po Janezu Kochu, Teutebert, 1) M., str. 163.

Slika 33: Mathius Merian starejsi, Smrt kralja Teudeberta, bakrorez,
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 417.

Slika 34: Andrej Trost po Janezu Kochu, Agazo, T M., str. 165.

Slika 35: Andrej Trost po Janezu Kochu, Dekle iz Okucanov, T. M., str. 169.
Slika 36: Andrej Trost po Janezu Kochu, Mladenic iz Senja, T. M., str. 183.
Slika 37: Andrej Trost po Janezu Kochu, Stotnik, T M., str. 185.

Slika 38: Mathius Merian starejsi, Smrt stotnika v Tebah, bakrorez,
Johann Ludwig Gottfried, Historische Chronica, 1674, str. 164.

Slika 39: Hans Bol, Pokrajina z Judito in Tamaro, lavirana perorisba, 1584,
zasebna last.

Slika 40: Andrej Trost, Dekorativna bordura Servija: prerezano jabolko
nepravilne oblike v zgornji okrasni letvi, 1. M., str. 179.

Slika 40a: Detajl na pol prerezanega jabolka nepravilne oblike.
Slika 41: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, III, 1, bakrorez, 1592.

166

51

51
52

53

53
53

53
59

59
60
66
69
73

73
75
77
81
83

83

95

98
98
99



Slika 42: Andrej Trost, Dekorativna bordura Viteza: muskatni oreséek in

nageljnove Zbice v spodnji okrasni letvi ter mrtva mis v zgornji okrasni letvi,

1 M., str. 49. 100
Slika 42a: Detajl muskatnega orescka in nagelinovih Zbic. (Primerjaj s
Hoefnagelovim bakrorezom na str. 130.) 100
Slika 43: Andrej Trost, Dekorativna bordura Svatov: odprio jajce z neizvaljenim
piscetom v zgornji okrasni letvi, 1) M., str. 129. 102
Slika 43a: Detajl jajca z neizvaljenim piséetom. 102
Slika 44: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I1I, 9, bakrorez, 1592. 103
Slika 45: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Nune, morski rak konoca

v levi navpicni okrasni letvi, T" M., str. 39. 103
Slika 46: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 5, bakrorez, 1592. 104

Slika 47: Andrej Trost, Detajl dekorativne bordure Izgona iz raja, krajinska zasnova

v zgornji okrasni letvi z motivom iz basni o lisici in Storklji, T. M., str. 17. 105

Slika 48: Andrej Trost, Dekorativna bordura Maséevanja: storklja s kaco v

kljunu v zgornji okrasni letvi, 1! M., str. 239. 106
Slika 48a: Detajl zgornje okrasne letve s Storkljo, ki v kljunu drzi kaco. 106
Slika 49: Aegidius Sadeler I1., Ilustracija basni o Storklji, ki skrbi za ostarele starse,
Jjedkanica, Theatrum morum, 1608, str. 218. 107
Slika 50: Andrej Trost, Dekorativna bordura Pridigarja: basen o lisici in orlu

v levi in desni navpicni okrasni letvi, T. M., str. 117. 180
Slika 51: Eberbard Kieser, Veduta Jonannisberga na Renu z emblemom opice in

macke, bakrorez, Sciagraphia Cosmica, 1678, D, 16. 113
Slika 52: Andrej Trost, Dekorativna bordura Cesarja: motiv opice

in macke s pecenim kostanjem v spodnji dekorativni letvi, T. M., str. 41. 114
Slika 52a: Detajl bordure z motivom opice, ki izkoriica macko za

bezanje kostanja iz ognja. 114
Slika 53: Andrej Trost, Dekorativna bordura Arija Aleksandrijskega:

motiv misi in ostrige v zgornji dekorativni letvi, 1) M., str. 127. 116
Slika 53a: Detajl z motivom misi in ostrige. 116

Slika 54: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o pogresni misi in ostrigi, jedkanica,
Eduard de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 138. 117

Slika 55: Aegidius Sadeler IL., Ilustracija basni o poZreini misi in ostrigi, jedkanica,
Theatrum morum, 1608, str. 218. 117

167



Slika 56: Andrej Trost, Dekorativna bordura Roparja: lisica na obisku
pri Storklji v spodnji okrasni letvi, 1) M., str. 55.

Slika 56a: Detajl z lisico, ki na obisku pri storklji zaman poskusa p
riti do kosila v vrcu.

Slika 57: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o lisici in Storklji, jedkanica,
Theatrum morum, 1608, str. 97.

Slika 58: Marcus Gheeraerts, Ilustracija basni o lisici in storklji, jedkanica,
Eduard de Dene, De warachtighe fabulen der dieren, 1567, str. 180.

Slika 59: Andrej Trost, Dekorativna bordura Smrti na kolu: motiv psa,
ki se ogleduje na gladini vode, v spodnji okrasni letvi, T. M., str. 191.

Slika 59a: Detajl psa, ki se s kosom mesa v gobcu ogleduje v vodi.

Slika 60: Aegidius Sadeler II., Ilustracija basni o psu s kosom mesa, jedkanica,
Theatrum morum, 1608, str. 59.

Slika 61: Andrej Trost, Dekorativna bordura Izgona iz raja: ovca, volk,
pes in dve ujedi v spodnji dekorativni letvi, T! M., str. 17.

Slika 61a: Detajl spodnje dekorativne letve z ovco, volkom, psom i
n dvema ujedama.

Slika 62: Aegidius Sadeler IL., Ilustracija basni o psu, ovci in laZnih pricab,
Jedkanica, Theatrum morum, 1608, str. 42.

Slika 63: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 2, bakrorez, 1592.

Slika 64: Andrej Trost, Dekorativna bordura Poslednje sodbe: gosenica,
zapredek in metulj v zgornji okrasni letvi, T M., str. 117.

Slika 64a: Detajl dekorativne bordure Poslednje sodbe z gosenico,

zapredkom in metuljem.

Slika 65: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, I, 5, bakrorez, 1592.
Slika 66: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, II, 8, bakrorez, 1592.
Slika 67: Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque, IV, 12, bakrorez, 1592.

Slika 68: Andrej Trost, Dekorativna bordura pasijonskega prizora Kristusa
pribijajo na kriz, Janez Vajkard Valvasor, Dominicae Passionis Icones, fol. 16,
Jjedkanica, 1679.

168

120

120

121

121

123
123

124

125

125

126
127

129

129
130
130
131

134



Seznam kratic pogosto navajanih del in pojasnila

B.V.- Bibliotheca Valvasoriana (Lojze Gostisa, Bozena Kukolja in Vladimir Magi¢
(ur.), Bibliotheca Valvasoriana, katalog knjiznice Janeza Vajkarda Valvasorja, Ljublja-
na in Zagreb 1995)

Vse navedbe knjig v Valvasorjevi knjiznici se nana$ajo na katalog Bibliotheca

Valvasoriana.

H.A.S. — Hoefnagel, Archetypa studiaque (Jacob Hoefnagel, Archetypa studiaque
patris Georgii Hoefnagelii Jacobus F. genio duce ab ipso scalpta omnibus philomusis ami-
ce D. ac perbenigne communicat, Frankfurt am Main, 1592)

Navedbe grafi¢nih listov iz serije Archetypa studiaque so v knjigi dopolnjene s kore-

lacijo v faksimilni izdaji Iconotheca Valvasoriana.

LV. - Iconotheca Valvasoriana (Lojze Gostisa (ur.), Iconotheca Valvasoriana, vols. 18,
Ljubljana 2004-2008)

Vse navedbe grafi¢nih del, risb in akvarelov v Valvasorjevi zbirki se nanasajo na
taksimilirano znanstveno kriti¢no izdajo Iconotheca Valvasoriana.

T.M. — Theatrum mortis (Janez Vajkard Valvasor, Theatrum mortis humanae triparti-
tum: das ist: Schau-Biihne dess Menschlichen Todts in drey Theil: mit schinen Kupffer-Sti-
chen geziehrt vnd an Tug gegeben durch Johanemn Weichardum Valvasor, Laybach 1682)

Vsi navedki in oznacbe folijev oziroma strani iz originalne izdaje Theatrum mortis

se nanasajo na izvod, ki ga hrani Rokopisni oddelek NUK v Ljubljani (R 12471).

8.T. M. — Sadeler, Theatrum morum (Aegidius Sadeler, Theatrum morum. Artliche
Gesprach der Thier mit wahren Historien den Menschen zur Lebr, Praga, 1608)

G.H.C. - Gottfried, Historische Chronica (Johann Ludwig Gottfried, Historische
Chronica, oder Beschreibung der Merckwiirdigsten Geschichte, so sich von Anfang der
Welt bif§ auf das Jahr Christi 1619 zugetragen, Frankfurt am Main, 1629-1634)

V.P. - Valvasor, Prizorisée (Johann Weichard Valvasor/Janez Vajkard Valvasor, Zhe-
atrum mortis humanae z‘mparz‘iz‘um/ Prizorisce cloveske smrti v treb delih, Maribor in
Novo mesto, 1969). Vse navedbe iz sodobne izdaje so v prevodu Jozeta Mlinarica.

*  Vse slike bakrorezov iz Theatrum mortis humanae tripartitum so iz izvoda, ki
ga hrani rokopisni oddelek NUK (R 12471). V podnapisih k slikam je ob
bakrorezih iz Valvasorjevega Prizoriséa cloveske smrti namesto naslova knjige,
letnice in nahajalis¢a zaradi poenostavitve zapisa samo kratica 7"M. z naved-
bo folija ali strani. Prav tako ni posebej navedena velikost bakrorezov, saj so

z izjemo uvodnega celostranskega bakroreza Zmagoslavje Smrti, ki meri 188

169



mm x 146 mm, vsi ostali priblizno enake velikosti in merijo od 89 mm x 76

mm do 91 mm x 78 mm.

Objavljeno slikovno gradivo je iz digitalizirane zbirke gradiva Oddelka za
umetnostno zgodovino FF UL, iz digitalizirane zbirke gradiva NUK in iz
arhiva avtorja. Slika Kristusa pribijajo na kriz iz Pasijonske knjizice je iz digita-
lizirane zbirke gradiva Narodnega muzeja Slovenije, ki hrani originalni izvod
Valvasorjeve Pasijonske knjizice (inv. §t. G-1955/13; foto: Tomaz Lauko).

Pri navedbah naslovov bakrorezov in spremljevalnih verzov v Prizoriséu élove-
ske smrti so ohranjena izvirna poimenovanja v Mlinari¢evem prevodu, ¢eprav
nekatera danes zvenijo arhai¢no ali jih zaradi spremenjenih pravopisnih pravil
pisemo drugace. Kadar ne gre za dobesedni navedek, so imena v besedilu pi-
sana skladno s sodobno jezikovno normo.

Pri navajanju anti¢nih virov je v besedilu ob prvi navedbi dela dodan izvirni
naslov v gr¢ini ali lating¢ini. V primeru grskih ali v gr§¢ini pisocih avtorjev je

poleg originalnega naslova dodana $e latinska razlicica.

Navajanje klasi¢nih virov v bibliografiji sledi uveljavljeni tradiciji: ime avtor-
ja je navedeno v slovenski razli¢ici imena z originalnim zapisom v oklepaju;
naslov dela je v izvirniku, ob tem pa je dodana navedba ene od sodobnih
izdaj s prevodom v katerega od vodilnih evropskih jezikov in/ali prevod v

slovenscéino.

170



Imensko kazalo

A

Abaffy, Mirna 19

Adam in Eva 14, 23,25-26, 28, 31,
32,34,37-38, 40,54

Agazo 16,35,70,74

Aha¢i¢, Kozma 25

Ajlijan (Aelianus Claudius) 61,118

Ajshil 14, 61, 62

Alciati, Andrea 110-111,115,117

Aleksander Veliki 82

Amfiaraj (Amfiaraos) 14, 70

Amfion in Zetos 66

Aneau, Barthélemy 118

Antiopa 66-67,87

Apolodor (Psevdo—Apolodor) 67

Arij Aleksandrijski 14, 62, 63,109,
115

Armstrong, Lilian 29

Arnold iz Liibecka 79

Askepiad iz Bitinije (Asklepiades)
77-78

Atilij Regul (Marcus Atilius Regulus)
58,64,70

Avgust (Gaj Avgust Oktavijan) 62

Avla Gelij (Aulus Gellius) 64,70

Avrelij Avgustin 131

Avrelij Viktor (Sextus Aurelius Victor)
72

Avzonij (Decimus Magnus Ausonius)
127

B

Beard, Mary 29
Benedik, Metod 25
Bessler, Gabriele 89

Bidovec, Maria 46
Binski, Paul 28
Birckmann, Arnold 13,19, 39, 40, 41,
43-47,49,50, 51,55, 56
Bocchi, Achille 110
Boissard, Jean Jacques 110
Bol, Hans 95-96
Bonansone, Giulio 110
Brion—Guerry, Liliane 28
Briot, Marie 104
Brut (Mark Junij Brut) 67
Burke, Peter 7

C

Camerarius, Joachim mlajsi 111,118

Camerarius, Ludwig 111

Camus, Jean—Pierre 63, 88-89

Canier, Jacques 110

Cerkovnik, Gasper 5,22, 68

Cevc, Emilijan 5,7,19,22,23,25,26,
39,45,57,82,86,93,96,99,109, 133

Charioner, Gaspar—Joseph 110

Cicero 64,80

Cirsil (Cirsilus) ali Likidas 80

Clarc, James M. 28, 38

Codazzi, Viviano 33

Collaert, Adriaen 95-96

Contini, Gianfranco 28

Corrozet, Gilles 111

Covarrubias Orozco, Sebastian de 119

D

Demetrij (makedonski kralj) 16,17,
61,78-79

Demoklej 16,17, 61,78, 87



Deuchar, David 56
Deutsch, Niklaus Manuel 48
Diodor Sicilski 65,71
Dionizij iz Halikarnasa 70
Dirke 14,66-67,87

Douce, Francis 6, 38,39
Dreier, Rolf Paul 28,39
Dular, Anja 13, 54

Dupérac, Etienne 33

E

Ecsedy, Judit 88

Eduard de Dene 111
Egger, Franz 38

Elam, Caroline 29
Epopej (skionski kralj) 67
Eskrich, Pierre 80
Eteokles in Polinejk 70
Evzebij iz Cezareje 72, 84
Eymann, Klaus 112
Ezop 109-110, 118,122

F

Falaris (sicilski kralj) 71

First, Blazenka 5

Flor (Lucius Annaeus Florus) 80
Franc I. (francoski kralj) 50

Francisci, Erazem 89

Frellon, Jean 37,38

Freytag, Hartmut 6,10,27,28,110,112
Friedrich, Markus 10

G

Gaj Kalpurnij Pison (Gaius Calpur-
nius Piso) 65

Galle, Philip 28,112

Gallonio, Antonio 15

Garreau, Albert 88

Garzaroll, Francisek Jozef 54

Gemert, Guillaume van 89

Germ, Tine (Martin) 7,22,23,28,
39,93

Gertsman, Elina 28

Gheeraerts, Marcus starejsi 104,
111-112,115,119,121-122

Ghisi, Giorgio 19

Gill, Paris 112

Gingras, Francis 18

Goette, Alexander 38

Gogala, Matija 101

Golec, Boris 13

Goluart, Simon 88

Gostisa, Lojze 19,27

Gottfried, Johann Ludwig 58, 64, 66,
76,79-80, 84, 86

Gotthardi—gkiljan, Renata 19

Grasser, Johann Jakob 62, 63,78, 87

Guerra, Giovanni 15

H

Happel, Eberd Werner 65, 89

Harf-Lancner, Laurence 18

Harsdorffer, Georg Philipp 63, 64, 74,
76, 87-89

Hatto II. (skof) 68-69, 87

Heemskreck, Maarten van 28

Helmold iz Bosaua 79

Henkel, Arthur 128

Henrik II. (francoski kralj) 50

Henrik VI. (nemski cesar) 79

Herodot 80,111

Higin (Gaius Julius Hyginus) 67

Hoefnagel, Georg (Joris) 97

Hoetnagel, Jacob 97-98,101, 127-
128,131,133

Hoeschell, David 110

172



Hoeswinckel, Eduard von 95-96

Holbein, Hans mlajsi 6,13, 14, 16, 19,
35,37-41,43,45-56

Hollar, Vaclav 55— 56

Horacij 64,127-128

Horapollo Niliacus 110,118

Immamuddin, Sayyid Muhammad 33
Izaija (prerok) 55

J

Jezus Kristus 48,49, 79, 96,133-134
Jordanus (sicilski plemi¢) 79, 86

Julij Cezar 29

Junius, Hadrian 110, 131-132

Justin (Marcus Tunianus Tustinus ) 82

K

Kajn in Abel 23,25

Kalies, Hildegund 39

Karel V. Habsburski 49, 50

Kasij Dion 149

Katon Uti¢an 67

Kauw, Albrecht 48

Kidri¢, France 25

Kieser, Eberhard 41, 55,112,115

Kirschbaum, Engelbert 128,132

Kleopatra 14,61, 62

Koch, Janez (Ivan) 5,13,16,19,21,
22,35,45,57,58,60-73,76,78, 80,
82, 84-85,135

Konstanca Sicilska (Zena nemgkega
cesarja Henrika VI.) 79

Konstantin Veliki 72

Koruza, Joze 25

Kukolja, Bozena 27

Kuret, Niko 25

L

La Fontaine, Jean de 109,115

La Perriér, Guillaum de 118

Laktancij (Lucius Caecilius Lactan-
tius) 72

Langlois, Eustache-Hyacinthe 6,39

Lazari, Anton 54

Lefkowitz, Mary R. 61

Leon X. (papez) 50

Leopold I. Habsburski 13, 40, 49

Le Roy, Henry 104

Likos (tebanski kralj) 66—67

Lisac, Ljubomir Andrej 5

Lojolski, Ignacij 15

Lubej, Uros 19, 31,112

Lucij Tarkvinij Osabni (Lucius Tar-
quinius Superbus) 79

Lutzelburger, Hans 37,43, 47

M

Maffei , Raffaele (Volaterrano) 62

Magi¢, Vladimir 27

Maksencij (rimski cesar) 61,72

Maksimilijan I. Habsburski 50

Manns, Stefan 89

Mantegna, Andrea 29

Marcial (Marcus Valerius Martialis) 67

Marino Ferro, Xosé Ramén 29, 128,
132

Mark Antonij 62

Martindale, Andrew 29

Masenius, Jacob 110

Masséna, Victor, prince d'Essling 28

Mayr, Johann Baptist 9,112

Mechel, Christian von 56

Meisner, Daniel 112-113,115

Merian, Mathius starejsi 60, 64, 71,
74, 80, 84

173



Metij (rimski kralj) 14,72
Michael, Erika 38
Michelangelo 19, 82
Mlinarig, Joze 9, 65,74
Monteney, Georgette 110
Morandotti, Alessandro 33
Miinster, Sebastian 68
Muntz, Eugéne 28
Murovec, Barbara 39, 96

N

Nauman, Johann 63, 88

Negker, Jost de 47,48

Neron 65-66, 78, 84

Nicolaj, Arnaud 19, 39, 41, 43,45, 51,52
Niktej (tebanski kralj) 67

Nyholm, Esther 28

Nypoort, Justus van der 112

(o)

Ogrin, Matija 25

Opija (rimska vestalka) 61,69-70, 85

Opimija (rimska vestalka) 69-70

Ortner, Alexandra 28

Ovidij (Publius Ovidius Naso) 18,71,
127

P

Palladino, Irmgard 46
Paradin, Claude 110,118
Pavzanias 65, 67

Pech, Thierry 88

Pelc, Milan 19

Penzo, Georg 28

Pérelle, Gabriel 33

Perilaj (Perilus) 71-72,87
Pesellino, Francesco 29

Petrarka, Francesco 27,28,29,32,33,36

Pindar 71

Pittoni , Giovanni Battista starejsi 33
Plantin, Christophe 112

Platon 111

Plinij starejsi 29, 61, 71, 78,118
Plutarh 67,70, 78, 82

Poeschel, Sabine 32

Polidamant (Polidamas) 65

Polino, Marie-Noélle 18

Pompej Trog (Pompeius Trogus) 82
Pompej Veliki 29

Porcija (Porcia) 67

Poto¢nik, Mitja 27

Pozejdon 70

Prokopij (rimski vojskovodja) 63, 87
Propercij (Sextus Propertius) 62, 67,70

R

Radics, Peter von 27,31,93

Reichart, Albert 9, 10, 13

Reisp, Branko 6,19

Ripa, Cesare 32

Ritter Vitezovi¢, Pavel 12,13,26,57,
68,76, 82

Roblek, Joze 15

Rollenhagen, Gabriel 110-111,118

Romuald (pater) 25

Rosenfeld, Hellmut 28

Rosselli, Francesco 30

Rotterdamski, Erazem 127

Rouill¢, Guillaume 80

Rupel, Mirko 6

Rusting, Salomon von 56

S

Sabellico, Marco Antonio 62

Sadler, Aegidius I1. 112,115,117, 119,
122

174



Saldorfter, Conrad 105

Sambucus, Joannes 110, 113

Sancta Clara, Abraham a 26

Samhaber, Edward 39

Saubert, Johann 67

Saunders, Alison 111

Schedel, Hartmann 69

Schenda, Rudolf 91

Schmitz, Wolfgang 39

Schneider, Norbert 132

Schock, Flemming 89

Schone, Albrecht 128

Schwab, Winfried 38

Seneka 65-66

Servij Tulij (Servius Tullius) 79-80

Shoemaker, Peter 88

Siebenpfeifter, Hania 87

Silij Italik (Silius Italicus) 64

Smith, Paul 111-112

Sokrat Carigrajski (Socrates Scholas-
ticus) 63

Solis, Virgil 99,104

Sozomen (Salminius Hermias Sozo-
menus) 63

Stele, France 5,32

Stiassny, Sigmund 85

Stopar, Ivan 5

Svetonij (Gaius Suetonius Tranquillus)
66,78

Sylvius, Antonius 39

T

Taurellus, Nicolaus 110

Tekstor (Johannes Ravisius Textor) glej
tudi Tixier de Ravisii, Jean 63,78,
86—-87

Tempesta, Antonio 15

Tenenti, Alberto 28

Teudebert I. (tudi Teodebert ali Teute-
bert) 72-73

Thurneysen, Johann Jakob 110

Tiemann, Barbara 111

Timoklej 82

Timokleja 82-83

Tit Livij (Titus Livius) 69,72, 80,111

Tixier de Ravisi, Jean glej fudi Tekstor
62

Tizian 20,79

Tomi¢, Radoslav 20

Touber, Jetze 15

Trapp, Joseph Burney 28

Treadgold, Warren 76

Trechsel, Caspar 37

Trechsel, Melchior 37

Trost, Andrej 5,13,19,22,37,39, 40,
43-46,50-51,57, 68, 86,93-97,99,
101, 104-105,108-110,112-114,
117-119,121,124, 126,128,131,
133-135

Tul Hostilij (rimski kralj) 72

Tulija mlajsa (h¢i Servija Tulija) 79-80

U
Ubelj, Stella 19
Unterheim, Christian von 50

Vv

Valens (rimski cesar) 63

Valeriano, Piereio 110

Valerij Maksim (Valerius Maximus)
61, 65,67

Valvasor, Janez Krstnik 13

Vasilij I. Makedonski (Basilij) 76

Vernet, Max 88

Vicelja, Matijasi¢ Marina 8

Vignau-Wilberg, Thea 97

175



Vischer, Georg Matthius 5
Vogtherr, Heinrich starejsi 47, 48, 49
Vojni¢, Jakob 35, 68,90

Vos, Marten de 96

Vrhove, Maksimilijan (skof) 19

w

Warda, Susanne 6

Wehrens, Hans Georg 47,

Weisskirchner (Weissenkirchner),
Wolf 31,32

Wentzlaft-Eggebert, Friederich -Wil-
helm 28

White, Lynn 30

Wierix, Antonius 96

Wierix, Jan 96

Woeiriot, Pierre 110

Wraber, Tone 96

Waunderlich, Uli 6,28, 38, 45

Wyss, Edith 28

y 4

Zaho, Margaret Ann 28
Zevs 70

Zucker, Mark J. 28

176



