
15Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Der Stern als messianisches Symbol in der 
frühchristlichen Kunst
Renate Johanna Pillinger*10

Auszug

Die vorliegende Studie behandelt Bilder, in denen der Stern nicht als astrologisches, son-
dern als theologisches Phänomen zu interpretieren ist, nämlich als Hinweis auf den Mes-
sias Jesus Christus. Er ist der Messias, der bis in die Hebräische Bibel, das sogenannte 
Erste Testament, und sogar bis zu den Schriftrollen vom Toten Meer zurückreicht. Eines 
seiner Symbole ist der Stern, den wir sehr häufig auf Denkmälern, und zwar aller Gattun-
gen, finden: so z. B. in der Kleinkunst auf Amuletten, in der Malerei, auf Zwischengold-
gläsern, Sarkophagen, Textilfragmenten, auf Elfenbeinen, Ampullen und in Mosaiken. 
Fallweise geht dieser Stern dann auch schon zum Christogramm über.

Schlüsselwörter: Stern, Messias, frühchristliche Kunst

*	 Institut für Klassische Archäologie der Universität Wien

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   15Na_obzorju_novega_FINAL.indd   15 25. 10. 2022   14:25:1025. 10. 2022   14:25:10



16 Renate Johanna Pillinger

Die Hoffnung auf einen Messias reicht bis in die hebräische Bibel,1 d. h. bis 
in das erste Testament, zurück. Das zweite (Neue) Testament greift diese in 
Jesus2 auf. Auch er ist der „Gesalbte“, Christus.3

Eines seiner Symbole ist der Stern. So heißt es etwa schon in Num 24, 17 
ἀνατελεῖ ἄστρоν ἐξ Ιακωβ καὶ ἀναστήσεται ἄνθρωπος ἐξ Ισραηλ („ein Stern 
wird aufgehen aus Jakob und ein Mensch wird auferstehen aus Israel“), und 
Jesus sagt über sich selbst Io 8, 12 ἐγώ ἐιμι τὸ φῶς τοῦ κόσμου („ich bin das 
Licht der Welt“) und ebda. 12, 46 ἐγὼ φῶς ἐις τὸν κόσμον ἐλήλυθα („Ich bin 
in die Welt gekommen als ein Licht“).

Genauso finden wir den Stern auf Münzen der Kaiser Augustus und Kons-
tantin bzw. dessen Mutter Helena.

Auch auf Amuletten, z. B auf einem aus dem 4. oder 5. Jahrhundert aus Sy-
rien oder Palästina unter der Acc. no. 50.15 in der Dumbarton Oaks Col-
lection von Washington (Abb. 1) sehen wir rechts einen nimbierten Engel 
mit Stab und Stern vor einem Reiter, der mit seiner Lanze auf eine am 
Boden liegende Gestalt einsticht. Am äußersten Rand um die Reiterdar-
stellung verläuft Ps. 91 (90), 1.4 Links im Bild lesen wir εἷς θ(ε)ὸς ὁ νικὸν 
τὸν πονερὸν („Der eine Gott, der das Böse besiegt“). Auf der Rückseite 
des Amuletts steht σφραγὶς θ(εο)ῦ ζόντος φύλαξον ἀπὸ παντὸς κακοῦ τὸν 
φοροῦντα τὸ φυλακτήριον τοῦτο („Siegel des lebendigen Gottes, schütze 
den Träger dieses Amuletts vor allem Übel“) und im Zentrum ἅγιος ἅγιος 
ἅγιος κ(ύριο)ς σαβαώθ, das Trishagion.

Ein beinahe identisches Stück gibt es in München in der Privatsammlung C. 
S. (Schmidt) unter der Inv.-Nr. 1462.5

Daniela Calcagnini Carletti6 behandelt dieses Phänomen bereits in der Grab-
kunst des 3. und 4. Jahrhunderts, bespricht dabei allerdings nur die meist mit 
Tuniken und Palllien bekleideten, auf einen Stern weisenden Personen (die 

1	 Hierzu vgl. u.a. Collins, The Scepter and the Star.
2	 Siehe Riesner, Messias Jesus.
3	 Näheres bei Porter (Ed.), The Messiah in the Old and New Testaments.
4	 Bei Ross, Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval Antiquities in the Dumbarton Oaks 

Collection 1, 53f., no. 60 und pl. 38. 
5	 Bei Stiegemann (Hg.), Byzanz, 288f., Nr. IV.7 ( J. E. [Engemann]).
6	 „Nota iconografica: La stella e il vaticinio del V. T. nell’iconografia funeraria del III e IV sec.,“ 

65–87.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   16Na_obzorju_novega_FINAL.indd   16 25. 10. 2022   14:25:1125. 10. 2022   14:25:11



17Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Propheten Bileam7 oder Jesaia), was quasi als Hinweis des Alten auf das Neue 
Testament, also typologisch, zu verstehen ist.

Abb. 1 Washington, D.C., Dumbarton Oaks Collection, Acc. no. 50.15  
(nach M. C. Ross [wie Anm. 4], pl. 38 A)

Daneben gibt es aber noch viele weitere Beispiele für den Stern als messiani-
sches Symbol in der frühchristlichen Kunst, denen wir uns nun kurz zuwen-
den wollen.

Beginnen möchten wir mit einer Darstellung im Cubiculum O der neuen 
Katakombe an der Via Latina in Rom (Abb. 2). Dort finden wir in der Lü-
nette der rechten Wandnische den Durchzug durch das Schilfmeer nach Ex 
14, 15 – 31. Links im Bild sieht man berittene Soldaten mit Lanzen, Schilden 
und Helmen, deren vorderste bereits ins Wasser stürzen. Rechts stehen Men-
schen in Tuniken, angeführt von einem Mann, der einen Stab8 über das Was-
ser streckt. Er erregt unsere Aufmerksamkeit, da er viel größer und mit weißer 
Tunika und Pallium (!) dargestellt ist, während in der Mitte ein achtstrahliger 
Stern am Himmel leuchtet. Sein Porträt erinnert an die Christusbilder der 
Katakombe. Der Stern weist schon in der sogenannten vorweggenommenen 
Verkündigung durch den Propheten etwa in der Priscillakatakombe nach Jes 
7, 14 auf Christus hin, womit auch in dieser Darstellung der alttestamentliche 
Mose eindeutig typologisch, d. h. als Vorläufer des neutestamentlichen Jesu 
Christi wiedergegeben ist.

7	 Siehe auch Kirschbaum, „Der Prophet Balaam und die Anbetung der Weisen,“ 129–171.
8	 Vgl. Tsamakda, „Eine ungewöhnliche Darstellung des Paralytischen in der Domitilla-Kata-

kombe,“ 25–46.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   17Na_obzorju_novega_FINAL.indd   17 25. 10. 2022   14:25:1125. 10. 2022   14:25:11



18 Renate Johanna Pillinger

Abb. 2 Rom, Neue Katakombe an der Via Latina, Cub. O  
(nach A. Ferrua, Katakomben. Unbekannte Bilder des frühen  

Christentums unter der Via Latina [Stuttgart 1991], 141)

An der gegenüberliegenden linken Wand findet sich eine ähnliche Dar-
stellung wie im Cubiculum C. Allerdings hat das erhöhte Gebäude eine 
Fortsetzung übereck und eine weiße in Binden gewickelte Gestalt im Ein-
gang. Auch die links darüber dargestellte Säule ist nicht verschoben und hat 
Feuer am Kapitell (ist also die Feuersäule). Der Virgatus der Hauptszene 
zeigt meiner Meinung nach das gleiche Porträt wie der Moses–Christus der 
gegenüberliegenden Durchzugsszene, womit es sich offenbar wiederum um 
diesen handelt.

Bleiben wir noch kurz im Alten Testament, so ist etwa bei den drei baby-
lonischen Jünglingen vor Nebukadnezar an der Rückseite des Mailänder 
Sarkophags (Abb. 3)9 in der Basilika di S. Ambrogio am Deckel links ein 
fünfstrahliger Stern zu sehen und je einer links und rechts des im 

9	 Bei Dresken-Weiland, Italien mit einem Nachtrag Rom und Ostia, Dalmatien, Museen der Welt, 
56–58, Nr. 150 und Taf. 60, 2, die allerdings die Szene als die Magier vor Herodes interpretiert.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   18Na_obzorju_novega_FINAL.indd   18 25. 10. 2022   14:25:1125. 10. 2022   14:25:11



19Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Orantengestus wiedergegeben Daniel in der Löwengrube auf einem Textil 
in Düsseldorf.10

Hierzu passt auch ein noch in situ befindliches Zwischengoldglas in der 
Panfilokatakombe mit dem Bild der Martyrerin Agnes (Abb. 4), welche 
durch die Beischrift AGN NES eindeutig bestimmt ist. In reich verzier-
ter Kleidung steht sie dort im Orantengestus und mit Nimbus. Rechts und 
links befindet sich je ein halbhoher Säulenschaft mit je zwei Vögeln (Tau-
ben) darauf. Außerdem gibt es zwei Rotuli und zwei Sterne, die wohl wieder 
auf Christus als den Retter hindeuten. Die Zweizahl lässt sich in diesem Fall 
wohl auch durch das doppelte Martyrium der Heiligen (pudoris et religionis, 
d. h., wie schon Ambrosius sagt, ihrer Jungfräulichkeit und ihres Glaubens 
wegen) erklären. Darum heißt es bei Prudentius, Perist. 14, 7 – 9: Duplex 
corona est praestita martyri:/intactum ab omni crimine virginal,/mortis deinde 
gloria liberae.

Abb. 3 Mailänder Sarkophag, Rückseite (nach J. Dresken-Weiland  
[wie Anm. 9], Taf. 60,2)

10	 Vgl. Brune, Die koptischen Textilien im museum kunst palast Düsseldorf 1: Wirkereien mit figürli-
chen Motiven. 

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   19Na_obzorju_novega_FINAL.indd   19 25. 10. 2022   14:25:1425. 10. 2022   14:25:14



20 Renate Johanna Pillinger

Abb. 4 Rom, Panfilokatakombe, Zwischengoldglas mit Agnesbild  
(nach V. Fiocchi Nicolai – F. Bisconti – D. Mazzoleni, Roms christliche Katakomben.  

Geschichte – Bilderwelt – Inschriften [Regensburg 22000], 81, Abb. 87)

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   20Na_obzorju_novega_FINAL.indd   20 25. 10. 2022   14:25:1725. 10. 2022   14:25:17



21Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Werfen wir noch einen kurzen Blick auf die Sarkophage, so sind hier vor al-
lem zwei Typen anzuführen, nämlich die sogenannten Sternkranzsarkophage 
in der Kathedrale von Palermo11 und im Musée d’art chrétien von Arles12 so-
wie der Zwölfapostelsarkophag in S. Apollinare in Classe/Ravenna.13

Erstere zeigen (Abb. 5) links und rechts des sogenannten Labarons, d. h. des 
konstantinischen Siegeszeichens, je sechs akklamierende Apostel, zwischen 
deren Köpfen jeweils ein bzw. zwei fünfstrahlige(r) Stern(e) im Wolkenhim-
mel stehen.

Abb. 5 Sternkranzsarkophag in der Kathedrale von Palermo  
(nach J. Dresken-Weiland [wie Anm. 9] Taf. 51, 1)

In Ravenna (Abb. 6) reicht der thronende Christus an der Vorderseite Paulus 
eine Rolle und den halbrunden Deckel zieren an Front- und Rückseite je drei 
achtstrahlige sternförmige Christogramme.

11	 Näheres wieder bei Dresken-Weiland, Italien mit einem Nachtrag Rom und Ostia, Dalmatien, 
Museen der Welt, 49f., Nr. 143 und Taf. 51, 1–4.

12	 Bei Klauser, Frühchristliche Sarkophage in Bild und Wort, 72, Nr. 15 und Taf. 20 f.
13	 Zu ihm vgl. Dresken-Weiland, Italien mit einem Nachtrag Rom und Ostia, Dalmatien, Museen 

der Welt, 121, Nr. 390 und Taf. 113, 3–4.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   21Na_obzorju_novega_FINAL.indd   21 25. 10. 2022   14:25:1925. 10. 2022   14:25:19



22 Renate Johanna Pillinger

Abb. 6 Ravenna, S. Apollinare in Classe: Zwölfapostelsarkophag  
(Foto: R. J. Pillinger)

Ein solches zeigt im Mittelbild auf einem Thron mit Kranz eingeschrieben 
auch ein Sarkophag in der Chiesa di S. Maria in Vivario in Frascati14 und 
tragen zwei geflügelte Engel am Prinzensarkophag im Archäologischen Mu-
seum von Istanbul (Abb. 7).15

Mit den beiden letztgenannten Beispielen haben wir auch schon den Über-
gang vom Stern zum Christogramm. In allen Fällen handelt es sich um den 
Hinweis auf Christus, den siegreichen Erlöser.

Genauso verhält es sich wohl mit zwei Textilfragmenten (Abb. 8). Das eine ist 
ein 46 × 30 cm großes und mit Wolle durchwirktes Leinenfragment in Paris, 
Musée du Louvre, Département des Antiquités égyptiennes unter Inv.-Nr. 
AF 5556.16 Es zeigt fünf Anch, jeweils zwei purpurfarbene links und rechts 
eines roten, und zwar zwischen zwei Dekorstreifen aus roten und grünen bzw. 
blauen Flechtbändern. In den Schlaufen der hieroglyphischen Lebenszeichen 
befinden sich (von links nach rechts) ein purpurfarbenes Sonnenrad (acht-
strahliger Stern?), ein rotes gleichschenkeliges Kreuz mit vier purpurfarbe-
nen Punkten zwischen den Kreuzarmen, ein purpurfarbenes Christogramm, 

14	 Ebendort 37, Nr. 115 und Taf. 40, 1–2.
15	 Erstpublikation von Müfit, İstanbulda bulunan bir prens lâhti. 
16	 Welches M.-H. R. (Marie-Hélène Rutschowskaya) in: Égypte Romaine: l ’autre Égypte, 238, 

Nr. 264 zuletzt kurz bespricht.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   22Na_obzorju_novega_FINAL.indd   22 25. 10. 2022   14:25:2025. 10. 2022   14:25:20



23Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

wieder ein rotes gleichschenkeliges Kreuz mit vier purpurfarbenen Punk-
ten zwischen den Kreuzarmen und nochmals ein purpurfarbenes Sonnen-
rad (achtstrahliger Stern?). Unterhalb dieses Dekorstreifens befinden sich die 
Reste eines weiteren purpurfarbenen Anch mit rotem Alpha und Omega.

Abb. 7 Istanbul, Archäologisches Museum: Prinzensarkophag (Foto: R. J. Pillinger)

Abb. 8 oben: Textilfragment in Paris, Musée du Louvre, Département des Antiquités  
égyptiennes unter Inv.-Nr. AF 5556 (© Georges Poncet); unten: Textilfragment in Lon-

don, Victoria & Albert Museum: Inv.-Nr. 258 –1890 (© Victoria & Albert Museum)

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   23Na_obzorju_novega_FINAL.indd   23 25. 10. 2022   14:25:2025. 10. 2022   14:25:20



24 Renate Johanna Pillinger

Leider lassen sich weder eine genauere Datierung noch eine Verwendung 
festmachen, dafür aber ein anpassendes, in der gleichen Werkstatt herge-
stelltes Stück aus Achmim, das heute in London, im Victoria & Albert 
Museum unter Inv.-Nr. 258-189017 aufbewahrt wird und genau das gleiche 
Muster trägt.

Das 30 × 35 cm große mit Wolle durchwirkte Leinentuch zeigt vier Anch 
(drei sind purpurfarben, das zweite von links ist rot) zwischen zwei wie im 
vorher beschriebenen Textil gestalteten Dekorstreifen. In den Schlaufen der 
ägyptischen Lebenszeichen befindet sich wieder (von links nach rechts) ein 
rotes gleichschenkeliges Kreuz mit vier purpurfarbenen Punkten zwischen 
den Kreuzarmen, ein purpurfarbenes, diesmal seitenverkehrtes Christo-
gramm, wieder ein rotes gleichschenkeliges Kreuz mit vier purpurfarbenen 
Punkten zwischen den Kreuzarmen und ein blaues (?) Sonnenrad (achtstrah-
liger Stern?). Über der oberen Bordüre sind rechts nochmals ein rotes Anch 
mit einem purpurfarbenen Punkt in der Schlaufe und links ein rotes gleich-
armiges Kreuz mit vier purpurfarbenen Punkten zwischen den Kreuzarmen 
samt Spuren eines purpurnen Etwas zu sehen. Rechts gibt es eine Webkante, 
die das Ende des Textils bezeichnet.

Gehen wir über zum Neuen Testament, so soll zunächst die Verkündigung 
an der Quelle laut dem apokryphen Protoevangelium Iacobi 11,118 auf der 
sogenannten Marienseide in der Abegg-Stiftung in Riggisberg unter Inv.-
Nr. 3100b (Abb. 9),19 angeführt werden. Maria, durch die Beischrift klar be-
stimmt, kniet vor einem halbkreisförmigen Brunnen, um Wasser zu schöpfen. 
Erstaunt hebt sie die Rechte und wendet sich zum Boten Gottes (an Stelle der 
Stimme im Protoevangelium!) zurück, der in der Linken einen Stab hält und 
die Rechte zum Gruß ΧΕΡΕ ausgestreckt hat. Neben ihm stehen ein sichel-
förmiger Mond und zwei achtstrahlige Sterne.

Dazu passt ein weiteres Textil, ein Orbiculus aus dem Victoria & Albert Mu-
seum in London unter Inv.-Nr. 814 – 1903 (Abb. 10),20 der die zweite apokry-
phe Verkündigung ebenfalls nach dem apokryphen Protoevangelium Iacobi 
11,1 – 2 zeigt. Neben der Heimsuchung tritt unter einem achtstrahligen Stern 
der Engel mit Kreuzstab an die Purpurwolle spinnende Gottesmutter heran.

17	 Bei Kendrick, Catalogue of Textiles from Burying-Grounds in Egypt 2, 12f., no. 309 und pl. 4.
18	 Bei Schneider, Evangelia infantiae apocrypha. Apocryphe Kindheitsevangelien, 114f.
19	 Siehe Kötzsche, „Die Marienseide in der Abegg-Stiftung,“ 183–194 und Schrenk, Die Textil-

sammlung der Abegg-Stiftung 4, 185.
20	 Bei Rutschowskaya, Tissus Coptes, 133 rechts oben.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   24Na_obzorju_novega_FINAL.indd   24 25. 10. 2022   14:25:2025. 10. 2022   14:25:20



25Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Abb. 9 Riggisberg, Abegg-Stiftung, Inv-Nr. 3100b: Marienseide (Detail) (nach S. 
Schrenk [wie Anm. 19] 185, Kat. Nr. 62)

Abb. 10 London, Victoria & Albert Museum, Inv.-Nr. 814 – 1903: Orbiculus mit Ver-
kündigung (nach M.-H. Rutschowskaya [wie Anm. 20])

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   25Na_obzorju_novega_FINAL.indd   25 25. 10. 2022   14:25:2225. 10. 2022   14:25:22



26 Renate Johanna Pillinger

Ebenso finden wir den Stern bei der Geburt mit Ochs und Esel nach Ps. 
Matthaeus 14 auf der Kathedra des Maximian sowie auf einem Textil im New 
Yorker Metropolitan Museum.21

Auf letzterem sehen wir ihn auch bei der Anbetung der Hirten (Abb. 11).

Abb. 11 New York, Metropolitan Museum: Textilfragment mit Geburt und Anbetung 
der Hirten (Detail) (nach A. Stauffer [wie Anm. 21])

Abb. 12 Londoner Elfenbein (nach W. F. Volbach – M. Hirmer [wie Anm. 22], Abb. 
222)

21	 In Stauffer, Textiles of Late Antiquity, 38, Cat. No. 26.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   26Na_obzorju_novega_FINAL.indd   26 25. 10. 2022   14:25:2425. 10. 2022   14:25:24



27Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Weiters tritt er bei der Schilderung der verdorrten Hand der Hebamme 
Salome nach Protoevangelium 19, 3 – 20, 3 und Ps. Matthaeus 13, 4f. im 
unteren Bildstreifen des Londoner Elfenbeins (Abb. 12)22 auf. 

Besonders häufig finden wir ihn bei der Anbetung der Magier, etwa auf Sar-
kophagen z. B. im MPC/Rom, auf Ampullen u. a. in der Schatzkammer der 
Kathedrale von Monza23 und in S. Apollinare Nuovo/Ravenna (Abb. 13).24 
Am Triumphbogen von S. Maria Maggiore in Rom steht auch ein Stern über 
dem thronenden Christus.25

Abb. 13 Ravenna, S. Apollinare Nuovo, Magieranbetung (Foto: R. J. Pillinger)

Schon in der Antike gab es verschiedene astronomische und astrologische 
Theorien (z. B. den Halleyschen Kometen betreffend) über den sogenannten 
Stern von Bethlehem (Mt 2, 1 – 9), um damit die Geburt Jesu genauer zu 
datieren. Wissenschaftlich fundiert sind diese Versuche allerdings nicht, liegt 
doch der biblischen Erzählung eine theologische Aussageabsicht zugrunde 
und nicht der Bezug zu realen Vorgängen.

22	 Volbach und Hirmer, Frühchristliche Kunst, 221, Nr. 222 und Abb. 222.
23	 Siehe Bergmeier, „Behältnisse visueller Erfahrungen: die Pilgerampullen von Monza und 

Bobbio,“ 343–355.
24	 Vgl. Dresken-Weiland, Die frühchristlichen Mosaiken von Ravenna. 
25	 Karpp, Die frühchristlichen und mittelalterlichen Mosaiken in Santa Maria Maggiore zu Rom, 6.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   27Na_obzorju_novega_FINAL.indd   27 25. 10. 2022   14:25:2425. 10. 2022   14:25:24



28 Renate Johanna Pillinger

Bibliografie
Bergmeier Armin Friedrich, „Behältnisse visueller Erfahrungen: die Pilgerampullen von 

Monza und Bobbio.“ In: Für Seelenheil und Liebesglück. Das byzantinische Pilgerwesen und 
seine Wurzeln, Hgg. Despoina Ariantzi und Ina Eichner, 343–355. Byzanz zwischen Ori-
ent und Okzident. Mainz: Verlag des Römisch-Germanischen Zentralmuseums, 2018.

Brune, Karl-Heinz. Die koptischen Textilien im museum kunst palast Düsseldorf 1: Wirkerei-
en mit figürlichen Motiven. Wiesbaden: Reichert Verlag, 2004.

Calcagnini Carletti, Daniela. „Nota iconografica: La stella e il vaticinio del V. T. nell’ico-
nografia funeraria del III e IV sec.“ RivAC 64 (1988): 65–87.

Collins, John Joseph. The Scepter and the Star. The Messiahs of the Dead Sea Scrolls and Other 
Ancient Literature. New York, London, Toronto, Sidney, Auckland: Doubleday, 1995.

Dresken-Weiland, Jutta. Italien mit einem Nachtrag Rom und Ostia, Dalmatien, Museen 
der Welt (Repertorium der christlich-antiken Sarkophage 2). Mainz: Verlag Philipp von 
Zabern, 1998.

Dresken-Weiland, Jutta. Die frühchristlichen Mosaiken von Ravenna. Bild und Bedeutung. 
Regensburg: Verlag Schnell & Steiner GmbH, 2016. 

Égypte Romaine: l ’autre Égypte (Ausstellungskatalog). Marseille: Musées de Marseille, 1997.
Karpp, Heinrich. Die frühchristlichen und mittelalterlichen Mosaiken in Santa Maria Mag-

giore zu Rom. Baden – Baden: Bruno Grimm, 1966.
Kendrick, Albert Frank. Catalogue of Textiles from Burying-Grounds in Egypt 2. Period of 

Transition and of Christian Emblems. London: published under the authority of his 
majesty’s stationary office, 1921.

Kirschbaum, Engelbert. „Der Prophet Balaam und die Anbetung der Weisen.“ RQS 49 
(1954): 129–171.

Klauser, Theodor. Frühchristliche Sarkophage in Bild und Wort. Drittes Beiheft zur Halb-
jahresschrift „Antike Kunst“. Olten: Urs Graf-Verlag, 1966. 

Kötzsche, Lieselotte. „Die Marienseide in der Abegg-Stiftung. Bemerkungen zur Ikono-
graphie der Szenenfolge.“ Riggisberger Berichte 1 (1993): 183–194.

Müfit, Arif. İstanbulda bulunan bir prens lâhti. Ein Prinzensarkophag aus Istanbul (İstanbul 
Asariatika Müzeleri Neșrjyati 10). Istanbul, 1934.

Porter, Stanley E., Ed. The Messiah in the Old and New Testaments. Grand Rapids, Michi-
gan/Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing Company, 2007.

Riesner, Rainer. Messias Jesus. Seine Geschichte, seine Botschaft und ihre Überlieferung. Gie-
ßen: Brunnen Verlag GmbH, 2019.

Ross, Marvin C. Catalogue of the Byzantine and Early Mediaeval Antiquities in the Dum-
barton Oaks Collection 1. Metalwork, Ceramics, Glass, Glyptics, Painting. Washington: 
Trustees for Harvard University, 1962.

Rutschowskaya, Marie-Hélène. Tissus Coptes. Paris: Éditions Adam Biro, 1990.
Schneider, Gerhard. Evangelia infantiae apocrypha. Apocryphe Kindheitsevangelien. Fontes 

Christiani 18. Freiburg, Basel, Wien, Bercelona, Rom, New York: Herder, 1995.
Schrenk, Sabine. Die Textilsammlung der Abegg-Stiftung 4: Textilien des Mittelmeerraumes 

aus spätantiker bis frühislamischer Zeit. Riggisberg/Bern: Abegg-Stiftung, 2004, 185.
Stauffer, Annemarie. Textiles of Late Antiquity. New York: The Metropolitan Museum of 

Art, 1995.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   28Na_obzorju_novega_FINAL.indd   28 25. 10. 2022   14:25:2425. 10. 2022   14:25:24



29Der Stern als messianisches Symbol in der frühchristlichen Kunst

Stiegemann, Christoph, Hg. Byzanz. Das Licht aus dem Osten. Kult und Alltag im By-
zantinischen Reich vom 4. bis 15. Jahrhundert. Katalog der Ausstellung im Erzbischöfli-
chen Diözesanmuseum Paderborn. Paderborn 2001. Mainz: Verlag Philipp von Zabern, 
2001.

Tsamakda, Vasiliki. „Eine ungewöhnliche Darstellung des Paralytischen in der Domitil-
la-Katakombe: Zur Verwendung des Wunderstabes in der frühchristlichen Kunst.“ 
MiChA 15 (2009): 25–46.

Volbach, Wolfgang Fritz, und Hirmer Max. Frühchristliche Kunst. Die Kunst der Spätantike 
in West- und Ostrom. München: Hirmer Verlag, 1958.

Abkürzungen

MPC Museo Pio Cristiano
RivAC Rivista di archeologia cristiana
RQS Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und 

Kirchengeschichte

Summary

The star as a messianic symbol in early Christian art

The present study shows pictures where the star appears not as an astrological but as a 
theological phenomenon, namely as a reference to Jesus Christ, the Messiah, going back 
to the Hebrew Bible. One of his symbols is the star, which we often see on monuments 
of all kinds: on amulets, in paintings, on gold glasses, sarcophagi, fragments of textiles, 
ivories, ampoules and in mosaics. In some cases, the star also turns into a Christogram.

Na_obzorju_novega_FINAL.indd   29Na_obzorju_novega_FINAL.indd   29 25. 10. 2022   14:25:2425. 10. 2022   14:25:24


