
123Téa Sernelj

Novi metodološki pristopi k 
preporodu konfucijanstva v 
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova 
hermenevtična metoda dinamičnega 
in strukturnega holizma

Moderni konfucijanec Xu Fuguan 徐復觀 (1904–1982) je bil zgo-
dovinar idejne tradicije predqinske Kitajske, ki se je prvenstveno 
osredotočal na njene družbeno-kulturne značilnosti. Poleg tega je 

bil izjemen filolog, politolog, pa tudi literarni in umetnostni kritik. V okviru 
idejne zgodovine je seveda obširno študiral filozofijo, ni pa ustvaril lastnega 
filozofskega sistema. Bil je edini v drugi generaciji modernih konfucijancev, 
ki je nasprotoval ideji, da je za prenovo konfucijanstva potrebna izgradnja 
nove ontologije in metafizike.1 Konfucijanska prenova naj bi bila primarno 

1	 Druga generacija modernih konfucijancev, ki je od leta 1949 dalje delovala na Tajvanu, je 
poleg Xu Fuguana vključevala Mou Zongsana (1909–1995), Tang Junyija (1909–1978) in Fang 
Dongmeija (1899–1977), vsi pa so se ukvarjali s problemom, kako ponovno ovrednotiti in 
prilagoditi kitajsko, predvsem konfucijansko intelektualno tradicijo potrebam modernizacije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   123Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   123 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



124

Téa Sernelj

osnova za ohranjanje kulturne tradicije in identitete v kontekstu moderniza-
cije Kitajske v dvajsetem stoletju, na katero so močno vplivali zahodni inte-
lektualni diskurzi.

Xu Fuguanov argument proti izgradnji metafizike in ontologije je temeljil 
na stališču, da pragmatično jedro tradicionalne kitajske misli ni vodilo do 
konstrukcije strukturiranega metafizičnega sistema, kot so ga razvili antični 
Grki. Po njegovem mnenju je bil razlog za to v tem, da se je v antični Ki-
tajski ideja etike razvila neposredno iz mitološke družbe in je temeljila na 
božanskem jedru človeka. Etika zato ni imela nobene zveze z metafiziko, kaj 
šele z religijo.

Po Xuju so se etika in morala ter vse osrednje konfucijanske vrline razvile na 
podlagi koncepta zaskrbljene oziroma tesnobne zavesti (youhuan yishi 憂患
意識).2

Xu je obširno proučeval družbenopolitično teorijo tradicionalne in moderne 
Kitajske ter zagovarjal idejo, da je edina rešitev za Kitajsko v moderni dobi 
vzpostavitev demokracije. Demokracija, je trdil Xu, bi tako zamenjala avtori-
tarni režim, ki je prevladoval na Kitajskem po dinastiji Han (202 pred našim 
štetjem – 220 našega štetja), in omogočila kitajski družbi enakovredno so-
delovanje v globaliziranem svetu, hkrati pa prispevala tudi etični sistem, ki 
temelji na demokratičnih vrednotah, namreč vrednosti človeka in varovanju 
človekovih pravic ter samokultivacije in refleksije moralnega sebstva, ki iz-
hajata iz izvornega konfucijanstva. V tem oziru je Xu Fuguan ogromno truda 
vložil v zgodovinsko in besedilno analizo klasičnih konfucijanskih besedil, s 
katero je pokazal demokratično jedro izvornega konfucijanstva ter se zavze-
mal za njegovo ohranitev in vpeljavo v sodobni Kitajski.

V tem prispevku bomo proučili Xu Fuguanovo metodologijo raziskovanja ki-
tajske idejne tradicije, ki bo pokazala njegov inovativni in ustvarjalni pristop 
k interpretaciji zgodovinskega razvoja ter konceptualnega pomena konfuci-
janske misli. V tem kontekstu se ta prispevek osredotoča tudi na vprašanje, 
ali niso ti pristopi nastali pod neposrednim ali posrednim vplivom evropskih 
hermenevtičnih teorij tistega časa.

2	 Xujeva analiza in interpretacija koncepta tesnobne zavesti sta zagotovo med njegovimi naj-
večjimi prispevki k razumevanju kitajske idejne zgodovine. To tudi odgovarja na vprašanje, 
zakaj se na Kitajskem nikoli ni razvila monoteistična religija, čeprav so bila proizvodna sred-
stva in odnosi na takšni ravni, da so vodili v tovrsten preobrat v drugih visoko razvitih civi-
lizacijah v istem zgodovinskem obdobju. Za podrobno analizo in razlago tega koncepta glej 
Huang 2018a in Sernelj 2020.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   124Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   124 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



125

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Problem metodologije raziskovanja zgodovine v prvi 
polovici dvajsetega stoletja
Po letu 1949 so se moderni konfucijanci v izgnanstvu ukvarjali s problemom, 
v kakšno smer se razvija kitajska kultura in kaj se bo z njo zgodilo v prihodno-
sti. Zanje konfucijanstvo ni predstavljalo zgolj razlagalnega sistema za opiso-
vanje sveta, ampak tudi program za vodenje transformacijskih sprememb v 
svetu (Huang 2018b, II/2). Rešitev za trpljenje Kitajske v dvajsetem stoletju 
so tako iskali na podlagi konfucijanskih študij. Ideali modernih konfucijancev 
niso bili omejeni le na prizadevanje za oživitev in rehabilitacijo lastne idejne 
tradicije, temveč jim je bilo kristalno jasno, da se intelektualni proces moder-
nizacije konfucijanstva lahko začne le na podlagi njegove sinteze z idejami, 
uvoženimi iz evro-ameriške filozofije, saj je bilo to kulturno ozadje, iz katere-
ga je modernizacija pravzaprav izšla.

Predpostavljeno sprejemanje zahodnih modelov demokracije in znanosti, ki 
naj bi Kitajsko popeljali iz zaostale v modernizirano družbo, je torej privedlo 
do novega razmisleka o vlogi in pomenu konfucijanske intelektualne tradi-
cije. Glavno vodilo modernih konfucijancev je torej bilo oživiti tradicionalno 
kitajsko intelektualno tradicijo, ki je temeljila na izvornem konfucijanstvu in 
neokonfucijanstvu dinastij Song ter Ming, v kombinaciji s poglobljenim po-
znavanjem zahodnih filozofskih konceptov in kulturnih značilnosti. Ta proces 
je pomenil reprodukcijo konfucijanskega intelektualnega sistema mišljenja, 
ki je temeljil na reinterpretaciji in redefiniciji konfucijanskih konceptov na 
podlagi zahodnih filozofskih sistemov (Chang et al. 2018, 53).

Druga generacija je v procesu modernizacije zavzela stališče, da mora Kitaj-
ska ohranjati in razvijati pomembne elemente lastne tradicije, saj so v njih 
zametki njenega demokratičnega in znanstvenega razvoja. Za razliko od ve-
čine drugih kitajskih intelektualnih struj tistega časa, katerih zagovorniki so 
bili prepričani, da je konfucijanska ideologija glavna ovira za modernizacijo 
Kitajske, je bila druga generacija prepričana, da je ta združljiva tako z zna-
nostjo kot z demokracijo in da vzhodnoazijskim družbam ne bo uspelo razviti 
sodobnih demokratičnih družbenih sistemov, če ne bodo zajeli in upoštevali 
različnih segmentov konfucijanske tradicije (ibid., 97).

V petdesetih in šestdesetih letih dvajsetega stoletja je prišlo do polemike 
med modernimi konfucijanci, ki so delovali na Tajvanu in v Hongkongu, ter 
liberalno strujo tajvanskih intelektualcev, ki jo je vodil Hu Shi 胡適 (1891–
1962), o tem, ali sta konfucijanstvo in kitajska kultura sploh primerna za ra-
zvoj demokracije, znanosti in tehnologije. Ta struja je zagovarjala popolno 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   125Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   125 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



126

Téa Sernelj

pozahodenje in menila, da v kitajski politični misli ni ničesar, kar bi bilo 
vredno proučevati in prevzeti v procesu modernizacije. Tajvanski liberalci 
so zato trdili, da je za modernizacijo treba radikalno prekiniti s konfucijan-
skim načinom razmišljanja (Rošker 2019, 255).3 Moderni konfucijanci pa so 
menili, da demokracija, znanost in tehnologija sicer niso v ospredju tradi-
cionalnega konfucijanstva, vendar to ne pomeni, da ovirajo modernizacijo 
kitajske družbe. 

V reševanju nastale krize so moderni konfucijanci skušali oživiti konfuci-
janstvo tako, da so se bodisi opirali na Kantovo in Heglovo misel bodisi iskali 
osnovo konfucijanske prenove kitajske kulture v reinterpretaciji zgodovine ki-
tajske misli. Po mnenju Huang Chun-chiehja (2018b, II/4–18) lahko tajvansko 
in hongkonško moderno novo konfucijanstvo razumemo tudi kot novo me-
todologijo. Njeni predstavniki so po eni strani kritizirali kitajsko hermenevti-
ko šole Qian-Jia4 (Qianjia xuepai 乾嘉學派), ki se je razvila v času vladavine 
cesarjev Qianlonga 乾隆 (1735–1796) in Jiaqinga 嘉慶 (1796–1820), po drugi 
strani pa scientizem, ki je izhajal iz prevzemanja zahodnega znanja.

Xu Fuguan je močno nasprotoval besedilni kritiki šole Qian-Jia in njenemu 
zatekanju k filološkim in fonološkim metodam, študiju jezika, bibliografi-
ji in naboru klasičnih del. Po Xujevem mnenju je šola Qian-Jia popolnoma 
zanemarila proučevanje človeškega razuma, medosebnih odnosov, har-
moničnega sobivanja in osebne prakse, torej področja, ki so prevladovala 
od zgodnje dinastije Zhou (med enajstim in tretjim stoletjem pred našim 
štetjem) do dinastije Qing (1644–1911). Xu je sicer priznaval, da je metoda 
šole Qian-Jia vsebovala neko razsežnost realizma, vendar njihova vrsta re-
alizma ni upoštevala resničnih zgodovinskih kontekstov besedil. Predstav-
nika prve generacije modernega konfucijanstva, Xiong Shili (1885–1968) in 
Qian Mu (1895–1990) sta prav tako zavračala metodo šole Qian-Jia, ki je 
prevladovala pri sprejemanju zahodne znanstvene metodologije (prav tam). 
Z drugimi besedami, problem metodologije oziroma pomanjkanja le-te je 
bil v središču intelektualnih razprav v prvi polovici dvajsetega stoletja. He 
Bingsong 何炳松 (1890–1946) je na primer v svojem delu Nov pogled na 

3	 Xu Fuguan je to liberalno strujo, ki jo je vodil Hu Shi, ostro kritiziral in si zato nakopal številne 
težave. Med drugim tudi to, da je leta 1970 izgubil položaj na Univerzi Donghai v Taizhongu 
(tam je bil od leta 1955 dalje profesor kitajske književnosti), ker je bil Hu Shi predsednik Aca-
demie Sinice (1957–1962) in njegovo ime je tudi po njegovi smrti leta 1962 v političnih krogih 
imelo zelo velik vpiv (Lee 1998, 130).

4	 Imenovana tudi šola hanskih študij (Hanxue 漢學), ki je konfucijanska besedila razlagala 
predvsem s filološkimi metodami (xungu 訓詁) in se opirala izključno na izvirnike konfuci-
janskih klasikov, ki so nastali med dinastijo Han (glej Theobald 2022). Moderni konfucijanci 
konfucijanstva dinastije Han niso videli kot del prave konfucijanske tradicije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   126Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   126 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



127

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

splošno zgodovino (Tongshi xinyi 通史新義), ki je izšlo leta 1927, potožil, da 
četudi so kitajski zgodovinarji zapisali marsikaj pomembnega, niso posve-
čali dovolj pozornosti teoriji in metodologiji svojega raziskovanja, zato naj 
bi prav njegova knjiga predstavila metodologijo zahodne znanosti zgodovi-
nopisja (prav tam). Leto pozneje, leta 1928, je bila v Tajpeju ustanovljena 
Academia Sinica in humanistično raziskovanje, vključno z zgodovinopisjem, 
je vstopilo v novo in pomembno fazo. Fu Sinian 傅斯年 (1896–1950), ki je 
bil privrženec Hu Shija in ustanovitelj Inštituta za zgodovino in filologijo na 
Academiji Sinici, je jasno razložil akademijin cilj, ki je bil razvoj sodobnih 
znanosti, ne pa spodbujanje tako imenovanih tradicionalnih disciplin. Cilj je 
torej bil obravnavati študij zgodovine in filologije po metodah naravoslovnih 
znanosti. Ta usmeritev, namreč razvoj sodobnih znanosti, je bila tesno pove-
zana s scientizmom, strujo, ki je prevladovala na področju kitajske misli na 
začetku prve polovice dvajsetega stoletja. Fu Sinian in drugi raziskovalci so 
začeli uvajati nemško šolo zgodovine znanosti, kar je privedlo do tega, da je 
proučevanje zgodovinskega gradiva postalo glavna vsebina zgodovinskega 
raziskovanja na Inštitutu (prav tam). Fu je trdil, da je sodobno zgodovinopis-
je ravno proučevanje zgodovinskih virov, pri čemer naravoslovje zagotavlja 
potrebno orodje za urejanje zgodovinskega gradiva. Ta pozitivistični pristop 
k raziskovanju idejne zgodovine, prevzet iz nemške šole, je močno zagovarjal 
prav Fu Sinian. Fujev cilj je bil razložiti vprašanja o idejni zgodovini s filolo-
ške perspektive, saj je filozofija stranski produkt jezika (argument, ki ga je 
prevzel z Zahoda). Fu Sinianov pristop k raziskovanju zgodovinopisja je bil 
po letu 1949 sprejet tudi med zgodovinarji na Tajvanu in je bil zelo vpliven. 
Zavračal je metafiziko in izključeval vse interpretacije idejne zgodovine zunaj 
zgodovinopisnega raziskovanja. Zanj je bil temelj zgodovinopisja bolj opi-
sovanje empiričnih dejstev kot interpretacija pomena zgodovinskih dejstev, 
torej je strogo razlikoval med »subjektivno filozofijo in moralnimi vrednota-
mi« ter »objektivnim proučevanjem zgodovinskega gradiva« (prav tam, 20). 

Xu Fuguan je močno nasprotoval Fujevemu metodološkemu pristopu in ga 
kritiziral. Trdil je, da takšna metoda besedilne kritike pri proučevanju idej-
ne zgodovine ne more zajeti njenega dinamičnega razvojnega procesa (prav 
tam). V prvem poglavju svoje knjige Zgodovina kitajske filozofije človeškega 
značaja (Zhongguo renxing lunshi 中國人性論史) iz leta 1969, kjer je predsta-
vil svoj metodološki pristop k proučevanju idejne zgodovine, je zapisal:

V zadnjih desetletjih so nekateri kitajski učenjaki, ki delajo na področju 
intelektualne zgodovine, zagovarjali sprejetje »filološke perspektive kot 
metode za razlago vprašanj intelektualne zgodovine«. Osnova za to filo-
loško perspektivo je pristranska teorija, ki jo zagovarja peščica zahodnih 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   127Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   127 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



128

Téa Sernelj

učenjakov, ki menijo, da je »filozofija stranski produkt jezika«. Kitajski 
učenjaki so to filološko perspektivo povezovali z obrobnim miselnim to-
kom šole Qian-Jia. Tisti, ki uporabljajo to metodo, analizirajo bistveni 
besednjak idejne zgodovine in po postopkih starodavnih komentarjev 
poskušajo ugotoviti njegovo izvirno obliko in izgovorjavo ter verjamejo, 
da so našli njegov izvorni pomen. Tako ta izvorni pomen uporabljajo za 
razlago vsebine določenih zgodovinskih miselnih tokov. Ker je imel Fu 
Sinian v tem obdobju vodilni položaj na tem raziskovalnem področju, 
lahko njegovo delo Študij starodavnih naukov o naravi in ​​usodi štejemo 
za reprezentativno delo te šole. Toda pri proučevanju pomenske vsebine 
besedišča ne zanemarja le dejstva, da se pomen izraza spreminja gle-
de na njegovo prvotno uporabo in pojav določenega toka mišljenja, ki 
uporablja ta izraz, ampak tudi dejstvo, da ima znotraj danega obdobja 
isti besedni izraz pogosto različne konotacije znotraj različnih miselnih 
tokov. Še več, in to je še posebej pomembno, ta metoda zanemarja te-
meljno idejo same filologije: pomen izraza v času njegovega nastanka ne 
vključuje vseh njegovih poznejših, sodobnih pomenov in lahko nekatere 
pomembne celo zanemari.5 (Xu 1969, I/1–2)

Za Xuja je torej napaka Fujeve metode uporabe filološke perspektive ta, da 
ne upošteva razvoja konceptov; zato je razvil lastno metodologijo dinamič-
nega holizma, ki pojme postavlja v celostni kontekst zgodovinskega razvo-
ja. Na ta način ne moremo izluščiti konceptov oziroma pomena pismenk 
iz idejnega sistema filozofov ali od vzdušja obdobja in se vrniti k njihovim 
izvornim pomenom prek izolirane statistične analize. Pri analizi in interpre-
taciji zgodovine kitajske idejne tradicije je Xu Fuguan uvedel domnevno 
novo metodologijo, ki temelji na doslednem upoštevanju hermenevtičnega 
kroga, sam pa je svojo metodologijo poimenoval dinamični in strukturni 
holizem (prav tam, 22).

5	 幾十年來， 中國有些治思想史的人，主張採用 (以語言學的觀點，解釋一個思想
史的問題 的方法)。其根據係來自西方少數人以為 (哲學乃語言之副產品) 的一偏之
輪，以於我國乾 嘉學派末流相結托。關於哲學於語言的關係，亦即是思想於語言
的關係，乃是互相制約， 互相影響的關係，這裡不進一步去涉入到此一問題。我現
在所要指出的是，採用這種方法 的人，常常是把思想史中的重要詞彙，順著訓詁途
徑，找出它的原形原音，以得出它的原 始意義; 再由這種原始意義去解釋歷史中某
一思想的內容。傅斯年的姓名古訓辯證，因為 他當時在學派界中所佔的權力性的地
位，正可以作為這一排的典範著作。但夷考其實， 這不僅忽略了由原義到某一思想
成立時，其內容已有時間的發展演變; 更忽略了同一個名 詞，在同一個時代，也常
由不同的思想而賦於以不同的內容。尤其重要的，此一方法，忽 略了語言學本身的
一頓重大事實，即是語原的本身，也並不能表示它當時所應包含的全部 意義，乃至
重要意義。

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   128Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   128 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



129

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Xu Fuguanova metodologija dinamičnega in 
strukturnega holizma
Dve temeljni razsežnosti Xujeve metodologije sta njegov holistični pristop in 
primerjalna perspektiva. Bistveni pomen Xujevega holizma je razumevanje 
celote in njenih delov v njihovih konkretnih zgodovinskih kontekstih. Xu v 
svojih raziskavah idejne zgodovine razmišlja o pomenu zgodovinskih koncep-
tov s poudarjanjem konkretnosti njihovega zgodovinskega konteksta kot ce-
lote in tudi specifičnosti tega konteksta (Huang 2018b, II/14).

Interakcija med celoto in njenimi deli je metodološki pristop, ki ga Xu uporab-
lja za razumevanje različnih miselnih tokov v antični Kitajski.

Ko je raziskoval literaturo in miselnost, ju je postavljal v družbenopolitični in 
ekonomski kontekst posamezne dobe, in obratno, ko je preiskoval družbe-
nopolitično in gospodarsko strukturo posameznega obdobja, jo je preiskoval 
skozi literaturo in miselnost. Ta pristop je opredelil kot dinamično metodo-
logijo in primerjalno perspektivo, primerjalno perspektivo pa je poimenoval 
strukturni holizem (prav tam, 15). Njegovo holistično metodologijo tako ses-
tavljata dinamični in strukturni holizem, pri čemer sta za dinamični holizem 
značilna nenehna sprememba in razvoj. Xujev strukturni holizem temelji na 
ideji, da je strukturna enota entiteta, sestavljena iz delov klasičnih besedil, 
sistema mišljenja in realnosti. Xu meni, da interpretacija in kritika besedil 
ne zadostujeta za razumevanje antične kitajske misli. Za Xuja je v proučeva-
nju treba uporabiti metodo strukturne enotnosti, ki, kot bomo videli, ustreza 
Schleiermacherjevi metodi hermenevtičnega kroga, čeprav se sam nanj ne 
sklicuje neposredno. 

Kot že omenjeno, je Xu nasprotoval besedilni kritiki in metodi eksegeze šole 
Qian-Jia in menil, da mora raziskovalec uporabljati krožno gibanje hermenev-
tičnega kroga, ki povezuje dele in celoto, da bi vstopil v kozmos miselnosti 
ljudi, ki so živeli v preteklosti (prav tam, 25). V svojem delu Zbrani spisi o kitaj-
ski idejni zgodovini (Zhongguo sixiangshi lunji 中國思想史論集) Xu Fuguan 
podrobno pojasnjuje svojo metodo strukturnega holizma:

Besedna zveza je sestavljena iz besed, zato je treba za razumevanje po-
mena besedne zveze razumeti vsako njeno besedo. Poglavje je sestavlje-
no iz besednih zvez, zato je treba za razumevanje pomena poglavja razu-
meti vsako izmed besednih zvez. Knjiga je sestavljena iz poglavij, zato je 
za razumevanje celotne knjige treba razumeti pomen vsakega poglavja. 
Tako je treba brati knjige starih mojstrov. Proces je podoben kopičenju, 
ki se začne z enim delom in postopoma pripelje do dojemanja celote. Na 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   129Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   129 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



130

Téa Sernelj

začetni stopnji lahko uporabimo študije, ki so jih literati dinastije Qing 
imenovali eksegeza in besedilna kritika. Zavedati pa se je treba, da je ne-
mogoče razumeti celoto brez poznavanja njenih delov, se pravi fraz. Tovr-
stno razumevanje je na najnižji stopnji. Da bi ga razvili v večji meri, se je 
treba vrniti in določiti pomen vsake fraze, ki sestavlja del, njeno gibanje 
pa mora izhajati iz celote, ki je besedilo. Na ta način se pomen besede 
določi iz fraze, katere del je ta beseda; pomen fraze iz poglavja, katerega 
del je ta fraza; pomen poglavja iz knjige, katere del je to poglavje, in po-
men knjige iz celotne avtorjeve misli. To je delo določanja delov besedila 
kot celote. Tako je Zhao Qi 趙崎 (108–201) poimenoval prizadevanje, 
»da bi se poglobili v avtorjevo misel, da bi razumeli avtorjeva besedila« 
(Mengzi tici, Splošni predgovor h komentarjem o Menciju). To je nujna 
druga stopnja raziskovanja in do nje ni mogoče priti zgolj s pomočjo štu-
dija eksegeze in besedilne kritike, ki so ju razvili literati iz dinastije Qing 
(Xu v Huang 2018b, II/26). 

Njegovo metodo analize idejne zgodovine lahko povzamemo v dveh točkah 
(prav tam):

(a)	 Vsak miselni sistem je strukturna in celostna mreža pomenov, zgrajena 
tako, da izhaja iz posameznih delov pomenov in iz njih prehaja v celoto.

(b)	 Ker je miselni sistem mreža pomenov, ki si jih delita raziskovalec in objekt 
proučevanja, se med njima vzpostavi dialoška povezava, ki ustvarja med-
sebojni oziroma intersubjektivni odnos.

Ta druga točka je tudi to, kar Xu imenuje »metoda iskanja utelešenih izkušenj« 
(zhui tiyan de fangfa 追體驗的方法), za katero meni, da bi jo morali obvladati 
vsi, ki raziskujejo zgodovino idejne tradicije, saj je z njo mogoče stopiti v stik z 
duhovnim (intelektualnim) kozmosom predqinskih mislecev in s preteklostjo v 
sedanjosti. Po Xuju morajo raziskovalci, ki proučujejo zgodovino idejne tradici-
je, začeti s konkretno stvarjo, to je pisnim delom, nato pa se premakniti na ab-
straktno raven, ki je razmišljanje o tem delu. Sočasno s tem pa bi morali začeti 
tudi z abstrakcijo misli ter preiti na konkretno realnost človekovega življenja in 
njegovega časa. Ko gremo čez vse te faze, se lahko avtor dela in delo ponovno 
pojavita v nas samih in v času, v katerem živimo. Po Xuju to pomeni, da ne 
proučujemo le klasičnih del, ampak vstopamo v dialog z njihovimi avtorji. Tako 
za raziskovalce kitajske idejne tradicije idejni sistem predqinskih mislecev sicer 
ne obstaja objektivno, mora pa med njimi obstajati intersubjektivna povezava 
(zhuti jianxing 主題間性). Obenem pa globlje ko prodremo v intersubjektivni 
pomenski sistem, bolj se lahko vživimo v razmišljanje avtorjev klasičnih del, ki 
jih proučujemo, in s tem temeljito razširimo svoja obzorja.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   130Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   130 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



131

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Druga dimenzija Xujevega strukturnega holizma se ukvarja z vprašanjem člo-
veške misli in realnosti. Xu meni, da obstaja stalna interakcija med človeško 
mislijo in realnostjo, ki tvori celostno strukturo, v kateri sta oba elementa 
neločljiva. To podrobno pojasnjuje v naslednjem citatu:

Na genezo človekovega razmišljanja pogosto vplivajo štirje glavni dejav-
niki. Prvi je značaj osebe; drugi je šola mišljenja, ki ji oseba pripada, kot 
tudi globina dela te osebe; tretji je kontekst obdobja, v katerem živi; in 
četrti je življenje te osebe. Vpliv teh štirih pomembnih dejavnikov je pri 
vsakem mislecu drugačen, pri nekaterih precejšen, pri drugih minimalen. 
Hkrati pa med temi štirimi bistvenimi elementi obstaja tudi vzajemen 
vpliv, zato iz enega samega, izoliranega elementa ne moremo določiti 
avtorjevega mišljenja (Xu v Huang 2018b, II/28). 

Xujev namen je bil poudariti, da mora proučevanje idejne zgodovine ved-
no upoštevati družbenoekonomski in politični kontekst, v katerem so žive-
li misleci. Po Xuju je zgodovina osebe boleč zapis boja med resničnostjo in 
mislimi oziroma idejami te osebe, medtem ko je na primer za Tang Junyija 
in Mou Zongsana zgodovina pravzaprav proces neprekinjene poti neba (tian 
dao). Medtem ko Xu Fuguan obravnava osebo kot subjekt, ki se bori v skladu 
z zgodovinskimi procesi ali proti njim, Tang in Mou vidita osebo kot tran-
scendentno bitje. To kaže na bistveno razliko med Tangovo in Moujevo tež-
njo po konstruiranju moralne metafizike, medtem ko je Xujeva težnja ravno 
nasprotna (prav tam, 30). Xu Fuguanova metoda proučevanja idejne zgodo-
vine je »razprava o idejah skozi družbenopolitično zgodovino«.

Primerjalna perspektiva
Ker Xu pojmuje misel in družbeno realnost kot dve med seboj povezani razse-
žnosti svojega strukturnega holizma, lahko na zelo konkreten način predstavi 
izvirne zamisli in komentarje o različnih usmeritvah mišljenja. Po njegovem 
mnenju je le s primerjalne perspektive mogoče resnično dojeti razloge za 
obstoj določene šole mišljenja. Primerjalno perspektivo je uporabil zato, ker 
posveča veliko pozornosti specifičnemu značaju zgodovine idejne tradicije. 
Tako meni, da mora proučevanje kitajske kulture in mišljenja izhajati prav iz 
njune specifičnosti, saj se le tako lahko jasno razkrije njuno bistvo. Posebnost 
kitajske kulture in mišljenja ter njuna razlika z zahodno kulturo je po Xuju v 
zlitju subjektivnega in objektivnega, posameznika in skupnosti, ki prevladuje 
v kitajski idejni tradiciji. V kitajski kulturi posameznikova samokultivacija in 
kultiviranje zunanjega sveta tvorita enoto, in nista dve ločeni stvari.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   131Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   131 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



132

Téa Sernelj

Šele na podlagi resničnega razumevanja posebnosti kitajskih idejnih koncep-
tov, ki so po Xujevem mnenju vedno produkt družbenopolitičnih dejavnikov 
določenega časa in se skozi zgodovino nenehno spreminjajo, lahko razisko-
valci idejne zgodovine naredijo korak naprej ter kitajsko idejno tradicijo pri-
merjajo z zahodno (prav tam, 32). V Xujevi holistični metodologiji se posame-
zna raziskovalna vprašanja obravnavajo kot celota oziroma kot medsebojno 
povezana; zato koncepte najbolje razumemo, če jih proučujemo v njihovem 
prostorsko-časovnem kontekstu. 

Xu Fuguanovo interpretativno metodo, ki jo uporablja pri analizi in inter-
pretaciji kitajskih klasikov, lahko po besedah ​​Huang Chun-chiehja imenuje-
mo tudi interpretativna metoda kontekstualizacije (prav tam). Ta metoda je 
sestavljena iz dveh postopkov. V prvem postavi konfucijansko misel v zgodo-
vinski kontekst, da prouči njeno interakcijo s takratno družbo. V drugem po-
stopku pa analizira konfucijansko misel na način, da jo umesti v sedanjost in s 
to interpretacijo na novo osmisli klasična dela. S tema dvema metodološkima 
pristopoma Xujeva analiza konfucijanskih klasikov, konfucijanskih komentar-
jev in konfucijancev samih ne ločuje od dejanske realnosti, v kateri so živeli 
in delali. 

V Xujevih delih najdemo dve premisi, ki ju navaja kot osnovo za svoje stali-
šče. Po Xuju je človek zgodovinsko bitje. Poudarja tudi, da je za kitajski na-
čin razmišljanja značilna težnja po obračanju k realnosti. Človek je določen z 
zgodovinskostjo, njegov obstoj ni niti abstrakten niti univerzalen. Xu v svojih 
člankih podpira Sima Qianovo razumevanje o kompleksnosti, večdimenzio-
nalnosti in zgodovinskem značaju človeka ter meni, da človek ni nekdo, ki živi 
zunaj sveta, temveč bitje, ki aktivno sodeluje v realnosti in njenih produktiv-
nih dejavnostih. 

Za Xuja namreč posameznik živi v specifičnih in konkretnih zgodovinskih oko-
liščinah, zato na njegov obstoj vplivajo zgodovinske izkušnje in realnost. Ker 
je človek zgodovinsko bitje, je treba njegovo miselnost razumeti znotraj dis-
kurzov časa, v katerem živi. Ideje posameznika je torej treba analizirati tako, 
da jih postavimo v kontekst njegovega časa. Xu tako poudarja, da je mogoče 
miselnost, ki so jo razvili misleci iz predqinskega obdobja in katerih skupni 
interes je bilo človeško življenje, prilagoditi zahtevam sodobne družbe. Po nje-
govem mnenju mora idejni zgodovinar ideje misleca, ki ga raziskuje, razumeti 
kot produkt družbenih okoliščin, v katerih je ta živel, nato pa ovrednotiti vpliv 
njegovega mišljenja na poznejšo zgodovino, ko so ideje postale miselni sistem. 

Druga raven Xujeve metodologije je ponovni premislek in nadaljnje vredno-
tenje konfucijanstva tako, da ga postavimo v kontekst dvajsetega stoletja. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   132Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   132 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



133

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pri tem gre predvsem za Xujevo kritiko raziskovanja političnih problemov 
konfucianizma in razlogov za 2000 let trajajočo avtokracijo na Kitajskem. Xu 
despotizem vidi kot osrednjo značilnost politične tradicije v kitajski kulturi. 
Despotski sistem, ki se je vzpostavil šele po predqinskem obdobju, je izpodri-
nil demokratične zametke izvornega konfucijanstva. 

V tem kontekstu je Xu razvil svojo tezo o »dvojnem subjektu«, po katerem 
je ljudstvo vedno veljalo za aktivni politični subjekt v ideološki tradiciji sta-
re Kitajske, vladar pa je bilo vedno ekskluzivni subjekt v konkretni družbeni 
realnosti (Rošker 2013, 86). Po Xuju je torej konflikt med tema dvema di-
menzijama mogoče rešiti le z uvedbo demokracije, ki bo temeljila na takšnih 
demokratičnih elementih, ki so prisotni že v izvornem konfucijanstvu. 

Po Huang Chun-chiehju (2018a, 235) predstavlja Xujeva interpretacija iz-
vornega konfucijanstva tipičen primer hermenevtične analize, ki jo lahko 
razumemo kot metodo politične znanosti in sodi v klasično kitajsko herme-
nevtično tradicijo. Temelji te tradicije niso niti ontološki niti epistemološki, 
temveč političnoekonomski in družbenopolitični, saj pri tej metodi ne gre za 
proučevanje abstraktnih konceptov, temveč za idejno zgodovino v povezavi z 
družbenopolitično zgodovino.6 Ta ni omejena na nominalni svet, saj intenziv-
no posega v fenomenalni svet izkustva in tako združuje intelektualno s prak-
tičnim delovanjem. Tovrstna interpretativna tradicija je sposobna generirati 
lastno notranjo dinamiko z vzpostavitvijo močne kreativne interakcije med 
interpretom in klasiki, ki tvorijo vsebino interpretacije. Xujeva metoda inter-
pretacije tako sodi v polje politične sociologije in ekonomije. Za Xuja so ljudje 
politična in družbena bitja, ki so vključena v dejavnosti vsakdanjega življenja. 
Njegova metodologija vključuje proučevanje bistva in prakse, torej koncep-
tov in realnosti.

Xujev največji prispevek h konfucijanski misli je bilo njegovo ponovno odkrit-
je izvorne konfucijanske politične ideje »ljudstva kot političnega akterja«, 
vključno z njegovo hermenevtično metodo, ki jo je povezal z demokracijo in 
katere vzpostavitev je videl kot ključno za sodobno Kitajsko. Pri tem je po-
udaril, da so vsi predqinski konfucijanski filozofi živeli v obdobju vojskujo-
čih se držav, ki velja za čas pluralističnih političnih režimov in v katerem se 

6	 Huang poudarja, da so bili takšni družbenopolitični vidiki še posebej pomembni pri prenosu 
kitajskih konfucijanskih tradicij v druge dele Vzhodne Azije. Ti elementi so bili po besedah ​​
Marka Ogrizka še posebej pomembni pri ustvarjanju enotne metodologije vzhodnoazijskega 
konfucijanstva, saj so nam omogočili uvideti njihove skupne točke, ki odtehtajo njihove med-
sebojne razlike: »Medtem ko so metode vzhodnoazijskih konfucianizmov različne po svojih 
ciljih in obsegu, si delijo razumevanje« (Ogrizek 2020, 91). Zato nikakor ni naključje, da so 
tudi ti vidiki odločilno vplivali na širjenje in razvoj konfucianizma v Koreji (Rošker 2014, 115).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   133Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   133 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



134

Téa Sernelj

avtokratska vladavina še ni pojavila. V njihovih delih je zato ljudstvo v središ-
ču politike; vendar, kot je navedeno zgoraj, je politični koncept »ljudstva kot 
osnove« (minben 民本) od dinastij Qin (221–207 pred našim štetjem) in Han 
(206 pred našim štetjem – 220 našega štetja) dalje postopoma zamiral in se 
zaradi represivne centralne oblasti ni več razvijal. Xujev metodični pristop 
interpretacije političnih idej izvornega konfucijanstva je tako oblikoval os za 
obnovo konfucijanstva v dvajsetem stoletju. V tem kontekstu je pomembno 
opozoriti na Xujev argument, da je konfucijanska teorija neločljiva od demo-
kracije, saj že klasična kitajska besedila, na primer Knjiga dokumentov (Shu 
jing 書經), zapisujejo, da je ljudstvo temelj (minben 民本) države ter pomem-
ben in aktiven subjekt pri izgradnji pravične in harmonične družbe (Sernelj 
2019, 5). 

Čeprav so ti zapisi nejasni, je Konfucij prevzel to idejo, Mencij pa jo je nato 
podrobneje razvil z izrecno navedbo, da so ljudje najpomembnejši element v 
državi, vladar pa najmanj pomemben (min wei gui, jun wei qing 民為貴，君
為輕, Mengzi, Jin xin xia 60). Po drugi strani pa Xu poudarja, da v avtokratski 
kitajski zgodovini takih domnevno demokratičnih elementov ni bilo mogoče 
uresničiti v praksi in se zato ni mogla razviti ideja o subjektu kot političnem 
akterju (prav tam). Trdil je tudi, da uresničitev konfucijanskih »demokratič-
nih« idej v praksi ni uspela, ker v avtokratski družbi ni bilo pravnega sistema, 
ki bi lahko ščitil pravice ljudi ter urejal in presojal dejanja vladarjev (prav tam). 
Kar zadeva razvoj znanosti, je menil, da čeprav konfucijanstvo ni vsebovalo 
znanstvene razsežnosti, ni zatiralo ali zavračalo znanosti. Po Xujevem mnenju 
kitajska tradicija ni razvila metodologije, primerne za razvoj znanstvenih raz-
iskav, ker bi bil tak pristop naiven, temveč je razvila metodologijo, ki temelji 
na kultivaciji osebnosti (Rošker 2013, 104).

Podobnosti z Gadamerjevim »zlitjem horizontov« in 
Xu Fuguanov specifični doprinos
Zdi se, da so Xujeva metodologija strukturnega holizma, ki temelji na strogem 
upoštevanju zgodovinskih, družbenopolitičnih, ekonomskih in subjektivnih 
dejavnikov, metoda iskanja utelešene izkušnje (zhui tiyan) ter intersubjektiv-
ni pristop podobni Gadamerjevemu konceptu zlitja horizontov. Po Gadamer-
ju je horizont sedanjosti odvisen od preteklosti, torej besedila, tradicije, zgo-
dovine, kar samo po sebi implicira predsodke ali predpostavke. »Zgodovinski 
horizonti« so neizogibni za razvoj horizontov sedanjosti, zato »razumevanje« 
izhaja iz »zlitja teh horizontov«:

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   134Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   134 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



135

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pravzaprav je horizont sedanjosti v nenehnem procesu oblikovanja, ker 
moramo nenehno preizkušati vse svoje predsodke. Pomemben del tega 
preizkušanja se dogaja v srečevanju s preteklostjo in v razumevanju tra-
dicije, iz katere izhajamo. Horizonta sedanjosti zato ni mogoče oblikovati 
brez preteklosti. Nič več ni osamljenega obzorja sedanjosti samega po 
sebi, so zgodovinska obzorja, ki jih je treba pridobiti. Namesto tega je 
razumevanje vedno zlitje teh horizontov, ki naj bi obstajali sami po sebi. 
Moč tovrstnega zlitja poznamo predvsem iz prejšnjih časov in njihove 
preprostosti glede sebe in svoje dediščine. V tradiciji se ta postopek zlitja 
nenehno dogaja, saj se tam staro in novo vedno združujeta v nekaj, kar 
ima vrednost živega, ne da bi bilo eno izrecno v ospredju drugega. (Ga-
damer 1975, 305)

V Xujevih razlagah pa je poudarek po eni strani na aktualizaciji antičnih misle-
cev in besedil, ki jih ni mogoče videti ločeno od sedanjosti, po drugi strani 
pa na dejstvu, da lahko vprašanja, ki so jih obravnavali v svoji misli, vedno 
resonirajo z realnostjo sedanjosti, ker se ukvarjajo s problemi, povezanimi s 
človeškim bivanjem. Druga pomembna vsebina Xujeve nove metodologije je 
poudarek na neobjektivnem pristopu k proučevanju idejne zgodovine. Med-
tem ko je bil Gadamer zaposlen s svojo željo po premostitvi stroge kartezijan-
ske ločitve subjekta in objekta razumevanja (glej Gadamer 1975, 37ff.) in se 
je zato raje obrnil stran od produktov v »usmerjenost« subjekta (prav tam, 
188) – še vedno ni zmogel razrešiti vprašanja dveh protipolov spoznavnega 
procesa ter je na koncu priznal, da »nimamo nobene izhodiščne točke, ki bi 
omogočila, da vidimo te meje in razmere same po sebi oziroma da sebe vidi-
mo ‚od zunaj‘ kot omejene in na ta način pogojene« (prav tam, 83). 

Toda po Xu Fuguanu je mogoče vsebino dela najgloblje razumeti strukturno, 
celostno, torej tako, da besedila in misleca ne objektiviziramo, torej z iskanjem 
utelešene izkušnje in razvijanjem intersubjektivnega odnosa. V tem smislu 
rezultat tega pristopa bralcem in bralkam ne ponuja le pravega razumevanja 
besedila, ampak tudi razširitev znanja in razumevanja samih sebe kot rezultat 
nenehnega samokultiviranja (odpravljanja predsodkov in na njih temelječih 
sodb) ter introspekcijo, pa tudi resnično razumevanje družbeno-kulturnih in 
političnih okoliščin realnosti, v kateri živijo. Domnevna Xujeva inovativnost 
je torej na prvi pogled zelo podobna Gadamerjevi ideji o zlitju horizontov. 
V tej luči se zdi Xu Fuguanova kritika Fu Sinianovega »zahodnocentričnega« 
pristopa več kot pretirana, če ne kar nekoliko hipokritska. Čeprav je očitno, da 
je Xu Fuguanov dinamični in strukturni holizem popolnoma skladen s Schle-
iermacherjevim hermenevtičnim krogom, ni jasno, ali je Xu Fuguan poznal 
tudi Gadamerjeva koncepta zlitja in horizontov, saj se v svojem delu nanju 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   135Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   135 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



136

Téa Sernelj

ne sklicuje. Odgovor na vprašanje, ali je Xujeva metodologija inovativna ter 
edinstvena in ali jo je razvil brez reference na zahodno metodologijo, zato os-
taja brez odgovora in lahko o tem le teoretiziramo. Če pa pogledamo njegovo 
hermenevtično metodo z vidika kitajske idejne zgodovine, zlahka vidimo, da 
implicira posebno inherentno vrednost za razvoj sinofonega diskurza, ker od-
pira novo, prej skrito dimenzijo tradicionalne kitajske misli.

Z uporabo lastne hermenevtične metode in strukturnega holizma je Xu Fu-
guan dejansko pokazal, da že od samega začetka kitajske idejne tradicije 
obstaja težnja po dinamičnem medsebojnem odnosu med ljudmi, družbo in 
realnostjo, ki medsebojno vplivajo in so odvisni drug od druge skozi družbe-
nozgodovinske procese. To razkriva temeljni značaj kitajske filozofije, ki se 
kaže v njeni holistični ontoepistemološki in aksiološki naravi.

Zaključek
Kar zadeva zgodovino idejne tradicije in njenih političnih teorij, je Xu Fuguan 
visoko cenjen med modernimi konfucijanci prav zaradi svojega poudarka na 
izvornem konfucijanskem konceptu »ljudstva kot temelja politike«, dinamič-
nega duha konfucijanstva in koncepta zaskrbljene zavesti, ki je prav zaradi 
njegovih hermenevtičnih analiz in interpretacij postala središče razprav v 
dvajsetem stoletju. Čeprav se na prvi pogled zdi, da ti politični vidiki nimajo 
veliko skupnega s Xujevo interpretativno metodo, je zgornja analiza pokaza-
la, da njegova hermenevtika pravzaprav stoji v jedru njegove politične filo-
zofije, ker sta obe neločljivo povezani prek skupne paradigme, ki je osnova 
tradicionalne kitajske filozofije ter se kaže v relacijski naravi naravne in druž-
bene realnosti. Tako kot vladarja v tem pogledu ni mogoče ločiti od ljudstva, 
je bogati svet človekove notranjosti vedno tesno povezan s preteklostjo in 
sedanjostjo družbe, katere del smo. Ta paradigma, ki omogoča zlitje vseh teh 
horizontov, je natanko paradigma strukturnega holizma, ki ga Xu uporablja v 
svojem hermenevtičnem delu. Primerjalni vidik, v katerem se manifestira ta 
paradigma, nam omogoča vzpostavitev relativističnega in kontrastnega pog-
leda na vse mnogotere vidike, ki konstituirajo realnost in se lahko prenašajo 
od avtorjev in avtoric do njihovih bralk in bralcev. Obe načeli, ki ju v zvezi 
s tem poudarja Xu Fuguan, torej nista pomembni le za boljše razumevanje 
kitajske idejne in intelektualne zgodovine, temveč ponujata tudi alternativo 
zahodnim hermenevtičnim metodam, za katere se zdi, da še vedno ostajajo 
ujete v esencialističen in izoliran pogled na horizonte, ki se vedno nanašajo 
na ločena področja človeške subjektivnosti in objektivnega sveta. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   136Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   136 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



137

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Zahvala
Avtorica se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in 
inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi 
prizmo odnosa med posameznikom in družbo, raziskovalnega programa Azij-
ski jeziki in kulture (P6-0243) ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno 
znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z nas-
lovom The problem of freedom, humanism and the human subject in intercul-
tural perspective: Europe and Taiwan.

Bibliografija
Chang, Carsun (Zhang Junmai) 張君劢, Tang Junyi 唐君毅, Mou Zongsan 牟宗

三 in Xu Fuguan 徐復關. 2018 [1958]. Wei Zhongguo we-nhua jingao shi-
jie renshi xuanyan 為中國文化敬告世界人士宣言 (Manifest za ponovno 
ovrednotenje kitajske kulture kot svetovne dediščine). Privzeto 10. februarja 
2018. https:// wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html. 

Gadamer, Hans-Georg. 1975. Truth and Method. Prevedla Joel Weinsheimer 
in Donald G. Marsh. London, New York: Continuum. 

Huang, Chun Chieh. 2018a. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan ji qi 
sixiang 東亞儒學視域中的徐復觀及其思想 (Xu Fuguan in njegova mi-
selnost v kontekstu vzhodnoazijskih konfucijanstev). Tajpej: Guoli Taiwan 
daxue chuban zhongxin.

—. 2018b. Xu Fuguan and His Thought in the Context of East Asian Confucia-
nisms. Iz kitajščine prevedla Diana Arghirescu. Osnutkovna verzija.

Lee, Su San. 1998. Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949–1969): 
A Cultural History of the Exile Generation. Rhode Island: Brown University. 

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy: 
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts 
and Contexts.« Asian Studies 8 (3): 91–110. https://doi.org/10.4312/ 
as.2020.8.3.91-110. 

Rošker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblačila – teorije modernizacije v delih 
druge generacije modernega konfucijanstva. Ljubljana: ZIFF. 

—. 2014. »Philosophical Interactions between ‘East and West’: China, Korea, 
Europe and the Case of Dasan (Jeong Yak-Yong, 1762–1836).« Asian Stu-
dies 2 (2): 111–25. https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125. 

—. 2019. »Philosophy in Taiwan: The Continuation of Tradition and the Crea-
tion of New Theoretical Paradigms.« Asian Studies 7 (2): 247–68. https:// 
doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   137Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   137 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

http://wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html
https://doi.org/10.4312/
https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125
http://doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268


138

Téa Sernelj

Sernelj, Téa. 2019. »Modern Confucian Objection Against Communism in Chi-
na: The Unique Case of Xu Fuguan.« Asian Studies 7 (1): 99–113. https://
doi. org/10.4312/as.2019.7.1.99-113.

—. 2020. The Confucian Revival in Taiwan: Xu Fuguan and his Theory of Chi-
nese Aesthetics. London: Cambridge Scholars Publishing. 

Theobald, Ulrich, ur. 2022. China knowledge: An Encyclopaedia on Chinese 
History, Literature and Art. Privzeto 1.  julija, 2022. http://www.chinak-
nowledge.de/ Literature/Religion/philqianjiaxuepai.html. 

Xu, Fuguan. 1969. Zhongguo renxinglun shi – xianqin pian 中國人性論史先
秦篇 (The History of the Chinese Philosophy of Human Nature—The Pre-
-Qin Period). Tajvan: Shangwu yinshuguan.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   138Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   138 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

http://www.chinaknowledge.de/
http://www.chinaknowledge.de/

