Téa Sernelj

Novi metodoloski pristopi k
preporodu konfucijanstva v
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova
hermenevti¢na metoda dinami¢nega
in strukturnega holizma

=

oderni konfucijanec Xu Fuguan 1&{E#{ (1904-1982) je bil zgo-
IVI dovinar idejne tradicije predqinske Kitajske, ki se je prvenstveno

osredotocal na njene druzbeno-kulturne znacilnosti. Poleg tega je
bil izjemen filolog, politolog, pa tudi literarni in umetnostni kritik. V okviru
idejne zgodovine je seveda obSirno Studiral filozofijo, ni pa ustvaril lastnega
filozofskega sistema. Bil je edini v drugi generaciji modernih konfucijancey,
ki je nasprotoval ideji, da je za prenovo konfucijanstva potrebna izgradnja
nove ontologije in metafizike.! Konfucijanska prenova naj bi bila primarno

1 Druga generacija modernih konfucijancev, ki je od leta 1949 dalje delovala na Tajvanu, je
poleg Xu Fuguana vklju¢evala Mou Zongsana (1909-1995), Tang Junyija (1909-1978) in Fang
Dongmeija (1899-1977), vsi pa so se ukvarjali s problemom, kako ponovno ovrednotiti in
prilagoditi kitajsko, predvsem konfucijansko intelektualno tradicijo potrebam modernizacije.

123



124

Téa Sernelj

osnova za ohranjanje kulturne tradicije in identitete v kontekstu moderniza-
cije Kitajske v dvajsetem stoletju, na katero so mocno vplivali zahodni inte-
lektualni diskurzi.

Xu Fuguanov argument proti izgradnji metafizike in ontologije je temeljil
na stalis¢u, da pragmati¢no jedro tradicionalne kitajske misli ni vodilo do
konstrukcije strukturiranega metafizicnega sistema, kot so ga razvili anti¢ni
Grki. Po njegovem mnenju je bil razlog za to v tem, da se je v anti¢ni Ki-
tajski ideja etike razvila neposredno iz mitoloSke druzbe in je temeljila na
bozanskem jedru ¢loveka. Etika zato ni imela nobene zveze z metafiziko, kaj
Sele z religijo.

Po Xuju so se etika in morala ter vse osrednje konfucijanske vrline razvile na
podlagi koncepta zaskrbljene oziroma tesnobne zavesti (youhuan yishi % i

)2

Xu je obsirno prouceval druzbenopoliticno teorijo tradicionalne in moderne
Kitajske ter zagovarjal idejo, da je edina reSitev za Kitajsko v moderni dobi
vzpostavitev demokracije. Demokracija, je trdil Xu, bi tako zamenjala avtori-
tarni rezim, ki je prevladoval na Kitajskem po dinastiji Han (202 pred nasim
Stetjem — 220 naSega Stetja), in omogocila kitajski druzbi enakovredno so-
delovanje v globaliziranem svetu, hkrati pa prispevala tudi eti¢ni sistem, ki
temelji na demokrati¢nih vrednotah, namrec vrednosti ¢loveka in varovanju
¢lovekovih pravic ter samokultivacije in refleksije moralnega sebstva, ki iz-
hajata iz izvornega konfucijanstva. V tem oziru je Xu Fuguan ogromno truda
vloZil v zgodovinsko in besedilno analizo klasi¢nih konfucijanskih besedil, s
katero je pokazal demokrati¢no jedro izvornega konfucijanstva ter se zavze-
mal za njegovo ohranitev in vpeljavo v sodobni Kitajski.

V tem prispevku bomo proucili Xu Fuguanovo metodologijo raziskovanja ki-
tajske idejne tradicije, ki bo pokazala njegov inovativni in ustvarjalni pristop
k interpretaciji zgodovinskega razvoja ter konceptualnega pomena konfuci-
janske misli. V tem kontekstu se ta prispevek osredotoca tudi na vprasanje,
ali niso ti pristopi nastali pod neposrednim ali posrednim vplivom evropskih
hermenevti¢nih teorij tistega Casa.

2 Xujeva analiza in interpretacija koncepta tesnobne zavesti sta zagotovo med njegovimi naj-
vecjimi prispevki k razumevanju kitajske idejne zgodovine. To tudi odgovarja na vprasanje,
zakaj se na Kitajskem nikoli ni razvila monoteisticna religija, ceprav so bila proizvodna sred-
stva in odnosi na taksni ravni, da so vodili v tovrsten preobrat v drugih visoko razvitih civi-
lizacijah v istem zgodovinskem obdobju. Za podrobno analizo in razlago tega koncepta glej
Huang 2018a in Sernelj 2020.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Problem metodologije raziskovanja zgodovine v prvi
polovici dvajsetega stoletja

Po letu 1949 so se moderni konfucijanci v izgnanstvu ukvarjali s problemom,
v kaksno smer se razvija kitajska kultura in kaj se bo z njo zgodilo v prihodno-
sti. Zanje konfucijanstvo ni predstavljalo zgolj razlagalnega sistema za opiso-
vanje sveta, ampak tudi program za vodenje transformacijskih sprememb v
svetu (Huang 2018b, 11/2). Resitev za trpljenje Kitajske v dvajsetem stoletju
so tako iskali na podlagi konfucijanskih Studij. Ideali modernih konfucijancev
niso bili omejeni le na prizadevanje za oZivitev in rehabilitacijo lastne idejne
tradicije, temvec jim je bilo kristalno jasno, da se intelektualni proces moder-
nizacije konfucijanstva lahko za¢ne le na podlagi njegove sinteze z idejami,
uvozenimi iz evro-ameriske filozofije, saj je bilo to kulturno ozadje, iz katere-
ga je modernizacija pravzaprav izsla.

Predpostavljeno sprejemanje zahodnih modelov demokracije in znanosti, ki
naj bi Kitajsko popeljali iz zaostale v modernizirano druzbo, je torej privedlo
do novega razmisleka o vlogi in pomenu konfucijanske intelektualne tradi-
cije. Glavno vodilo modernih konfucijancev je torej bilo oZiviti tradicionalno
kitajsko intelektualno tradicijo, ki je temeljila na izvornem konfucijanstvu in
neokonfucijanstvu dinastij Song ter Ming, v kombinaciji s poglobljenim po-
znavanjem zahodnih filozofskih konceptov in kulturnih znacilnosti. Ta proces
je pomenil reprodukcijo konfucijanskega intelektualnega sistema misljenja,
ki je temeljil na reinterpretaciji in redefiniciji konfucijanskih konceptov na
podlagi zahodnih filozofskih sistemov (Chang et al. 2018, 53).

Druga generacija je v procesu modernizacije zavzela stalis¢e, da mora Kitaj-
ska ohranjati in razvijati pomembne elemente lastne tradicije, saj so v njih
zametki njenega demokrati¢nega in znanstvenega razvoja. Za razliko od ve-
¢ine drugih kitajskih intelektualnih struj tistega ¢asa, katerih zagovorniki so
bili prepric¢ani, da je konfucijanska ideologija glavna ovira za modernizacijo
Kitajske, je bila druga generacija prepri¢ana, da je ta zdruZljiva tako z zna-
nostjo kot z demokracijo in da vzhodnoazijskim druzbam ne bo uspelo razviti
sodobnih demokrati¢nih druzbenih sistemov, ¢e ne bodo zajeli in upostevali
razlicnih segmentov konfucijanske tradicije (ibid., 97).

V petdesetih in Sestdesetih letih dvajsetega stoletja je priSlo do polemike
med modernimi konfucijanci, ki so delovali na Tajvanu in v Hongkongu, ter
liberalno strujo tajvanskih intelektualcev, ki jo je vodil Hu Shi #Hi# (1891-
1962), o tem, ali sta konfucijanstvo in kitajska kultura sploh primerna za ra-
zvoj demokracije, znanosti in tehnologije. Ta struja je zagovarjala popolno

125



126

Téa Sernelj

pozahodenje in menila, da v kitajski politiéni misli ni nicesar, kar bi bilo
vredno proucevati in prevzeti v procesu modernizacije. Tajvanski liberalci
so zato trdili, da je za modernizacijo treba radikalno prekiniti s konfucijan-
skim nacinom razmisljanja (RosSker 2019, 255).3 Moderni konfucijanci pa so
menili, da demokracija, znanost in tehnologija sicer niso v ospredju tradi-
cionalnega konfucijanstva, vendar to ne pomeni, da ovirajo modernizacijo
kitajske druzbe.

V reSevanju nastale krize so moderni konfucijanci skusali oZiviti konfuci-
janstvo tako, da so se bodisi opirali na Kantovo in Heglovo misel bodisi iskali
osnovo konfucijanske prenove kitajske kulture v reinterpretaciji zgodovine ki-
tajske misli. Po mnenju Huang Chun-chiehja (2018b, 11/4-18) lahko tajvansko
in hongkonsko moderno novo konfucijanstvo razumemo tudi kot novo me-
todologijo. Njeni predstavniki so po eni strani kritizirali kitajsko hermenevti-
ko 3ole Qian-Jia* (Qianjia xuepai ¥z%%5IK), ki se je razvila v Easu vladavine
cesarjev Qianlonga ¥z [% (1735-1796) in Jiaginga 3% /& (1796—-1820), po drugi
strani pa scientizem, ki je izhajal iz prevzemanja zahodnega znanja.

Xu Fuguan je mocno nasprotoval besedilni kritiki Sole Qian-Jia in njenemu
zatekanju k filoloskim in fonoloSkim metodam, Studiju jezika, bibliografi-
ji in naboru klasi¢nih del. Po Xujevem mnenju je Sola Qian-Jia popolnoma
zanemarila proucevanje ¢loveSkega razuma, medosebnih odnosov, har-
monicnega sobivanja in osebne prakse, torej podrocja, ki so prevladovala
od zgodnje dinastije Zhou (med enajstim in tretjim stoletjem pred nasim
Stetjem) do dinastije Qing (1644-1911). Xu je sicer priznaval, da je metoda
Sole Qian-Jia vsebovala neko razseznost realizma, vendar njihova vrsta re-
alizma ni upostevala resnicnih zgodovinskih kontekstov besedil. Predstav-
nika prve generacije modernega konfucijanstva, Xiong Shili (1885-1968) in
Qian Mu (1895-1990) sta prav tako zavracala metodo Sole Qian-Jia, ki je
prevladovala pri sprejemanju zahodne znanstvene metodologije (prav tam).
Z drugimi besedami, problem metodologije oziroma pomanjkanja le-te je
bil v sredis¢u intelektualnih razprav v prvi polovici dvajsetega stoletja. He
Bingsong A4 (1890-1946) je na primer v svojem delu Nov pogled na

3 Xu Fuguan je to liberalno strujo, ki jo je vodil Hu Shi, ostro kritiziral in si zato nakopal Stevilne
tezave. Med drugim tudi to, da je leta 1970 izgubil poloZaj na Univerzi Donghai v Taizhongu
(tam je bil od leta 1955 dalje profesor kitajske knjizevnosti), ker je bil Hu Shi predsednik Aca-
demie Sinice (1957-1962) in njegovo ime je tudi po njegovi smrti leta 1962 v politi¢nih krogih
imelo zelo velik vpiv (Lee 1998, 130).

4 Imenovana tudi $ola hanskih $tudij (Hanxue %), ki je konfucijanska besedila razlagala
predvsem s filolokimi metodami (xungu FlIEk) in se opirala izkljuéno na izvirnike konfuci-
janskih klasikov, ki so nastali med dinastijo Han (glej Theobald 2022). Moderni konfucijanci
konfucijanstva dinastije Han niso videli kot del prave konfucijanske tradicije.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

splo$no zgodovino (Tongshi xinyi 18 52 1 3%), ki je iz8lo leta 1927, potofil, da
cetudi so kitajski zgodovinarji zapisali marsikaj pomembnega, niso posve-
cali dovolj pozornosti teoriji in metodologiji svojega raziskovanja, zato naj
bi prav njegova knjiga predstavila metodologijo zahodne znanosti zgodovi-
nopisja (prav tam). Leto pozneje, leta 1928, je bila v Tajpeju ustanovljena
Academia Sinica in humanisti¢no raziskovanje, vkljuéno z zgodovinopisjem,
je vstopilo v novo in pomembno fazo. Fu Sinian {514 (1896-1950), ki je
bil privrzenec Hu Shija in ustanovitelj Instituta za zgodovino in filologijo na
Academiji Sinici, je jasno razlozil akademijin cilj, ki je bil razvoj sodobnih
znanosti, ne pa spodbujanje tako imenovanih tradicionalnih disciplin. Cilj je
torej bil obravnavati Studij zgodovine in filologije po metodah naravoslovnih
znanosti. Ta usmeritev, namrec razvoj sodobnih znanosti, je bila tesno pove-
zana s scientizmom, strujo, ki je prevladovala na podrocju kitajske misli na
zaCetku prve polovice dvajsetega stoletja. Fu Sinian in drugi raziskovalci so
zaceli uvajati nemsko Solo zgodovine znanosti, kar je privedlo do tega, da je
proucevanje zgodovinskega gradiva postalo glavna vsebina zgodovinskega
raziskovanja na Institutu (prav tam). Fu je trdil, da je sodobno zgodovinopis-
je ravno proucevanje zgodovinskih virov, pri ¢emer naravoslovje zagotavlja
potrebno orodje za urejanje zgodovinskega gradiva. Ta pozitivisti¢ni pristop
k raziskovanju idejne zgodovine, prevzet iz nemske Sole, je mocéno zagovarjal
prav Fu Sinian. Fujev cilj je bil razloziti vprasanja o idejni zgodovini s filolo-
Ske perspektive, saj je filozofija stranski produkt jezika (argument, ki ga je
prevzel z Zahoda). Fu Sinianov pristop k raziskovanju zgodovinopisja je bil
po letu 1949 sprejet tudi med zgodovinarji na Tajvanu in je bil zelo vpliven.
Zavracal je metafiziko in izkljuceval vse interpretacije idejne zgodovine zunaj
zgodovinopisnega raziskovanja. Zanj je bil temelj zgodovinopisja bolj opi-
sovanje empiri¢nih dejstev kot interpretacija pomena zgodovinskih dejstev,
torej je strogo razlikoval med »subjektivno filozofijo in moralnimi vrednota-
mi« ter »objektivnim proucevanjem zgodovinskega gradiva« (prav tam, 20).

Xu Fuguan je mocno nasprotoval Fujevemu metodoloskemu pristopu in ga
kritiziral. Trdil je, da takSna metoda besedilne kritike pri proucevanju idej-
ne zgodovine ne more zajeti njenega dinamicnega razvojnega procesa (prav
tam). V prvem poglavju svoje knjige Zgodovina kitajske filozofije ¢loveskega
znacaja (Zhongguo renxing lunshi H B N\ 4 & 52) iz leta 1969, kjer je predsta-
vil svoj metodoloski pristop k proucevanju idejne zgodovine, je zapisal:

V zadnjih desetletjih so nekateri kitajski u¢enjaki, ki delajo na podrocju
intelektualne zgodovine, zagovarjali sprejetje »filoloSke perspektive kot
metode za razlago vprasanj intelektualne zgodovine«. Osnova za to filo-
loSko perspektivo je pristranska teorija, ki jo zagovarja pescica zahodnih

127



128

Téa Sernelj

ucenjakov, ki menijo, da je »filozofija stranski produkt jezika«. Kitajski
ucenjaki so to filolosko perspektivo povezovali z obrobnim miselnim to-
kom Sole Qian-lia. Tisti, ki uporabljajo to metodo, analizirajo bistveni
besednjak idejne zgodovine in po postopkih starodavnih komentarjev
poskusajo ugotoviti njegovo izvirno obliko in izgovorjavo ter verjamejo,
da so nasli njegov izvorni pomen. Tako ta izvorni pomen uporabljajo za
razlago vsebine dolocenih zgodovinskih miselnih tokov. Ker je imel Fu
Sinian v tem obdobju vodilni poloZzaj na tem raziskovalnem podrocju,
lahko njegovo delo Studij starodavnih naukov o naravi in usodi $tejemo
za reprezentativno delo te Sole. Toda pri proucevanju pomenske vsebine
besedis¢a ne zanemarja le dejstva, da se pomen izraza spreminja gle-
de na njegovo prvotno uporabo in pojav dolo¢enega toka misljenja, ki
uporablja ta izraz, ampak tudi dejstvo, da ima znotraj danega obdobja
isti besedni izraz pogosto razlicne konotacije znotraj razlicnih miselnih
tokov. Se veg, in to je $e posebej pomembno, ta metoda zanemarija te-
meljno idejo same filologije: pomen izraza v ¢asu njegovega nastanka ne
vkljucuje vseh njegovih poznejsih, sodobnih pomenov in lahko nekatere
pomembne celo zanemari.® (Xu 1969, 1/1-2)

Za Xuja je torej napaka Fujeve metode uporabe filoloSke perspektive ta, da
ne uposteva razvoja konceptov; zato je razvil lastno metodologijo dinamic-
nega holizma, ki pojme postavlja v celostni kontekst zgodovinskega razvo-
ja. Na ta nacin ne moremo izlusciti konceptov oziroma pomena pismenk
iz idejnega sistema filozofov ali od vzdusja obdobja in se vrniti k njihovim
izvornim pomenom prek izolirane statisti¢ne analize. Pri analizi in interpre-
taciji zgodovine kitajske idejne tradicije je Xu Fuguan uvedel domnevno
novo metodologijo, ki temelji na doslednem upostevanju hermenevti¢nega
kroga, sam pa je svojo metodologijo poimenoval dinami¢ni in strukturni
holizem (prav tam, 22).

5 Ak,  WEASREALRPA, EREM (LGRS 2R0BIE, R E 8
SR 7). HARBERARE DB LLE (B 5EE S 28 E M) K
W, CURIKBIE  FRIRORTARASTT. BRTTSGE S IR ER, IRE AR S
MR R, TR EARRAT,  HARRENRAR, SAAE PR AR R, KB
FEFTESR IR, RAEME A WA, FRZ SR E R G, HE RS
%, IRMEmEREE, UAHERE mER HRiEmRGER LSRR L hE
— RN AR, HR A R SR T R AL (R D PR 3t
fir, IERUMERdE R (ARFBHE, BAERN 7 hEEE B
AL, FLNZE O R ) SR R AE, s 1R A 4w, fER RS, R
A AR B ARTTT SRS A R I . JCILEZEN, Bh—T5ik, 2 W TS 2R R
—IHE R, MERRNALS, it AR reER B TNeit &8, )12



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Xu Fuguanova metodologija dinamic¢nega in
strukturnega holizma

Dve temeljni razseznosti Xujeve metodologije sta njegov holisti¢ni pristop in
primerjalna perspektiva. Bistveni pomen Xujevega holizma je razumevanje
celote in njenih delov v njihovih konkretnih zgodovinskih kontekstih. Xu v
svojih raziskavah idejne zgodovine razmislja o pomenu zgodovinskih koncep-
tov s poudarjanjem konkretnosti njihovega zgodovinskega konteksta kot ce-
lote in tudi specificnosti tega konteksta (Huang 2018b, 11/14).

Interakcija med celoto in njenimi deli je metodoloski pristop, ki ga Xu uporab-
lija za razumevanje razli¢nih miselnih tokov v anti¢ni Kitajski.

Ko je raziskoval literaturo in miselnost, ju je postavljal v druzbenopoliti¢ni in
ekonomski kontekst posamezne dobe, in obratno, ko je preiskoval druzbe-
nopoliti¢no in gospodarsko strukturo posameznega obdobja, jo je preiskoval
skozi literaturo in miselnost. Ta pristop je opredelil kot dinami¢no metodo-
logijo in primerjalno perspektivo, primerjalno perspektivo pa je poimenoval
strukturni holizem (prav tam, 15). Njegovo holisticno metodologijo tako ses-
tavljata dinamicni in strukturni holizem, pri ¢emer sta za dinamiéni holizem
znacilna nenehna sprememba in razvoj. Xujev strukturni holizem temelji na
ideji, da je strukturna enota entiteta, sestavljena iz delov klasi¢nih besedil,
sistema misljenja in realnosti. Xu meni, da interpretacija in kritika besedil
ne zadostujeta za razumevanje anti¢ne kitajske misli. Za Xuja je v prouceva-
nju treba uporabiti metodo strukturne enotnosti, ki, kot bomo videli, ustreza
Schleiermacherjevi metodi hermenevti¢nega kroga, Ceprav se sam nanj ne
sklicuje neposredno.

Kot Ze omenjeno, je Xu nasprotoval besedilni kritiki in metodi eksegeze Sole
Qian-Jia in menil, da mora raziskovalec uporabljati kroZzno gibanje hermenev-
ticnega kroga, ki povezuje dele in celoto, da bi vstopil v kozmos miselnosti
ljudi, ki so Ziveli v preteklosti (prav tam, 25). V svojem delu Zbrani spisi o kitaj-
ski idejni zgodovini (Zhongguo sixiangshi lunji 1[5 A8 s 5@ 4E) Xu Fuguan
podrobno pojasnjuje svojo metodo strukturnega holizma:

Besedna zveza je sestavljena iz besed, zato je treba za razumevanje po-
mena besedne zveze razumeti vsako njeno besedo. Poglavje je sestavlje-
no iz besednih zvez, zato je treba za razumevanje pomena poglavja razu-
meti vsako izmed besednih zvez. Knjiga je sestavljena iz poglavij, zato je
za razumevanje celotne knjige treba razumeti pomen vsakega poglavja.
Tako je treba brati knjige starih mojstrov. Proces je podoben kopicenju,
ki se za¢ne z enim delom in postopoma pripelje do dojemanja celote. Na

129



130

Téa Sernelj

zacetni stopnji lahko uporabimo Studije, ki so jih literati dinastije Qing
imenovali eksegeza in besedilna kritika. Zavedati pa se je treba, da je ne-
mogoce razumeti celoto brez poznavanja njenih delov, se pravi fraz. Tovr-
treba vrniti in dolociti pomen vsake fraze, ki sestavlja del, njeno gibanje
pa mora izhajati iz celote, ki je besedilo. Na ta nacin se pomen besede
dolodi iz fraze, katere del je ta beseda; pomen fraze iz poglavja, katerega
del je ta fraza; pomen poglavja iz knjige, katere del je to poglavje, in po-
men knjige iz celotne avtorjeve misli. To je delo doloc¢anja delov besedila
kot celote. Tako je Zhao Qi jfHl# (108—201) poimenoval prizadevanje,
»da bi se poglobili v avtorjevo misel, da bi razumeli avtorjeva besedila«
(Mengzi tici, Splosni predgovor h komentarjem o Menciju). To je nujna
druga stopnja raziskovanja in do nje ni mogoce priti zgolj s pomocjo Stu-
dija eksegeze in besedilne kritike, ki so ju razvili literati iz dinastije Qing
(Xu v Huang 2018b, 11/26).

Njegovo metodo analize idejne zgodovine lahko povzamemo v dveh tockah
(prav tam):

(a) Vsak miselni sistem je strukturna in celostna mreZa pomenov, zgrajena
tako, da izhaja iz posameznih delov pomenov in iz njih prehaja v celoto.

(b) Ker je miselni sistem mreZza pomenov, ki si jih delita raziskovalec in objekt
proucevanja, se med njima vzpostavi dialoSka povezava, ki ustvarja med-
sebojni oziroma intersubjektivni odnos.

Ta druga tocka je tudi to, kar Xu imenuje »metoda iskanja utelesenih izkusenj«
(zhui tiyan de fangfa 1B 4455 Y] 777%), za katero meni, da bi jo morali obvladati
vsi, ki raziskujejo zgodovino idejne tradicije, saj je z njo mogoce stopiti v stik z
duhovnim (intelektualnim) kozmosom predginskih mislecev in s preteklostjo v
sedanjosti. Po Xuju morajo raziskovalci, ki proucujejo zgodovino idejne tradici-
je, zaceti s konkretno stvarjo, to je pisnim delom, nato pa se premakniti na ab-
straktno raven, ki je razmisljanje o tem delu. So¢asno s tem pa bi morali zaceti
tudi z abstrakcijo misli ter preiti na konkretno realnost ¢lovekovega Zivljenja in
njegovega ¢asa. Ko gremo Cez vse te faze, se lahko avtor dela in delo ponovno
pojavita v nas samih in v ¢asu, v katerem Zivimo. Po Xuju to pomeni, da ne
proucujemo le klasi¢nih del, ampak vstopamo v dialog z njihovimi avtorji. Tako
za raziskovalce kitajske idejne tradicije idejni sistem predginskih mislecev sicer
ne obstaja objektivno, mora pa med njimi obstajati intersubjektivna povezava
(zhuti jianxing 8 [E]14). Obenem pa globlje ko prodremo v intersubjektivni
pomenski sistem, bolj se lahko vZivimo v razmisljanje avtorjev klasi¢nih del, ki
jih proucujemo, in s tem temeljito razSirimo svoja obzorja.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Druga dimenzija Xujevega strukturnega holizma se ukvarja z vprasanjem clo-
veske misli in realnosti. Xu meni, da obstaja stalna interakcija med ¢lovesko
mislijo in realnostjo, ki tvori celostno strukturo, v kateri sta oba elementa
nelocljiva. To podrobno pojasnjuje v naslednjem citatu:

Na genezo ¢lovekovega razmisljanja pogosto vplivajo Stirje glavni dejav-
niki. Prvi je znacaj osebe; drugi je Sola misljenja, ki ji oseba pripada, kot
tudi globina dela te osebe; tretji je kontekst obdobja, v katerem Zivi; in
Cetrti je Zivljenje te osebe. Vpliv teh Stirih pomembnih dejavnikov je pri
vsakem mislecu drugacen, pri nekaterih precejsen, pri drugih minimalen.
Hkrati pa med temi Stirimi bistvenimi elementi obstaja tudi vzajemen
vpliv, zato iz enega samega, izoliranega elementa ne moremo dolociti
avtorjevega misljenja (Xu v Huang 2018b, 11/28).

Xujev namen je bil poudariti, da mora proucevanje idejne zgodovine ved-
no upostevati druzbenoekonomski in politicni kontekst, v katerem so Zive-
li misleci. Po Xuju je zgodovina osebe bole¢ zapis boja med resni¢nostjo in
mislimi oziroma idejami te osebe, medtem ko je na primer za Tang Junyija
in Mou Zongsana zgodovina pravzaprav proces neprekinjene poti neba (tian
dao). Medtem ko Xu Fuguan obravnava osebo kot subjekt, ki se bori v skladu
z zgodovinskimi procesi ali proti njim, Tang in Mou vidita osebo kot tran-
scendentno bitje. To kaZe na bistveno razliko med Tangovo in Moujevo tez-
njo po konstruiranju moralne metafizike, medtem ko je Xujeva teznja ravno
nasprotna (prav tam, 30). Xu Fuguanova metoda proucevanja idejne zgodo-
vine je »razprava o idejah skozi druzbenopoliti¢cno zgodovino«.

Primerjalna perspektiva

Ker Xu pojmuje misel in druzbeno realnost kot dve med seboj povezani razse-
Znosti svojega strukturnega holizma, lahko na zelo konkreten nacin predstavi
izvirne zamisli in komentarje o razli¢énih usmeritvah misljenja. Po njegovem
mnenju je le s primerjalne perspektive mogoce resni¢no dojeti razloge za
obstoj dolocene Sole misljenja. Primerjalno perspektivo je uporabil zato, ker
posveca veliko pozornosti specificnemu znacaju zgodovine idejne tradicije.
Tako meni, da mora proucevanje kitajske kulture in misljenja izhajati prav iz
njune specifi¢nosti, saj se le tako lahko jasno razkrije njuno bistvo. Posebnost
kitajske kulture in misljenja ter njuna razlika z zahodno kulturo je po Xuju v
zlitju subjektivnega in objektivnega, posameznika in skupnosti, ki prevladuje
v kitajski idejni tradiciji. V kitajski kulturi posameznikova samokultivacija in
kultiviranje zunanjega sveta tvorita enoto, in nista dve loceni stvari.

131



132

Téa Sernelj

Sele na podlagi resniénega razumevanja posebnosti kitajskih idejnih koncep-
tov, ki so po Xujevem mnenju vedno produkt druzbenopoliti¢nih dejavnikov
doloéenega ¢asa in se skozi zgodovino nenehno spreminjajo, lahko razisko-
valci idejne zgodovine naredijo korak naprej ter kitajsko idejno tradicijo pri-
merjajo z zahodno (prav tam, 32). V Xujevi holisti¢ni metodologiji se posame-
zna raziskovalna vprasanja obravnavajo kot celota oziroma kot medsebojno
povezana; zato koncepte najbolje razumemo, ¢e jih proucujemo v njihovem
prostorsko-¢asovnem kontekstu.

Xu Fuguanovo interpretativno metodo, ki jo uporablja pri analizi in inter-
pretaciji kitajskih klasikov, lahko po besedah Huang Chun-chiehja imenuje-
mo tudi interpretativna metoda kontekstualizacije (prav tam). Ta metoda je
sestavljena iz dveh postopkov. V prvem postavi konfucijansko misel v zgodo-
vinski kontekst, da prouci njeno interakcijo s takratno druzbo. V drugem po-
stopku pa analizira konfucijansko misel na nacin, da jo umesti v sedanjost in s
to interpretacijo na novo osmisli klasi¢na dela. S tema dvema metodoloskima
pristopoma Xujeva analiza konfucijanskih klasikov, konfucijanskih komentar-
jev in konfucijancev samih ne locuje od dejanske realnosti, v kateri so Ziveli
in delali.

V Xujevih delih najdemo dve premisi, ki ju navaja kot osnovo za svoje stali-
SCe. Po Xuju je ¢lovek zgodovinsko bitje. Poudarja tudi, da je za kitajski na-
¢in razmidljanja znacilna teinja po obracanju k realnosti. Clovek je dolo¢en z
zgodovinskostjo, njegov obstoj ni niti abstrakten niti univerzalen. Xu v svojih
¢lankih podpira Sima Qianovo razumevanje o kompleksnosti, ve¢dimenzio-
nalnosti in zgodovinskem znacaju ¢loveka ter meni, da ¢lovek ni nekdo, ki Zivi
zunaj sveta, temvec bitje, ki aktivno sodeluje v realnosti in njenih produktiv-
nih dejavnostih.

Za Xuja namrec posameznik Zivi v specificnih in konkretnih zgodovinskih oko-
lis¢inah, zato na njegov obstoj vplivajo zgodovinske izkusnje in realnost. Ker
je Clovek zgodovinsko bitje, je treba njegovo miselnost razumeti znotraj dis-
kurzov Casa, v katerem Zivi. Ideje posameznika je torej treba analizirati tako,
da jih postavimo v kontekst njegovega ¢asa. Xu tako poudarja, da je mogoce
miselnost, ki so jo razvili misleci iz predqinskega obdobja in katerih skupni
interes je bilo ¢lovesko Zivljenje, prilagoditi zahtevam sodobne druzbe. Po nje-
govem mnenju mora idejni zgodovinar ideje misleca, ki ga raziskuje, razumeti
kot produkt druzbenih okolis¢in, v katerih je ta Zivel, nato pa ovrednotiti vpliv
njegovega misljenja na poznejsSo zgodovino, ko so ideje postale miselni sistem.

Druga raven Xujeve metodologije je ponovni premislek in nadaljnje vredno-
tenje konfucijanstva tako, da ga postavimo v kontekst dvajsetega stoletja.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pri tem gre predvsem za Xujevo kritiko raziskovanja politi¢nih problemov
konfucianizma in razlogov za 2000 let trajajoco avtokracijo na Kitajskem. Xu
despotizem vidi kot osrednjo znacilnost politiéne tradicije v kitajski kulturi.
Despotski sistem, ki se je vzpostavil Sele po predqginskem obdobju, je izpodri-
nil demokrati¢ne zametke izvornega konfucijanstva.

V tem kontekstu je Xu razvil svojo tezo o »dvojnem subjektu«, po katerem
je ljudstvo vedno veljalo za aktivni politi¢ni subjekt v ideoloski tradiciji sta-
re Kitajske, vladar pa je bilo vedno ekskluzivni subjekt v konkretni druzbeni
realnosti (Rosker 2013, 86). Po Xuju je torej konflikt med tema dvema di-
menzijama mogoce resditi le z uvedbo demokracije, ki bo temeljila na tak$nih
demokrati¢nih elementih, ki so prisotni Ze v izvornem konfucijanstvu.

Po Huang Chun-chiehju (2018a, 235) predstavlja Xujeva interpretacija iz-
vornega konfucijanstva tipi¢en primer hermenevticne analize, ki jo lahko
razumemo kot metodo politicne znanosti in sodi v klasi¢no kitajsko herme-
nevti¢no tradicijo. Temelji te tradicije niso niti ontoloski niti epistemoloski,
temvec politicnoekonomski in druzbenopoliti¢ni, saj pri tej metodi ne gre za
proucevanje abstraktnih konceptov, temvec za idejno zgodovino v povezavi z
druzbenopolitiéno zgodovino.® Ta ni omejena na nominalni svet, saj intenziv-
no posega v fenomenalni svet izkustva in tako zdruZuje intelektualno s prak-
ticnim delovanjem. Tovrstna interpretativna tradicija je sposobna generirati
lastno notranjo dinamiko z vzpostavitvijo moéne kreativne interakcije med
interpretom in klasiki, ki tvorijo vsebino interpretacije. Xujeva metoda inter-
pretacije tako sodi v polje politicne sociologije in ekonomije. Za Xuja so ljudje
politicna in druzbena bitja, ki so vkljuena v dejavnosti vsakdanjega Zivljenja.
Njegova metodologija vklju€uje proucevanje bistva in prakse, torej koncep-
tov in realnosti.

Xujev najvecji prispevek h konfucijanski misli je bilo njegovo ponovno odkrit-
je izvorne konfucijanske politicne ideje »ljudstva kot politicnega akterjag,
vkljuéno z njegovo hermenevti¢éno metodo, ki jo je povezal z demokracijo in
katere vzpostavitev je videl kot klju¢no za sodobno Kitajsko. Pri tem je po-
udaril, da so vsi predqinski konfucijanski filozofi Ziveli v obdobju vojskujo-
¢ih se drzav, ki velja za ¢as pluralisticnih politiénih rezimov in v katerem se

6 Huang poudarja, da so bili taksni druzbenopoliti¢ni vidiki Se posebej pomembni pri prenosu
kitajskih konfucijanskih tradicij v druge dele Vzhodne Azije. Ti elementi so bili po besedah
Marka Ogrizka Se posebej pomembni pri ustvarjanju enotne metodologije vzhodnoazijskega
konfucijanstva, saj so nam omogocili uvideti njihove skupne tocke, ki odtehtajo njihove med-
sebojne razlike: »Medtem ko so metode vzhodnoazijskih konfucianizmov razlicne po svojih
ciljih in obsegu, si delijo razumevanje« (Ogrizek 2020, 91). Zato nikakor ni nakljucje, da so
tudi ti vidiki odlocilno vplivali na Sirjenje in razvoj konfucianizma v Koreji (Rosker 2014, 115).

133



134

Téa Sernelj

avtokratska vladavina Se ni pojavila. V njihovih delih je zato ljudstvo v sredis-
¢u politike; vendar, kot je navedeno zgoraj, je politicni koncept »ljudstva kot
osnove« (minben [&7) od dinastij Qin (221-207 pred nasim $tetjem) in Han
(206 pred nasim stetjem — 220 naSega Stetja) dalje postopoma zamiral in se
zaradi represivne centralne oblasti ni vec¢ razvijal. Xujev metodicni pristop
interpretacije politi¢nih idej izvornega konfucijanstva je tako oblikoval os za
obnovo konfucijanstva v dvajsetem stoletju. V tem kontekstu je pomembno
opozoriti na Xujev argument, da je konfucijanska teorija nelocljiva od demo-
kracije, saj Ze klasi¢na kitajska besedila, na primer Knjiga dokumentov (Shu
jing H#%X), zapisujejo, da je ljudstvo temelj (minben [ 7K) drzave ter pomem-
ben in aktiven subjekt pri izgradnji pravi¢ne in harmonicne druzbe (Sernelj
2019, 5).

Ceprav so ti zapisi nejasni, je Konfucij prevzel to idejo, Mencij pa jo je nato
podrobneje razvil z izrecno navedbo, da so ljudje najpomembnejsi element v
drzavi, vladar pa najmanj pomemben (min wei gui, jun wei qing & %5, #
#4188, Mengzi, Jin xin xia 60). Po drugi strani pa Xu poudarja, da v avtokratski
kitajski zgodovini takih domnevno demokrati¢nih elementov ni bilo mogoce
uresniciti v praksi in se zato ni mogla razviti ideja o subjektu kot politicnem
akterju (prav tam). Trdil je tudi, da uresnicitev konfucijanskih »demokratic-
nih« idej v praksi ni uspela, ker v avtokratski druzbi ni bilo pravnega sistema,
ki bi lahko $¢itil pravice ljudi ter urejal in presojal dejanja vladarjev (prav tam).
Kar zadeva razvoj znanosti, je menil, da ¢eprav konfucijanstvo ni vsebovalo
znanstvene razseZnosti, ni zatiralo ali zavracalo znanosti. Po Xujevem mnenju
kitajska tradicija ni razvila metodologije, primerne za razvoj znanstvenih raz-
iskav, ker bi bil tak pristop naiven, temvec je razvila metodologijo, ki temelji
na kultivaciji osebnosti (Rosker 2013, 104).

Podobnosti z Gadamerjevim »zlitjem horizontov« in
Xu Fuguanov specifi¢ni doprinos

Zdi se, da so Xujeva metodologija strukturnega holizma, ki temelji na strogem
upostevanju zgodovinskih, druzbenopoliti¢nih, ekonomskih in subjektivnih
dejavnikov, metoda iskanja utelesene izkusnje (zhui tiyan) ter intersubjektiv-
ni pristop podobni Gadamerjevemu konceptu zlitja horizontov. Po Gadamer-
ju je horizont sedanjosti odvisen od preteklosti, torej besedila, tradicije, zgo-
dovine, kar samo po sebi implicira predsodke ali predpostavke. »Zgodovinski
horizonti« so neizogibni za razvoj horizontov sedanjosti, zato »razumevanje«
izhaja iz »zlitja teh horizontov«:



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pravzaprav je horizont sedanjosti v nenehnem procesu oblikovanja, ker
moramo nenehno preizkusati vse svoje predsodke. Pomemben del tega
preizkusanja se dogaja v sre¢evanju s preteklostjo in v razumevanju tra-
dicije, iz katere izhajamo. Horizonta sedanjosti zato ni mogoce oblikovati
brez preteklosti. Ni¢ ve¢ ni osamljenega obzorja sedanjosti samega po
sebi, so zgodovinska obzorja, ki jih je treba pridobiti. Namesto tega je
razumevanje vedno zlitje teh horizontov, ki naj bi obstajali sami po sebi.
Mo¢ tovrstnega zlitja poznamo predvsem iz prejsnjih ¢asov in njihove
preprostosti glede sebe in svoje dediscine. V tradiciji se ta postopek zlitja
nenehno dogaja, saj se tam staro in novo vedno zdruZujeta v nekaj, kar
ima vrednost Zivega, ne da bi bilo eno izrecno v ospredju drugega. (Ga-
damer 1975, 305)

V Xujevih razlagah pa je poudarek po eni strani na aktualizaciji anti¢nih misle-
cev in besedil, ki jih ni mogoce videti lo¢eno od sedanjosti, po drugi strani
pa na dejstvu, da lahko vprasanja, ki so jih obravnavali v svoji misli, vedno
resonirajo z realnostjo sedanjosti, ker se ukvarjajo s problemi, povezanimi s
¢loveskim bivanjem. Druga pomembna vsebina Xujeve nove metodologije je
poudarek na neobjektivnem pristopu k proucevanju idejne zgodovine. Med-
tem ko je bil Gadamer zaposlen s svojo Zeljo po premostitvi stroge kartezijan-
ske locitve subjekta in objekta razumevanja (glej Gadamer 1975, 37ff.) in se
je zato raje obrnil stran od produktov v »usmerjenost« subjekta (prav tam,
188) — Se vedno ni zmogel razresiti vprasanja dveh protipolov spoznavnega
procesa ter je na koncu priznal, da »nimamo nobene izhodis¢ne tocke, ki bi
omogocila, da vidimo te meje in razmere same po sebi oziroma da sebe vidi-
mo ,od zunaj‘ kot omejene in na ta nacin pogojene« (prav tam, 83).

Toda po Xu Fuguanu je mogoce vsebino dela najgloblje razumeti strukturno,
celostno, torej tako, da besedila in misleca ne objektiviziramo, torej z iskanjem
uteleSene izkusnje in razvijanjem intersubjektivnega odnosa. V tem smislu
rezultat tega pristopa bralcem in bralkam ne ponuja le pravega razumevanja
besedila, ampak tudi razsiritev znanja in razumevanja samih sebe kot rezultat
nenehnega samokultiviranja (odpravljanja predsodkov in na njih temeljecih
sodb) ter introspekcijo, pa tudi resnicno razumevanje druzbeno-kulturnih in
politicnih okolis¢in realnosti, v kateri Zivijo. Domnevna Xujeva inovativnost
je torej na prvi pogled zelo podobna Gadamerjevi ideji o zlitju horizontov.
V tej luci se zdi Xu Fuguanova kritika Fu Sinianovega »zahodnocentri¢nega«
pristopa ve¢ kot pretirana, €e ne kar nekoliko hipokritska. Ceprav je o¢itno, da
je Xu Fuguanov dinamicni in strukturni holizem popolnoma skladen s Schle-
iermacherjevim hermenevti¢nim krogom, ni jasno, ali je Xu Fuguan poznal
tudi Gadamerjeva koncepta zlitja in horizontov, saj se v svojem delu nanju

135



136

Téa Sernelj

ne sklicuje. Odgovor na vprasanje, ali je Xujeva metodologija inovativna ter
edinstvena in ali jo je razvil brez reference na zahodno metodologijo, zato os-
taja brez odgovora in lahko o tem le teoretiziramo. Ce pa pogledamo njegovo
hermenevti¢cno metodo z vidika kitajske idejne zgodovine, zlahka vidimo, da
implicira posebno inherentno vrednost za razvoj sinofonega diskurza, ker od-
pira novo, prej skrito dimenzijo tradicionalne kitajske misli.

Z uporabo lastne hermenevticne metode in strukturnega holizma je Xu Fu-
guan dejansko pokazal, da Ze od samega zacetka kitajske idejne tradicije
obstaja teznja po dinami¢nem medsebojnem odnosu med ljudmi, druzbo in
realnostjo, ki medsebojno vplivajo in so odvisni drug od druge skozi druzbe-
nozgodovinske procese. To razkriva temeljni znacaj kitajske filozofije, ki se
kaZe v njeni holisti¢ni ontoepistemoloski in aksioloski naravi.

Zakljucek

Kar zadeva zgodovino idejne tradicije in njenih politi¢nih teorij, je Xu Fuguan
visoko cenjen med modernimi konfucijanci prav zaradi svojega poudarka na
izvornem konfucijanskem konceptu »ljudstva kot temelja politike«, dinamic-
nega duha konfucijanstva in koncepta zaskrbljene zavesti, ki je prav zaradi
njegovih hermenevti¢nih analiz in interpretacij postala sredis¢e razprav v
dvajsetem stoletju. Ceprav se na prvi pogled zdi, da ti politi¢ni vidiki nimajo
veliko skupnega s Xujevo interpretativno metodo, je zgornja analiza pokaza-
la, da njegova hermenevtika pravzaprav stoji v jedru njegove politi¢ne filo-
zofije, ker sta obe nelocljivo povezani prek skupne paradigme, ki je osnova
tradicionalne kitajske filozofije ter se kazZe v relacijski naravi naravne in druz-
bene realnosti. Tako kot vladarja v tem pogledu ni mogoce lociti od ljudstva,
je bogati svet ¢lovekove notranjosti vedno tesno povezan s preteklostjo in
sedanjostjo druzbe, katere del smo. Ta paradigma, ki omogoca zlitje vseh teh
horizontov, je natanko paradigma strukturnega holizma, ki ga Xu uporablja v
svojem hermenevti¢cnem delu. Primerjalni vidik, v katerem se manifestira ta
paradigma, nam omogoca vzpostavitev relativisticnega in kontrastnega pog-
leda na vse mnogotere vidike, ki konstituirajo realnost in se lahko prenasajo
od avtorjev in avtoric do njihovih bralk in bralcev. Obe naceli, ki ju v zvezi
s tem poudarja Xu Fuguan, torej nista pomembni le za boljSe razumevanje
kitajske idejne in intelektualne zgodovine, temvec ponujata tudi alternativo
zahodnim hermenevti¢énim metodam, za katere se zdi, da Se vedno ostajajo
ujete v esencialisti¢en in izoliran pogled na horizonte, ki se vedno nanasajo
na lo¢ena podrocja ¢loveske subjektivnosti in objektivnega sveta.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Zahvala

Avtorica se zahvaljuje za finanéno podporo Agencije RS za raziskovalno in
inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi
prizmo odnosa med posameznikom in druzbo, raziskovalnega programa Azij-
ski jeziki in kulture (P6-0243) ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno
znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z nas-
lovom The problem of freedom, humanism and the human subject in intercul-
tural perspective: Europe and Taiwan.

Bibliografija

Chang, Carsun (Zhang Junmai) 5 /i, Tang Junyi & %%, Mou Zongsan 5%
= in Xu Fuguan 1£1E[#]. 2018 [1958]. Wei Zhongguo we-nhua jingao shi-
jie renshi xuanyan 75 B SCAHELE N E 5 (Manifest za ponovno
ovrednotenje kitajske kulture kot svetovne dediscine). Privzeto 10. februarja
2018. https:// wenku.baidu.com/view/9e7744¢c14028915f804dc254.html.

Gadamer, Hans-Georg. 1975. Truth and Method. Prevedla Joel Weinsheimer
in Donald G. Marsh. London, New York: Continuum.

Huang, Chun Chieh. 2018a. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan ji qi
sixiang B AR AR I8 b (AR 15 8 K H B AR (Xu Fuguan in njegova mi-
selnost v kontekstu vzhodnoazijskih konfucijanstev). Tajpej: Guoli Taiwan
daxue chuban zhongxin.

—. 2018b. Xu Fuguan and His Thought in the Context of East Asian Confucia-
nisms. 1z kitajS¢ine prevedla Diana Arghirescu. Osnutkovna verzija.

Lee, Su San. 1998. Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949-1969):
A Cultural History of the Exile Generation. Rhode Island: Brown University.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy:
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts
and Contexts.« Asian Studies 8 (3): 91-110. https://doi.org/10.4312/
as.2020.8.3.91-110.

Rosker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblacila — teorije modernizacije v delih
druge generacije modernega konfucijanstva. Ljubljana: ZIFF.

—. 2014. »Philosophical Interactions between ‘East and West’: China, Korea,
Europe and the Case of Dasan (Jeong Yak-Yong, 1762—-1836).« Asian Stu-
dies 2 (2): 111-25. https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125.

—. 2019. »Philosophy in Taiwan: The Continuation of Tradition and the Crea-
tion of New Theoretical Paradigms.« Asian Studies 7 (2): 247—68. https://
doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268.

137


http://wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html
https://doi.org/10.4312/
https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125
http://doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268

Téa Sernelj

Sernelj, Téa. 2019. »Modern Confucian Objection Against Communism in Chi-
na: The Unique Case of Xu Fuguan.« Asian Studies 7 (1): 99-113. https://
doi. org/10.4312/as.2019.7.1.99-113.

—. 2020. The Confucian Revival in Taiwan: Xu Fuguan and his Theory of Chi-
nese Aesthetics. London: Cambridge Scholars Publishing.

Theobald, Ulrich, ur. 2022. China knowledge: An Encyclopaedia on Chinese
History, Literature and Art. Privzeto 1. julija, 2022. http://www.chinak-
nowledge.de/ Literature/Religion/philgianjiaxuepai.html.

Xu, Fuguan. 1969. Zhongguo renxinglun shi — xiangin pian B \ 4 & 52 46
7% (The History of the Chinese Philosophy of Human Nature—The Pre-
-Qin Period). Tajvan: Shangwu yinshuguan.

138



http://www.chinaknowledge.de/
http://www.chinaknowledge.de/

