
67
Jyrki Kallio

Ustvarjanje vloge za konfucijansko 
Kitajsko na svetovnem prizorišču

Uvod

Trda moč Kitajske je v porastu, in partijska država si prizadeva zgraditi 
novo naracijo, ki bi legitimirala položaj Kitajske kot svetovne voditeljice 
tudi z vidika mehke moči. Potreba po takšni narativi izhaja iz spozna-

nja, da znotraj Kitajske obstaja ideološki vakuum, saj ideali komunizma niso 
več relevantni za sodobno družbo. Poleg tega si Partija ne želi, da bi se ljudje 
obračali k tujim sistemom prepričanj ali sprejemali zahodne vrednote, zato je 
sprožila namenski projekt s ciljem oblikovanja novega nabora vrednot, ki bi 
vodile ljudstvo. Kitajske tradicionalne miselne šole zagotavljajo dobro osno-
vo za to, hkrati pa vzbujajo nacionalni ponos pri ljudeh. Med tradicionalnimi 
šolami misli je konfucianizem najbolj usmerjen k dobremu vladanju, zato je 
postal osrednji del partijskega projekta.

Sunzi, avtor Umetnosti vojne, na Zahodu uživa dolgotrajno priljubljenost, 
zahvaljujoč populariziranim različicam svoje knjige, ki njegove vojaške ideje 
prenašajo na področja vodenja, upravljanja in celo odnosov. Vendar Sunzi 
ni najboljši predstavnik miroljubnega vzpona Kitajske. To pomanjkljivost so 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   67Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   67 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



68

Jyrki Kallio

prepoznali avtorji fiktivne knjige, napisane leta 1997 (Kitajska je številka ena 
v letu  2030), ki opisuje vzpon Kitajske do vodilne velesile do leta  2030. V 
knjigi kitajski mirovniki vzpostavljajo red v Združenih državah Amerike. Ko 
se ameriški begunci julija 2016 vrnejo domov iz Kitajske, mnogi s seboj pri-
nesejo dve knjigi; ne Umetnosti vojne, ki je bila tako priljubljena v prejšnjih 
desetletjih, ampak kitajsko kuharsko knjigo ter Konfucijeve Razprave (Song, 
Zhang et al. 1997, 62).

Če je Konfucij (približno 552–479 pred našim štetjem) novi predstavnik Ki-
tajske, je predsednik Xi Jinping predstavnik projekta oživljanja tradicionalnih 
miselnih šol na Kitajskem. Začetki tega partijskega projekta so bili opazni že 
v osemdesetih letih prejšnjega stoletja, med vodenjem Hu Jintaota (2002–
2012) pa je »harmonična družba« postala geslo za partijske cilje. Lahko re-
čemo, da je harmonija konfucijanska vrednota. Xi Jinping je od takrat razširil 
okvir in govori o kitajski želji po izgradnji »harmoničnega sveta«. Njegovi go-
vori so polni klasičnih referenc. O njem pravijo, da je po Mao Zedongu (1893–
1976), ustanovitelju Ljudske republike, v klasični literaturi najbolje podkovan 
kitajski voditelj in da se je zatekal h klasičnim citatom, že dolgo preden je 
postal voditelj na nacionalni ravni (Ye 2014). »Kitajske sanje«, geslo Xijeve 
dobe, naj bi predstavljala pomladitev kitajskega naroda (Xi 2014, 37–8), del 
teh sanj pa je oživitev in internacionalizacija tradicionalnih kitajskih vrednot.

Xi Jinpinga so primerjali tudi z Deng Xiaopingom (1904–1997), očetom kitaj-
skih reformnih politik, ki so odprle državo (Zhuang 2014). Pod Xijevim vod-
stvom je bila vloga tržnih sil okrepljena, obljubljene so bile pravne reforme 
in protikorupcijska kampanja, ki jo je začel, je bila v javnosti ugodno sprejeta 
(Economy 2014). Uradno sporočilo četrtega plenuma 18. Centralnega komi-
teja Komunistične partije Kitajske (Xinhuawang 2014) je združilo Xijeve re-
formne politike in projekt, usmerjen k oživljanju tradicije: »Mi … moramo 
vztrajati pri integraciji vladanja državi po zakonu (yi fa zhi guo 依法治國) in 
vladanja državi z vrlinami (yi de zhi guo 以德治國).«

Zadnji del fraze je prežet s konfucijanskimi političnimi ideali. To je celo spod-
budilo nekatere politične strokovnjake k ugibanju, ali Xi želi, da bi ga videli 
kot vodjo, ki vodi s svojo lastno osebno krepostjo. V razpravi o Xi Jinpingovi 
»ljubezenski aferi s Konfucijem« je Michael Schuman (2014) za Time zapisal:

Xi očitno tudi verjame, da lahko Konfucij okrepi njegov lastni položaj v 
državi. Konfucijeva idealna vlada je na čelu imela »modrega kralja« … S 
kombinacijo vladavine ene osebe in morale kitajske antike se zdi, da se 
[Xi] slika kot nekakšen novodobni komunistični/konfucijanski modri kralj 
– vseukazovalna figura, ki bo uvedla novo obdobje prestiža in blaginje.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   68Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   68 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



69

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Vendar je pretirano govoriti o »ljubezenski aferi«. Do zdaj sta se tako Xi Jin-
ping kot Komunistična partija na splošno izogibala odkritega podpiranja kon-
fucijanstva. To je zato, ker so bili komunistična revolucija in njeni predhodniki 
močno protikonfucijanski. Konfucijanstvo je bilo videno kot poosebitev vse-
ga, kar je bilo gnilega in reakcionarnega v kitajski družbi. Partija še ni priprav-
ljena obrniti plošče, zato uradno promovira »tradicionalno učenje« (guoxue 
國學; tudi prevedeno kot »nacionalno učenje«): amalgam skrbno izbranih 
vrednot iz več tradicionalnih miselnih šol.

Jasno je, da je Partija pripravljena podpreti le tiste tradicionalne vrednote, 
ki se ji zdijo koristne za njene namene. Vsi komunistični voditelji, od Mao 
Zedonga do Xi Jinpinga, so poudarjali, da je treba »zavreči plevel in obdržati 
bistvo« tradicionalnih miselnih šol. Vzporedno s projektom Partije v državi že 
leta poteka nekakšen preporod tradicionalnih miselnih šol. To je delno posle-
dica projekta Partije in delno odraz spoznanja ljudi, da so se družbene vred-
note izgubile. Mnogi ljudje so se prav tako začeli spraševati o temelju svoje 
identitete kot kitajski državljani. Posledično tudi običajni ljudje nenehno išče-
jo »pravo« tradicijo. Način, kako so partijski strokovnjaki interpretirali jedro 
konfucijanstva, ni bil sprejet zgolj z odobravanjem (Kallio 2011).

Nekateri ljudje pa vendar želijo verjeti v pravo povezanost med Partijo in tra-
dicijo. Profesor Kang Xiaoguang z Univerze Renmin, pomemben predstavnik 
tako imenovanih novih konfucijancev, raznolike skupine intelektualcev, ki želijo 
ponovno ovrednotiti konfucijanske nauke kot uporabne za sodobno družbo, 
verjame, da se na Kitajskem trenutno dogaja temeljna kulturna in sistemska 
sprememba, ki jo imenuje »Velika preureditev« (Da zhuangui 大轉軌). Kang 
predvideva, da bo naslednja stopnja razvoja Kitajske »konfucijanski socialistični 
konstitucionalizem«. To bi združilo kitajsko kulturno tradicijo, ki je bila dolgo 
zapostavljena, z zahodnimi vplivi, ki so oblikovali kitajski politično-ekonomski 
sistem v zadnjem stoletju. Politična legitimnost nove poti bi izhajala iz vladanja 
v skladu s konfucijansko vrlino ren 仁, ki se različno prevaja kot »človečnost« ali 
»dobrota«. Sistem bi zorel postopoma, pri čemer bi tržno gospodarstvo pred-
stavljalo osnovo, kulturne sile pa bi oblikovale proces (Kang 2014).

Kang (2014) verjame, da bi edinstveni konfucijanski socialistični konstituci-
onalizem na neprimerljiv način okrepil mehko moč Kitajske, kar bi Kitajsko 
naredilo globalno dominantno silo. Parafrazirajoč konfucijanski klasični tekst 
Veliko učenje (Daxue 大學), je zapisal: »Pot velike sile ilustrira slavno vrlino, 
obnavlja ljudstvo in počiva le na najvišji odličnosti.«1 Ne razlaga natančno, 

1	 Citat izvira iz Knjige obredja, Daxue 1. Številčenje odstavkov v klasičnih besedilih tukaj in 
drugod sledi spletni bazi Chinese Text Project.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   69Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   69 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



70

Jyrki Kallio

kako bi bila ta vrsta mehke moči videti ali kako bi spremenila svet. Zdi se, da 
je zadovoljen z implicitno podporo shemi za nacionalno pomladitev, ki jo vodi 
Xi Jinping.

Medtem ko je Kangova vizija morda pretirana, se bo projekt Partije za oži-
vitev – ali revizijo, odvisno od stališča – tradicije verjetno nadaljeval še kar 
nekaj časa. Morda se izkaže za pomembno, da je najpomembnejši mejnik pri 
uresničevanju kitajskih sanj stoletnica Ljudske republike leta 2049, ki je hkrati 
tudi 2600. obletnica Konfucijevega rojstva. Verjetno je, da bo ta vrsta simbo-
like v polni meri izkoriščena. Profesor Liu Xiaoying (2012, 111) z Univerze za 
mednarodne odnose (Peking) je pripomnil, da bo tradicionalna kultura, ki je 
že igrala veliko vlogo pri vzponu Kitajske, ostala osnova za celovito krepitev 
Kitajske tudi v prihodnosti.

Nekateri kitajski raziskovalci na področju mednarodnih odnosov so izrazili 
pričakovanje, da bi rastoči pomen Kitajske v globalni areni moral privesti do 
»kitajske teorije mednarodnih odnosov«, ki temelji na tradicionalnih, zlasti 
konfucijanskih vrednotah in idealih (glej na primer Yan 2011, 256). Mednje 
naj bi med drugim sodile dostojanstvo, harmonija, mir in skupna blaginja. 
Ko bi se te vrednote razširile na mednarodno prizorišče, naj bi spodbujale 
vedênje, ki ga zaznamujejo spravljivost, združevanje za skupno dobro, re-
cipročnost, pravičnost, solidarnost in protihegemoničnost (glej na primer Li 
2011). Pogosto se omenja, da se cesarska Kitajska, ko je bila vladavina v skla-
du s konfucijanskimi krepostmi, ni zapletala v agresivne vojne ali osvajanje 
tujih ozemelj; vendar pa ekstrapolacija takšnih idealov v sodobne realnosti 
zahteva precejšen korak zaupanja.

Prvo vprašanje, ki se zastavlja, je, ali ideja »konfucijanske mednarodne po-
litike« temelji na resničnem zgodovinskem precedensu. Mnenja med kitaj-
skimi znanstveniki se razlikujejo. Nekateri trdijo, da lahko kot precedens 
delujeta idealizirani sistem vazalov pod vladarji dinastije Zhou ali tributar-
ni sistem poznejše cesarske dobe. Drugi, predvsem profesor Yan Xuetong 
(2011) z Univerze Tsinghua, ki je eden vodilnih v razpravi o kitajskih medna-
rodnih odnosih, se obračajo na obdobje vojskujočih se držav (475–221 pred 
našim štetjem), ki ima, kot že ime pove, določeno podobnost s klasično 
Grčijo in njenimi mestnimi državami. Menijo, da je to bilo edino obdobje v 
kitajski zgodovini, ko so na Kitajskem dejansko obstajali »meddržavni odno-
si«. Če želimo verjeti v obstoj zgodovinskega precedensa, vsaj teoretično, 
moramo proučiti, ali je v takšnem zgodovinskem sistemu mogoče najti pre-
poznavna vodilna načela, in če je tako, ali so ta načela principi relevantna 
za sedanjost.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   70Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   70 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



71

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Mnenja se razlikujejo tudi glede relevantnosti. Nekateri zahodni akademi-
ki pozdravljajo kitajska prizadevanja za širjenje mehke moči prek njihove 
tradicionalne kulture. Sinolog Roger Ames (2011, 4) je na primer izjavil, da 
vzpon Kitajske vodi v »ustvarjalno fuzijo konfucianizma z drugimi narativi«. 
Nasprotno pa dr. Christopher Ford, ki je imel dolgo kariero v ameriški vladi, 
novonastajajočo narativo, ki uporablja konfucianizem za legitimacijo Komuni-
stične partije, vidi kot temeljno neliberalno in trdi, da »harmonija« temeljno 
nasprotuje zahodnemu političnemu liberalizmu. Opozarja, da se »monistič-
ni, hierarhični in samozavestno vrlinokratski konfucijanski model avtoritete« 
vzpostavlja kot »predloga za celoten mednarodni sistem« (Ford 2014).

Po mnenju profesorja Sungmoon Kima (2014, 10) z Mestne univerze v Hon-
gkongu pri neskladju med »Vzhodom« in »Zahodom« ne gre za domnevno 
nezdružljivost liberalizma in konfucianizma, temveč za dejstvo, da liberal-
nodemokratične institucije, uvožene z Zahoda, »niso družbeno relevantne v 
vzhodnoazijskih družbah, kjer so državljani prepojeni s konfucijanskimi na-
vadami in običaji«. Podobno mnenje izraža François Godement (2013), ki je 
opazil, da mednarodno pravo in mednarodne institucije predstavljajo zahod-
ne uvoze, ki se v Aziji niso ukoreninili.

Kim (2014, 9, 18–9) verjame, da filozofski konfucianizem ni več relevanten, 
saj so vzhodnoazijske države že ponotranjile zahodne diskurze, ki temeljijo 
na pravicah in interesih. Kljub temu trdi, da vzhodnoazijske družbe ostajajo 
vedenjsko konfucijanske, saj so njihove konfucijanske navade in lastnosti zu-
nanjemu opazovalcu takoj očitne. Med te lastnosti spadajo patriarhalni dru-
žinski sistem v Južni Koreji, kot tudi hierarhične organizacije na Japonskem.

Ker je podobne navade in lastnosti mogoče najti tudi v drugih vzhodnoazij-
skih družbah, je vprašljivo, ali je njihova prisotnost sploh povezana s kitajsko 
zunanjo politiko. Če bi to bilo tako, bi pričakovali, da zunanja politika vseh 
vzhodnoazijskih držav sledi podobnim načelom. In do neke mere jim sledi. 
Maksima »bogata država in močna vojska« (富國強兵) je znana tako na Kitaj-
skem (fuguo qiangbing) in Japonskem (fukoku kyōhei) kot tudi v Koreji (bukuk 
gangbyung). Kljub temu pa to maksimo težko štejemo za konfucijansko, saj 
izhaja iz besedila legalistične šole (Knjiga gospoda Shang Yanga, Shangjun 
Shu 商君書, Yi yan 2).2 Govori o trdi moči, in vprašanje je, kje je tu prostor za 
mehkejše konfucijanske vrednote.

2	 Čeprav se legalizem običajno šteje za nasprotje konfucijanstvu v spektru kitajskih tradicio-
nalnih miselnih šol, imata vendarle nekaj skupnih korenin. Han Fei, pomemben protagonist 
legalizma, je bil na primer močno pod vplivom svojega učitelja Xunzija, ki je bil eden najbolj 
znanih naslednikov Konfucija. Pozneje, v političnem sistemu cesarske Kitajske, so se konfuci-
janski in legalistični elementi prepletli.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   71Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   71 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



72

Jyrki Kallio

Povzdigovanje nad konfucijansko hermenevtiko
V kitajskih pa tudi drugih akademskih publikacijah lahko trenutno najdemo 
stalen tok člankov, ki razpravljajo o možnosti »kitajske teorije mednarodnih 
odnosov« in njeni naravi. Ohlapno lahko razločimo tri pristope. Prvi našteva 
določene relevantne ključne konfucijanske koncepte in vrline ter nato razpra-
vlja o njihovi uporabnosti v mednarodnih odnosih. Drugi pristop obravnava 
tista konfucijanska besedila, ki izrecno govorijo o odnosih med državami, in 
analizira vedenjske vzorce, izražene v njih. Tretji in zadnji pristop skicira kitaj-
ski svetovni nazor na podlagi različnih konfucijanskih besedil in nato ta idea-
lizirani svetovni nazor projicira v prakso sodobnega sveta.

Prvi pristop zahteva identifikacijo ključnih konceptov konfucijanstva ter raz-
pravo o njih in njihovem »pravem« značaju. To nas popelje na področje her-
menevtike, v primeru konfucijanskih klasikov celo eksegeze. Pomembno je 
razumeti, da so osrednji koncepti in kategorije konfucijanstva doživele šte-
vilne semantične premike. Poleg tega so rivalske šole in rivalski filozofi upo-
rabljali iste koncepte za promocijo zelo različnih idej (Raphals 1992, 7). Vsak 
posamezen koncept ali konfucijanska vrlina lahko pripada več različnim poj-
movanjem. Poleg tega so semantične rabe neskladne glede na čas in kontekst 
(ibid., 231).

Pristop uporabe konceptov iz tradicionalnih miselnih šol za razlago kitajske 
družbe – pristop, ki ne prevladuje le na področju mednarodnih odnosov – je 
pisatelja in esejista Yu Qiuyuja (2006) privedel do tega, da je v frustrirano 
pripomnil:

V zadnjih letih so se mnogi uradniki in literati vse bolj vdajali izlivanju niza 
idiomov, starodavnih izrekov, opisnih besed in vzporednih stavkov za opis 
kitajske kulture ter kitajskega duha in pravi pomen ter denotacija mnogih 
od teh sta težko razumljiva, ko so prevedeni v tuji jezik … (citat preveden 
iz Martinsen 2006) 

Obstaja veliko primerov, ki to potrjujejo. Pogosto je, da kitajski avtorji v 
angleščini navajajo: »Kitajska kulturna tradicija poudarja he wei gui 和為貴, 
‚prednost za mir‘« (glej na primer Liu 2008). Čeprav he v moderni kitajščini 
izraža tako mir (heping 和平) kot skladnost (hemu 和睦), ga v frazi he wei gui 
ni mogoče prevesti kot »mir« (to je nasprotje »vojne«), vsaj vsaj glede na 
njegov izvorni pomen v Razpravah (I.12), kjer pomeni »skladnost« ali, po Le-
ggeju (1972, 143), »naravna lahkotnost«. Zhongyong 中庸 je dvoumen izraz, 
ki ga običajno prevajajo kot zmernost, ravnovesje ali zlata sredina; vendar so 
raziskave pokazale, da so se interpretacije razlikovale od »uporabe središča« 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   72Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   72 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



73

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

po učenjaku Zheng Xuanu (127–200) do »sosrednega in stalnega« po Zhu Xiju 
(Johnston in Wang 2012). Pravi pomen koncepta – če sploh lahko rečemo, da 
obstaja – je zato daleč od jasnega.

Vrednot ni mogoče izbirati poljubno, kot da bi bile nekakšen samopostrežni 
bife. So produkt določenega referenčnega okvira in delujejo le znotraj nje-
govih parametrov, zato je nesmiselno neposredno prenašati ideale, kot sta 
harmonija ali zhongyong, na meddržavne odnose. Tako se lahko drugi pristop 
izkaže za bolj plodnega pri iskanju korenin kitajske teorije mednarodnih odno-
sov. To pomeni, da bi se morali omejiti na tista besedila in odlomke, ki izrecno 
obravnavajo meddržavne odnose. Šele takrat je mogoče odkriti, da konfuci-
janska besedila zagovarjajo složnost med vsemi ljudstvi (Knjiga zgodovine, 
Yu Shu: Yao Dian 1), pravično vojno (Da Dai Liji, Yong bing 2), nadvlado brez 
vojaških sredstev (Xunzi IX.12) in dobrohotnost namesto tiranije (Razprave 
XVI.1 in drugi) (glej Wang Y. 2011). Kar zadeva samega Konfucija, je izjavil, da 
če je vladar pravičen, zaupanja vreden in spoštuje pravila obnašanja, se celo 
ljudje iz oddaljenih dežel zgrinjajo k njemu (Razprave, XIII.4). Po Zhongyong 
(21) je Konfucij svetoval vladarju, naj tujce obravnava prizanesljivo in ceni 
manjše prince pod svojim poveljstvom.

Te pripombe govorijo o vladarjevi mehki moči, ki se pojavi kot stranski pro-
dukt njegove kreposti do lastnih podložnikov, kar je glavno načelo Konfucije-
vih naukov. Ekstrapolacija teh pripomb, ki se pretežno nanašajo na notranje 
zadeve države, kot so pozivi k etiketi in pravičnosti, na mednarodne odnose 
bi bila ahistorična. Kljub temu se zdi, da je ta pristop pogost (glej na primer 
Wang R. 2011, 47; Zhu 2013, 61).

Zagovorniki tretjega pristopa k opredelitvi kitajske teorije mednarodnih od-
nosov si prizadevajo premagati zgoraj opisane ovire in odkriti, ali obstaja ne-
kaj trajnega, s čimer bi se lahko vsi strinjali. In morda tudi obstaja. Tradicio-
nalni kitajski pogled na svet je lepo povzet v naslednjem odstavku iz Daxue:

Starodavni, ki so želeli ponazoriti sijajno vrlino pod Nebom, so najprej 
dobro uredili svoje države. Ker so želeli dobro urediti svoje države, so 
najprej uredili svoje družine. Ker so želeli urediti svoje družine, so najprej 
izpopolnili sami sebe. […] Ko so bili sami izpopolnjeni, so bile njihove dru-
žine urejene. Ko so bile njihove družine urejene, so bile njihove države 
pravilno vodene. Ko so bile njihove države pravilno vodene, je vse pod Ne-
bom postalo mirno in srečno. (Liji, Daxue 1, citirano v Legge 1972, 357–9) 

Osrednji koncept v tem odstavku je tianxia 天下. Neposredno se lahko pre-
vede kot »vse pod nebom« in je bil izraz, ki so ga Kitajci uporabljali za znani 
svet. To je bil svet, v katerem Kitajska kot civilizacija ni imela tekmecev, in tako 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   73Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   73 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



74

Jyrki Kallio

sta bila svet in Kitajska dejansko eno in isto – tianxia. Cesar je bil Sin neba, 
in »pod širokim nebom ni bilo zemlje, ki ne bi bila kraljeva« (Knjiga pesmi, 
Xiaoya: Beishan 2). 

Raziskovalec Zhu Zhongbo (2013, 59–62) s kitajskega Inštituta za mednaro-
dne študije je opisal, kako so »tri vodilna načela« (san gang 三綱)3, nave-
dena v Daxue, torej kultiviranje lastne osebe, urejanje družine in urejanje 
države, utelešala idealno kombinacijo »notranje modrosti« (neisheng 內聖) 
ter »zunanje kraljevskosti« (waiwang 外王) na način, ki je povzročil, da so 
se »vsi znotraj štirih morij ozrli navzgor, gledali [modrega vladarja] in žele-
li, da bi bil njihov suveren« (Mengzi, Teng Wen Gong II.10, citirano v Legge 
1972, 274). Neisheng se nanaša na to, da s samokultivacijo postaneš svetniški 
v znanju, modrosti in morali, medtem ko waiwang pomeni preoblikovanje 
razsvetljenega stanja v razsvetljeno delovanje za izboljšanje družbe kot modri 
kralj iz preteklosti. Po Zhujevem mnenju bi se v takšni situaciji »barbari« iz 
štirih smeri sveta podredili vladarju, »kot se nešteto zvezd pokloni Severni-
ci« (Razprave II.1).4 Zhu (2013, 62–4) je nadalje poudaril, da sta tako Konfu-
cij kot Mencij zagovarjala krepost pred vojaškimi veščinami kot sredstvo za 
premagovanje nasprotnikov, kar je v kombinaciji s »tremi vodilnimi načeli« 
tvorilo miroljubno osnovo za tradicijo kitajske zunanje politike. Vendar pa je 
Zhu opazil tudi, da to ni bila pacifistična tradicija, saj so bile pravične vojne in 
nasilje, namenjeno končanju kaosa, sprejemljive.

Kot je pripomnil profesor Li Cunshan (2012, 15) s Kitajske akademije druž-
benih znanosti, so idealistični misleci pozne imperialne dobe (kot sta Kang 
Youwei, 1858–1927, in Tan Sitong, 1865–1898) poskušali vzpostaviti sintezo 
kitajskega ideala Vsega pod nebom z realnostjo narodnih držav. Najbolj mor-
da izstopa oče republike, Sun Yat-sen (1866–1925; citiran v Li 2012, 15), ki 
je dejal:

Okrepiti moramo harmonične in prijateljske odnose s prijateljskimi naro-
di, zagovarjati pacifizem, povečati težo Kitajske v mednarodni skupnos-
ti in delovati proti postopnemu uresničevanju »univerzalne skupnosti« 
(datong 大同) v svetu.

Sun Yat-sen je idejo prevzel od Kang Youweija, ki je svojo bodočo utopijo po-
imenoval Datong in jo opisal kot čas, ko bodo nacionalne meje in razredi 
izginili ter bo prevladal univerzalni mir. Sun je pozneje pojasnil, da bi morala 
Kitajska, preden se usmeri proti internacionalizmu, najprej ponovno pridobiti 

3	 Zmešnjavo povzroča, da lahko san gang v drugih kontekstih pomeni tudi »tri kardinalne na-
potke« filialnosti, to je vladar vodi podložnika, oče vodi sina, mož vodi ženo.

4	 Navedek iz Razprav verjetno ne govori o »barbarskih« plemenih, ampak o posameznikih.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   74Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   74 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



75

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

svoj položaj kot svobodna in enakopravna država med drugimi narodi (Li 2012, 
16). To stališče so od takrat naprej podpirali vsi kitajski voditelji. 

Sunov sodobnik Cai Yuanpei je prepoznal njegove ideje, znane kot »tri načela 
ljudstva« (san min zhuyi, 三民主義), kot utelešenje starodavnega konfucijan-
skega ideala zhongyong, razumljenega kot zlata sredina (ibid., 16). Najbolj 
znano je, da je Sun za svoj slogan sprejel rek tianxia wei gong 天下為公, ki 
je danes najpogosteje razumljen kot »vse pod nebom je eno« ali »vsi delimo 
skupni svet«. Dobesedno ta slogan pomeni, da vse pod nebom pripada vsem 
(ali: spada skupaj).

Li Cunshan (2012) vidi tako Sun Yat-senov pacifizem kot tudi epitom moderne 
kitajske zunanje politike, »pet načel miroljubnega sobivanja« (ki vključujejo 
načelo nevmešavanja v notranje zadeve drugih držav), kot del neprekinje-
nega niza tradicionalnih konfucijanskih načel. Podobno je raziskovalec Wang 
Hongxu (2011, 97) s Centralne partijske šole zapisal, da je leta 1955 premier 
Zhou Enlai (1898–1976) dejal:

Na Kitajskem obstaja starodaven pregovor (v Razpravah, XII.2), »Ne stori 
drugim tistega, česar ne želiš, da bi oni storili tebi«. Nasprotujemo zuna-
njemu vmešavanju, zakaj bi se torej vmešavali v notranjo politiko drugih 
držav? (citirano v Wang H. 2011, 97)5

Wang Hongxu (2011, 98–100) in drugi (na primer Yang 2011) so pojasnili, 
kako je bilo »pet načel« primer neprekinjene tradicije iskanja »harmonije« 
(hehe 和合) v kitajski politiki. Harmonijo pogosto razumemo skozi starodav-
no frazo (iz Razprav XIII.23), ki poveličuje vrlino harmonije nad konformiz-
mom (he er bu tong 和而不同). »Pet načel« je mogoče videti kot uporabo 
te fraze, saj pozivajo k miroljubnemu sobivanju in priznavanju pravice drugih 
držav, da ohranijo svoje individualne značilnosti. Idealno to posledično omo-
goča potencialno plodne izmenjave celo med ideološkimi nasprotniki.

Medtem ko je izraz tianxia lahko prevesti, ga je težje interpretirati. Kot so opo-
zorili nekateri kitajski učenjaki (glej Peng 2013), je pogosta napaka, da staro-
davne ideale superponiramo na sodobni svet, ko govorimo o konceptu tianxia, 
vse pod nebom. Z današnje perspektive je to zlahka razumeti kot »svet« in 
je kot tak nadnacionalen po značaju; zato se pogosto trdi, da konfucianizem 
spodbuja internacionalizem, vendar se je v resnici tianxia prvotno nanašal na 
kitajsko cesarstvo, ki je veljalo za enakega kitajski kulturni sferi. Obstoječe »dr-
žave« (guo 國) so se nanašale na vazale, ki jim je vsem vladal Sin neba, cesar.

5	 Vendar bi bilo napačno trditi, da je konfucianizem proti vsem vrstam vmešavanja v zadeve 
drugih držav. Profesor Wang Zhongjiang z Univerze v Pekingu je pripomnil, da je bil Mencij 
zagovornik humanitarnih intervencij (Peng 2013, 93).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   75Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   75 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



76

Jyrki Kallio

Lahko bi trdili, da bi ideal »vse pod nebom je eno« lahko postal združljiv z 
modernim, vestfalskim sistemom le, če bi opustili načelo cesarja v središču. 
Nekateri kitajski misleci, na primer Yan Xuetong (2006; 2011, 39–64), so po-
skušali to preseči s poudarjanjem razlikovanja med »pravim«, dobrohotnim 
kraljem (ali cesarjem) in hegemonističnim kraljem. V klasičnih besedilih naj bi 
prvi sledili »kraljevski poti«, wangdao 王道, medtem ko slednji sledijo »he-
gemonistični poti«, badao 霸道. Logika, ki iz tega izhaja, je, da enotni sistem 
tianxia ni nujno hegemonističen.

V kitajskih besedilih je idealna in pravična vladavina, znana kot wangdao, 
predstavljena kot nasprotje badao, ki se pogosto prevaja kot »hegemonija«, 
čeprav nosi tudi implikacije tiranije.6 Li Cunshan (2012, 13) je pripomnil, da 
sta dobrohotnost in moralnost »pravega kralja« neke vrste mehka moč, pri 
čemer je citiral starodavnega misleca Dong Zhongshuja (179–104 pred našim 
štetjem):

(Pravi) kralj izkazuje svojo skrb celo do barbarov iz vseh štirih smeri neba, 
medtem ko (tiranski) hegemon svojo skrb izkazuje samo vazalnim gospo-
dom pod seboj. (Chunqiu Fanlu, Ren yi fa 1)

Li je opazil, da je Wang Chong, ki je živel več kot sto let po Dongu, uravnotežil 
mehko in trdo moč z ugotovitvijo, da moralnost ni dovolj za vladanje državi, 
prav tako kot moč ni dovolj za podjarmljenje sovražnika.7

Čeprav so bili tirani obsojeni kot hegemoni, ni bilo nobene misli o enakovred-
nih odnosih med državami. V sistemu tianxia je nemogoče popolnoma opus-
titi potrebo po središču. Li Cunshan (2012, 14) je bralce opomnil, da je bil sis-
tem, zgodovinsko gledano, sestavljen iz vazalov pod suverenom. Pod nebom 
je lahko bil le en vladar, čeprav po možnosti dobrohoten. Tudi v času zadnje 
cesarske dinastije Qing, so države zunaj neposrednega cesarskega nadzora 
še vedno veljale za vazalske ali tributarne države, če že ne za naravnost bar-
barske. Ta sistem se je končal v kolonialni dobi, ko se je Kitajska zbudila v 

6	 Zanimivo je, da je akademik Fu Sinian (1896–1950) pripomnil, da je Konfucij v mednarodnih 
odnosih podpiral hegemonizem, medtem ko je Mencij (četrto stoletje pred našim štetjem), 
eden najbolj znanih Konfucijevih naslednikov, zagovarjal kraljevsko pot (Wang R. 2011, 47). 
Fu je svojo oceno očitno oprl na nekaj verzov v Razpravah (XIV.16–17), v katerih je Konfucij 
izrazil svoje spoštovanje do politike unifikacije vojvode Huana iz dežele Qi (vladal 685–643 
pred našim štetjem) in njenega premierja Guan Zhonga. Vojvoda Huan je bil znan kot eden 
od petih hegemonov obdobja pomladi in jeseni (770–476 pred našim štetjem), torej eden od 
vladarjev z dovolj moči, da je deloval kot regent in zaščitnik kralja dinastije Zhou, s čimer je 
manifestiral enotnost dinastije Zhou (približno 1045–221 pred našim štetjem), ki je s krepitvi-
jo fevdalnih držav postala zgolj simbolična.

7	 Dong Zhongshujev citat lahko najdemo v Chunqiu Fanlu, Ren yi fa 1. Wang Chongov citat pa 
je mogoče najti v Lunheng, Fei Han 10.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   76Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   76 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



77

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

realnost več tekmujočih sil. Poleg tega, kot so opazili številni učenjaki, je kra-
ljevska pot prav tako nekakšna hegemonija (glej Peng 2013). Kako drugače 
bi »privlekli tiste, ki so daleč stran« (Razprave XIII.16, citirano v Legge 1972, 
269), in priznali superiornost dobrohotnega kralja? Morda ne gre za hegemo-
nijo s silo, ampak bolj za mehko moč, torej vendarle za hegemonijo.

Xi Jinpingova »vladavina s krepostjo«
Ye Zicheng (2013) s Pekinške univerze je skoval izraz Huaxia zhuyi 華夏主義 
(»kitajcizem«, Huaxia se nanaša na kitajsko kulturno sfero), ki označuje kom-
binacijo tradicionalnih miselnih šol, za katere verjame, da bi morale tvoriti 
osnovo vladanja na Kitajskem. Menil je, da bi se Kitajska morala zavzemati za 
daoističen »naraven« način vladanja, konfucijansko »na ljudstvo osredotoče-
no« vladanje in legalistično »na zakonih osnovano« vladanje. Poleg tega Ye 
(2014) verjame, da Xi Jinping že uresničuje takšno kombinacijo.

Po mnenju Ye Zichenga (2014) je Xi Jinping uporabil svoje poznavanje tradici-
je na petih področjih vladanja. V zvezi z (1) »gradnjo ekološke civilizacije« se 
Xi zanaša na daoistične vrednote, ki po Yeju spodbujajo trajnostni razvoj in 
harmonijo med naravo ter človekom. Xi se je skliceval tudi na daoistična be-
sedila, ko je govoril o (2) odnosu med tržnimi silami in vlado. Ye je daoistično 
načelo wuwei 無為, dopuščanje naravnega poteka stvari na neprisiljen način, 
štel za jedro Xijevih domačih ekonomskih politik. Kar zadeva (3) ravnanje z 
ljudstvom, je Xi pogosto citiral konfucijansko načelo yi min wei ben 以民為
本, »postavljanje ljudstva kot temelja« vseh vladnih politik.

Glede na že prej omenjeni cilj Partije, da državi vlada z integracijo zakona in 
vrline, si zaslužita podrobnejši pregled še dve področji, ki ju je opredelil Ye Zi-
cheng. Ti se nanašata na (4) kitajski pravni okvir in (5) zunanje odnose. Četrti 
plenum 18. Centralnega komiteja Komunistične partije Kitajske je poudaril 
potrebo po razvoju fazhi 法治, ki je v kitajskih medijih preveden kot »vlada-
vina prava«. Fazhi se pogosto uporablja kot sinonim za yi fa zhi guo 依法治
國 – standardni prevod za vladavino prava – kar pa je zavajajoče. V resnici 
je fazhi nasprotje renzhi 人治, »vladavine človeka«. Global Times (2014b) 
je o četrtem plenumu zapisal: »Na Kitajsko je tisoče let trdovratno vplivala 
‚vladavina človeka‘, katere ostanki še vedno vplivajo na sodobne mehanizme 
vladanja.« Danes renzhi ne pomeni le cesarjeve vladavine v zgodovini, ampak 
tudi vrsto neomejene moči, ki sta jo Mao Zedong in Deng Xiaoping še vedno 
lahko uporabljala, preden je Partija začela spodbujati kolektivno vladavino in 
notranjo strankarsko demokracijo.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   77Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   77 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



78

Jyrki Kallio

Poleg tega Ustava Ljudske republike Kitajske (1. člen) določa, da je Kitajska 
»socialistična država pod ljudsko demokratično diktaturo, ki jo vodi delavski 
razred«. To je nekaj precej drugačnega od ustavnosti. Na Kitajskem je vla-
davina prava (yi fa zhi guo) vedno predstavljena kot »socialistična vladavina 
prava s kitajskimi značilnostmi«: sistem, ki ne temelji na enakih načelih kot 
»zahodna« vladavina prava.8 Na predvečer četrtega plenuma je Global Times 
(2014a) izjavil, da »mora Kitajska začrtati svojo lastno pot do vladavine pra-
va«. Komuniké plenuma navaja:

Vodenje Partije in socialistična vladavina prava sta identična, socialistič-
na vladavina prava mora vztrajati v vodenju Partije, vodenje Partije pa se 
mora zanašati na socialistično vladavino prava. (Xinhuawang 2014)

Ko Partija pravi, da želi promovirati fazhi na Kitajskem, torej v resnici govori o 
kolektivni vladi, podprti z močnim pravnim sistemom.9

Zdi se, da Xi Jinpingov osebni pogled na upravljanje, podprto z zakoni, temelji 
na razumevanju družbe, ki ga ponuja legalistična šola. Legalistična šola, ki je 
spodbujala kazni in nagrade kot najučinkovitejši način za ohranjanje nadzora 
nad podaniki, je bila priljubljena pri ustanovitelju dinastije Qin, ki je te ideje 
uporabil pri oblikovanju prvega združenega cesarstva na Kitajskem leta 221 
pred našim štetjem. Ye Zicheng (2014) je opozoril, da je Xi leta 2006 citiral 
Shang Yanga, legalističnega učenjaka in državnika, ki je živel stoletje pred di-
nastijo Qin: »Vse države imajo zakone, vendar ni zakona, ki bi prisilil ljudi, da 
se jih držijo.« To pomeni, da zakoni sami po sebi niso dovolj, saj jih mora vodi-
ti višje načelo ali akter. Kot je zapisal Shang Yang, nered v državi ni krivda neu-
rejenih zakonov, ampak preprosto tega, da so zakoni na splošno nezadostni.10

V imperialni dobi, ki je sledila dinastiji Qin, so bili ostri nauki legalizma opuš-
čeni v korist bolj humanega konfucianizma kot državne ideologije, vendar 
so se vladarji zaradi njihove praktične vrednosti še vedno zanašali na načela 
legalizma. Tako je bilo rečeno, da je bilo cesarsko vladanje »legalizem pod 
krinko konfucianizma«. Po podobni logiki bi lahko Xi Jinpingovo idejo fazhi 
označili kot »legalizem pod krinko vladavine prava«.

8	 Yi fa zhi guo, dobesedno »vladati državi v skladu z zakonom«, je bilo prej homonimno zapisa-
no kot 以法治國, dobesedno »uporabljati zakon za vladanje državi«, kar je v resnici sinonim 
za fazhi, vladavino z zakonom.

9	 Hongqi Wengao 红旗文稿 (Manuskript rdeče zastave), teoretična revija, ki jo vodi Partija, je 
oktobra 2014 objavila članek, v katerem je obtožila zagovornike ustavne vladavine, da se od-
rekajo razrednemu boju. Članek je opozoril, da bi zamenjava ljudske demokratične diktature 
z vladavino prava pomenila padec v past »univerzalnih vrednot«, kar bi koristilo mednarod-
nemu kapitalu, a bilo škodljivo za kitajsko ljudstvo (QStheory.cn 2014).

10	 Izvirno besedilo je v Shangjun shu, Huace 3. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   78Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   78 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://QStheory.cn


79

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Xi Jinpingova zunanja politika je bila nedavno povzeta v ideji »pravilnega rav-
nanja s pravičnostjo in interesi«. V kitajščini so »pravičnost« in »interesi« yi 
義 in li 利. Li se lahko prevede tudi kot »korist« ali »dobiček«. Ta ideja je 
bila predstavljena v mnogih avtoritativnih člankih, pa tudi v knjigi, ki jo je 
leta 2014 objavil Urad za informiranje državnega sveta (Guowuyuan Xinwen 
Bangongshi 2014). Že leta 2006 je Wang Shengcai iz Državne uprave za verske 
zadeve razpravljal o razliki med zahodnim realizmom in konfucijanstvom v 
mednarodnih odnosih (z vidika teh dveh tradicionalnih konceptov). V skladu 
z Yan Xuetongom je Wang izjavil, da je realizem enak hegemonski poti, med-
tem ko ima konfucianizem, ki pridiga kraljevsko pot, podobnosti z idealistič-
no šolo mednarodnih odnosov. V konfucianizmu mora biti pravičnost, četudi 
oddaljena, na prvem mestu, koristi, četudi takojšnje, pa morajo zavzeti drugo 
mesto. Ni treba zanemariti lastnih interesov, vendar jih ni dovoljeno dosegati 
z nepravičnimi sredstvi (Wang 2006).

Wang Shengcai (2006) je nadalje trdil, da kitajsko zunanjepolitično odločanje 
daje enak poudarek pravičnosti in interesom ter bolj poudarja pravičnost kot 
druge države. Miren vzpon Kitajske bo mogoč le, če bo vzpostavljeno sode-
lovanje v azijsko-pacifiški regiji, kar se bo zgodilo le, če bodo druge države 
postavile pravičnost in skupno dobro pred lastne interese. Zaključil je z izjavo, 
da tradicija ne sme zavesti ljudi: prizadevanje za globalno pravičnost ne sme 
voditi k zanemarjanju lastnih nacionalnih interesov.

Po besedah Wang Yija, ministra za zunanje zadeve, v članku v že omenjeni 
knjigi, ki jo je izdal Državni svet za informacije, je bilo v kitajski tradiciji do-
seganje pravilnega ravnotežja med pravičnostjo in interesi vedno ključnega 
pomena (Wang 2014, 27). S konfucianističnega vidika to ni povsem res. Na-
sprotno, konfucijanstvo je vedno poudarjalo pravičnost in zanemarjalo lastne 
interese ali koristi. Po besedah Konfucija mora človek, ko mu ponudijo koristi, 
razmisliti, ali so upravičene ali ne (Razprave XIV.12). Treba je iskati pravičnost 
in zavrniti materialno korist ali slavo. Konfucij je tudi dejal: »Bogastva in časti 
so tisto, česar si ljudje želijo. Če jih ni mogoče pridobiti na pravi način, jih 
ne bi smeli imeti« (Razprave IV.5). To je bil ideološki razlog za konfucijanski 
prezir do trgovine in trgovcev, ki so jih videli kot tiste, ki si prizadevajo maksi-
mirati svoj dobiček na račun drugih.

V poznejšem konfucianizmu so se stališča nekoliko omilila. V času dinastije 
Ming so se določeni konfucijanski učenjaki, kot je bil na primer Wang Yan-
gming (1472–1528), bolj naklonjeno ozirali na trgovce, trdili, da vsi – učen-
ci, kmetje, obrtniki in trgovci – enako prispevajo k blaginji države (Yu 1987, 
525). Iskanje koristi je postalo sprejemljivo pod pogojem, da se daje prednost 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   79Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   79 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



80

Jyrki Kallio

pravičnosti. Ye Zicheng (2014) je opazil, da je Xunzi, eden najvplivnejših pri-
vržencev Konfucija, pripomnil, da ljudje hrepenijo tako po koristih kot po pra-
vičnosti. Xunzi je sklenil, da so tisti, ki dovolijo, da njihova želja po pravičnosti 
premaga željo po koristih, primerni za vladanje cesarstvu, medtem ko pos-
tanejo tisti, ki ne zmorejo omejiti svoje želje po koristih s svojim občutkom 
za pravičnost (yi yi zhi li 以義制利), podložniki, ki jim je treba vladati (Xunzi, 
Dalüe 61 in Zhenglun 19).11 Čez nekaj stoletij je Dong Zhongshu dejal, da je 
korist oblika materialnega prehranjevanja, medtem ko je pravičnost oblika 
duhovnega prehranjevanja; zato sta obe potrebni. Toda tudi on je sklenil, da 
lahko družba preživi revščino, ne pa tudi pomanjkanja pravičnosti (Chunqiu 
Fanlu, Shen zhi yang zhong yu yi 1).

Težko je priti do kakšnega drugega sklepa, kot da konfucijanstvo na koncu le 
nasprotuje iskanju osebnih koristi. Za konfucijanca je upravičenost njegovih 
dejanj izražena v njegovi pravičnosti; zato v konfucijanski tradiciji pravičnost 
pride pred koristmi ali lastnimi interesi. Glede na to je trditev Ye Zichenga 
(2014) o ključnem trendu v kitajski tradiciji neargumentirana.

Seveda je pravilno trditi, tudi v luči konfucijanskih klasikov, da iskanja lastnih 
interesov ni mogoče povsem zanemariti, saj je izboljšanje materialnih razmer 
koristno za družbeno pravičnost. Kot državni akter ima tudi Kitajska svoje te-
meljne interese (kakršni koli že so) in jih ne more žrtvovati zaradi abstraktne 
pravičnosti. Po drugi strani pa se Kitajska želi prikazati kot država, ki se na 
mednarodnem prizorišču bori za večjo pravičnost. Koristi in pravičnost je tre-
ba v sodobnem svetu uravnotežiti. Razumljivo je, da je treba kitajsko tradicijo 
tolmačiti v skladu s tem, pa naj bo to še tako ahistorično.

Glede pravičnosti je treba podati še eno opažanje. Koncept, ki sem ga preve-
del kot pravičnost, yi, je prvotno zajemal širok spekter pomenov. V antičnih 
besedilih se yi pogosto razlaga skozi svoj homonim 宜, ki se nanaša na to, kar 
je primerno: kadar človek stori to, kar mora storiti, je to prav. To se odraža v 
Ye Zichengovem argumentu (2014), da je tisto, kar je prav za Kitajsko, primer-
no in pravočasno ukrepanje v vsaki dani situaciji. Tako ravnotežje med yi in li 
pomeni, da Kitajska ne sme delovati slepo v skladu z abstraktnimi načeli, niti 
se osredotočiti zgolj na lasten dobiček ali zunanjo slavo. Medtem ko je Xi Jin-
ping dejal, da ima Kitajska dolžnost pomagati revnejšim državam, bo Kitajska 
delovala v skladu z okoliščinami in lastnimi viri ter iskala vzajemno korist, je 
sklenil Ye. Skratka, pravilno ravnanje s pravičnostjo in koristmi se prevede v 

11	 V mnogih člankih (glej na primer Chen 2013) je yi yi zhi li napačno predstavljen kot yi li zhi yi 
以利制義 in razložen kot »uporaba materialnih sredstev za spodbujanje pravičnosti«, očitno 
v poskusu, da bi dokazali, da yi in li nista nujno nasprotna. To sta verjetno sodobna formula-
cija in razlaga, ki se zdita brez povezave z antičnimi besedili.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   80Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   80 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



81

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

pragmatično, utilitarno zunanjo politiko. S tradicionalnega kitajskega vidika 
bi se to morda lahko poimenovalo »oportunizem pod krinko konfucianizma«.

Konfucijanski odziv
Za zaključek, zdi se, da je oris konfucijanske pripovedi o mednarodnih zade-
vah z jasno opredeljenimi spremenljivkami in dosledno logiko jalov podvig. 
Prav tako označevanje določenih idej, konceptov ali kategorij kot »konfuci-
janskih« ne vzdrži vedno podrobnejšega pregleda. Bilo pa bi prenagljeno in 
krivično sklepati, da konfucijanstvo ne more ničesar prispevati h globalnim 
diskurzom. V konfucijanstvu obstaja element, ki vsebuje neko vrsto relevan-
tnosti in izvirnosti, ki ima resničen potencial za izboljšanje naših družb. To je 
podoba Vsega pod nebom, združena z idealom decentralizirane vladavine.

Podobno kot ugledni politični teoretik Wu Jiaxiang (2013) trdim, da je Sun 
Yat-senov slogan tianxia wei gong zgodnjim konfucijanskim mislecem pred-
stavljal ideal za družbo. Slogan moramo le prebrati v njegovem izvirnem po-
menu: »Vse pod nebom pripada vsem« (v Leggejevem prevodu, »javnost in 
skupni duh vladata vsem pod nebom«; glej CText.org, Liji, Liyun 1). Ta fraza 
izvira iz besedila »Liyun« 禮運 (»Posredovanje in uporaba obredov«) v staro-
davni Knjigi obredja, kjer je omenjena kot značilnost pretekle zlate dobe, da-
tong. Od tu je Kang Youwei vzel ime za svojo utopijo. Vendar se pogosto spre-
gleda, da izvirna zlata doba datong ni bila enaka Kang Youweijevi prihodnji 
utopiji. V »Liyun« je datong natančneje preveden kot »popolna skupnost«, in 
ne kot »univerzalna skupnost«. Po »Liyun« je tianxia wei gong nasprotje vse-
ga, kar je pripadalo vladajočim družinam, vključno s pravico do nasledstva. 
Wu (2013, 112, 335) je zapisal, da je bistvo ideala v načelu, da prestol ni mo-
nopol nobenega klana, ampak naj bi ga podedovali najbolj sposobni.

V svoji knjigi, ki spodbuja »policentrično upravljanje« na Kitajskem, je Wu Ji-
axiang (2013, 1–164) trdil, da je bil konfucianistični projekt poskus ustvariti 
prostor za funkcije ideala tianxia wei gong znotraj sistema, ki je v bistvu de-
loval pod predpostavko, da vse pripada vladajočim družinam. Te funkcije bi 
vključevale idejo nasledstva zaslužnih, kot tudi »deljeno fevdalno ureditev« 
ali decentralizirano vladanje (v kitajščini imenovano fengjian 封建 in pogosto 
prevedeno kot »fevdalni sistem«, ker se izraz nanaša na sistem polavtonomnih 
vojvodin pod nadvlado Sina neba, ki tvorijo nominalno enotno cesarstvo).

Idejo decentraliziranega vladanja so nadalje promovirali in razvijali poznejši 
konfucijanski misleci, kot je bil Gu Yanwu (1613–1682). Bil je nezadovoljen s 
prevladujočim sistemom centraliziranega vladanja (junxian 郡縣) in trdil, da 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   81Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   81 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://CText.org


82

Jyrki Kallio

bi »vgraditev« ideje sistema fengjian v cesarski sistem upravljanja pomaga-
la cesarstvu, da se znebi se pomanjkljivosti in presežkov centralizirane moči 
(Gu, citiran v Liu 2000, 24–5). Napisal je:

Danes je centralizacija oblasti presegla vse meje … Življenje ljudi se zato 
iz dneva v dan slabša, Osrednje kraljestvo vsak dan slabi in splošna ne-
mirnost narašča. Zakaj je prišlo do tega? Težava decentraliziranega vlada-
nja (fengjian) je bila v centralizaciji oblasti navzdol, medtem ko je težava 
centraliziranega vladanja v centralizaciji oblasti navzgor. Stari modri vla-
darji so skrbeli za svoje ljudstvo skupnostno in razdelili svojo zemljo na 
fevde. Danes gospodarji vso zemljo znotraj Štirih morij obravnavajo kot 
svojo lastnino, in tudi to jim ni dovolj. Vsakega človeka obravnavajo s su-
mničavostjo in želijo urejati vsako najmanjšo stvar. Zakonov in predpisov 
je vsak dan več. (iz eseja »Junxianlun« 1, citiran v Liu 2000, 24–5)

Drugi misleci pozne cesarske dobe, kot sta Huang Zongxi (1610–1695) in Zeng 
Jing (1679–1736), so delili Gu Yanwujeva stališča. Zeng Jing je pojasnil sistem 
fengjian na način, ki zveni podobno načelu subsidiarnosti v Evropski uniji. 
Njegov ideal je bil povezan z enakopravnim sistemom razdelitve zemljišč »iz 
časov, ko je bilo manj centralne moči …« (Spence 2001, 75). Gu je napisal:

Prostranost sveta je takšna, da je oči ali um ene osebe ne morejo v celoti 
zajeti … Modreci so predsedovali veljakom, saj so najpomembnejše za-
deve imele prednost pred manj pomembnimi. Tako je bilo doseženo rav-
novesje: vsakdanje posle so upravljali veljaki, toda še vedno je bila ena 
oseba, ki je odločala o splošni politiki. Takšen je bil sistem »deljene fev-
dalne ureditve« (fengjian), ki so ga vladarji uvedli v davnih časih. Čeprav 
je Sin neba predsedoval  …, je naloga skrbi za ljudstvo in odgovornost 
za njegovo upravljanje prešla na fevdalne vladarje vsake manjše regije. 
(prevedeno in citirano v Spence 2001, 166)

Nekateri sodobni učenjaki so primerjali družbene ideale konfucianizma s ko-
munitarizmom (glej na primer Fox 1997). Komunitarizem si prizadeva zago-
varjati potrebe skupnosti in se postavlja proti interesni politiki. Sungmoon 
Kim (2014, 5–6, 12–4) je obsodil dejstvo, da zagovorniki »komunitaristične 
teze« spodbujajo nadomeščanje »zahodne« demokracije, ki temelji na indi-
vidualnih pravicah, s konfucijansko demokracijo, ki temelji na etiki vlog. Med-
tem ko verjamejo, da je konfucijanski družbeni jaz v simbiozi s skupnostjo in 
da lahko obredni esteticizem (»spodobnost«, li 禮) deluje kot alternativa vla-
davini prava, jim ne uspe odgovoriti na pomembno vprašanje: kdo ima pra-
vico presojati, kaj pomeni harmonija? Kim (2014, 8) trdi, da komunitaristi12  

12	 Kim (2014, 8 fn. 18) se je skliceval zlasti na sinologa Davida L. Halla in Rogerja Amesa. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   82Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   82 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



83

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

»v celoti izključujejo demokracijo«, ko ne ponudijo nobenih izvedljivih alter-
nativ zahodnemu modelu, ki ga kritizirajo.

Trdil bi, da bi bilo bolj plodno primerjati konfucianizem s komunizmom kot pa 
s komunitarizmom. Kot teorija upravljanja se komunizem nanaša na federa-
cijo avtonomnih komun. Lahko ga razumemo tudi kot poziv k moralnemu go-
spodarstvu, ki bi uskladilo človeške skupnosti z naravnim svetom (Bookchin 
2005, 85–7). Dejansko prej omenjeni starodavni konfucijanski ideal spominja 
na današnje pozive k decentralizaciji, regionalni avtonomiji in demokraciji na 
lokalni ravni, pa tudi na kritike nepotizma, korupcije in plutokracije. Takšne 
pozive slišimo z vseh koncev sveta, tako iz Kitajske kot iz Evrope; zato obstaja 
prostor za združevanje konfucianizma s komunalizmom.

Rečeno je bilo, da je konfucianizem, odkar so revolucije na prelomu prejšnjega 
stoletja končale njegov položaj kot glavne ideologije Kitajske, postal tavajo-
ča duša brez telesa (Yu 1998, 229). Z združitvijo s komunalističnimi gibanji bi 
konfucianistična duša morda našla nov dom. Oblika »konfucianističnega ko-
munizma« ne bi izzvala prevladujočega liberalnega svetovnega reda, ampak 
bi zapolnila nekatere njegove vrzeli. Prav tako bi lahko postala primer resnične 
združitve elementov iz kitajske in »zahodne« kulture. Na Kitajskem bi to lahko 
vključilo demokracijo v konfucijansko pripoved na način, ki ne bi predstavljal 
neposredne grožnje partijski državi. Skratka, to pomeni, da čeprav konfucia-
nizem morda nima velikega pomena za mednarodne odnose, bi kot družbeno 
gibanje vendar lahko igral pomembno vlogo v sodobnem svetu.

Bibliografija
Ames, Roger T. 2011. Confucian Role Ethics: A Vocabulary. Honolulu: Uni-

versity of Hawai’i Press.
Bookchin, Murray. 2005. The Ecology of Freedom: The Emergence and Disso-

lution of Hierarchy. Oakland: AK Press.
Chen, Xiuping 陈秀平. 2013. »Rujia de ‘yi-liguan’ jiqi dangdai jiazhi 儒家的‘义

利观‘及其当代价值.« Qiushi Lilun Wang 8. november. Privzeto 10. de-
cembra 2014. http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/ 201311/t 20131108_ 
288633.htm. 

China Copyright and Media. 2014. »Official Central Committee Com-
muniqué On 4th Plenum.« Privzeto 23.  oktobra 2014. http://chi-
nacopyr ightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/off ic ia l .
central-committee-communique-on-4th-plenum/.

Chinese Text Project. Privzeto 23 oktobra 2014. www.ctext.org. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   83Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   83 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://www.ctext.org/


84

Jyrki Kallio

Economy, Elizabeth C. 2014. »China’s Imperial President. Xi Jinping Tightens 
His Grip.« Foreign Affairs 93 (6) (november/december): 80–91.

Ford, Christopher A. 2014. »Confucian Rationalizations for One-Party Di-
ctatorship.« Pripombe dne 9. maja 2014 na konferenci »Rethinking the 
Chinese World Order; Historical Perspectives on the Rise of China« na 
univerzi v Denverju. Izdano pri New Paradigms Forum. Privzeto 20. maja 
2014. http://www.newparadigms forum.com/NPFtestsite/?p=1835.

Fox, Russell A. 1997. »Confucian and Communitarian Responses to Liberal 
Democracy.« The Review of Politics 59 (3): 561–92.

Global Times. 2014a. »China Must Chart Own Course to Rule of Law.« Global 
Times, 21. oktober. Privzeto 21. oktobra 2014. http://www.globaltimes.
cn/content/887350.shtml.

Global Times. 2014b. »‘Rule of Man’ Tradition Changed by New Law Blu-
eprint.« Global Times, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. http://
www.globaltimes.cn/content/889069.shtml.

Godement, François. 2013. Divided Asia: The Implications for Europe. Policy 
Brief of the European Council on Foreign Relations. London: European 
Council on Foreign Relations. Privzeto 19. novembra 2014. http://www.
ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf.

Guowuyuan Xinwen Bangongshi 国务院新闻办公室, ur. 2014. Jiedu Zhon-
gguo Waijiao Xin Lilun 解读中国外交新理论. Peking: Wuzhou Chuanbo 
Chubanshe.

Johnston, Ian, in Ping Wang, prev. in ur. 2012. Daxue & Zhongyong. Bilingual 
Edition. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Kallio, Jyrki. 2011. Tradition in Chinese Politics. The Party-state’s reinvention of 
the past and the critical response from public intellectuals. FIIA Report 27. 
Helsinki: The Finnish Institute of International Affairs. Privzeto 2.  marca 
2014. http://www.fiia.fi/fi/publication/165/tradition_in_chinese_politics/.

Kang, Xiaoguang 康晓光. 2014. »Da zhuangui–quanqiuhua shidai de guojia 
zhuangui lilun ji Zhonghua minzu fuxing zhanlüe. 大转轨——全球化时
代的国家转轨理论及中华民族复兴战略.« Zhongguo Renmin Daxue 
Feiyingli Zuzhi Yanjiusuo, 30. april. Privzeto 16. oktobra 2014. http://npo.
ruc.edu.cn/displaynews. php?id=464.

Kim, Sungmoon. 2014. Confucian Democracy in East Asia, Theory and Practi-
se. New York: Cambridge University Press.

Li, Cunshan 李存山. 2012. »Zhong-shu zhi Dao yu Zhongguo jin-xiandai de 
duiwai guanxi. 忠恕之道与中国近现代的对外关系.« Zhongguo Shehui 
Kexueyuan Yanjiushengyuan Xuebao 5 (191) (september): 11–8.

Li, Fawei 李发伟. 2011. »Rujia xin-xing lilun dui chuantong Zhongguo duiwai 
guanxi de yingxiang.« Ningxia Shehui Kexue 3: 120–3.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   84Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   84 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://www.newparadigms
http://forum.com/NPFtestsite/?p=1835
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.fiia.fi/
http://www.fiia.fi/
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews


85

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Liu, Guoli. 2008. »Domestic Sources of China’s Emerging Grand Strategy.« 
Journal of Asian and African Studies 1, 43 (5): 543–61.

Liu, Jiuzhou 劉九洲, ur. 2000. Xin yi Gu Tinglin wenji 新譯顧亭林文集. Taj-
pej: Sanmin Shuju.

Liu, Xiaoying 刘晓英. 2012. »Shiyong lixing: Yingxiang Zhongguo jueqi de ne-
izai wenhua yinsu 实用理性:影响中国崛起的内在文化因.« Guoji Gu-
anxi Xueyuan Xuebao (Peking) 3: 108–15.

Martinsen, Joel. 2006. »Yu Qiuyu on cross-cultural communication.« Danwei.
org, 28. oktober. Privzeto 31. marca 2013. http://www.danwei.org/chi-
na_and_foreign_relations/yu_qiuyu_on_crosscultural_comm.php.

Peng, Yongjie 彭永捷. 2013. »Wangdao zhengzhi yu Tianxia zhuyi 王道政治
与天下主义.« Xiandai Zhexue 127 (2) (marec): 90–102.

QStheory.cn. 2014. »Yifa zhiguo yu jianchi renmin minzhu zhuanzheng 
依法治国与坚持人民民主专政.« QStheory.cn, 1.  oktober. Privze-
to 19.  novembra 2014. http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/ 2014- 
10/11/c_1112780248.htm.

Raphals, Lisa. 1992. Knowing Words, Wisdom and Cunning in the Classical 
Traditions of China and Greece. Ithaca: Cornell University Press.

Schuman, Michael. 2014. »The Chinese President’s Love Affair with Confucius 
Could Backfire on Him.« Time.com, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. 
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping- confucius-communism/.

Spence, Jonathan D. 2001. Treason by the Book. New York, NY: Penguin Books.
Song, Qiang 宋強, Zhang Zangzang 張藏藏 in Qiao Bian 喬邊. 1997. Er-

lingsanling Zhongguo diyi 二零三零中國第一. Hong Kong: Mingbao 
Chubanshe.

Wang, Hongxu 王红续. 2011. »Hexie shijie linian de Zhonghua chuantong 
wenhua jichu 和谐世界理念的中华传统文化基础.« Zhong-Gong Zhon-
gyang Dangxiao Xuebao 15 (1) (februar): 96–100.

Wang, Rihua 王日华. 2011. »Kongzi zhuyi guoji guanxi lilun yu Zhongguo waiji-
ao 孔子主義國際關係理論與中國外交.« Xiandai Guoji Guanxi 5: 47–54.

Wang, Shengcai 王生才. 2006. »Rujia yi-liguan de xiandai jiedu jiqi dui Zhon-
gguo waijiao juece de yingxiang 儒家义利观的现代解读及其对中国外
交决策的影响.« Xibei Di’er Minzu Xueyuan Xuebao 2 (70): 24–8.

Wang, Yi 王易. 2011. »Rujia guojia guanxi lilun sixiang de xiandai jiazhi yu 
lishi shiming 儒家国家关系伦理思想的现代价值与历史使命.« Chuan-
gxin 5 (31): 8–13.

—. 2014. »Jianchi zhengque yi-liguan, jiji fahui fuzeren daguo zuoyong 持
正确义利观,积极发挥负责任大国作用.« V Jiedu Zhongguo Waijiao Xin 
Lilun 解读中国外交新理论, uredil Guowuyuan Xinwen Bangongshi 国
务院新闻办公室, 27–33. Peking: Wuzhou Chuanbo Chubanshe.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   85Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   85 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://Danwei.org
http://Danwei.org
http://www/
http://www/
http://QStheory.cn
http://QStheory.cn
http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/
http://Time.com
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping-


86

Jyrki Kallio

Wu, Jiaxiang 吴稼祥. 2013. Gong Tianxia – Duo zhongxin zhili yu shuang zhu-
ti faquan 公天下—多中心治理与双主体法权. Nanning: Guangxi Shifan 
Daxue Chubanshe.

Xi, Jinping. 2014. The Governance of China. Peking: Foreign Languages Press.
Xinhuawang 新华网. 2014. »Shouquan fabu: Zhongguo Gongchandang di-

shibajie Zhongyang Weiyuanhui disici quanti huiyi gongbao 授权发布：
中国共产党第十八届中央委员会第四 次全体会议公报.« 23.  okto-
ber. Privzeto 24.  oktobra 2014. http://news.xinhuanet.com/politics/
2014-10/23/c_1112953884.htm.

Yan, Xuetong. 2006. »The Rise of China and its Power Status.« The Chinese 
Journal of International Politics 1: 5–33.

—. 2011. Ancient Chinese Thought, Modern Chinese Power, uredila Daniel A. 
Bell in Sun Zhe; prevedel Edmund Ryden. Princeton: Princeton University 
Press.

Yang, Meng 杨萌. 2011. »‘He er bu tong’ yu heping gongchu wu xiang yuanze 
和而不同‘与和平共处五项原则.« Hongqi Wengao 2: 34–5.

Ye, Zicheng 叶自成. 2013. »Huaxia zhuyi: Zhongguo de bentu renwen jin-
gshen 华夏主义: 中国的 本土人文精神.« Xueshu Qianyan 2: 64– 83.

—. 2014. »Chuantong wenhua jinghua yu Xi Jinping zhiguo linian 传统文化
精华与习近平治国理念.« Renmin Luntan, 7.  februar. Privzeto 9.  de-
cembra 2014. http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851- 
24291830.html.

Yu, Qiuyu 余秋雨. 2006. »Zhongguo chuyu ‘wenhua guli’ zhi zhong ma? 于‘
文化孤立‘之中吗?« Huanqiu Shibao, 9. oktober, ponatis Renminwang 
11.  oktobra. Privzeto 31.  marca 2013. http://culture.people.com.cn/
GB/27296/4903226.html.

Yu, Yingshi 余英時. 1987. Shi yu Zhongguo wenhua 士与中国文化. Šanghaj: 
Shanghai Renmin Chubanshe.

—. 1998. Xiandai ruxue de kunjing 現代儒學的困境. Šanghaj: Shanghai Ren-
min Chubanshe.

Zhu, Zhongbo 朱中博. 2013. »Rujia de da zhanlüe sixiang daoxiang jiqi liang 
mian 儒家地大战略思想导向及其两面.« Guoji Guancha 1: 59– 65.

Zhuang, Pinghui. 2014. »Party Mouthpiece Compares Xi with Deng as the ‘New 
Architect of Reform’.« South China Morning Post, 14. november. Privzeto 
19.  novembra 2014. http://www.scmp.com/news/china/article/1639250/
party-mouthpiece-compares-xi-deng-new-architect- reform.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   86Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   86 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://www.scmp.com/news/china/

