Jyrki Kallio

Ustvarjanje vloge za konfucijansko
Kitajsko na svetovnem prizori$cu

Uvod

novo naracijo, ki bi legitimirala polozaj Kitajske kot svetovne voditeljice

tudi z vidika mehke moci. Potreba po taksni narativi izhaja iz spozna-
nja, da znotraj Kitajske obstaja ideoloski vakuum, saj ideali komunizma niso
vec relevantni za sodobno druzbo. Poleg tega si Partija ne Zeli, da bi se ljudje
obracali k tujim sistemom prepric¢anj ali sprejemali zahodne vrednote, zato je
sprozila namenski projekt s ciljem oblikovanja novega nabora vrednot, ki bi
vodile ljudstvo. Kitajske tradicionalne miselne Sole zagotavljajo dobro osno-
Vo za to, hkrati pa vzbujajo nacionalni ponos pri ljudeh. Med tradicionalnimi
Solami misli je konfucianizem najbolj usmerjen k dobremu vladanju, zato je
postal osrednji del partijskega projekta.

T rda moc Kitajske je v porastu, in partijska drzava si prizadeva zgraditi

Sunzi, avtor Umetnosti vojne, na Zahodu uziva dolgotrajno priljubljenost,
zahvaljujoC¢ populariziranim razlicicam svoje knjige, ki njegove vojaske ideje
prenasajo na podrocja vodenja, upravljanja in celo odnosov. Vendar Sunzi
ni najboljsi predstavnik miroljubnega vzpona Kitajske. To pomanjkljivost so




68

Jyrki Kallio

prepoznali avtorji fiktivne knjige, napisane leta 1997 (Kitajska je stevilka ena
v letu 2030), ki opisuje vzpon Kitajske do vodilne velesile do leta 2030. V
knjigi kitajski mirovniki vzpostavljajo red v Zdruzenih drzavah Amerike. Ko
se ameriski begunci julija 2016 vrnejo domov iz Kitajske, mnogi s seboj pri-
nesejo dve knjigi; ne Umetnosti vojne, ki je bila tako priljubljena v prej$njih
desetletjih, ampak kitajsko kuharsko knjigo ter Konfucijeve Razprave (Song,
Zhang et al. 1997, 62).

Ce je Konfucij (priblizno 552-479 pred nasim S$tetjem) novi predstavnik Ki-
tajske, je predsednik Xi Jinping predstavnik projekta oZivljanja tradicionalnih
miselnih Sol na Kitajskem. Zacetki tega partijskega projekta so bili opazni ze
v osemdesetih letih prejsSnjega stoletja, med vodenjem Hu Jintaota (2002—
2012) pa je »harmoniéna druzba« postala geslo za partijske cilje. Lahko re-
¢emo, da je harmonija konfucijanska vrednota. Xi Jinping je od takrat razsiril
okvir in govori o kitajski Zelji po izgradnji »harmoni¢nega sveta«. Njegovi go-
vori so polni klasi¢nih referenc. O njem pravijo, da je po Mao Zedongu (1893—
1976), ustanovitelju Ljudske republike, v klasi¢ni literaturi najbolje podkovan
kitajski voditelj in da se je zatekal h klasiénim citatom, Ze dolgo preden je
postal voditelj na nacionalni ravni (Ye 2014). »Kitajske sanje«, geslo Xijeve
dobe, naj bi predstavljala pomladitev kitajskega naroda (Xi 2014, 37-8), del
teh sanj pa je oZivitev in internacionalizacija tradicionalnih kitajskih vrednot.

Xi Jinpinga so primerjali tudi z Deng Xiaopingom (1904-1997), ocetom kitaj-
skih reformnih politik, ki so odprle drzavo (Zhuang 2014). Pod Xijevim vod-
stvom je bila vloga trznih sil okrepljena, obljubljene so bile pravne reforme
in protikorupcijska kampanja, ki jo je zacel, je bila v javnosti ugodno sprejeta
(Economy 2014). Uradno sporocilo Cetrtega plenuma 18. Centralnega komi-
teja Komunisti¢ne partije Kitajske (Xinhuawang 2014) je zdruZilo Xijeve re-
formne politike in projekt, usmerjen k oZivljanju tradicije: »Mi ... moramo
vztrajati pri integraciji vladanja drzavi po zakonu (yi fa zhi guo #iZ¥A ) in
vladanja drzavi z vrlinami (yi de zhi guo VAT 5 [5]).«

Zadnji del fraze je prezet s konfucijanskimi politicnimi ideali. To je celo spod-
budilo nekatere politine strokovnjake k ugibanju, ali Xi Zeli, da bi ga videli
kot vodjo, ki vodi s svojo lastno osebno krepostjo. V razpravi o Xi Jinpingovi
»ljubezenski aferi s Konfucijem« je Michael Schuman (2014) za Time zapisal:

Xi ocitno tudi verjame, da lahko Konfucij okrepi njegov lastni polozaj v
drzavi. Konfucijeva idealna vlada je na ¢elu imela »modrega kralja« ... S
kombinacijo vladavine ene osebe in morale kitajske antike se zdi, da se
[Xi] slika kot nekaksen novodobni komunistiéni/konfucijanski modri kralj
— vseukazovalna figura, ki bo uvedla novo obdobje prestiza in blaginje.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Vendar je pretirano govoriti o »ljubezenski aferi«. Do zdaj sta se tako Xi Jin-
ping kot Komunisti¢na partija na splosSno izogibala odkritega podpiranja kon-
fucijanstva. To je zato, ker so bili komunisti¢na revolucija in njeni predhodniki
mocno protikonfucijanski. Konfucijanstvo je bilo videno kot poosebitev vse-
ga, kar je bilo gnilega in reakcionarnega v kitajski druzbi. Partija Se ni priprav-
liena obrniti plosce, zato uradno promovira »tradicionalno ucenje« (guoxue
[B£; tudi prevedeno kot »nacionalno uéenje«): amalgam skrbno izbranih
vrednot iz vec tradicionalnih miselnih Sol.

Jasno je, da je Partija pripravljena podpreti le tiste tradicionalne vrednote,
ki se ji zdijo koristne za njene namene. Vsi komunisti¢ni voditelji, od Mao
Zedonga do Xi Jinpinga, so poudarijali, da je treba »zavreci plevel in obdrzati
bistvo« tradicionalnih miselnih Sol. Vzporedno s projektom Partije v drzavi ze
leta poteka nekaksen preporod tradicionalnih miselnih Sol. To je delno posle-
dica projekta Partije in delno odraz spoznanja ljudi, da so se druzbene vred-
note izgubile. Mnogi ljudje so se prav tako zaceli sprasevati o temelju svoje
identitete kot kitajski drzavljani. Posledi¢no tudi obi¢ajni ljudje nenehno isce-
jo »pravo« tradicijo. Nacin, kako so partijski strokovnjaki interpretirali jedro
konfucijanstva, ni bil sprejet zgolj z odobravanjem (Kallio 2011).

Nekateri ljudje pa vendar Zelijo verjeti v pravo povezanost med Partijo in tra-
dicijo. Profesor Kang Xiaoguang z Univerze Renmin, pomemben predstavnik
tako imenovanih novih konfucijancev, raznolike skupine intelektualcey, ki Zelijo
ponovno ovrednotiti konfucijanske nauke kot uporabne za sodobno druzbo,
verjame, da se na Kitajskem trenutno dogaja temeljna kulturna in sistemska
sprememba, ki jo imenuje »Velika preureditev« (Da zhuangui KXHE5H). Kang
predvideva, da bo naslednja stopnja razvoja Kitajske »konfucijanski socialisti¢ni
konstitucionalizem«. To bi zdruzilo kitajsko kulturno tradicijo, ki je bila dolgo
zapostavljena, z zahodnimi vplivi, ki so oblikovali kitajski politicno-ekonomski
sistem v zadnjem stoletju. Politi¢na legitimnost nove poti bi izhajala iz vladanja
v skladu s konfucijansko vrlino ren 1=, ki se razli¢no prevaja kot »&love¢nost« ali
»dobrota«. Sistem bi zorel postopoma, pri ¢emer bi trino gospodarstvo pred-
stavljalo osnovo, kulturne sile pa bi oblikovale proces (Kang 2014).

Kang (2014) verjame, da bi edinstveni konfucijanski socialisti¢ni konstituci-
onalizem na neprimerljiv nacin okrepil mehko mo¢ Kitajske, kar bi Kitajsko
naredilo globalno dominantno silo. Parafrazirajo¢ konfucijanski klasi¢ni tekst
Veliko u¢enje (Daxue K*%2), je zapisal: »Pot velike sile ilustrira slavno vrlino,

eves

1 Citat izvira iz Knjige obredja, Daxue 1. Stevil¢enje odstavkov v klasi¢nih besedilih tukaj in
drugod sledi spletni bazi Chinese Text Project.

69



70

Jyrki Kallio

kako bi bila ta vrsta mehke moci videti ali kako bi spremenila svet. Zdi se, da
je zadovoljen z implicitno podporo shemi za nacionalno pomladitey, ki jo vodi
Xi Jinping.

Medtem ko je Kangova vizija morda pretirana, se bo projekt Partije za ozi-
vitev — ali revizijo, odvisno od staliS¢a — tradicije verjetno nadaljeval Se kar
nekaj ¢asa. Morda se izkaze za pomembno, da je najpomembnejsi mejnik pri
uresnievanju kitajskih sanj stoletnica Ljudske republike leta 2049, ki je hkrati
tudi 2600. obletnica Konfucijevega rojstva. Verjetno je, da bo ta vrsta simbo-
like v polni meri izkoriS¢ena. Profesor Liu Xiaoying (2012, 111) z Univerze za
mednarodne odnose (Peking) je pripomnil, da bo tradicionalna kultura, ki je
Ze igrala veliko vlogo pri vzponu Kitajske, ostala osnova za celovito krepitev
Kitajske tudi v prihodnosti.

Nekateri kitajski raziskovalci na podro¢ju mednarodnih odnosov so izrazili
pricakovanje, da bi rasto¢i pomen Kitajske v globalni areni moral privesti do
»kitajske teorije mednarodnih odnosov, ki temelji na tradicionalnih, zlasti
konfucijanskih vrednotah in idealih (glej na primer Yan 2011, 256). Mednje
naj bi med drugim sodile dostojanstvo, harmonija, mir in skupna blaginja.
Ko bi se te vrednote razsirile na mednarodno prizoris¢e, naj bi spodbujale
vedénje, ki ga zaznamujejo spravljivost, zdruZevanje za skupno dobro, re-
ciprocnost, pravicnost, solidarnost in protihegemoniénost (glej na primer Li
2011). Pogosto se omenja, da se cesarska Kitajska, ko je bila vladavina v skla-
du s konfucijanskimi krepostmi, ni zapletala v agresivne vojne ali osvajanje
tujih ozemelj; vendar pa ekstrapolacija taksnih idealov v sodobne realnosti
zahteva precejSen korak zaupanja.

Prvo vprasanje, ki se zastavlja, je, ali ideja »konfucijanske mednarodne po-
litike« temelji na resni¢nem zgodovinskem precedensu. Mnenja med kitaj-
skimi znanstveniki se razlikujejo. Nekateri trdijo, da lahko kot precedens
delujeta idealizirani sistem vazalov pod vladarji dinastije Zhou ali tributar-
ni sistem poznejse cesarske dobe. Drugi, predvsem profesor Yan Xuetong
(2011) z Univerze Tsinghua, ki je eden vodilnih v razpravi o kitajskih medna-
rodnih odnosih, se obracajo na obdobje vojskujocih se drzav (475-221 pred
nasim Stetjem), ki ima, kot Ze ime pove, dolo¢eno podobnost s klasi¢no
Gr¢ijo in njenimi mestnimi drzavami. Menijo, da je to bilo edino obdobje v
kitajski zgodovini, ko so na Kitajskem dejansko obstajali »meddrzavni odno-
si«. Ce Zelimo verjeti v obstoj zgodovinskega precedensa, vsaj teoreti¢no,
moramo prouciti, ali je v takSnem zgodovinskem sistemu mogoce najti pre-
poznavna vodilna nacela, in e je tako, ali so ta nacela principi relevantna
za sedanjost.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Mnenja se razlikujejo tudi glede relevantnosti. Nekateri zahodni akademi-
ki pozdravljajo kitajska prizadevanja za Sirjenje mehke moci prek njihove
tradicionalne kulture. Sinolog Roger Ames (2011, 4) je na primer izjavil, da
vzpon Kitajske vodi v »ustvarjalno fuzijo konfucianizma z drugimi narativi«.
Nasprotno pa dr. Christopher Ford, ki je imel dolgo kariero v ameriski viadi,
novonastajajoco narativo, ki uporablja konfucianizem za legitimacijo Komuni-
sti¢ne partije, vidi kot temeljno neliberalno in trdi, da »harmonija« temeljno
nasprotuje zahodnemu politicnemu liberalizmu. Opozarja, da se »monisti¢-
ni, hierarhi¢ni in samozavestno vrlinokratski konfucijanski model avtoritete«
vzpostavlja kot »predloga za celoten mednarodni sistem« (Ford 2014).

Po mnenju profesorja Sungmoon Kima (2014, 10) z Mestne univerze v Hon-
gkongu pri neskladju med »Vzhodom« in »Zahodom« ne gre za domnevno
nezdruzljivost liberalizma in konfucianizma, temve¢ za dejstvo, da liberal-
nodemokrati¢ne institucije, uvoZzene z Zahoda, »niso druzbeno relevantne v
vzhodnoazijskih druzbah, kjer so drzavljani prepojeni s konfucijanskimi na-
vadami in obicaji«. Podobno mnenje izraza Frangois Godement (2013), ki je
opazil, da mednarodno pravo in mednarodne institucije predstavljajo zahod-
ne uvoze, ki se v Aziji niso ukoreninili.

Kim (2014, 9, 18-9) verjame, da filozofski konfucianizem ni vec relevanten,
saj so vzhodnoazijske drzave Ze ponotranjile zahodne diskurze, ki temeljijo
na pravicah in interesih. Kljub temu trdi, da vzhodnoazijske druzbe ostajajo
vedenjsko konfucijanske, saj so njihove konfucijanske navade in lastnosti zu-
nanjemu opazovalcu takoj ocitne. Med te lastnosti spadajo patriarhalni dru-
zZinski sistem v Juzni Koreji, kot tudi hierarhi¢ne organizacije na Japonskem.

Ker je podobne navade in lastnosti mogoce najti tudi v drugih vzhodnoazij-
skih druzbah, je vprasljivo, ali je njihova prisotnost sploh povezana s kitajsko
zunanjo politiko. Ce bi to bilo tako, bi pri¢akovali, da zunanja politika vseh
vzhodnoazijskih drzav sledi podobnim nacelom. In do neke mere jim sledi.
Maksima »bogata drZava in moéna vojska« (& [&55 £%) je znana tako na Kitaj-
skem (fuguo giangbing) in Japonskem (fukoku kyéhei) kot tudi v Koreji (bukuk
gangbyung). Kljub temu pa to maksimo tezko Stejemo za konfucijansko, saj
izhaja iz besedila legalisticne Sole (Knjiga gospoda Shang Yanga, Shangjun
Shu T 7 2, Yiyan 2).2 Govori o trdi modi, in vprasanje je, kje je tu prostor za
mehkejse konfucijanske vrednote.

2 Ceprav se legalizem obicajno $teje za nasprotje konfucijanstvu v spektru kitajskih tradicio-
nalnih miselnih 3ol, imata vendarle nekaj skupnih korenin. Han Fei, pomemben protagonist
legalizma, je bil na primer mocno pod vplivom svojega ucitelja Xunzija, ki je bil eden najbolj
znanih naslednikov Konfucija. Pozneje, v politicnem sistemu cesarske Kitajske, so se konfuci-
janski in legalisticni elementi prepletli.

71



72

Jyrki Kallio

Povzdigovanje nad konfucijansko hermenevtiko

V kitajskih pa tudi drugih akademskih publikacijah lahko trenutno najdemo
stalen tok ¢lankov, ki razpravljajo o moznosti »kitajske teorije mednarodnih
odnosov« in njeni naravi. Ohlapno lahko razlo¢imo tri pristope. Prvi nasteva
dolocéene relevantne klju¢ne konfucijanske koncepte in vrline ter nato razpra-
vlja o njihovi uporabnosti v mednarodnih odnosih. Drugi pristop obravnava
tista konfucijanska besedila, ki izrecno govorijo o odnosih med drzavami, in
analizira vedenjske vzorce, izrazene v njih. Tretji in zadnji pristop skicira kitaj-
ski svetovni nazor na podlagi razli¢nih konfucijanskih besedil in nato ta idea-
lizirani svetovni nazor projicira v prakso sodobnega sveta.

Prvi pristop zahteva identifikacijo kljuénih konceptov konfucijanstva ter raz-
pravo o njih in njihovem »pravem« znacaju. To nas popelje na podrocje her-
menevtike, v primeru konfucijanskih klasikov celo eksegeze. Pomembno je
razumeti, da so osrednji koncepti in kategorije konfucijanstva dozivele Ste-
vilne semanti¢ne premike. Poleg tega so rivalske Sole in rivalski filozofi upo-
rabljali iste koncepte za promocijo zelo razli¢nih idej (Raphals 1992, 7). Vsak
posamezen koncept ali konfucijanska vrlina lahko pripada vec razliénim poj-
movanjem. Poleg tega so semanti¢ne rabe neskladne glede na ¢as in kontekst
(ibid., 231).

Pristop uporabe konceptov iz tradicionalnih miselnih Sol za razlago kitajske
druzbe — pristop, ki ne prevladuje le na podro¢ju mednarodnih odnosov — je
pisatelja in esejista Yu Qiuyuja (2006) privedel do tega, da je v frustrirano
pripomnil:

V zadnjih letih so se mnogi uradniki in literati vse bolj vdajali izlivanju niza
idiomov, starodavnih izrekov, opisnih besed in vzporednih stavkov za opis
kitajske kulture ter kitajskega duha in pravi pomen ter denotacija mnogih
od teh sta tezko razumljiva, ko so prevedeni v tuji jezik ... (citat preveden
iz Martinsen 2006)

Obstaja veliko primerov, ki to potrjujejo. Pogosto je, da kitajski avtorji v
angles¢ini navajajo: »Kitajska kulturna tradicija poudarja he wei gui 145 &,
,prednost za mir‘« (glej na primer Liu 2008). Ceprav he v moderni kitaji¢ini
izraza tako mir (heping F1°F) kot skladnost (hemu Fl1[E), ga v frazi he wei gui
ni mogoce prevesti kot »mir« (to je nasprotje »vojne«), vsaj vsaj glede na
njegov izvorni pomen v Razpravah (1.12), kjer pomeni »skladnost« ali, po Le-
ggeju (1972, 143), »naravna lahkotnost«. Zhongyong H)& je dvoumen izraz,
ki ga obicajno prevajajo kot zmernost, ravnovesje ali zlata sredina; vendar so
raziskave pokazale, da so se interpretacije razlikovale od »uporabe sredis¢a«



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

po ucenjaku Zheng Xuanu (127-200) do »sosrednega in stalnega« po Zhu Xiju
(Johnston in Wang 2012). Pravi pomen koncepta — ¢e sploh lahko re¢emo, da
obstaja — je zato dale¢ od jasnega.

Vrednot ni mogoce izbirati poljubno, kot da bi bile nekakSen samopostrezni
bife. So produkt dolocenega referenénega okvira in delujejo le znotraj nje-
govih parametrov, zato je nesmiselno neposredno prenasati ideale, kot sta
harmonija ali zhongyong, na meddrzavne odnose. Tako se lahko drugi pristop
izkaZe za bolj plodnega priiskanju korenin kitajske teorije mednarodnih odno-
sov. To pomeni, da bi se morali omejiti na tista besedila in odlomke, ki izrecno
obravnavajo meddrzavne odnose. Sele takrat je mogoce odkriti, da konfuci-
janska besedila zagovarjajo sloZznost med vsemi ljudstvi (Knjiga zgodovine,
Yu Shu: Yao Dian 1), praviéno vojno (Da Dai Liji, Yong bing 2), nadvlado brez
vojaskih sredstev (Xunzi 1X.12) in dobrohotnost namesto tiranije (Razprave
XVI.1 in drugi) (glej Wang Y. 2011). Kar zadeva samega Konfucija, je izjavil, da
Ce je vladar pravicen, zaupanja vreden in spostuje pravila obnasanja, se celo
ljudje iz oddaljenih deZel zgrinjajo k njemu (Razprave, Xlll.4). Po Zhongyong
(21) je Konfucij svetoval vladarju, naj tujce obravnava prizanesljivo in ceni
manjse prince pod svojim poveljstvom.

Te pripombe govorijo o vladarjevi mehki moci, ki se pojavi kot stranski pro-
dukt njegove kreposti do lastnih podloznikov, kar je glavno nacelo Konfucije-
vih naukov. Ekstrapolacija teh pripomb, ki se pretezno nanasajo na notranje
zadeve drZave, kot so pozivi k etiketi in pravi¢nosti, na mednarodne odnose
bi bila ahistori¢na. Kljub temu se zdi, da je ta pristop pogost (glej na primer
Wang R. 2011, 47; Zhu 2013, 61).

Zagovorniki tretjega pristopa k opredelitvi kitajske teorije mednarodnih od-
nosov si prizadevajo premagati zgoraj opisane ovire in odkriti, ali obstaja ne-
kaj trajnega, s ¢imer bi se lahko vsi strinjali. In morda tudi obstaja. Tradicio-
nalni kitajski pogled na svet je lepo povzet v naslednjem odstavku iz Daxue:

Starodavni, ki so Zeleli ponazoriti sijajno vrlino pod Nebom, so najprej
dobro uredili svoje drzave. Ker so Zeleli dobro urediti svoje drZave, so
najprej uredili svoje druzine. Ker so Zeleli urediti svoje druZine, so najprej
izpopolnili sami sebe. [...] Ko so bili sami izpopolnjeni, so bile njihove dru-
Zine urejene. Ko so bile njihove druZine urejene, so bile njihove drzave
pravilno vodene. Ko so bile njihove drzave pravilno vodene, je vse pod Ne-
bom postalo mirno in sre¢no. (Liji, Daxue 1, citirano v Legge 1972, 357-9)

Osredniji koncept v tem odstavku je tianxia X . Neposredno se lahko pre-
vede kot »vse pod nebom« in je bil izraz, ki so ga Kitajci uporabljali za znani
svet. To je bil svet, v katerem Kitajska kot civilizacija niimela tekmecey, in tako

73




74

Jyrki Kallio

sta bila svet in Kitajska dejansko eno in isto — tianxia. Cesar je bil Sin neba,
in »pod Sirokim nebom ni bilo zemlje, ki ne bi bila kraljeva« (Knjiga pesmi,
Xiaoya: Beishan 2).

Raziskovalec Zhu Zhongbo (2013, 59-62) s kitajskega Instituta za mednaro-
dne 3$tudije je opisal, kako so »tri vodilna nagela« (san gang =#il)3, nave-
dena v Daxue, torej kultiviranje lastne osebe, urejanje druZine in urejanje
driave, utele$ala idealno kombinacijo »notranje modrosti« (neisheng N %2)
ter »zunanje kraljevskosti« (waiwang %) na nacin, ki je povzro¢il, da so
se »vsi znotraj Stirih morij ozrli navzgor, gledali [modrega vladarja] in Zele-
li, da bi bil njihov suveren« (Mengzi, Teng Wen Gong 11.10, citirano v Legge
1972, 274). Neisheng se nanasa na to, da s samokultivacijo postanes svetniski
v znanju, modrosti in morali, medtem ko waiwang pomeni preoblikovanje
razsvetljenega stanja v razsvetljeno delovanje za izboljSanje druzbe kot modri
kralj iz preteklosti. Po Zhujevem mnenju bi se v taksni situaciji »barbari« iz
stirih smeri sveta podredili vladarju, »kot se nesteto zvezd pokloni Severni-
ci« (Razprave 11.1).* Zhu (2013, 62-4) je nadalje poudaril, da sta tako Konfu-
cij kot Mencij zagovarjala krepost pred vojaskimi vesc¢inami kot sredstvo za
premagovanje nasprotnikov, kar je v kombinaciji s »tremi vodilnimi naceli«
tvorilo miroljubno osnovo za tradicijo kitajske zunanje politike. Vendar pa je
Zhu opazil tudi, da to ni bila pacifisti¢na tradicija, saj so bile pravi¢ne vojne in
nasilje, namenjeno koncanju kaosa, sprejemljive.

Kot je pripomnil profesor Li Cunshan (2012, 15) s Kitajske akademije druz-
benih znanosti, so idealisti¢ni misleci pozne imperialne dobe (kot sta Kang
Youwei, 1858—-1927, in Tan Sitong, 1865—1898) poskusali vzpostaviti sintezo
kitajskega ideala Vsega pod nebom z realnostjo narodnih drZzav. Najbolj mor-
da izstopa oce republike, Sun Yat-sen (1866—1925; citiran v Li 2012, 15), ki
je dejal:

Okrepiti moramo harmonicne in prijateljske odnose s prijateljskimi naro-
di, zagovarjati pacifizem, povecati tezo Kitajske v mednarodni skupnos-
ti in delovati proti postopnemu uresni¢evanju »univerzalne skupnosti«
(datong K [A]) v svetu.

Sun Yat-sen je idejo prevzel od Kang Youweija, ki je svojo bodoco utopijo po-
imenoval Datong in jo opisal kot ¢as, ko bodo nacionalne meje in razredi
izginili ter bo prevladal univerzalni mir. Sun je pozneje pojasnil, da bi morala
Kitajska, preden se usmeri proti internacionalizmu, najprej ponovno pridobiti

3 Zmesnjavo povzroca, da lahko san gang v drugih kontekstih pomeni tudi »tri kardinalne na-
potke« filialnosti, to je vladar vodi podloznika, oCe vodi sina, mozZ vodi Zeno.

4 Navedek iz Razprav verjetno ne govori o »barbarskih« plemenih, ampak o posameznikih.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

svoj polozaj kot svobodna in enakopravna drzava med drugimi narodi (Li 2012,
16). To stalisce so od takrat naprej podpirali vsi kitajski voditelji.

Sunov sodobnik Cai Yuanpei je prepoznal njegove ideje, znane kot »tri nacela
ljudstva« (san min zhuyi, = [X; F 3§), kot utele$enje starodavnega konfucijan-
skega ideala zhongyong, razumljenega kot zlata sredina (ibid., 16). Najbolj
znano je, da je Sun za svoj slogan sprejel rek tianxia wei gong < %72, ki
je danes najpogosteje razumljen kot »vse pod nebom je eno« ali »vsi delimo
skupni svet«. Dobesedno ta slogan pomeni, da vse pod nebom pripada vsem
(ali: spada skupaj).

Li Cunshan (2012) vidi tako Sun Yat-senov pacifizem kot tudi epitom moderne
kitajske zunanje politike, »pet nacel miroljubnega sobivanja« (ki vkljucujejo
nacelo nevmesavanja v notranje zadeve drugih drzav), kot del neprekinje-
nega niza tradicionalnih konfucijanskih nacel. Podobno je raziskovalec Wang
Hongxu (2011, 97) s Centralne partijske Sole zapisal, da je leta 1955 premier
Zhou Enlai (1898-1976) dejal:

Na Kitajskem obstaja starodaven pregovor (v Razpravah, X11.2), »Ne stori
drugim tistega, ¢esar ne Zelis, da bi oni storili tebi«. Nasprotujemo zuna-
njemu vmesavanju, zakaj bi se torej vmesavali v notranjo politiko drugih
drzav? (citirano v Wang H. 2011, 97)°

Wang Hongxu (2011, 98-100) in drugi (na primer Yang 2011) so pojasnili,
kako je bilo »pet nacel« primer neprekinjene tradicije iskanja »harmonije«
(hehe F14) v kitajski politiki. Harmonijo pogosto razumemo skozi starodav-
no frazo (iz Razprav X111.23), ki poveli¢uje vrlino harmonije nad konformiz-
mom (he er bu tong A A [F]). »Pet nacel« je mogoce videti kot uporabo
te fraze, saj pozivajo k miroljubnemu sobivanju in priznavanju pravice drugih
drzav, da ohranijo svoje individualne znacilnosti. Idealno to posledi¢cno omo-
goca potencialno plodne izmenjave celo med ideoloskimi nasprotniki.

Medtem ko je izraz tianxia lahko prevesti, ga je teZje interpretirati. Kot so opo-
zorili nekateri kitajski uc¢enjaki (glej Peng 2013), je pogosta napaka, da staro-
davne ideale superponiramo na sodobni svet, ko govorimo o konceptu tianxia,
vse pod nebom. Z danasnje perspektive je to zlahka razumeti kot »svet« in
je kot tak nadnacionalen po znacaju; zato se pogosto trdi, da konfucianizem
spodbuja internacionalizem, vendar se je v resnici tianxia prvotno nanasal na
kitajsko cesarstvo, ki je veljalo za enakega kitajski kulturni sferi. Obstojece »dr-
7ave« (guo [3) so se nanasale na vazale, ki jim je vsem vladal Sin neba, cesar.

5 Vendar bi bilo napacno trditi, da je konfucianizem proti vsem vrstam vmesavanja v zadeve
drugih drzav. Profesor Wang Zhongjiang z Univerze v Pekingu je pripomnil, da je bil Mencij
zagovornik humanitarnih intervencij (Peng 2013, 93).

75




76

Jyrki Kallio

Lahko bi trdili, da bi ideal »vse pod nebom je eno« lahko postal zdruzljiv z
modernim, vestfalskim sistemom le, ¢e bi opustili nacelo cesarja v srediScu.
Nekateri kitajski misleci, na primer Yan Xuetong (2006; 2011, 39—-64), so po-
skusali to preseci s poudarjanjem razlikovanja med »pravim«, dobrohotnim
kraljem (ali cesarjem) in hegemonisti¢nim kraljem. V klasi¢nih besedilih naj bi
prvi sledili »kraljevski poti«, wangdao 1, medtem ko slednji sledijo »he-
gemonisti¢ni poti«, badao #iiH. Logika, ki iz tega izhaja, je, da enotni sistem
tianxia ni nujno hegemonistic¢en.

V kitajskih besedilih je idealna in pravi¢na vladavina, znana kot wangdao,
predstavljena kot nasprotje badao, ki se pogosto prevaja kot »hegemonija,
Ceprav nosi tudi implikacije tiranije.® Li Cunshan (2012, 13) je pripomnil, da
sta dobrohotnost in moralnost »pravega kralja« neke vrste mehka mo¢, pri
¢emer je citiral starodavnega misleca Dong Zhongshuja (179-104 pred nasim
Stetjem):

(Pravi) kralj izkazuje svojo skrb celo do barbarov iz vseh stirih smeri neba,
medtem ko (tiranski) hegemon svojo skrb izkazuje samo vazalnim gospo-
dom pod seboj. (Chungiu Fanlu, Ren yifa 1)

Li je opazil, da je Wang Chong, ki je Zivel vec kot sto let po Dongu, uravnotezil
mehko in trdo moc¢ z ugotovitvijo, da moralnost ni dovolj za vladanje drzavi,
prav tako kot moc ni dovolj za podjarmljenje sovraznika.’

Ceprav so bili tirani obsojeni kot hegemoni, ni bilo nobene misli o enakovred-
nih odnosih med drzavami. V sistemu tianxia je nemogoce popolnoma opus-
titi potrebo po sredisc€u. Li Cunshan (2012, 14) je bralce opomnil, da je bil sis-
tem, zgodovinsko gledano, sestavljen iz vazalov pod suverenom. Pod nebom
je lahko bil le en vladar, ¢eprav po moznosti dobrohoten. Tudi v ¢asu zadnje
cesarske dinastije Qing, so drZave zunaj neposrednega cesarskega nadzora
Se vedno veljale za vazalske ali tributarne drzave, e Ze ne za naravnost bar-
barske. Ta sistem se je koncal v kolonialni dobi, ko se je Kitajska zbudila v

6 Zanimivo je, da je akademik Fu Sinian (1896—1950) pripomnil, da je Konfucij v mednarodnih
odnosih podpiral hegemonizem, medtem ko je Mencij (Cetrto stoletje pred nasim Stetjem),
eden najbolj znanih Konfucijevih naslednikov, zagovarjal kraljevsko pot (Wang R. 2011, 47).
Fu je svojo oceno ocitno oprl na nekaj verzov v Razpravah (XIV.16—17), v katerih je Konfucij
izrazil svoje spostovanje do politike unifikacije vojvode Huana iz dezele Qi (vladal 685—643
pred nasim Stetjem) in njenega premierja Guan Zhonga. Vojvoda Huan je bil znan kot eden
od petih hegemonov obdobja pomladi in jeseni (770-476 pred nasim Stetjem), torej eden od
vladarjev z dovolj moci, da je deloval kot regent in zascitnik kralja dinastije Zhou, s ¢imer je
manifestiral enotnost dinastije Zhou (priblizno 1045-221 pred nasim Stetjem), ki je s krepitvi-
jo fevdalnih drzav postala zgolj simboli¢na.

7 Dong Zhongshujev citat lahko najdemo v Chungiu Fanlu, Ren yi fa 1. Wang Chongov citat pa
je mogoce najti v Lunheng, Fei Han 10.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

realnost vec tekmujocih sil. Poleg tega, kot so opatzili Stevilni u¢enjaki, je kra-
ljievska pot prav tako nekaksna hegemonija (glej Peng 2013). Kako drugace
bi »privlekli tiste, ki so dalec stran« (Razprave XlIII.16, citirano v Legge 1972,
269), in priznali superiornost dobrohotnega kralja? Morda ne gre za hegemo-
nijo s silo, ampak bolj za mehko mo¢, torej vendarle za hegemonijo.

Xi Jinpingova »vladavina s krepostjo «

Ye Zicheng (2013) s Pekinske univerze je skoval izraz Huaxia zhuyi X -3
(»kitajcizem«, Huaxia se nanasa na kitajsko kulturno sfero), ki oznacuje kom-
binacijo tradicionalnih miselnih 3ol, za katere verjame, da bi morale tvoriti
osnovo vladanja na Kitajskem. Menil je, da bi se Kitajska morala zavzemati za
daoisticen »naraven« nacin vladanja, konfucijansko »na ljudstvo osredotoce-
no« vladanje in legalisticno »na zakonih osnovano« vladanje. Poleg tega Ye
(2014) verjame, da Xi Jinping Ze uresnicuje takSno kombinacijo.

Po mnenju Ye Zichenga (2014) je Xi Jinping uporabil svoje poznavanje tradici-
je na petih podrodjih vladanja. V zvezi z (1) »gradnjo ekoloske civilizacije« se
Xi zanasa na daoisti¢ne vrednote, ki po Yeju spodbujajo trajnostni razvoj in
harmonijo med naravo ter ¢lovekom. Xi se je skliceval tudi na daoisti¢na be-
sedila, ko je govoril 0 (2) odnosu med trznimi silami in vlado. Ye je daoisti¢no
nacelo wuwei f %4, dopu$ganje naravnega poteka stvari na neprisiljen nacin,
Stel za jedro Xijevih domacih ekonomskih politik. Kar zadeva (3) ravnanje z
ljudstvom, je Xi pogosto citiral konfucijansko naéelo yi min wei ben VL %
K, »postavljanje ljudstva kot temelja« vseh vladnih politik.

Glede na Ze prej omenjeni cilj Partije, da drzavi vlada z integracijo zakona in
vrline, si zasluZita podrobnejsi pregled se dve podrodji, ki ju je opredelil Ye Zi-
cheng. Ti se nanasata na (4) kitajski pravni okvir in (5) zunanje odnose. Cetrti
plenum 18. Centralnega komiteja Komunisticne partije Kitajske je poudaril
potrebo po razvoju fazhi %15, ki je v kitajskih medijih preveden kot »vlada-
vina prava«. Fazhi se pogosto uporablja kot sinonim za yi fa zhi guo #Ki%iA
— standardni prevod za vladavino prava — kar pa je zavajajoce. V resnici
je fazhi nasprotje renzhi N\if, »vladavine ¢loveka«. Global Times (2014b)
je o cetrtem plenumu zapisal: »Na Kitajsko je tisoCe let trdovratno vplivala
Vladavina ¢loveka’, katere ostanki Se vedno vplivajo na sodobne mehanizme
vladanja.« Danes renzhi ne pomeni le cesarjeve vladavine v zgodovini, ampak
tudi vrsto neomejene modi, ki sta jo Mao Zedong in Deng Xiaoping Se vedno
lahko uporabljala, preden je Partija zacela spodbujati kolektivno vladavino in
notranjo strankarsko demokracijo.

77




78

Jyrki Kallio

Poleg tega Ustava Ljudske republike Kitajske (1. ¢len) doloca, da je Kitajska
»socialistiCna drzava pod ljudsko demokrati¢no diktaturo, ki jo vodi delavski
razred«. To je nekaj precej drugacnega od ustavnosti. Na Kitajskem je vla-
davina prava (yi fa zhi guo) vedno predstavljena kot »socialisticna vladavina
prava s kitajskimi znacilnostmi«: sistem, ki ne temelji na enakih nacelih kot
»zahodna« vladavina prava.t Na predvecer Cetrtega plenuma je Global Times
(2014a) izjavil, da »mora Kitajska zacrtati svojo lastno pot do vladavine pra-
va«. Komuniké plenuma navaja:

Vodenje Partije in socialisticna vladavina prava sta identi¢na, socialistic-
na vladavina prava mora vztrajati v vodenju Partije, vodenje Partije pa se
mora zanasati na socialisticno vladavino prava. (Xinhuawang 2014)

Ko Partija pravi, da Zeli promovirati fazhi na Kitajskem, torej v resnici govori o
kolektivni vladi, podprti z moc¢nim pravnim sistemom.®

Zdi se, da Xi Jinpingov osebni pogled na upravljanje, podprto z zakoni, temelji
na razumevanju druzbe, ki ga ponuja legalisti¢na Sola. Legalisticna Sola, ki je
spodbujala kazni in nagrade kot najucinkovitejsi nacin za ohranjanje nadzora
nad podaniki, je bila priljubljena pri ustanovitelju dinastije Qin, ki je te ideje
uporabil pri oblikovanju prvega zdruZenega cesarstva na Kitajskem leta 221
pred nasim Stetjem. Ye Zicheng (2014) je opozoril, da je Xi leta 2006 citiral
Shang Yanga, legalisticnega ucenjaka in drzavnika, ki je Zivel stoletje pred di-
nastijo Qin: »Vse drzave imajo zakone, vendar ni zakona, ki bi prisilil ljudi, da
se jih drzZijo.« To pomeni, da zakoni sami po sebi niso dovolj, saj jih mora vodi-
ti viSje nacelo ali akter. Kot je zapisal Shang Yang, nered v drzavi ni krivda neu-
rejenih zakonov, ampak preprosto tega, da so zakoni na sploSno nezadostni.*

V imperialni dobi, ki je sledila dinastiji Qin, so bili ostri nauki legalizma opus-
¢eni v korist bolj humanega konfucianizma kot drZzavne ideologije, vendar
so se vladarji zaradi njihove prakti¢ne vrednosti Se vedno zanasali na nacela
legalizma. Tako je bilo re¢eno, da je bilo cesarsko vladanje »legalizem pod
krinko konfucianizma«. Po podobni logiki bi lahko Xi Jinpingovo idejo fazhi
oznacili kot »legalizem pod krinko vladavine prava«.

8 Yi fa zhi guo, dobesedno »vladati drzavi v skladu z zakonomy, je bilo prej homonimno zapisa-
no kot LLEVA [, dobesedno »uporabljati zakon za vladanje dravi, kar je v resnici sinonim
za fazhi, vladavino z zakonom.

9 Hongqi Wengao Z1Jil S H (Manuskript rdece zastave), teoretiéna revija, ki jo vodi Partija, je
oktobra 2014 objavila ¢lanek, v katerem je obtoZila zagovornike ustavne vladavine, da se od-
rekajo razrednemu boju. Clanek je opozoril, da bi zamenjava ljudske demokrati¢ne diktature
z vladavino prava pomenila padec v past »univerzalnih vrednot«, kar bi koristilo mednarod-
nemu kapitalu, a bilo Skodljivo za kitajsko ljudstvo (QStheory.cn 2014).

10 lzvirno besedilo je v Shangjun shu, Huace 3.


http://QStheory.cn

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Xi Jinpingova zunanja politika je bila nedavno povzeta v ideji »pravilnega rav-
nanja s pravi¢nostjo in interesi«. V kitajs¢ini so »pravi¢nost« in »interesi« yi
5 in li F. Li se lahko prevede tudi kot »korist« ali »dobi¢ek«. Ta ideja je
bila predstavljena v mnogih avtoritativnih ¢lankih, pa tudi v knjigi, ki jo je
leta 2014 objavil Urad za informiranje drzavnega sveta (Guowuyuan Xinwen
Bangongshi 2014). Ze leta 2006 je Wang Shengcai iz Drzavne uprave za verske
zadeve razpravljal o razliki med zahodnim realizmom in konfucijanstvom v
mednarodnih odnosih (z vidika teh dveh tradicionalnih konceptov). V skladu
z Yan Xuetongom je Wang izjavil, da je realizem enak hegemonski poti, med-
tem ko ima konfucianizem, ki pridiga kraljevsko pot, podobnosti z idealisti¢-
no $olo mednarodnih odnosov. V konfucianizmu mora biti pravi¢nost, ¢etudi
oddaljena, na prvem mestu, koristi, Cetudi takojsnje, pa morajo zavzeti drugo
mesto. Ni treba zanemariti lastnih interesov, vendar jih ni dovoljeno dosegati
z nepravicnimi sredstvi (Wang 2006).

Wang Shengcai (2006) je nadalje trdil, da kitajsko zunanjepoliticno odlocanje
daje enak poudarek pravi¢nosti in interesom ter bolj poudarja pravi¢nost kot
druge drzave. Miren vzpon Kitajske bo mogoc le, ¢e bo vzpostavljeno sode-
lovanje v azijsko-pacifiski regiji, kar se bo zgodilo le, ¢e bodo druge drzave
postavile pravi¢nost in skupno dobro pred lastne interese. Zakljucil je z izjavo,
da tradicija ne sme zavesti ljudi: prizadevanje za globalno praviénost ne sme
voditi k zanemarjanju lastnih nacionalnih interesov.

Po besedah Wang Yija, ministra za zunanje zadeve, v ¢lanku v Ze omenjeni
knjigi, ki jo je izdal Drzavni svet za informacije, je bilo v kitajski tradiciji do-
seganje pravilnega ravnotezja med pravicnostjo in interesi vedno klju¢nega
pomena (Wang 2014, 27). S konfucianisticnega vidika to ni povsem res. Na-
sprotno, konfucijanstvo je vedno poudarjalo pravi¢nost in zanemarjalo lastne
interese ali koristi. Po besedah Konfucija mora ¢lovek, ko mu ponudijo koristi,
razmisliti, ali so upravicene ali ne (Razprave XIV.12). Treba je iskati pravi¢nost
in zavrniti materialno korist ali slavo. Konfucij je tudi dejal: »Bogastva in Casti
so tisto, ¢esar si ljudje Zelijo. Ce jih ni mogoce pridobiti na pravi nacin, jih
ne bi smeli imeti« (Razprave IV.5). To je bil ideoloski razlog za konfucijanski
prezir do trgovine in trgovcey, ki so jih videli kot tiste, ki si prizadevajo maksi-
mirati svoj dobi¢ek na rac¢un drugih.

V poznejsem konfucianizmu so se staliS¢a nekoliko omilila. V ¢asu dinastije
Ming so se doloceni konfucijanski ucenjaki, kot je bil na primer Wang Yan-
gming (1472-1528), bolj naklonjeno ozirali na trgovce, trdili, da vsi — uéen-
ci, kmetje, obrtniki in trgovci — enako prispevajo k blaginji drzave (Yu 1987,
525). Iskanje koristi je postalo sprejemljivo pod pogojem, da se daje prednost

79




80

Jyrki Kallio

pravi¢nosti. Ye Zicheng (2014) je opatzil, da je Xunzi, eden najvplivnejsih pri-
vrzencev Konfucija, pripomnil, da ljudje hrepenijo tako po koristih kot po pra-
viénosti. Xunzi je sklenil, da so tisti, ki dovolijo, da njihova Zelja po pravi¢nosti
premaga Zeljo po koristih, primerni za vladanje cesarstvu, medtem ko pos-
tanejo tisti, ki ne zmorejo omejiti svoje Zelje po koristih s svojim obcutkom
za praviénost (yi yi zhi li LA F]), podloZniki, ki jim je treba vladati (Xunzi,
Daliie 61 in Zhenglun 19).1! Cez nekaj stoletij je Dong Zhongshu dejal, da je
korist oblika materialnega prehranjevanja, medtem ko je pravi¢nost oblika
duhovnega prehranjevanja; zato sta obe potrebni. Toda tudi on je sklenil, da
lahko druZba preZivi revscino, ne pa tudi pomanjkanja pravic¢nosti (Chungiu
Fanlu, Shen zhi yang zhong yu yi 1).

Tezko je priti do kakSnega drugega sklepa, kot da konfucijanstvo na koncu le
nasprotuje iskanju osebnih koristi. Za konfucijanca je upravi¢enost njegovih
dejanj izrazena v njegovi pravi¢nosti; zato v konfucijanski tradiciji pravi¢nost
pride pred koristmi ali lastnimi interesi. Glede na to je trditev Ye Zichenga
(2014) o klju¢nem trendu v kitajski tradiciji neargumentirana.

Seveda je pravilno trditi, tudi v lu¢i konfucijanskih klasikov, da iskanja lastnih
interesov ni mogoce povsem zanemariti, saj je izboljSanje materialnih razmer
koristno za druzbeno pravi¢nost. Kot drzavni akter ima tudi Kitajska svoje te-
meljne interese (kakrsni koli Ze so) in jih ne more Zrtvovati zaradi abstraktne
pravi¢nosti. Po drugi strani pa se Kitajska Zeli prikazati kot drzava, ki se na
mednarodnem prizoris¢u bori za vecjo pravi¢nost. Koristi in pravi¢nost je tre-
ba v sodobnem svetu uravnoteZiti. Razumljivo je, da je treba kitajsko tradicijo
tolmacditi v skladu s tem, pa naj bo to Se tako ahistori¢no.

Glede pravicnosti je treba podati Se eno opazanje. Koncept, ki sem ga preve-
del kot pravi¢nost, yi, je prvotno zajemal Sirok spekter pomenov. V anti¢nih
besedilih se yi pogosto razlaga skozi svoj homonim ., ki se nanasa na to, kar
je primerno: kadar ¢lovek stori to, kar mora storiti, je to prav. To se odraza v
Ye Zichengovem argumentu (2014), da je tisto, kar je prav za Kitajsko, primer-
no in pravocasno ukrepanje v vsaki dani situaciji. Tako ravnotezje med yi in /i
pomeni, da Kitajska ne sme delovati slepo v skladu z abstraktnimi naceli, niti
se osredotoditi zgolj na lasten dobicek ali zunanjo slavo. Medtem ko je Xi Jin-
ping dejal, da ima Kitajska dolZnost pomagati revnejSim drzavam, bo Kitajska
delovala v skladu z okolis¢inami in lastnimi viri ter iskala vzajemno korist, je
sklenil Ye. Skratka, pravilno ravnanje s pravi¢nostjo in koristmi se prevede v

11V mnogih ¢lankih (glej na primer Chen 2013) je yi yi zhi li napacno predstavljen kot yi li zhi yi
PLF 12 in razloZen kot »uporaba materialnih sredstev za spodbujanje pravi¢nosti«, ocitno
v poskusu, da bi dokazali, da yi in /i nista nujno nasprotna. To sta verjetno sodobna formula-
cija in razlaga, ki se zdita brez povezave z anti¢nimi besedili.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

pragmati¢no, utilitarno zunanjo politiko. S tradicionalnega kitajskega vidika
bi se to morda lahko poimenovalo »oportunizem pod krinko konfucianizma«.

Konfucijanski odziv

Za zakljucek, zdi se, da je oris konfucijanske pripovedi o mednarodnih zade-
vah z jasno opredeljenimi spremenljivkami in dosledno logiko jalov podvig.
Prav tako oznacevanje dolocenih idej, konceptov ali kategorij kot »konfuci-
janskih« ne vzdrzi vedno podrobnejSega pregleda. Bilo pa bi prenagljeno in
kriviéno sklepati, da konfucijanstvo ne more nicesar prispevati h globalnim
diskurzom. V konfucijanstvu obstaja element, ki vsebuje neko vrsto relevan-
tnosti in izvirnosti, ki ima resni¢en potencial za izboljSanje nasih druzb. To je
podoba Vsega pod nebom, zdruZena z idealom decentralizirane vladavine.

Podobno kot ugledni politicni teoretik Wu Jiaxiang (2013) trdim, da je Sun
Yat-senov slogan tianxia wei gong zgodnjim konfucijanskim mislecem pred-
stavljal ideal za druzbo. Slogan moramo le prebrati v njegovem izvirnem po-
menu: »Vse pod nebom pripada vsem« (v Leggejevem prevodu, »javnost in
skupni duh vladata vsem pod nebomg; glej CText.org, Liji, Liyun 1). Ta fraza
izvira iz besedila »Liyun« #4i& (»Posredovanje in uporaba obredov«) v staro-
davni Knjigi obredja, kjer je omenjena kot znacilnost pretekle zlate dobe, da-
tong. Od tu je Kang Youwei vzel ime za svojo utopijo. Vendar se pogosto spre-
gleda, da izvirna zlata doba datong ni bila enaka Kang Youweijevi prihodnji
utopiji. V »Liyun« je datong natancéneje preveden kot »popolna skupnost, in
ne kot »univerzalna skupnost«. Po »Liyun« je tianxia wei gong nasprotje vse-
ga, kar je pripadalo vladajo¢im druzinam, vkljuéno s pravico do nasledstva.
Wu (2013, 112, 335) je zapisal, da je bistvo ideala v nacelu, da prestol ni mo-
nopol nobenega klana, ampak naj bi ga podedovali najbolj sposobni.

V svoji knjigi, ki spodbuja »policentriéno upravljanje« na Kitajskem, je Wu Ji-
axiang (2013, 1-164) trdil, da je bil konfucianisti¢ni projekt poskus ustvariti
prostor za funkcije ideala tianxia wei gong znotraj sistema, ki je v bistvu de-
loval pod predpostavko, da vse pripada vladajo¢im druzinam. Te funkcije bi
vkljucevale idejo nasledstva zasluznih, kot tudi »deljeno fevdalno ureditev«
ali decentralizirano vladanje (v kitajs&ini imenovano fengjian %1% in pogosto
prevedeno kot »fevdalni sistem«, ker se izraz nanasa na sistem polavtonomnih
vojvodin pod nadvlado Sina neba, ki tvorijo nominalno enotno cesarstvo).

Idejo decentraliziranega vladanja so nadalje promovirali in razvijali poznejsi
konfucijanski misleci, kot je bil Gu Yanwu (1613-1682). Bil je nezadovoljen s
prevladujo&im sistemom centraliziranega vladanja (junxian £}5%) in trdil, da

81



http://CText.org

82

Jyrki Kallio

bi »vgraditev« ideje sistema fengjian v cesarski sistem upravljanja pomaga-
la cesarstvu, da se znebi se pomanjkljivosti in presezkov centralizirane moci
(Gu, citiran v Liu 2000, 24-5). Napisal je:

Danes je centralizacija oblasti presegla vse meje ... Zivljenje ljudi se zato
iz dneva v dan slabsa, Osrednje kraljestvo vsak dan slabi in sploSna ne-
mirnost narasca. Zakaj je prislo do tega? Tezava decentraliziranega vlada-
nja (fengjian) je bila v centralizaciji oblasti navzdol, medtem ko je tezava
centraliziranega vladanja v centralizaciji oblasti navzgor. Stari modri vla-
dariji so skrbeli za svoje ljudstvo skupnostno in razdelili svojo zemljo na
fevde. Danes gospodarji vso zemljo znotraj Stirih morij obravnavajo kot
svojo lastnino, in tudi to jim ni dovolj. Vsakega ¢loveka obravnavajo s su-
mnicavostjo in Zelijo urejati vsako najmanjso stvar. Zakonov in predpisov
je vsak dan vec. (iz eseja »Junxianlun« 1, citiran v Liu 2000, 24-5)

Drugi misleci pozne cesarske dobe, kot sta Huang Zongxi (1610-1695) in Zeng
Jing (1679-1736), so delili Gu Yanwujeva stalis¢a. Zeng Jing je pojasnil sistem
fengjian na nacin, ki zveni podobno nacelu subsidiarnosti v Evropski uniji.
Njegov ideal je bil povezan z enakopravnim sistemom razdelitve zemljiS¢ »iz
Casov, ko je bilo manj centralne modi ...« (Spence 2001, 75). Gu je napisal:

Prostranost sveta je takSna, da je oci ali um ene osebe ne morejo v celoti
zajeti ... Modreci so predsedovali veljakom, saj so najpomembnejse za-
deve imele prednost pred manj pomembnimi. Tako je bilo doseZeno rav-
novesje: vsakdanje posle so upravljali veljaki, toda Se vedno je bila ena
oseba, ki je odlocala o splosni politiki. TakSen je bil sistem »deljene fev-
dalne ureditve« (fengjian), ki so ga vladarji uvedli v davnih ¢asih. Ceprav
je Sin neba predsedoval ..., je naloga skrbi za ljudstvo in odgovornost
za njegovo upravljanje presla na fevdalne vladarje vsake manjse regije.
(prevedeno in citirano v Spence 2001, 166)

Nekateri sodobni ucenjaki so primerjali druzbene ideale konfucianizma s ko-
munitarizmom (glej na primer Fox 1997). Komunitarizem si prizadeva zago-
varjati potrebe skupnosti in se postavlja proti interesni politiki. Sungmoon
Kim (2014, 5-6, 12-4) je obsodil dejstvo, da zagovorniki »komunitaristi¢ne
teze« spodbujajo nadomescéanje »zahodne« demokracije, ki temelji na indi-
vidualnih pravicah, s konfucijansko demokracijo, ki temelji na etiki vlog. Med-
tem ko verjamejo, da je konfucijanski druzbeni jaz v simbiozi s skupnostjo in
da lahko obredni esteticizem (»spodobnost, /i f&) deluje kot alternativa vla-
davini prava, jim ne uspe odgovoriti na pomembno vprasanje: kdo ima pra-
vico presojati, kaj pomeni harmonija? Kim (2014, 8) trdi, da komunitaristi'?

12 Kim (2014, 8 fn. 18) se je skliceval zlasti na sinologa Davida L. Halla in Rogerja Amesa.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

»v celoti izklju¢ujejo demokracijo«, ko ne ponudijo nobenih izvedljivih alter-
nativ zahodnemu modelu, ki ga kritizirajo.

Trdil bi, da bi bilo bolj plodno primerjati konfucianizem s komunizmom kot pa
s komunitarizmom. Kot teorija upravljanja se komunizem nanasa na federa-
cijo avtonomnih komun. Lahko ga razumemo tudi kot poziv k moralnemu go-
spodarstvu, ki bi uskladilo ¢loveske skupnosti z naravnim svetom (Bookchin
2005, 85-7). Dejansko prej omenjeni starodavni konfucijanski ideal spominja
na danasnje pozive k decentralizaciji, regionalni avtonomiji in demokraciji na
lokalni ravni, pa tudi na kritike nepotizma, korupcije in plutokracije. TakSne
pozive sliSimo z vseh koncev sveta, tako iz Kitajske kot iz Evrope; zato obstaja
prostor za zdruZevanje konfucianizma s komunalizmom.

Receno je bilo, da je konfucianizem, odkar so revolucije na prelomu prejSnjega
stoletja koncale njegov poloZaj kot glavne ideologije Kitajske, postal tavajo-
Ca dusa brez telesa (Yu 1998, 229). Z zdruZitvijo s komunalisticnimi gibanji bi
konfucianisti¢cna dusa morda nasla nov dom. Oblika »konfucianisti¢cnega ko-
munizma« ne bi izzvala prevladujocega liberalnega svetovnega reda, ampak
bi zapolnila nekatere njegove vrzeli. Prav tako bi lahko postala primer resni¢ne
zdruZitve elementov iz kitajske in »zahodne« kulture. Na Kitajskem bi to lahko
vkljucilo demokracijo v konfucijansko pripoved na nacin, ki ne bi predstavljal
neposredne groznje partijski drzavi. Skratka, to pomeni, da ¢eprav konfucia-
nizem morda nima velikega pomena za mednarodne odnose, bi kot druzbeno
gibanje vendar lahko igral pomembno viogo v sodobnem svetu.

Bibliografija

Ames, Roger T. 2011. Confucian Role Ethics: A Vocabulary. Honolulu: Uni-
versity of Hawai’i Press.

Bookchin, Murray. 2005. The Ecology of Freedom: The Emergence and Disso-
lution of Hierarchy. Oakland: AK Press.

Chen, Xiuping [%:75F-. 2013. »Rujia de “yi-liguan’ jiqi dangdai jiazhi 17 Z 1 X
TR B2 F 24440 H. « Qiushi Lilun Wang 8. november. Privzeto 10. de-
cembra 2014. http://www.qgstheory.cn/zl/bkjx/ 201311/t 20131108 _
288633.htm.

China Copyright and Media. 2014. »Official Central Committee Com-
muniqué On 4™ Plenum.« Privzeto 23. oktobra 2014. http://chi-
nacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.
central-committee-communique-on-4th-plenum/.

Chinese Text Project. Privzeto 23 oktobra 2014. www.ctext.org.

83



http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://www.ctext.org/

84

Jyrki Kallio

Economy, Elizabeth C. 2014. »China’s Imperial President. Xi Jinping Tightens
His Grip.« Foreign Affairs 93 (6) (november/december): 80-91.

Ford, Christopher A. 2014. »Confucian Rationalizations for One-Party Di-
ctatorship.« Pripombe dne 9. maja 2014 na konferenci »Rethinking the
Chinese World Order; Historical Perspectives on the Rise of China« na
univerzi v Denverju. Izdano pri New Paradigms Forum. Privzeto 20. maja
2014. http://www.newparadigms forum.com/NPFtestsite/?p=1835.

Fox, Russell A. 1997. »Confucian and Communitarian Responses to Liberal
Democracy.« The Review of Politics 59 (3): 561-92.

Global Times. 2014a. »China Must Chart Own Course to Rule of Law.« Global
Times, 21. oktober. Privzeto 21. oktobra 2014. http://www.globaltimes.
cn/content/887350.shtml.

Global Times. 2014b. »‘Rule of Man’ Tradition Changed by New Law Blu-
eprint.« Global Times, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. http://
www.globaltimes.cn/content/889069.shtml.

Godement, Francois. 2013. Divided Asia: The Implications for Europe. Policy
Brief of the European Council on Foreign Relations. London: European
Council on Foreign Relations. Privzeto 19. novembra 2014. http://www.
ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf.

Guowuyuan Xinwen Bangongshi [E 25 B¢ #7 8 /A %, ur. 2014. Jiedu Zhon-
gguo Waijiao Xin Lilun fifiszH [ 4052 7 218 Peking: Wuzhou Chuanbo
Chubanshe.

Johnston, lan, in Ping Wang, prev. in ur. 2012. Daxue & Zhongyong. Bilingual
Edition. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Kallio, Jyrki. 2011. Tradition in Chinese Politics. The Party-state’s reinvention of
the past and the critical response from public intellectuals. FIIA Report 27.
Helsinki: The Finnish Institute of International Affairs. Privzeto 2. marca
2014. http://www:fiia.fi/fi/publication/165/tradition_in_chinese_politics/.

Kang, Xiaoguang Bl Jt. 2014. »Da zhuangui—quangiuhua shidai de guojia
zhuangui lilun ji Zhonghua minzu fuxing zhanlie. K##——4ER{LIS
AR B FAL RS S A R B D4k .« Zhongguo Renmin Daxue
Feiyingli Zuzhi Yanjiusuo, 30. april. Privzeto 16. oktobra 2014. http://npo.
ruc.edu.cn/displaynews. php?id=464.

Kim, Sungmoon. 2014. Confucian Democracy in East Asia, Theory and Practi-
se. New York: Cambridge University Press.

Li, Cunshan Z=4#1l1. 2012. »Zhong-shu zhi Dao yu Zhongguo jin-xiandai de
duiwai guanxi. 88 2 38 5 A B AR I 788 .« Zhongguo Shehui
Kexueyuan Yanjiushengyuan Xuebao 5 (191) (september): 11-8.

Li, Fawei 2= /& f15. 2011. »Rujia xin-xing lilun dui chuantong Zhongguo duiwai
guanxi de yingxiang.« Ningxia Shehui Kexue 3: 120-3.


http://www.newparadigms
http://forum.com/NPFtestsite/?p=1835
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.fiia.fi/
http://www.fiia.fi/
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Liu, Guoli. 2008. »Domestic Sources of China’s Emerging Grand Strategy.«
Journal of Asian and African Studies 1, 43 (5): 543-61.

Liu, Jiuzhou ZIJLIM, ur. 2000. Xin yi Gu Tinglin wenji FTFE R85 MR CEE. Taj-
pej: Sanmin Shuju.

Liu, Xiaoying XI5 4. 2012. »Shiyong lixing: Yingxiang Zhongguo jueqi de ne-
izai wenhua yinsu 52 FH H 4 520 H (] EC 1R A 72 SCAB IRl .« Guoji Gu-
anxi Xueyuan Xuebao (Peking) 3: 108-15.

Martinsen, Joel. 2006. »Yu Qiuyu on cross-cultural communication.« Danwei.
org, 28. oktober. Privzeto 31. marca 2013. http://www.danwei.org/chi-
na_and_foreign_relations/yu_giuyu_on_crosscultural_comm.php.

Peng, Yongjie ¥%7Kk$. 2013. »Wangdao zhengzhi yu Tianxia zhuyi FiEEIE
5K K ¥ X .« Xiandai Zhexue 127 (2) (marec): 90-102.

QStheory.cn. 2014. »Yifa zhiguo yu jianchi renmin minzhu zhuanzheng
e I 5B AN R K FEHL.« QStheory.cn, 1. oktober. Privze-
to 19. novembra 2014. http://www.gstheory.cn/dukan/hgwg/ 2014-
10/11/c_1112780248.htm.

Raphals, Lisa. 1992. Knowing Words, Wisdom and Cunning in the Classical
Traditions of China and Greece. Ithaca: Cornell University Press.

Schuman, Michael. 2014. »The Chinese President’s Love Affair with Confucius
Could Backfire on Him.« Time.com, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014.
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping- confucius-communism/.

Spence, Jonathan D. 2001. Treason by the Book. New York, NY: Penguin Books.

Song, Qiang “Kifi, Zhang Zangzang RJEJH in Qiao Bian &i%. 1997. Er-
lingsanling Zhongguo diyi — & =2 +[#|Z5—. Hong Kong: Mingbao
Chubanshe.

Wang, Hongxu F4[%E. 2011. »Hexie shijie linian de Zhonghua chuantong
wenhua jichu A1 tH: Fi 3 8 1) Fh 445 G5 SO FE A« Zhong-Gong Zhon-
gyang Dangxiao Xuebao 15 (1) (februar): 96—100.

Wang, Rihua . H #£. 2011. »Kongzi zhuyi guoji guanxi lilun yu Zhongguo waiji-
ao L7 & F [ 55 [H 17 PE a B op () /8 22 .« Xiandai Guoji Guanxi 5: 47-54.

Wang, Shengcai 4 7. 2006. »Rujia yi-liguan de xiandai jiedu jiqi dui Zhon-
gguo waijiao juece de yingxiang 1 28 XCHI WL I IRA A 52 1 ok v [ 41
AR IR I .« Xibei Di‘er Minzu Xueyuan Xuebao 2 (70): 24-8.

Wang, Yi £ 5. 2011. »Rujia guojia guanxi lilun sixiang de xiandai jiazhi yu
lishi shiming i 2% [E 5% 3¢ Z 46 BB AR IAME 5 1 S Af 6.« Chuan-
gxin 5 (31): 8-13.

—. 2014. »lianchi zhengque yi-liguan, jiji fahui fuzeren daguo zuoyong F¥F
TEHA SCR, FR B2 % 45 51 504 K EE .« V Jiedu Zhongguo Waijiao Xin
Lilun f#EEH [E AN HT FEL, uredil Guowuyuan Xinwen Bangongshi
2558 BT 1 7528 %, 27-33. Peking: Wuzhou Chuanbo Chubanshe.

85



http://Danwei.org
http://Danwei.org
http://www/
http://www/
http://QStheory.cn
http://QStheory.cn
http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/
http://Time.com
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping-

86

Jyrki Kallio

Wu, Jiaxiang S=FF#. 2013. Gong Tianxia — Duo zhongxin zhili yu shuang zhu-
ti faquan AR N —Z R0 EHE S W ARERL. Nanning: Guangxi Shifan
Daxue Chubanshe.

Xi, Jinping. 2014. The Governance of China. Peking: Foreign Languages Press.

Xinhuawang #T1#EM. 2014. »Shouquan fabu: Zhongguo Gongchandang di-
shibajie Zhongyang Weiyuanhui disici quanti huiyi gongbao X & Afi :
o E S s R RS IR BRI AR« 23, okto-
ber. Privzeto 24. oktobra 2014. http://news.xinhuanet.com/politics/
2014-10/23/c_1112953884.htm.

Yan, Xuetong. 2006. »The Rise of China and its Power Status.« The Chinese
Journal of International Politics 1: 5-33.

—. 2011. Ancient Chinese Thought, Modern Chinese Power, uredila Daniel A.
Bell in Sun Zhe; prevedel Edmund Ryden. Princeton: Princeton University
Press.

Yang, Meng #%H. 2011. »'He er bu tong’ yu heping gongchu wu xiang yuanze
FHTTAS [R5 A0~ Ak 350 57 0.« Honggi Wengao 2: 34-5.

Ye, Zicheng " H J%. 2013. »Huaxia zhuyi: Zhongguo de bentu renwen jin-
gshen T2 5 3= S A [ 1 A+ N SCRE#.« Xueshu Qianyan 2: 64— 83.

—. 2014. »Chuantong wenhua jinghua yu Xi Jinping zhiguo linian 1% 4t 34t
K5 )i Fia E H 8.« Renmin Luntan, 7. februar. Privzeto 9. de-
cembra 2014. http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
24291830.html.

Yu, Qiuyu R FKF. 2006. »Zhongguo chuyu ‘wenhua guli’ zhi zhong ma? T
AL 2 FiiE 2« Huangiu Shibao, 9. oktober, ponatis Renminwang
11. oktobra. Privzeto 31. marca 2013. http://culture.people.com.cn/
GB/27296/4903226.html.

Yu, Yingshi 4L, 1987. Shi yu Zhongguo wenhua -+ 5 1 [E 324k, Sanghaj:
Shanghai Renmin Chubanshe.

—. 1998. Xiandai ruxue de kunjing ¥ A% 5 1] Al 5%, Sanghaj: Shanghai Ren-
min Chubanshe.

Zhu, Zhongbo 2k H 18, 2013. »Rujia de da zhanliie sixiang daoxiang jigi liang
mian fi 2 i K fi% i AR 5 1) J2 F T« Guoji Guancha 1: 59— 65.
Zhuang, Pinghui. 2014. »Party Mouthpiece Compares Xi with Deng as the ‘New
Architect of Reform’.« South China Morning Post, 14. november. Privzeto
19. novembra 2014. http://www.scmp.com/news/china/article/1639250/

party-mouthpiece-compares-xi-deng-new-architect- reform.


http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://www.scmp.com/news/china/

