
139
Intervju s Huang Chun-chiehom1

Vzhodnoazijska konfucijanstva in 
konfucijanski preporod 

Uvod

Huang Chun-chieh 黃俊傑 je priznan tajvanski učenjak in sinolog, širo-
ko poznan po svojem vplivnem delu na področju konfucijanskih štu-
dij, vzhodnoazijske zgodovine idej in medkulturne filozofije. Kot dol-

goletni profesor na Nacionalni tajvanski univerzi je pomembno zaznamoval 
to področje s ponovnim razmislekom o pristopu h konfucijanstvu v global-
nem in pluralističnem kontekstu, obenem pa je tudi član inštituta Academia 
Europaea.

V središču njegovega raziskovalnega dela je zavezanost primerjalnemu in 
regionalnemu razumevanju konfucijanstva. Znan je zlasti po spodbujanju 
proučevanja »vzhodnoazijskih konfucijanstev« (v množini), pri čemer pose-
bej poudarja, da se je konfucijanska misel na edinstven način razvijala tako 
na Kitajskem kot v Koreji, Vietnamu in na Japonskem. Ta perspektiva dalje 
izraža njegovo širšo intelektualno zavezanost ideji »enotnosti v raznoliko-
sti«, v kateri se filozofske tradicije ne obravnavajo kot uniformne, temveč kot 

1	 Nacionalna tajvanska univerza, zaslužni profesor; Academia Europaea, tuji član.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   139Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   139 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



140

Intervju s Huang Chun-chiehom

dinamične in lokalno prilagojene. Huang kritizira tradicionalni sinocentrizem 
ter se zavzema za metodologijo konfucijanskih študij, ki upošteva lokalne in-
telektualne kontekste in ne vsiljuje enotnega, centraliziranega modela. Na ta 
način pa izpodbija tudi prepričanje, da je kitajsko konfucijanstvo končna ali 
čista oblika, in namesto tega poudarja bogastvo njegovih regionalnih izrazov. 
V svojih delih raziskuje, kako lahko konfucijanstvo ostane smiselno v sodob-
nem svetu, pri čemer se ukvarja z demokratičnimi vrednotami, kulturno iden-
titeto in filozofskim pluralizmom. 

Huang velja za premostitveno osebnost, ki povezuje tradicionalno vzhodno-
azijsko misel s sodobno svetovno filozofijo. Njegova dela, napisana v kitajšči-
ni in angleščini, pa so vplivala ne le na sinologijo, temveč tudi na širše podro-
čje primerjalne filozofije.2 Klasična kitajska besedila pogosto reinterpretira 
skozi prizmo sodobne misli, zavzema pa se tudi za dialog med konfucijansko 
in zahodno tradicijo ter raziskuje vlogo kulture, hermenevtike in zgodovinske 
zavesti pri oblikovanju vzhodnoazijske modernosti. S svojo znanstveno de-
javnostjo je pomagal na novo opredeliti študij konfucijanstva v Vzhodni Aziji 
– ne kot fiksno ali monolitno tradicijo, temveč kot živo, razvijajočo se inte-
lektualno dediščino, ki je globoko vpeta v različne kulturne in zgodovinske 
izkušnje te regije.

Huangove najpomembnejše publikacije so Meng xue sixiang shilun 孟學思
想史論 [Zgodovina interpretacij Mencija], delo v treh zvezkih (2022–2025); 
Confucianism for the Twenty-First Century [Konfucijanstvo za enaindvaj-
seto stoletje], v souredništvu z Johnom A. Tuckerjem (2023); Rujia sixiang 
yu ershiyi shiji de duihua 儒家思想與21世紀的對話 [Dialog med konfuci-
janstvom in 21. stoletjem] (2022); Dongya Rujia renxueshi lun 東亞儒家仁學
史論 [Zgodovinski traktat o sočlovečnosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih] 
(2017); East Asian Confucianisms: Texts in Contexts [Vzhodnoazijska konfuci-
janstva: Besedila v kontekstih] (2015), ki je bila prevedena tudi v slovenšči-
no (2016) in španščino (2017); Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思
想與中國歷史思維 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje] 
(2014), pozneje prevedena v japonščino (2016) in nagrajena s tretjo nacio-
nalno nagrado za dosežke v kitajskih študijah v LRK (2018); knjiga Taiwan in 
Transformation: Retrospect and Prospect [Tajvan v preobrazbi: Retrospektiva 
in perspektiva] (2014), ki je bila sprejeta kot učbenik na ameriški univerzi U.S. 
Naval War College; Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixiang 東
亞儒學視域中的徐復觀及其思想 [Xu Fuguan v kontekstu vzhodnoazijskih 
konfucijanstev] (2009; popravljena in razširjena leta 2018), prevedena tudi 

2	 Za obravnavo metodološke povezave med Huangovim delom in primerjalno filozofijo glej na 
primer Ogrizek 2020.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   140Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   140 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



141

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

v francoščino (2015), japonščino (2018) in angleščino (2019); Humanism in 
East Asian Confucian Contexts [Humanizem v vzhodnoazijskih konfucijanskih 
kontekstih](2010) ter Higashi Ajia shisō kōryūshi — Chūgoku, Nihon, Taiwan o 
chūshin to shite 東アジア思想交流史──中国‧日本‧台湾を中心として [In-
telektualna interakcija v Vzhodni Aziji: Kitajska, Japonska in Tajvan] (2013).3

Pričujoči intervju se osredotoča na različna vprašanja konfucijanskega pre-
poroda in njegovih vplivov v deželah Vzhodne Azije, njegov namen pa je po-
dati prizmo, skozi katero se bo Huangov poglobljeni uvid lahko usmerjeno 
dotaknil vprašanj, ki posebej zadevajo tematiko konfucijanskega preporoda 
v Vzhodni Aziji, pa tudi vlogo, ki jo v zvezi s tem igrajo novi in posodobljeni 
pristopi za študij vzhodnoazijskih idejnih tradicij.

Med drugim Huang tako odgovarja na raznolika vprašanja, kot so: kakšna 
je trenutna in kakšna bi morda lahko bila nova konfucijanska zavest; kate-
ri elementi tradicije imajo po njegovem mnenju z vidika odnosa med posa-
meznikom in družbo največji vpliv in potencial; pa tudi, kakšen je morebitni 
vpliv političnega vzpona Vzhodne Azije na naravo konfucijanskih študij in 
konfucijanskega projekta v 21. stoletju. Intervju dalje naslavlja tudi Huangov 
lastni raziskovalni pristop – metodo, ki jo imenuje »vzhodnoazijska konfuci-
janstva«. Metodo »vzhodnoazijskih konfucijanstev« Huang tukaj utemeljuje 
tako z vidika razlogov, zakaj se je treba ponovno vrniti h konfucijanski oziro-
ma širši vzhodnoazijski zgodovini idej in jo na nov način proučiti, kot z vidika 
pristopov, ki se mu zdijo v 21. stoletju za to najbolj primerni. 

V svojih poglobljenih odgovorih se Huang hkrati dotakne duhovnih, političnih 
in povsem življenjskih razsežnosti konfucijanstva ter izpostavi mesta, na kate-
rih se slednje, sploh v svojih humanističnih razsežnostih, še vedno in ponov-
no kaže kot bogat vir uvida v človeški obstoj in delovanje – vir, ki po njegovem 
lastnem mnenju vsekakor ne sodi le v študij kitajske, temveč tudi na oder 
globalne zgodovine idej; predvsem pa vir, ki še zdaleč ni izčrpan ne v svojih 
teoretičnih niti praktičnih razsežnostih.

3	 Seznam je povzet po: https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications. 
Dostop: 10. april 2025.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   141Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   141 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications


142

Intervju s Huang Chun-chiehom

Danes so v vzhodnoazijskih državah konfucijanski kulturni vplivi različno 
močni, prav tako pa se jih ljudje tudi različno jasno zavedajo. Ali menite, da 
ljudje še vedno na splošno zavestno prepoznavajo posredovane elemente 
konfucijanstva ali pa jih dojemajo predvsem kot del širšega kulturnega iz-
ročila? Ali so elementi konfucijanstva včasih skriti pod neimenovanimi obi-
čaji, kot se to morda dogaja na Japonskem?

Veseli me, da omenjate različne stopnje konfucijanskega kulturnega vpliva 
in različne stopnje zavedanja teh vplivov v vzhodnoazijskih državah. Ko go-
vorimo o kulturnem vplivu konfucijanstva v Vzhodni Aziji, sam menim, da 
moramo razlikovati vsaj tri različne vidike ali ravni konfucijanske tradicije, in 
sicer konfucianizem kot politično ideologijo,4 konfucijanstvo kot akademski 
diskurz in konfucijanstvo kot način življenja. Vse te tri ravni konfucijanstva 
so si prizadevale ne le razlagati, temveč tudi spreminjati svet. Med njimi je 
morda najmočnejši vidik konfucijanstvo kot način življenja. Konfucijanstvo 
je predvsem filozofija subjektivnosti, ki se osredotoča na kultivacijo samega 
sebe, z namenom preoblikovati družbo, državo in svet. Konfucijanstvo za-
gotavlja niz vrednot za boljši način življenja. Prodor in vpliv konfucijanskih 
vrednot v azijskih družbah sta postala občutna v času pandemije COVID-19. 
Pod vplivom konfucijanstva se je v vzhodnoazijskih družbah, v nasprotju z in-
dividualizmom na Zahodu, predvsem v Združenih državah Amerike, razcvetel 
duh komunitarizma. Neki učenjak je tako leta 2020 poročal, da »naša sposob-
nost premagati epidemijo izhaja iz nečesa, kar bi v grobem lahko imenovali 
konfucijanski kozmopolis« (Maçães 2020). Statistični podatki iz leta 2020 so 
razkrili, da je število smrti zaradi COVID-19 na 100.000 prebivalcev na krščan-
skem kulturnem območju znašalo kar 58-krat toliko kot na konfucijanskem 
kulturnem območju.5

V tem pogledu je Tajvan morda najboljši primer v vzhodnoazijskem kultur-
nem območju kot celoti. Kot sem trdil že drugje (Huang 2023, 217–29), je 
konfucijanstvo »delovalo« kot način življenja v osnovni civilni družbi na Tajva-
nu. Od 17. stoletja dalje so kitajski priseljenci na Tajvan prinesli konfucijanske 
vrednote. Konfucijanstvo je bilo vir kulturne moči Tajvana. Med japonsko ko-
lonizacijo Tajvana med letoma 1895 in 1945 so domači intelektualci predavali 

4	 V slovenščino angleško besedo Confucianism, ki v tem kontekstu ne podaja razlike, po nava-
di prevajamo z dvema različnima izrazoma. Tako »konfucijanstvo« označuje izvorni filozofski 
nauk, ki ga je razvijal Konfucij s svojimi nasledniki, medtem ko »konfucianizem« označuje dr-
žavno ideologijo, ki se je uveljavila z dinastijo Han 漢 (202 pr. n. št. – 9 n. št., 25–220 n. št.) in 
ki sicer črpa iz konfucijanstva, vendar jo hkrati zaznamujejo elementi legalizma (op. prev.). 

5	 Za podroben prikaz statističnih podatkov glej spletno predstavitev WDSI za leto 2020. https://
www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_
chn_brief.pdf. Dostop: 19. februar 2024.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   142Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   142 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf


143

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Konfucijeve Razprave, s tem pa kritizirali japonsko vladajočo oblast. Po drugi 
svetovni vojni je delovna etika, prežeta s konfucijansko tradicijo, prispevala k 
hitremu gospodarskemu razvoju Tajvana, ki je bil v drugi polovici 20. stoletja 
prvi in najpomembnejši med tako imenovanimi štirimi malimi zmaji v Vzhod-
ni Aziji. V začetku 21.  stoletja so bile donacije, ki so jih običajni prebivalci 
Tajvana namenili žrtvam potresa avgusta 2008 v provinci Sečuan (四川) na 
Kitajskem ter preživelim po potresu, cunamiju in jedrski nesreči marca 2011 
v Fukušimi (福島) na Japonskem, najvišje na svetu. Vse to kaže, da imajo obi-
čajni prebivalci Tajvana tisto, kar je Mencij (372–289 pr. n. št.) poimenoval 
»srce, ki je občutljivo za trpljenje drugih« (prev. po Lau 1984, 67–9). Konfu-
cijanske vrednote in življenjska etika so prodrle v miselno matrico običajnih 
prebivalcev Tajvana. 

Ker so se konfucijanske vrednote tako dobro ohranile in prodrle globoko v 
tajvansko civilno družbo, vsi glavni budistični samostani in ljudske religije na 
Tajvanu spodbujajo branje Štirih knjig.6 Samostan Zhong Tai Chan (Zen; 中
台禪寺) v osrednjem Tajvanu je na primer v 17. stoletju natisnil Pripombe k 
Štirim knjigam meniha Ouyi Zhixuja (蕅益智旭, 1599–1655), da bi tako spod-
budil zlitje konfucijanstva in budizma. Drug budistični menih, Richang (日常
法師, 1929–2004), ustanovitelj Izobraževalnega parka blaženosti in modros-
ti (Fu zhi jiaoyu yuanqu 福智教育園區) v okrožju Yunlin (雲林), je v letih 
1993–1994 svojim učencem predaval o Razpravah, ki so bile odskočna deska 
za študij budizma. Leta 2007 je mojster Zheng Yan (證嚴法師, 1937–), vodja 
budističnega združenja Tzu Chi (Ciji; Sočutje in pomoč; 慈濟), spodbujal mno-
žično gibanje za Konfucijev nauk »podrediti se in se vrniti k spodobnosti«. 
Združenje Ciji je konfucijanstvo širilo tudi prek televizijskih in radijskih mrež 
tako na Tajvanu kot v celinski Kitajski.

Skratka, Tajvan je kitajska skupnost par excellence (Huang 2014c, xv). Tajvan 
je imel srečo, da je bil imun na veliko kulturno revolucijo (1966–1976) v ce-
linski Kitajski. Na Tajvanu se je zato ohranila tradicionalna kitajska kultura, 
predvsem konfucijanske vrednote. V družbi se spoštujeta spodobnost in de-
lovna etika. Iz tega razloga je bil članek v tedniku New Weekly [Novi tednik], 
ki izhaja v kitajskem mestu Guangzhou (广州市), z naslovom »Najlepša po-
krajina Tajvana so ljudje« tako priljubljen, da je bil julija 2012 ponatisnjen v 
120.000 izvodih. Čeprav si nekatere politične osebnosti na Tajvanu prizade-
vajo za »desinizacijo« in združbe goljufov v zadnjih letih delujejo dan in noč, 
valovi, plima in oseka ne morejo spremeniti sestave vode v morju.

6	 Gre za štiri temeljna dela konfucijanstva: Lunyu 論語 [Razprave], Mengzi 孟子 [Mencij], Da xue 
大學 [Veliki nauk] in Zhong yong 中庸 [Nauk o sredini] (op. prev.).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   143Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   143 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



144

Intervju s Huang Chun-chiehom

Kako bi se lahko med ljudmi oblikovala prenovljena konfucijanska zavest – 
ali bi to pomenilo predvsem ponovno prebujenje in preimenovanje tradicije 
ali pa bi zahtevalo razvoj povsem nove konfucijanske zavesti?

Konfucijanstvo je starodaven in večdimenzionalen intelektualni in kulturni 
sistem. Zgodovinsko gledano je konfucijanstvo v cesarski Kitajski igralo tri 
glavne vloge, in sicer (a) konfucianizem kot ortodoksna politična ideologija 
od zgodnje dinastije Han 漢, (b) konfucijanstvo kot glavna filozofija med inte-
lektualci in učenjaki ter (c) konfucijanstvo kot način življenja med navadnimi 
ljudmi. Konfucijanstvo je bilo tisto, ki je ljudem nudilo zavetje v vzponih in 
padcih zgodovine pred 20. stoletjem na Kitajskem.

Če se ozremo v prihodnost, se zdi uresničljivo, da se bo med ljudmi oblikovala 
prenovljena konfucijanska zavest. Ta nova konfucijanska zavest se lahko raz-
vije iz osnovnega pogleda na človeka in svet. To ponovno prebujenje bo ver-
jetno pomenilo spremembo v veliki konfucijanski tradiciji. Ne gre za povsem 
novo konfucijansko zavest. Po Konfuciju in Menciju biti človek pomeni biti 
človečen. Novi konfucijanski humanizem, ki se ponovno prebuja iz te konfu-
cijanske tradicije, je lahko še posebej primeren za zdravljenje bolezni našega 
stoletja.

Bistvo konfucijanskega humanizma je bila nekakšna »filozofija moralne su-
bjektivnosti«. Konfucijeva »filozofija moralne subjektivnosti« je vsebovala tri 
teze, in sicer: (a) ljudje so moralni subjekti, ki so svobodni dejavniki delova-
nja, (b) človeška zavest ohranja avtonomijo in je izvor vrednostne zavesti ter 
(c) ljudje so moralne osebe in lahko s svojimi neskončnimi duhovnimi vadba-
mi razumejo mandat neba (tianming 天命), ki je »moralni univerzum«. Zato 
je mogoče doseči nekakšen »homokozmični kontinuum«.

Prav ker so bile oči konfucijanskih humanistov v Vzhodni Aziji uprte v vsak-
danje življenje v tem vsakdanjem svetu, sta se tu posebej razvili »relacijska 
subjektivnost« in družbena etika (Rošker 2023). Vendar pa to ne pomeni, da 
imajo ljudje v konfucijanski tradiciji »enodimenzionalen« obstoj. Nasprotno, 
ljudje v konfucijanskem humanističnem mišljenju so bili »večdimenzionalni« 
in so lahko postali sposobni komunicirati ali rezonirati z »najvišjo stvarno-
stjo«. Vse tri določujoče fasade konfucijanskega humanizma so bile globoko 
zasidrane v Mencijevem pojmovanju ljudi. Zdi se torej upravičeno trditi, da je 
bil Mencij glavni arhitekt konfucijanskega humanizma.

Mencijevo pojmovanje ljudi lahko opazujemo v štirih perspektivah: (a) ljudje 
so obdarjeni z moralnim instinktom, pretežno »prirojenim znanjem« (lian-
gzhi 良知) in »prirojeno sposobnostjo« (liangneng 良能); (b) zavest (srčna 
zavest; xin 心) ima univerzalnost in prednost; (c) zavest je izvor vrednostne 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   144Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   144 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



145

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

zavesti; (d) zavest je sposobna razumeti mandat neba. Ključna beseda Men-
cijevega humanizma je »postajati«, in ne »biti«.7

Jedro konfucijanskega humanizma je bila torej človeška zavest. Glede funkcij 
zavesti v konfucijanskem humanizmu lahko dalje ugotovimo dvoje. (a) De-
javnosti zavesti so opredeljevale »sebstvo«. Teorija, ki so jo zagovarjali kon-
fucijanski humanisti, se je tako glasila: »Moralnost je prirojena, kar pomeni 
pristopati k zavesti z razmišljanjem o človeški naravi« (renyi neizai, ji xin jian 
xing 仁義內在，即心見性) (Mou Zongsan 2020, 57).8 »Jaz« v vzhodnoazij-
skih konfucijanstvih ni bil »razdeljeni jaz«, kakršnega je analiziral William Ja-
mes (1842–1910) (James 1909, 139–56). »Jaz« v konfucijanskem humanizmu 
je namesto tega »tripartitni jaz« (Raphals 2023, 208), ki združuje zavest, telo 
in duha v harmonično celoto. Ključna beseda v pojmu »jaza« konfucijanskih 
humanistov je bila »kontinuum«, ne »prelom« ali »delitev«. (b) Prostor, ki ga 
je razgrnila človeška zavest, je neomejen. Konfucijanski humanisti so vztrajali, 
da kultiviranje sebstva vodi k ureditvi družine in pomiritvi sveta. Prostor za 
kultivacijo samega sebe pa se je nenehno izgrajeval in širil. (Lewis 2006, 1).

Konfucijanski humanizem je bil najboljša manifestacija tega, kar sem nedav-
no imenoval »duhovno konfucijanstvo«. Kot sem že prikazal, »v primerjavi 
s političnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politike, duhovno 
konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k preoblikovanju 
samega sebe kot temelju in izhodišču za preoblikovanje sveta. Na ta način 
je duhovno konfucijanstvo orientacijska filozofija, ki se ukvarja s funkcijami 
spoznavanja (človeške narave), očiščevanja, nauka ter privajanja samemu 
sebi, tako kot druge filozofije samokultivacije stare Kitajske, Grčije in Indije« 
(Huang 2025; primerjaj Gowans 2021, 18). V 21. stoletju se materialna kul-
tura razvija z neverjetno hitrostjo, vendar na račun duhovne. Duhovno kon-
fucijanstvo, ki se kaže v konfucijanskem humanizmu, usmerjenem v samo-
kultivacijo in preseganje samega sebe, pa je lahko izhod iz velikanskih težav 
človeštva v 21. stoletju in naprej.

Zgoraj omenjeni konfucijanski humanizem je v našem stoletju nemirov še 
posebej aktualen. Konfucijansko humanistično razmišljanje izhaja iz kultiva-
cije zavesti ter poudarja nauk o homokozmičnem kontinuumu in temeljno 
vrednoto »sočlovečnosti« (ren 仁, dobrotljivost). Vse te temeljne vrednote 
pa lahko ustvarijo filozofijo intersubjektivnosti, ki bi lahko ozdravila bolezni 
naše dobe.

7	 Te točke sem ponazoril drugje, glej Huang 2024.
8	 Glej tudi opombo 10. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   145Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   145 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



146

Intervju s Huang Chun-chiehom

Kateri so po vašem mnenju nekateri vidnejši (ali omembe vredni) vplivi 
konfucijanskega preporoda (v kateri koli obliki) na sodobne vzhodnoazijske 
družbe z vidika odnosa med posameznikom in družbo?

Vaše vprašanje se dotika enega od glavnih izzivov, s katerimi se konfucijanska 
tradicija spopada v 21. stoletju. Jedro vašega vprašanja je v veliki meri pove-
zano z naslednjim vidikom: kako ohraniti dinamično ravnovesje med svobo-
do posameznika na eni strani in družbenim redom na drugi. To vprašanje je 
postalo zelo očitno v letih pandemije (2019–2022), zlasti v Ameriki in Evropi. 
Neki učenjak je tako dejal, da morajo Američani, da bi se lahko spopadli z iz-
zivom pandemije, opustiti pretirani individualizem (Müller 2020). Poleg tega 
se napetost med »svobodo« in »redom« nanaša na interakcijo med »posa-
meznikom« in »družbo«. Konfucij (551–479 pr. n. št.) in Mencij (371–289? pr. 
n. št.) imata veliko povedati o tem pomembnem vprašanju.

V svoji knjigi z naslovom Poglobljena proučitev Konfucija in Mencija [Shenkou 
Kongmeng 深叩孔孟] (Huang 2022, 271–6) sem pokazal, da Mencijev odlo-
mek o »Razumevanju besed in gojenju qi« [Zhiyan yangqi 知言養氣] obrav-
nava razmerje med »svobodo« in »nujnostjo« ter med »posameznikom« in 
»družbo«, ki ju omenjate. Najprej si podrobneje oglejmo odlomek iz Mencija, 
ki se glasi takole:

Gongsun Chou je dejal: »Če bi vam, mojster, dodelili položaj, višji od po-
ložaja glavnega ministra v državi Qi, na ta način pa bi vam uspelo ude-
janjiti pot (dao 道), ne bi bilo nič čudnega, če bi vam uspelo doseči prav 
toliko kot vodjam fevdalnih gospodov ali celo samemu kralju. Če bi se to 
zgodilo, ali bi to v vaših mislih povzročilo vznemirjenje?«

»Ne,« je odvrnil Mencij. »Od mojega štiridesetega leta dalje se mi zavest 
ne vznemirja več.«

»V tem primeru daleč prekašate Meng Bena.«

»To ni težko. Gaoziju je to uspelo še pri še nižji starosti kot meni.«

»Ali obstaja način, kako doseči tak uspeh?«

»Obstaja. Beigong You je svoj pogum gojil tako, da ni nikoli pokazal po-
nižnosti ali dovolil, da bi ga kdo prelisičil. Če je popustil le za malenkost, 
je bilo to zanj enako ponižujoče, kot če bi ga pretepli na tržnici. Nič bolj 
ne bi sprejel žalitve od princa z deset tisoč vozovi kot od reveža. Enako 
hitro bi z mečem prebodel kneza kot običajnega človeka. Ni spoštoval 
ljudi in je vedno vrnil vse, kar je bilo slišati na njegov račun. Meng Shishe 
pa je o gojenju svojega poguma povedal naslednje: ‚Na poraz gledam 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   146Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   146 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



147

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

enako kot na zmago. Kdor naredi korak naprej šele, ko je enkrat ocenil 
sovražnika, in se vključi v boj šele, ko je že pretehtal svoje možnosti za 
zmago, preprosto pokaže strahopetnost zoper številčno premoč. Seveda 
ne morem biti zares prepričan o zmagi. Vse, kar lahko storim, je, da sem 
brez strahu.‘ Meng Shishe je bil podoben Zengziju, Beigong You pa Zixia-
ju. Težko je reči, kateri od njiju je bil boljši, vendar je Meng Shishe trdno 
dojemal bistveno. Zengzi je nekoč dejal Zixiangu: ‚Ali občuduješ pogum? 
Nekoč sem od mojstra slišal o vzvišenem pogumu. Če človek pogleda 
vase in ugotovi, da je v zmoti, se mora od strahu zdrzniti, četudi je njegov 
nasprotnik le običajen človek. Če pa ugotovimo, da imamo prav, gremo 
lahko celo zoper tisoč ali deset tisoč ljudi.‘ Meng Shishejevo vzdrževanje 
qi 氣 je vredno manj od Zengzijevega trdnega dojemanja bistvenega.«

»Zanima me, ali mi lahko poveste kaj o zavesti, ki je ni mogoče vznemiriti, 
v vašem in Gaozijevem primeru.«

»Kot pravi Gaozi: ‚Če ne razumete besed (zhiyan 知言), se s tem ne obre-
menjujte v zavesti; in če ne razumete v zavesti, ne iščite zadovoljstva v 
svojem qi.‘ Prav je, da človek ne išče zadovoljstva v svojem qi, če v svoji 
zavesti ne razume. Vendar je napačno reči, da se ne bi smeli ukvarjati s tem 
v zavesti, kadar nam ne uspe razumeti besed. Volja (zhi 志) je poveljnik nad 
qi, medtem ko je qi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe volja, tam se qi 
zaustavi. Zato pa pravijo: ‚Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega qi.‘«

»Če se, kot pravite, qi ustavi tam, kamor prispe volja, kakšen smisel ima 
potem govoriti: ‚Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega qi.‘«

»Kadar je volja ovirana, premakne qi. Po drugi strani pa qi, kadar je ovi-
ran, prav tako premakne voljo. Spotikanje in hitenje vplivata na qi, ven-
dar se to zares pokaže kot razbijanje srca.«

»Smem vprašati, katere so vaše odlike?«

»Razumem besede (zhiyan). Dobro skrbim za svoj prostrani qi (yang wu 
haoran zhi qi 養吾浩然之氣).«9 

To je najčudovitejši odlomek v celotnem Menciju, odlomek, ki je postal sploš-
no znan kot odlomek o »Razumevanju besed in gojenju qi«, odlomek z glo-
bokimi idejami in bogatim notranjim pomenom. V odlomku Gongsun Chou (
公孫丑) sprašuje Mencija, ali bi se njegova srčna zavest (xin 心) premaknila 
ali vznemirila, če bi domneval, da lahko zasede pomemben položaj in se bodo 
s tem njegove politične ideje lahko udejanjile. V kitajskih klasikih je starost 

9	 Prevod po nekoliko prirejeni različici prevoda v Lau 1984, 2A: 2, 55–7.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   147Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   147 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



148

Intervju s Huang Chun-chiehom

štirideset let veljala za ključno točko v človekovem življenju: »Pri štiridesetih 
sem se osvobodil dvomov (huo 惑)« (Lunyu s. d., 2/4). Veliki neokonfucijan-
ski sintetizator Zhu Xi (1130–1200) je Konfucijeve besede komentiral tako-
le: »Ko nima niti najmanjšega dvoma o tem, kako bi stvari morale biti (suo 
dangran 所當然), takrat lahko človek v vseh zadevah ravna v skladu (shou 
守) z razsvetljenostjo spoznanja« (Zhu Xi 2016a, 71). Nekateri komentatorji 
menijo, da pismenka »huo 惑« pomeni »dong 動«, se pravi, da dejansko po-
meni vznemiriti se pod vplivom zunanjega sveta. Poleg tega je Gongsun Chou 
vprašal tudi, ali obstaja metoda za ohranjanje »srčne zavesti, ki je ni mogoče 
vznemiriti (budong xin 不動心)«. Mencij mu je odvrnil, da takšna metoda 
obstaja, ter kot primer navedel razlike med Beigong Youjem in Meng Shishe-
jem (孟施舍), nadalje pa zatrdil, da je tudi metoda gojenja hrabrosti, ki jo je 
uporabljal slednji, v poglavitnih točkah blizu tisti prvi.

Mencij je dodatno pojasnil: »Prav je, da ne iščemo zadovoljstva v svojem qi 
氣, če ne razumemo v svoji zavesti. Napačno pa je reči, da se ne bi smeli 
obremenjevati v zavesti, kadar ne razumemo besed.« Prav je, da kadar ne-
koga poslušamo, pa ne razumemo, kaj pravi, potem ne iščemo pomena in 
ga ne raziskujemo v qi. Neprimerno pa je, da takrat, ko ne razumemo besed 
drugega, ne iščemo razumevanja v svoji zavesti (xin 心). Kajti »volja (zhi 志) 
je poveljnik nad qi, medtem ko je qi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe 
volja, tam se qi zaustavi.« Volja (zhi 志) je »tisto, čemur sledi zavest« (xin zhi 
suo zhi 心之所之), medtem ko je »zavest« (xin 心) gospodar, ki mu sledi qi. 
Mencij je zato zagovarjal način negovanja poguma, torej, da svojo pot začne-
mo z gojenjem zavesti (xin 心). Za Mencija je največja odlika gojenja poguma 
»razumevanje besed in gojenje svojega prostranega qi« (wo zhi yan, wo shan 
yang wu haoran zhi qi 我知言，我善養吾浩然之氣). Ko človek postane do-
ber v gojenju prostranega qi, lahko razume besede drugih ljudi. Ta Mencijev 
argument vključuje tudi vprašanje »svobode« in »nujnosti« v človekovem 
življenju, hkrati pa se dotika odnosa med »posameznikom« in »skupnostjo«.

Ključni pojem zgoraj obravnavanega odlomka iz Mencija je pojem qi 氣. Be-
njamin I. Schwartz (1916–1999), priznani harvardski učenjak 20. stoletja, je 
zapisal, da je qi poseben pojem kitajske kulture, ki ima kitajske kulturne zna-
čilnosti in ga ni mogoče prevesti v noben zahodni jezik (Schwartz 1985, 179–
84). Pojem qi je prisoten na vseh področjih kitajske kulture; kitajske slike si 
prizadevajo za »resonanco yun in vitalnost qi« (qiyun shengdong 氣韻生動); 
v svojem pisanju si kitajski prozaisti prizadevajo za »prefinjenost in jasnost 
qi« (wenqi tongchang 文氣通暢); pri govorjenju so Kitajci posebej pozorni na 
»besede, ki združujejo qi in milino« (ci he qi wan 辭和氣婉); v tradicionalni 
kitajski medicini zdravnik opazuje, posluša, poizveduje in se dotika, da bi s 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   148Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   148 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



149

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

»šestimi qiji« (liu qi 六氣) pojasnil »šest bolezni«; starodavni Kitajci so opazo-
vali »meglo« (yunqi 雲氣, dobesedno »oblak qi«), da bi napovedali dobro in 
slabo usodo; preden so stari Kitajci uporabljali orožje, so morali imeti vojaki 
»izostren qi« (liqi 利氣) oziroma »razširjen qi« (yanqi 延氣); Mencij je govoril 
o »gojenju prostranega qi«, Xunzi (荀子, 298–238 pr. n. št.) pa o »upravljanju 
qi in gojenju srčne zavesti« (zhiqi yangxin 治氣養心).

V tradicionalni kitajski miselnosti se človeško telo (shenti 身體) obravnava 
kot nepopolno. Edina možnost, da se naše telo približa popolnosti ali jo dose-
že, je, da njegove organe vodi podskupina organov, zlasti glava ali zavest, ali 
pa da telo omejujejo zunanje sile (na primer pravila lepega vedenja). Za to, 
da se »telo« iz nepopolnosti približa popolnosti, je ključnega pomena prav 
qi 氣, in sicer tako, da se tekoči in spreminjajoči se qi poveže s človeškim xin 
心 (zavestjo) ter xing 形 (telesnostjo), kar človeškemu telesu omogoča, da 
tvori celovito enoto. V 17. stoletju je mojster japonske šole kogaku (古學, 
starodavno učenje) Itō Jinsai (伊藤仁齋, 1627–1705) interpretiral Mencijevo 
razpravo o gojenju lastnega prostranega ali »nočnega qi« (yeqi 夜氣) in ta 
prostrani qi opisal kot »enotno tvorno polje ki (ichigenki 一元氣), ki se raz-
teza med nebom in zemljo« (Itō 1901, 11). Pozneje pa je učenjak šole yōme-
igaku 陽明學 (japonski yangmingizem) iz 19. stoletja Yamada Hōkoku 山田
方谷 (1805–1877) pripomnil: »Nebo, zemlja in deset tisoč stvari so ena sama 
velika [sfera] qi (ichidaiki 一大氣)« (Yamada 1902, 6). Teoretično podlago 
tovrstnih teorij qi pa pravzaprav najdemo v teoriji medsebojne povezanosti 
»telesa« in »zavesti« v starodavni kitajski medicini. 

Zgoraj obravnavani odlomek iz Mencija tako vsebuje štiri ključne ideje. Te so:

(1)	 Zhiyan 知言 »razumevanje besed«: Mencij je menil, da »zavest določa 
besede« (yi xin ding yan 以心定言), Zhu Xi pa je ta stavek razlagal kot 
določanje »besed« (yan 言) z »načelom« (li 理). Dejal je: »Poznavanje 
besed je poznavanje načela (zhi yan, zhi li ye 知言，知理也)« (Zhu v Li 
2002, 1708). V Zaupnih pogovorih mojstra Zhuja (Zhuzi yulei 朱子語類) 
je Zhu še zapisal: 

Poznati besede je popolnoma enako kot raziskovati stvari (gewu 格
物) in širiti znanje (zhizhi 致知). Če človek ne razume besed, potem 
tudi ne bo mogel prepoznati različnih pokvarjenosti, nenormalnosti, 
laskanj in izmikanj, s katerimi se srečuje v kraljestvu pod nebom. Če 
želimo prakticirati sočlovečnost, a ne poznamo njenih nečloveškosti, 
in če jo želimo narediti pravično, ne da bi poznali njeno nepravičnost 
– kako naj torej kopičimo pravičnost, da bi vzgojili svoj prostrani qi? 
(Zhu v Li 2002, 1732) 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   149Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   149 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



150

Intervju s Huang Chun-chiehom

Ker je Zhu razlagal Mencijev nauk o moralnem ravnanju z vidika inte-
lektualne dejavnosti, se je pojavilo veliko neskladje med njegovim in 
Mencijevim prvotnim razumevanjem moralnosti. V velikih intelektu-
alnih tradicijah Vzhoda in Zahoda vedno obstajajo določene napeto-
sti med intelektualnim naporom in moralno kultivacijo. Pomembni 
primeri so: »spoštovanje moralne narave« (zun dexing 尊德性) in 
»zasledovanje poti znanja« (dao wenxue 道問學) iz Nauka o sredini 
ali pa »molitev« in »branje svetih spisov« v krščanski tradiciji ter dol-
gotrajne razprave o prednosti »širokega poslušanja« (guangwen 廣
聞) pred »kultiviranjem zavesti« (xiuxin 修心) v budistični tradiciji. 
Ko je Zhu razlagal nauk o kreposti skozi pojem intelektualnega napo-
ra, se je močno oddaljil od predhodnih naukov Konfucija in Mencija, 
čeprav je hkrati ostajal zvest lastnim načinom razmišljanja.

(2)	 Sishi budong xin 四十不動心 »Pri štiridesetih letih se [moja] zavest ne 
vznemirja«. Ta stavek pomeni, da ima »zavest« svojo avtonomijo in 
spontanost, zato ne potrebuje zunanjih entitet, ki bi jo vodile in usmer-
jale. Konfucij je dejal: »Pri štiridesetih letih sem se osvobodil dvomov,« 
Mencij pa: »Moja zavest se od štiridesetega leta dalje ne vznemirja več.« 
Tako sta oba menila, da je štirideset let ključna starost v človekovem živ-
ljenju, ter poudarjala, da bi moral človek, ko doseže takšno starost, že 
imeti zavest (xin 心), ki je ustaljena v svoji samostojnosti in spontanosti.

(3)	 Yong 勇 »pogum«: Filozofi predqinskega obdobja, kot sta Konfucij in 
Mencij, so razlikovali med dvema vrstama »poguma« (yong 勇) – pogu-
mom, ki se rojeva iz krvi in qi (xueqi zhi yong 血氣之勇), ter moralnim 
pogumom (daode zhi yong 道德之勇) – pri čemer so poudarjali urjenje 
drugega poguma pred prvim. Poleg tega so si vztrajno prizadevali, da bi s 
pomočjo moralnega razuma preoblikovali človekovo primarno vitalnost 
in tako preobrazili človeško življenje v mreže pomena, ki prekipevajo od 
vitalnosti.

(4)	 Yang 養 »negovati«: Najprej je treba poudariti, da ima znak »yang 養« 
tako svoj tradicionalni kot sodobni pomen. Tako na primer slovar Erya 
pravi: »Yang 養 je yi 頤 (kultivirati), yi 艾 (kositi) in yu 育 (vzgajati)« (Guo 
Pu in drugi s. d., 55). V »Komentarjih k razlagi diagramov« [Shuoguazhu-
an 說卦傳] v Knjigi premen beremo: »Kun 坤 je zemlja, ki hrani nešteto 
stvari (yang 養)« (Gao Heng 1979, 613). V Knjigi zgodovine piše: »Uprav-
ljati pomeni zagotavljati ljudem preživetje (yang min 養民)« (Kong An-
guo in Kong Yingda s. d., 89). Knjiga pesmi vsebuje naslednji verz: »Pre-
življati čas v pozabi (zun yang shi hui 遵養時晦)« (Mao Heng in drugi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   150Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   150 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



151

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

s.  d., 1610). In končno, v Razpravah lahko preberemo stavek: »Danes 
za človeka biti sinovski ne pomeni nič drugega kot to, da je sposoben 
staršem zagotoviti hrano (yang 養)« (prev. po Lau 1979, 2:7, 13). V vseh 
teh primerih znak yang pomeni »hraniti, rediti« ali »biti sposoben nah-
raniti«. Vendar je v Mencijevih besedah »yang wu haoran zhi qi 養吾浩
然之氣« isti znak uporabljen v novem, inovativnem smislu, in ne v tradi-
cionalnem pomenu besede. Mencij je besede »haoran zhi qi 浩然之氣« 
opisal tudi takole:

Težko ga je pojasniti. Takšen qi je obsežen in neomajen v najvišji 
meri. Če ga negujemo (yang 養) z integriteto ter mu na pot ne pos-
tavljamo ovir, bo zapolnil ves prostor med nebom in zemljo. To je qi, 
ki odgovarja pravičnosti in poti (dao 道). Če mu to dvoje odvzame-
mo, bo stradal. Rodi se iz nakopičene pravičnosti, nemogoče si ga je 
prilastiti le z njenim občasnim izkazovanjem. Kadar človek ravna na 
način, ki ne ustreza standardu, ki si ga je postavil v zavesti, bo [qi] 
stradal. (prev. po Lau 1984, 2A:2, 57) 

Na tem mestu lahko navedemo tri ugotovitve. Prvič, qi mora ustrezati pravič-
nosti in dao 道, sicer bo usahnil; biti mora »nakopičena pravičnost«, in ne ne-
kaj, kar je mogoče prevzeti od zunaj. Tu Mencij uporablja »yang 養« v smislu 
moralnega kultiviranja, in ne kot »yang 養« v smislu materialnega jesti in piti.

Drugič, Mencijevo pojmovanje »negovanja qi« je zagnalo »notranji obrat« 
ideje pojma »yang« in osvetlilo pojmovanje funkcionalnosti v konfucijanski 
filozofiji telesa. Mencij je zagovarjal idejo preobrazbe naravnega, fizičnega 
človeškega življenja s humanistično racionalnostjo, pri čemer je qi v fiziolo-
škem smislu spremenil v »prostrani qi« z vsebino humanistične racionalnosti. 
Iz istega razloga je »gojiti qi« enako »gojiti zavest« ali, kot pravi Mou Zongsan, 
ta »zavest« (xin 心) ni »zavest spoznavanja« (renshixin 認識心), temveč je 
»moralna zavest« (daodexin 道德心).

Tretjič, delovanje yang 養 je način ali postopek, ki ga opredeljujeta poslušnost 
in pridobivanje, to je postopek usposabljanja zavesti sočlovečnosti in pravič-
nosti za »kopičenje pravičnosti« z »gojenjem qi«. Glede tega, kaj sledi gojenju 
qi, pa obstaja nauk o telesni popolnosti ali »izpolnitvi telesa« (jianxing 踐形). 
V zvezi z implikacijami nauka o »izpolnitvi telesa« je Mencij trdil: »Naša telo 
(xing 形) in polt nam je dalo nebo. Le modrec pa lahko svojemu telesu da 
popolno izpolnitev (jian 踐)« (prev. po Lau 1984, 7A:38, 281). Človeško telo 
nam da nebo (narava), modrec pa lahko svoj zunanji videz neguje in spremi-
nja s pomočjo svojega duha. Mencij je zato nadalje trdil, da »sočlovečnost, 
pravičnost, obredna spoštljivost in modrost koreninijo v njegovi zavesti in se 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   151Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   151 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



152

Intervju s Huang Chun-chiehom

kažejo na njegovem obrazu ter mu dajejo uglajen videz. Kažejo se tudi na 
njegovem hrbtu in se razširijo na njegove ude, zaradi česar bo njegovo sporo-
čilo razumljivo brez besed« (prev. po Lau 1984, 7A:21, 271). Že v zgodnji fazi 
je tovrstna moralna zavest ukoreninjena v zavesti srca, pozneje pa se lahko 
izrazi navzven, tako da se kaže v fizičnem videzu posameznikovega obraza, 
hrbta in štirih udov. Mencij meni, da lahko človeško življenje razdelimo na tri 
glavne ravni: »zavest«, »qi« in »telo«. Tako se gojenje zavesti, to je »gojenje 
prostranega qi«, kaže v telesni izpolnitvi (jianxing 踐形). Z drugimi beseda-
mi, fizično telo predstavlja vmesnik, na katerem poteka stik med »jazom« in 
»svetom« – je nosilec našega duha.

Mencijev nauk o »razumevanju besed in gojenju qi« poudarja integrativno 
vitalnost, ki kot pojav sledi popolni racionalizaciji fizičnega človeškega življe-
nja. Fiziološka vadba in dejavnost sta pod vodstvom našega razuma (volje). 
Kot taka naša telesna dejavnost pripada tako naravnemu svetu, ki vsebuje 
pomen, kot tudi kulturnemu svetu, ki ustvarja smisel in pomen. Poleg tega 
pa je Mencij qi pripisal tudi etične konotacije. Če povzamemo, teorija »goje-
nja qija« (yangqi 養氣) potrjuje hipotezo Josepha Needhama (1900–1995), 
ki pravi, da je posebna značilnost starodavne kitajske misli pozicija »organi-
cizma« (Needham 1956, 286–7). 

Iz tega razloga je Mencijeva teorija »razumevanja besed in gojenja qi« sodob-
no pomembna, zlasti za odnos med posameznikom in družbo v 21. stoletju. 
Konfucij in Mencij sta razmišljala o odnosu med posameznikom in družbo v 
svetu »organicizma«. V svetu konfucijanske misli je preoblikovanje družbe 
temeljilo na preoblikovanju samega sebe in se je z njim tudi začelo. Zdi se, 
da ne pretiravamo, če rečemo, da konfucijansko-mencijanska teorija odnosa 
med seboj in drugimi lahko pomembno vpliva na konfucijanski preporod v 
sodobni Vzhodni Aziji in svetu.

Ali menite, da bi lahko konfucijanstvo zaradi vse večjega kulturnega in po-
litičnega vpliva Vzhodne Azije pridobilo na svetovnem pomenu? Če je tako, 
kako bi lahko ta premik vplival na konfucijanske študije ali preoblikoval so-
dobni konfucijanski projekt? Ali bi ponovna kalibracija moči omogočila kon-
fucijanstvu v vseh njegovih oblikah, da bi pridobilo večjo globalno veljavo?

Preden se dotaknem globalnega pomena konfucijanstva v 21. stoletju, bi rad 
podal dve uvodni pripombi glede narave konfucijanstva. Prvič, glede na zgo-
dovinsko ozadje svojega časa je bil Konfucij hudo »revolucionaren«. Izraz jun-
zi 君子, na primer, se je pred Konfucijem uporabljal v kontekstu družbenega 
položaja ter se nanašal na kralja, princa, moža ali ljubimca. Konfucij je bil tisti, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   152Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   152 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



153

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

ki je ta isti izraz uporabljal v moralnem kontekstu za označevanje moralno 
»plemenite osebe«. Konfucij je svoje učence spodbujal, naj s samopreobraz-
bo postanejo takšna »plemenita oseba«. Poleg tega je Konfucij, ko je odloč-
no razglasil svojo doktrino o »izobrazbi za vsakogar«, praktično sprožil veliko 
revolucijo v izobraževanju.

Drugič, Konfucij je ostro napadal status quo svojega časa ter predstavil svoj 
»konfucijanski projekt«, ki je bil komaj zamisljiv in je dvigal obrvi (Yü 2004, 
388–40710). Ko so se Konfucij in njegovi privrženci dovolj poglobili v probleme 
zavesti in sveta, je »konfucijanski projekt« postal univerzalno veljaven in je 
pridobil globalni pomen.

Skrbi vas, ali bi »ponovna kalibracija moči« »omogočila konfucijanstvu v vseh 
njegovih oblikah, da bi se globalno bolj uveljavilo«. Kar imate pri tem v mis-
lih, je morda »dejansko obstoječe konfucijanstvo«, kot pravi Torbjörn Lodén. 
»Dejansko obstoječe konfucijanstvo« se nanaša na »konfucianizem kot dr-
žavno ideologijo v večjem delu zgodovine kitajskega cesarstva, pa tudi na 
njegovo uporabo kot orodja v rokah politikov danes«. Trenutno pa govorim o 
»duhovnem konfucijanstvu« (Lodén 2023, 61). Kot sem dejal, »duhovno kon-
fucijanstvo v nasprotju s političnim konfucianizmom daje prednost problemu 
‚postati‘ pred problemom ‚biti‘ in se pri razvijanju ‚konfucijanskega projekta‘ 
osredotoča na osrednjo konfucijansko idejo ‚samokultivacije‘ (xiushen 修身). 
V primerjavi s političnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politi-
ke, duhovno konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k 
preobrazbi samega sebe kot temelju in izhodišču preobrazbe sveta. Duhovno 
konfucijanstvo je usmeritvena filozofija, ki obravnava funkcije spoznavanja 
(človeške narave), očiščenja, doktrine in privajanja samemu sebi« (Huang 
2025, v pripravi). 

To duhovno razsežnost konfucijanstva so leta 1958 v svojem manifestu o ki-
tajski kulturi in konfucijanstvu prepričljivo prikazali učenjaki modernega kon-
fucijanstva (Tang Junyi in drugi 2000, 550–5), leta 2021 pa je bila to tudi tema 
manifesta, ki so ga razglasili trije skandinavski učenjaki (Kallio in drugi 2021). 
Na podlagi »duhovnega konfucijanstva« bom predlagal naslednje štiri teze, ki 
imajo lahko v 21. stoletju globalni pomen:

(1)	 Transcendenca se najbolje manifestira v vsakdanjem življenju.
(2)	 Preobrazba samega sebe je osredotočena na preobrazbo srčne zavesti.
(3)	 Jaz, družba, država in svet tvorijo koncentrične kroge; zato se preobrazba 

sveta začne s preobrazbo samega sebe.
(4)	 Smisel življenja je v osvetlitvi kulturnih vrednot.

10	 Pojem se pojavi na strani 400.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   153Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   153 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



154

Intervju s Huang Chun-chiehom

(1) Kar zadeva prvo tezo, je treba poudariti, da sta tako Konfucij kot Mencij 
trdila, da je človeška narava izvorno dobra in da ima ta dobra narava tran-
scendentalno osnovo. V Konfucijevem času so bile razlage o človeški naravi 
še razmeroma enostavne, saj so dejale le, da so si »ljudje po naravi blizu, raz-
hajajo pa se zaradi ponavljajoče se prakse«, medtem ko smo v Mencijevem 
času že deležni natančnejšega filozofskega prikaza tega stališča – ali kot je to 
s svojimi besedami opisal Mou Zongsan (牟宗三, 1909–1995), teorije »priro-
jene moralnosti«, s katero »pristopamo k zavesti z razmišljanjem o človeški 
naravi« (renyi neizai, ji xin jian xing 仁義內在，即心見性).11 Mou je pri tem 
mislil, da sta vrednoti »sočlovečnosti« in »pravičnosti« prirojeni človeškim 
bitjem, kar posledično pomeni, da se človeška narava kaže skozi človeško »za-
vest« (xin 心). Na to je večkrat opozoril Mencij. Na primer, v Menciju je zapi-
sano: »Organ zavesti lahko misli. Toda odgovor bo našel le, če bo razmišljal; v 
nasprotnem primeru ne bo našel odgovora. To je tisto, kar mi je dalo nebo« 
(prev. po Lau 1984, 6A:15, 239). V Menciju lahko dalje preberemo: »Ohra-
njanje zavesti in gojenje narave sta sredstvi, s katerima človek služi nebu« 
(prev. po Lau 1984, 7A:1, 265). Če povzamemo, imajo pogledi na človeka, ki 
jih vsebujeta Konfucijeva in Mencijeva misel, pravzaprav skupno izhodišče. 
Obe »utelešata neizmerni čudež apoteoze v vsakdanjih človeških odnosih« 
(ti shenhua buce zhi miao yu renlun riyong zhi jian 體神化不測之妙於人倫
日用之間), kot pravi Xiong Shili (熊十力, 1885–1968) (Xiong Shili 1970, 67), 
hkrati pa trdita, da je transcendenco človeškega življenja mogoče prepoznati 
v vsakdanjosti življenja in da tvori kohezivno celoto z obrednostjo.

(2) Kar zadeva drugo tezo, da je »jaz« osrednji pojem v konfucijanskem pog-
ledu na človeka, sta Konfucij in Mencij oba presodila, da je ključ do samopre-
obrazbe v človeški zavesti. Kot je trdil Mencij, je zavest osnova štirih kreposti, 
ki vključujejo sočlovečnost, pravičnost, obredno spoštljivost in modrost, za-
radi česar lahko prav vsak posameznik postane kot modrostna kralja Yao (堯) 
ali Shun (舜). Pod površjem te misli se skrivata naslednji dve tezi: (1) Konfucij 
in Mencij sta zagovarjala nekakšen »moralni egalitarizem«; (2) vsak človek 
ima prirojene kalčke dobrote. Tako lahko trdimo, da sta bila tako Konfucij 
kot Mencij neozdravljiva optimista. Podobno so konfucijanski intelektualci 
preteklosti trdili, da tudi če bi bila nebo in zemlja popolnoma zavita v temo, 
bi v prihodnosti neizogibno prišel dan, ko bo spet posijalo sonce. Konfucij je 

11	 Mou Zongsan je v svoji knjigi Značilnosti kitajske filozofije [Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲
學的特質] poudaril, da je »osrednja ideja pristopa, ki ga predstavlja Mencij, pojem ‚priroje-
ne moralnosti‘ (renyi neizai 仁義內在), to pomeni pristopati k zavesti za razmislek o človeški 
naravi. Mencijevo vztrajanje pri stališču, da je moralnost lastna človeški zavesti, bi tako lahko 
imenovali tudi ‚pristopati k zavesti, z namenom razmišljati o človeški naravi (ji xin jian xing 即
心見性)‘, torej govoriti o notranji naravi s pomočjo zavesti« (Mou Zongsan 2020, 57).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   154Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   154 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



155

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

govoril o »kultiviranju samega sebe iz spoštovanja« (xiuji yi jing 修己以敬), 
»kultiviranju samega sebe za pomiritev drugih« (xiuji yi an ren 修己以安人) 
in »kultiviranju samega sebe za pomiritev ljudi« (xiuji yi an baixing 修己以安
百姓) (prev. po Lau 1979, 14:42, 147). Konfucijanski intelektualci so verjeli v 
enotnost telesa in zavesti, zato so »kultiviranje telesa« (xiushen 修身) enačili 
s kultiviranjem zavesti ter zagnali »konfucijanski projekt« »upravljanja drža-
ve« in »pomiritve sveta« na podlagi »samokultivacije« in »upravljanja lastne-
ga gospodinjstva«. Vendar se lahko vprašamo: zakaj Konfucijev in Mencijev 
moralni egalitarizem ni mogel izboljšati dvatisočletne zgodovine avtokratskih 
režimov v cesarski Kitajski? Z drugimi besedami, zakaj se konfucijanski moral-
ni egalitarizem ni mogel spremeniti v politični egalitarizem?

Na to vprašanje lahko odgovorimo na naslednji način. Moralni egalitarizem, 
ki sta ga zagovarjala Konfucij in Mencij, je spadal v intelektualno domeno, 
medtem ko je dolga tradicija političnega avtoritarizma, ki se je na Kitajskem 
ohranila od prvega cesarja Qina 秦 dalje, spadala v domeno političnega siste-
ma. Čeprav sta intelektualna in politična domena medsebojno povezani, pa 
sta dejansko medsebojno še vedno ireduktibilni; še vedno imata vsaka svojo 
logiko delovanja, tako da »političnega« in »intelektualnega« področja ni mo-
goče popolnoma zreducirati v eno.

Poleg tega je v poteku tako imenovanega konfucijanskega projekta še en 
problem, ki ga je vredno razmisliti. »Samokultivacija« (xiu ji 修己) je po-
dročje, ki ga je mogoče nadzorovati z močjo lastne volje, ker spada v no-
tranjo sfero, medtem ko so pojmi, kot sta »pomiritev drugih« (anren 安人) 
in »pomiritev ljudi« (an baixing 安百姓), del zunanje sfere. V praktičnem 
delovanju se vidiki zunanjega področja običajno ne spreminjajo v skladu z 
vidiki notranje sfere. Čeprav je to vprašanje upravičeno, bi Konfucij in Men-
cij morda odgovorila na naslednji način. Dokler si bo vsak človek prizadeval 
za »samokultivacijo«, bosta celotna družba in celoten narod stopila na pot 
mirne vladavine. Oba misleca sta namreč trdila, da preobrazba sveta izhaja 
iz preobrazbe »samega sebe«.

Konfucij in Mencij sta prav tako poudarjala, da mora preobrazba »samega 
sebe« vključevati »gojenje qi«, to je »gojenje zavesti«, saj se konfucijanski 
pojem »prostranega qi« ujema tako s »pravičnostjo« kot s »potjo«. V zadnjih 
nekaj tisoč letih so si vsi kitajski intelektualci prizadevali za pomiritev »zaves-
ti«. V pesmi Su Shija (蘇軾, 1037–1101) lahko tako preberemo: »Mirno pre-
bivati v zavesti, tu je moja domovina« (Su Shi 2002, 579). V pesmi Zhu Xija (朱
熹, 1130–1200) beremo: »Vstopanje in izstopanje iz zavesti brez določenega 
časa« (Zhu Xi 2002, 284). Wang Yangming (王陽明, 1472–1529) pa je zapisal: 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   155Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   155 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



156

Intervju s Huang Chun-chiehom

»V svoji zavesti sami imam svetleči mesec« (Wang v Wu 1992, 792–3). Kon-
fucijanci tako vsi verjamejo, da je naša »zavest« ključna za samopreobrazbo.

(3) Kar zadeva tretjo tezo, sta oba očeta kitajskega konfucijanstva trdila, da 
prehod od »jaza« k družbi, državi ali k celotnemu svetu poteka kot razvoj v 
koncentričnih krogih. Ta misel vsebuje nekaj ključnih predpostavk, o katerih 
je vredno razmisliti.

Prvič, po Zhu Xijevi razlagi sta Konfucij in Mencij priznavala pojem razsloje-
ne ljubezni (ai you chadeng 愛有差等), hkrati pa sta zagovarjala, da se nje-
no »udejanjanje začne pri lastnih starših« (shi you qin shi 施由親始) (Zhu Xi 
2016b, 365–6). Teza, da ima »ljubezen sloje«, je citat iz Mencija, v katerem 
filozof očita mohističnim učenjakom njihovo kritiko konfucijanstva – slednjo 
pa kljub temu še vedno lahko štejemo za dober komentar na konfucijanstvo. 
Mohisti so trdili, da je konfucijanska etična misel močno nagnjena k temu, 
da si načelo »nenadomestljivosti« jemlje za pomembnejše od načela »nado-
mestljivosti«. Ko sta na primer Mencij in Taoying (桃應) razpravljala o vpra-
šanju ravnanja cesarja Shuna kot sina neba, če bi njegov oče, Gu Sou (瞽叟), 
ubil človeka, je Mencij dejal, da bi se moral Shun po aretaciji svojega očeta 
odpovedati položaju in oblasti, vdreti v zapor, osvoboditi očeta ter skupaj z 
njim pobegniti na obalo. Nato bi moral skrbeti za svojega očeta in tam živeti 
srečen in zadovoljen do konca svojih dni. Mencijeva trditev je bila utemelje-
na z naslednjim argumentom. Kot spoštljiv sin bi lahko poslušnost in služenje 
očetu opravljal le Shun, vladanje kraljestvu pa bi lahko prevzela tudi katera koli 
druga sposobna oseba, ki bi ga nadomestila. Mencij je menil, da ima načelo 
»nenadomestljivosti« prednost pred načelom »nadomestljivosti«, in sicer na-
čelom, da je treba članom iste krvne linije dati prednost pred tistimi, ki niso 
iz iste krvne linije. V svojih razpravah o družini in družbi so konfucijanci me-
nili tudi, da je »čustvo« (qing 情) bistveno nadrejeno redu »razuma« ali li 理. 
Čeprav so konfucijanci zagovarjali stališče, da je treba nadzorovati svoja čustva 
in želje, hkrati niso dopuščali brezsrčnosti, brezbrižnosti ali neusmiljenosti.12 
Konfucijanci so trdili, da se ne bi smeli ukvarjati s »sklepanjem« (li 理), če 
zato opustimo »praktičnost« (shi 事). Ko so govorili o razumu (li 理), so tako 
vedno govorili z nežnostjo in iskrenostjo, čeprav so včasih, da bi ga razložili, 
uporabljali zapletene besede. Uporabljali so »primerjavo« (bi 比) in »stimula-
cijo« (xing 興), da bi pokazali, da gredo naši »nameni« (yi 意) onkraj »besed« 

12	 To stališče je bolje pojasnil Qian Mu: »V kitajski konfucijanski misli je glede celotnega člove-
kovega življenja veliko večji pomen pripisan ‚čustvenemu‘ kot ‚razumskemu‘ delu. […] Konfu-
cijanski diskurz o človeškem življenju poudarja nadzor nad svojimi željami, pomanjkanje želja 
ali celo biti brez želja. Nikakor pa ne dopušča pomanjkanja čustev, izbrisa čustev ali celo brez-
čustvenosti« (glej Qian Mu 1994–1998a, 14).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   156Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   156 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



157

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

(yan 言) ali pa besedam celo sledijo. Zaradi tega so bili v tradicionalni kitajski 
misli najbolj razviti analogno sklepanje, korelativno mišljenje in razmišljanje 
z metaforo. Konfucijanec je dobro vzgojen in z ljudmi ravna vljudno, da bi jih 
tako ganil s »čustvi« (qing 情) in ne da bi druge presegel z »razumom« (li 理). 
V konfucijanski tradiciji je zato najbolj napredovala etična misel, medtem ko 
je epistemologija v razvoju nekako zaostajala. Med konfucijanskimi »petimi 
odnosi« (wulun 五倫) so jezuitski misijonarji, ki so prišli na Kitajsko v 16. sto-
letju, namenjali posebno pozornost enemu, in sicer odnosu med prijatelji ali 
tovariši. Mencij je govoril o »prijateljevanju z nekom zaradi njegove kreposti« 
(you ye zhe, you qi de ye 友也者，友其德也) (glej Lau 1984, 207), medtem 
ko je Konfucij zagovarjal stališče, da ne bi smeli »sprejeti za prijatelja nikogar, 
ki ni tako dober kot mi sami« (wu you buru ji zhe 無友不如己者), kjer »ru 如« 
pomeni »biti podoben« (si 似) komu (prev. po Lau 1979, 1/8, 5). Ta »ni kot 
jaz« ali »ni tako dober kot jaz sam« (buru ji 不如己) se ne nanaša na družbeni 
položaj ali moč, temveč na moralno integriteto in vzgojo človekovega značaja. 
Na ta način pa nam Konfucij in Mencij razkrivata, da bi moralo sklepanje prija-
teljstev temeljiti na spodbujanju človekove moralnosti.

Kar pa zadeva probleme političnega upravljanja, sta oba konfucijanska moj-
stra visoko cenila idejo »moralne vladavine«. Konfucijeva izjava, da bi »Yon-
gu lahko dodelili sedež, obrnjen proti jugu«, se je tako sčasoma razširila v 
Mencijev politični ideal »kraljevske poti« (wangdao 王道). V opisu slednje 
se njegov politični zorni kot precej približuje temu, kar je sodobni zahodni 
jezikoslovec George Lakoff opisal kot »model vzgojnega starša« (Lakoff 1996, 
35). Mencij je tako zagovarjal izvajanje politike sočutja z uporabo »srca, ki 
ne prenese trpljenja drugih« (buren ren zhi xin 不忍人之心). To predstavlja 
bistvo Mencijevega ideala »človečnega vladanja«, po katerem je tako stra-
stno hrepenel. Njegov ideal »človečnega vladanja« temelji zlasti na empatiji, 
saj od monarha zahteva, da se vživi ter začuti žalost in stisko svojega ljudstva, 
prakticira pravilo sočutja ter »s svojim ljudstvom deli veselje in srečo« (yu 
min tongle 與民同樂). Če rečemo, da je konfucijansko »človečno vladanje« v 
veliki meri oblika »politike čustev« ali »afektivne politike« (qinggan zhengzhi 
情感政治), to sploh ne bi bilo pretirano. Ko je imel Sun Yat-sen leta 1924 
v japonskem pristanišču Kōbe svoj znani govor o »panazijstvu« (Dayazhou 
zhuyi 大亞洲主義), je v sklepnih besedah odločno poudaril, da se je Japon-
ska po uspehu prenove Meiji 明治 znašla na razpotju med duhom kraljevske 
poti, prevzetim iz kitajske kulture, na eni strani ter hegemonistično ideologijo 
iz zahodne kulture na drugi. Prav zato je Sun Yat-sen opozoril Japonce, naj 
se vendarle pravilno odločijo (Luo 1994, 1572–4). Vendar je Japonska kmalu 
zatem izbrala pot invazije na Kitajsko in preostalo vzhodnoazijsko območje, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   157Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   157 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



158

Intervju s Huang Chun-chiehom

kar je privedlo do ene največjih tragedij v zgodovini. V 21. stoletju, na sle-
di nenadnega vzpona Kitajske, je ideal kraljevskega načina vladanja znova 
dosegel nove razsežnosti. Združeni narodi so nedavno izdali globalne »cilje 
trajnostnega razvoja«, ki zajemajo gospodarski razvoj, varstvo okolja in soci-
alno pravičnost. Medtem ko sta bila prva dva doslej že deležna svetovnega 
priznanja in pozornosti, pa zadnji cilj še vedno čaka svojo polno uresničitev. 
Pred kratkim je skupina tajvanskih učenjakov razglasila konfucijanske vred-
note za »Cilje trajnostnega razvoja kraljevske poti« (Wangdao yongxu fazhan 
zhibiao 王道永續發展指標), vsebujejo pa naslednjih pet glavnih elementov: 
človečno vladanje, nasprotovanje hegemonizmu, postavljanje ljudi za temelj, 
ustvarjalnost brez konca in empatijo. Ta sklop ciljev se še vedno razvija. Res-
nično lahko upamo, da bodo ti cilji v prihodnosti zmogli spodbuditi proces, 
ki bo pokazal nov pomen konfucijanske politične ideje o kraljevski poti za 
21.  stoletje, kar bo lahko odpravilo pomanjkljivosti »ciljev trajnostnega ra-
zvoja« Združenih narodov (Sustainable Development Goals, SDGs). Znan 
tajvanski podjetnik že več let spodbuja »sistemsko razmišljanje o vrednotah 
kraljevske poti« (wangdao jiazhi xitongguan 王道價值系統觀) ter svoje ko-
lege podjetnike poziva, naj »poleg ‚otipljivih, neposrednih in trenutnih‘ vi-
dnih vrednot sočasno poskrbijo tudi za latentne ‚neoprijemljive, posredne in 
prihodnje‘ vrednote« (Shi 2020, A13; in 2021, A13). Na Tajvanu obstaja tudi 
banka, imenovana »Banka kraljevske poti« (Wangdao Yinhang 王道銀行). 

V zgodovini kitajske politične misli se je uveljavila »pot vladanja« (zhidao 治
道), medtem ko se »pot politike« (zhengdao 政道) ni manifestirala. »Pot vla-
danja« se nanaša na tehnično upravljanje z uporabo ukrepov, kot sta davčni 
sistem in sistem vodnjak-polje (to je sistem razdelitve zemlje). »Pot politike« 
pa označuje vprašanje legitimnosti vladavine. Hsiao Kung-chuan (蕭公權, 
1897–1981) je v svoji knjigi Zgodovina kitajske politične misli, ki jo je dokon-
čal med protijaponsko vojno poleti 1940, poudaril, da je kitajska politična 
misel v večji meri »politična tehnika« (zhengshu 政術) in le v manjši meri 
teorija »političnih načel« (zhengli 政理) (Hsiao 1982, 946). Poleg tega je Mou 
Zongsan v svoji knjigi Pot politike in pot vladanja [Zhengdao yu zhidao 政道
與治道], ki jo je napisal v šestdesetih letih 20. stoletja, poglobljeno razisko-
val zgodovinske zapise celotne kitajske intelektualne zgodovine, ki odražajo 
večji razvoj »poti vladanja« kot »poti politike« (Mou Zongsan 2020, 1, 53–4, 
58, 149–55), vse to pa je bil odziv na dva tisoč let dolgo politično realnost 
cesarske avtokracije. Na koncu so Konfucija in Mencija kot vodilna predstav-
nika ideala moralnega vladanja izdali avtokratski režimi. Politika »kraljevske 
poti« se ni mogla izogniti temu, da ne bi postala »večna nostalgija« kitajskih 
konfucijanskih intelektualcev, kar je resnično žalostno in obžalovanja vredno!

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   158Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   158 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



159

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Analiza konfucijanskega moralnega vladanja nas tako pripelje do razprave o 
več temah in odpira pomembna vprašanja, od katerih so naslednja morda 
najpomembnejša za sodobno družbo. Če »kralj« (wang) izda »pot« (dao) 
in politike »kraljevske poti« ni mogoče izvajati, kako naj se na to odzove 
ljudstvo? To vprašanje se dotika problema, ki ga je Max Weber imenoval pro-
blem »legitimnosti«. Drugič, obstaja tudi vprašanje, kako naj se človekove 
pravice ohranijo v kompleksnih družbah postindustrijske dobe 21. stoletja. To 
je isto kot problem pomanjkljivosti sodobne demokracije in vznika »tiranije 
večine«, ki jo povzroča koncept »enakosti pogojev«, kot ga je predlagal Alexis 
de Tocqueville (1805–1859) v svojem delu Democracy in America [Demokra-
cija v Ameriki] (glej de Tocqueville 2002). 

Nobenega dvoma ni, da se je z razvojem »demokracij« po vsem svetu v 
21. stoletju pojavila velika zaskrbljenost, v zvezi z ameriško vlado pa lahko 
govorimo celo o resnih pojavih, kot sta »demokratična recesija« in »vzpon 
avtokratskih režimov«. Čeprav je na Kitajskem že od nekdaj obstajala poli-
tična misel o »elitistični politiki« (vladavina »spoštovanja krepostnih«), pa 
je vprašanje, na katerega še vedno ni odgovora, kako naj se tradicionalna 
politična ideja »spoštovanja krepostnih« izvaja v sodobnih »demokracijah« 
na tak način, da bi se vzpostavilo nekakšno ravnovesje med njima. V prete-
klosti je o tem vprašanju izčrpno razmišljalo več učenjakov – torej, kako bi 
bila mogoča »konfucijanska demokracija«? Glede na globalne spremembe, 
ki jih trenutno doživljamo, bi morali o zgornjih vprašanjih razmisliti ljudje po 
vsem svetu.

(4) Kar zadeva našo četrto tezo, o vprašanju življenja in smrti, sta Konfucij in 
Mencij zagovarjala iskanje smisla »življenja« v neizogibnosti »smrti«. Čeprav 
je Konfucij govoril o tem, da je treba vzeti življenje, da bi postal človečen, 
Mencij o tem, da se je treba odpovedati življenju za pravičnost, Xunzi pa o 
tem, ali je treba izbrati smrt namesto življenja, so vsi skupaj predpostavljali, 
da je čas človekove fizične »smrti« tudi dan, ko se začne njegovo kulturno 
življenje, kar pa je možna metoda za reševanje vprašanja življenja in smrti.

Čeprav so se tako konfucijanci kot budisti želeli soočiti z neizogibnostjo smrti, 
so se njihova teoretična izhodišča popolnoma razlikovala. Konfucijanski pog-
led na življenjske vrednote je namreč temeljil na kulturnem pogledu, ki trdi, 
da se človekovo fizično življenje sicer že konča, vendar se njegova individual-
nost po smrti zlije z velikim tokom kulture in se spremeni v majhno kapljico v 
njenih mogočnih vodah. Konfucijanci so se zato s smrtjo soočali mirno. Wang 
Yangming se je tako poslovil od tega sveta s svojimi zadnjimi besedami: »Ta 
zavest je razsvetljujoča. Kaj bi lahko sploh še rekli?« (glej Wu Guang 1992, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   159Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   159 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



160

Intervju s Huang Chun-chiehom

1324). Čeprav si človek v življenju še tako prizadeva, da bi od znotraj ures-
ničil samega sebe, se ob smrti žal vrne v nebo in zemljo. Glavna značilnost 
konfucijanske misli je bila predpostavka, da sta posameznikovo življenje na 
eni strani in kolektivna kulturna dediščina na drugi tesno povezana. Budis-
tični pogled na življenje in smrt pa se je po drugi strani oblikoval na podlagi 
stališča, da je človeško življenje neskončno. Budizem obravnava vprašanje 
življenja in smrti v okviru trajnostnega razvoja. V obdobju severne in južne 
dinastije so se polemike med budizmom in kitajsko kulturo osredotočale na 
»teorijo neuničljivosti duše po smrti telesa« (xing jin shen bumie lun 形盡神
不滅論). Budistični učenjaki so verjeli, da čeprav človeško telo umre, človeš-
ka duša in zavest ne ugasneta, saj življenje nima meja, teče v večnem krogu 
in z reinkarnacijo napreduje iz enega v drugo.

Transcendentni in vzvišeni pojem »mandata neba« (tianming 天命) v Konfu-
cijevi in Mencijevi misli se spušča ter prodira v človeško »zavest« in »priroje-
no naravo«. To ustreza trditvi, da se »to, kar nebo podeljuje človeku, imenuje 
človeška narava« (tianming zhi wei xing 天命之謂性) (Zhong yong, pog. 1),13 
kot na primer, ko je Konfucij trdil: »Pri petdesetih letih sem razumel mandat 
neba« (wushi er zhi tianming 五十而知天命) (prev. po Lau 1979, 2/4, 11), 
Mencij pa o »poznavanju svoje zavesti« (zhixin 知心), »poznavanju svoje na-
rave« (zhixing 知性) in »poznavanju neba« (zhitian 知天). Vsi konfucijanci 
so že od nekdaj verjeli, da lahko zavest neba in človeška zavest rezonirata 
druga z drugo, zato so govorili o »medsebojni povezanosti poti neba, človeš-
ke narave in usode« (tiandao xing ming xiang guantong 天道性命相貫通), 
kar se je nanašalo na zgoraj povedano. Iz istega razloga so konfucijanci širili 
tudi pogled na posvetno kot sveto (glej Fingarette 1999). Ker je večina Raz-
prav posvečena obravnavi sveta vsakdanjih človeških odnosov, konfucijansko 
učenje tako predstavlja vrsto »praktičnega učenja« (shixue 實學), Konfucijev 
nauk pa bi lahko imenovali tudi neko vrsto »humanistične religije« (renwen 
jiao 人文教).14

Vse štiri teze konfucijanstva, ki jih predlagam, imajo v 21. stoletju še večji glo-
balni pomen. Ta premik bo zagotovo vplival na konfucijanske študije v bližnji 
prihodnosti. V 20. stoletju so bile te v Vzhodni Aziji predvsem nekakšne »dr-
žavocentrične« študije, pa naj je šlo za študije »kitajskega konfucijanstva«, 
»korejskega konfucijanstva« ali »japonskega konfucijanstva«. V različni meri 

13	 Glej tudi angleški prevod Wing-tsit Chan 1963, 98. 
14	 Qian Mu je opozoril: »Glavni poudarek konfucijanske doktrine je učenje ljudi s strani ljudi, 

nato pa se ‚ljudje‘ združijo z ‚nebom‘ ter iz ‚spoznavnega‘ dosežejo ‚nespoznavno‘. Zato Kon-
fucijev nauk predstavlja obliko humanističnega poučevanja (renwen jiao 人文教)« (glej Qian 
1994–1998b, 349). 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   160Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   160 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



161

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

in v različnem obsegu so te predhodne študije konfucijanstva običajno posta-
le »nacionalno učenje«.

Zdi se mi, da moramo, če želimo doseči uspeh v Aziji ter mir in blaginjo v 
svetu, zapustiti geto »nacionalnega učenja«. V zadnjih tridesetih letih me je 
tako navdušilo proučevanje »vzhodnoazijskih konfucijanstev«, katerega cilj je 
bil odpreti nova vrata za proučevanje velikih konfucijanskih tradicij v Vzhodni 
Aziji. Kot sem se izrazil leta 2015, so »‘vzhodnoazijska konfucijanstva‘ študij-
sko področje, ki nas osvobaja ostankov meja in omejitev, ki še vedno ostajajo 
v sedanjem času in zajemajo celotno Vzhodno Azijo. V današnji dobi globa-
lizacije ugotavljamo, da v različnih tradicijah vzhodnoazijskih konfucijanstev 
obstajajo pomembni duhovni viri, ki bi lahko olajšali dialoge med svetovnimi 
civilizacijami« (Huang 2015a, 19).

Vaša metodologija vzhodnoazijskih konfucijanstev ponuja nova orodja za 
predrugačenje proučevanja konfucijanstva. Zakaj predlagate, da bi bilo 
dobro v 21.  stoletju ponovno proučiti vzhodnoazijske tradicije, predvsem 
konfucijanstvo? Ali menite, da ta metodologija omogoča tudi širši pogled 
na konfucijanstvo in njegov preporod?

Vaše vprašanje je izredno pomembno. Najpomembnejši akademski razlogi 
za to, da mora sodobna vzhodnoazijska akademska sfera ponovno proučiti 
vzhodnoazijsko kulturno tradicijo, se nanašajo na potrebo po nekakšni aka-
demski »spremembi paradigme«. V 20.  stoletju, ko so vse vzhodnoazijske 
države večkrat trpele zaradi invazij in kolonizacije, ki so jih izvajale zahodne 
sile, so vzhodnoazijski intelektualci izgubili vero v svoje matične kulture. V 
21. stoletju, ko se mednarodna ureditev drastično spreminja, zato ponovno 
proučevanje vzhodnoazijskih kultur, z namenom zagotoviti nov sklop inter-
pretacij preteklosti, sedanjosti in prihodnosti te regije, postaja vse bolj nuj-
no. To bom dodatno ponazoril na primeru nekaterih vodilnih intelektualcev 
Kitajske in Japonske 19. in 20.  stoletja, začenši s Fukuzawo Yūkichijem (福
澤諭吉, 1835–1901), duhovnim očetom pozahodenja na Japonskem v zgo-
dnji moderni dobi. Fukuzawa Yūkichi je trikrat obiskal Ameriko in Evropo ter 
napisal več kot šestdeset različnih del. Vse življenje je neutrudno zagovarjal 
zahodne vrednote, kot so »demokracija«, »znanost«, »svoboda«, »državljan-
ske pravice« in »enakost«. Menil je, da civilizacijski razvoj poteka v zaporedju 
različnih stopenj. Medtem ko sta bili po njegovem mnenju Evropa in Združe-
ne države Amerike regiji z najnaprednejšo obliko civilizacije, je menil, da so 
Turčija, Kitajska in Japonska primeri napol civiliziranih držav, Afrika in Avstrali-
ja pa barbarski regiji. Fukuzawa je bil zato prepričan, da bi si morala Japonska 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   161Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   161 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



162

Intervju s Huang Chun-chiehom

»vzeti zahodno civilizacijo za svoj poglavitni cilj« (Fukuzawa 1997).15. Podob-
no je leta 1921 »zadnji konfucijanec« (Alitto 1986), Liang Shuming (梁漱溟, 
1893–1988), izrazil prepričanje, da je zahodna civilizacija vešča »uporabe ra-
zuma« (yunyong lishi 運用理智) (Liang 1935, 158), medtem ko je Hu Shi (胡
適, 1891–1962) leta 1926 poudaril, da je v sodobni zahodni civilizaciji glavni 
namen življenja »iskati srečo« (qiu xingfu 求幸福) (Hu Shi 1961, 4). Vse te 
ideje in mnenja so implicitno vsebovala stališče o superiornosti ali napre-
dnosti zahodne civilizacije v primerjavi z vzhodno civilizacijo. Od [gibanja] 
četrtega maja dalje, v času nacionalne krize, so se kitajski intelektualci vse 
bolj nagibali k radikalizaciji (Yü 1993, 125–50). Poleg učenjakov in intelektu-
alcev so se totalitarnemu antitradicionalizmu pridružili tudi nekateri politiki. 
Do leta 1940 je Mao Zedong (毛澤東, 1893–1976) menil, da je stara ideja o 
čaščenju Konfucija in študiju klasikov diametralno nasprotna tako imenovani 
novi demokratični kulturi (xin minzhu zhuyi de wenhua 新民主主義的文化). 
Mao je zgornji dve kategoriji obravnaval kot dve antagonistični skrajnosti in 
poudaril, da »brez rušenja ne more biti gradnje, brez zajezitve ni pretoka in 
brez mirovanja ni gibanja; boj, ki poteka med njimi, je boj za življenje in smrt« 
(Mao 1951, 655). Ta kitajski antitradicionalizem 20. stoletja, ki se je od giba-
nja četrtega maja 1919 do kulturne revolucije 1966–1976 korak za korakom 
pomikal po poti radikalizacije, je bil v celoti izraz tega, da so se sodobni kitaj-
ski intelektualci odpovedali veri v lastno kulturo.

Vzporedno s tem lahko opazujemo tudi izgubo vere sodobnih japonskih in-
telektualcev v tradicionalno japonsko kulturo. V 19. stoletju je japonski inte-
lektualec Mori Arinori (森有禮, 1847–1889), ki se je izobraževal v Londonu 
in po vrnitvi na Japonsko prevzel mesto prvega ministra za izobraževanje v 
obdobju Meiji (1868–1912), nekoč predlagal, da bi za uradni jezik na Japon-
skem sprejeli angleščino (primerjaj Mori 1873, lv–lvii; Ōkubo 1972, 265–7). 
Nishimura Shigeki (西村茂樹, 1828–1902), član uglednega društva Meiroku 
(Meirokusha 明六社) in vplivni japonski pedagog, ki je bil tudi član zgornje-
ga doma parlamenta (Kizokuin 貴族院), je zagovarjal stališče, da bi morala 
japonska država ukiniti uporabo kitajskih znakov (kanji 漢字) in japonske pi-
save (hiragana 平仮名in katakana 片仮名) ter jih nadomestiti z latinico, ki 
se uporablja v angleškem jeziku (Nishimura 1874, 10–2). Po prenovi Meiji so 
se japonski intelektualci na področju kulture in idej hitro preobrazili iz »zgor-
njega dela telesa sinologije« (hanxue de shangbanshen 漢學的上半身), kot 

15	 Vendar pa so različne razprave, ki jih je Fukuzawa Yūkichi napisal o Tajvanu kot novi japonski 
koloniji, nazorno pokazale njegova imperialistična intelektualna nagnjenja, ki so bila v popol-
nem nasprotju z vsemi vrstami razsvetljenskih stališč, ki jih je zagovarjal kot mislec sodobnega 
japonskega razsvetljenstva. Za podrobno predstavitev tega vidika misli Fukuzawe Yūkichija glej 
Huang 2006, 39–70.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   162Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   162 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



163

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

je to poimenoval Fukuzawa Yūkichi, v »spodnji del telesa zahodnega učenja« 
(yangxue de xiabanshen 洋學的下半身) (Fukuzawa 1978). Vsa navedena 
mnenja in stališča, ki jih zagovarjajo sodobne intelektualne elite Kitajske in 
Japonske, pa tako odražajo le majhen delček izgube vere v vzhodnoazijsko 
kulturno tradicijo, ki so jo vzhodnoazijski intelektualci doživljali v obdobju od 
sredine 19. do sredine 20. stoletja.

V takšnem intelektualnem ozračju so raziskovalci Vzhodne Azije 20. stoletja 
Vzhod pogosto razlagali v povezavi z Zahodom. V očeh vzhodnoazijskih uče-
njakov so bodisi temeljne vrednote zahodne kulture bodisi teorije, ki so bile 
povzete iz zahodnih zgodovinskih izkušenj, prevzele vlogo najvišjih vzorcev ali 
standardov za proučevanje Vzhodne Azije. Ko so bile pri proučevanju vzhod-
noazijske kulture te norme sprejete, pa sta se proučevala in preverjala zgolj 
oddaljenost ali odstopanje vzhodnoazijske kulture od zahodnih standardov. 
Leta 1922, v obdobju, ko so ti občutki napolnili kitajsko intelektualno ozra-
čje, je filozof Feng Youlan (馮友蘭, 1895–1990) vso svojo pozornost usmeril 
v vprašanje: »Zakaj Kitajska nima znanosti?« (Fung 1922, 237–63). Fengovo 
vprašanje bi lahko prav tako razumeli kot znak izgube zaupanja v kitajsko kul-
turno tradicijo.

V kitajskih in japonskih akademskih krogih 20. stoletja so bile objavljene 
številne tovrstne študije. Tako je na primer Feng Youlan ob prvi izdaji svoje 
Zgodovine kitajske filozofije [Zhongguo zhexueshi 中國哲學史, (stara izdaja, 
1931–1934)] zagovarjal stališče, da je naloga tako imenovane kitajske filozo-
fije (Zhongguo zhexue 中國哲學) »med različnimi spoznanji v kitajski zgo-
dovini izbrati in opisati tiste [elemente], ki bi jih na Zahodu lahko imenovali 
filozofija« (Feng Youlan 2015, 1). Feng Youlan je v knjigi podal tudi razlago 
razvoja kitajske filozofije s filozofskega stališča zahodnega neorealizma, kar je 
konkreten primer projekta, ki ga je promoviral. V naslednjem desetletju, leta 
1948, ko je intelektualni zgodovinar Hou Wailu (侯外盧, 1903–1987) sestavil 
knjigo Socialna zgodovina starodavne Kitajske [Zhongguo gudai shehuishi 中
國古代社會史], pa je slednjo ponosno razglasil za kitajsko različico socialne 
teorije Friedricha Engelsa (1820–1895) (Hou Wailu 1948).

Znani japonski sinolog 20. stoletja Naitō Konan (内藤湖南, 1866–1934) je 
predlagal teorijo o »prehodu med dinastijama Tang in Song« (Tōsō henkaku 
唐宋變革), ki je 10. stoletje obravnavala kot začetek kitajskega »zgodnjega 
modernega« (kinsei 近世) obdobja. Ta teorija je imela globok in dolgotra-
jen vpliv na japonsko sinološko znanost. Kljub temu je bila velika večina pri-
merov, ki jih je Naitō opredelil kot znake kitajskega zgodovinskega koraka-
nja k »zgodnji modernosti«, kot so zaton aristokracije, nastanek absolutne 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   163Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   163 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



164

Intervju s Huang Chun-chiehom

monarhije, upad ministrske oblasti, dvig statusa ljudstva, organizacijske spre-
membe političnih frakcij, denarni obtok in nastanek plebejske literature (Nai-
tō 1922, 1–11), dejansko osnovana na podlagi zgodovinske izkušnje evropske 
»zgodnje modernosti«, ki jim je predstavljala glavni referenčni okvir (Hisayuki 
1955, 533–52). Shimada Kenji (島田虔次, 1917–2000), eden največjih japon-
skih raziskovalcev kitajske intelektualne zgodovine po drugi svetovni vojni, 
je sprejel Naitōjevo tezo ter posledično leta 1949 objavil knjigo, v kateri je 
poudarjal idejo, da so »frustracije moderne misli na Kitajskem« (Chūgoku ni 
okeru kindai shii no zasetsu 中國における近代思維の挫折) nastale zaradi 
pomanjkanja močnega meščanskega razreda v kitajski družbi obdobij Ming 
明 (1368–1644) in Qing 清 (1644–1911) (Shimada 1949). Seveda je bila to-
vrstna teorija osnovana na predpostavki, da zgodovinska izkušnja moderne 
zahodne Evrope predstavlja nekakšen univerzalni zakon človeške zgodovine.

V vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja so raziskovalci vzhodnoazij-
ske kulture in zgodovine pogosto obravnavali zahodne izkušnje ali teorije kot 
najvišje standarde, ki jih je treba uporabiti pri raziskovanju ter interpretaciji 
zgodovinskega razvoja Vzhodne Azije. Poleg tega sta bila tudi osnovna termi-
nologija in strokovni jezik, ki sta se v Vzhodni Aziji 20. stoletja uporabljala v 
družboslovju in humanistiki, večinoma pridobljena iz zahodnih izkušenj ter 
presajena v kontekst Vzhodne Azije. Tako so zahodni pojmi, kot so »drža-
va« (guojia 國家), »civilna družba« (minjian shehui 民間社會), »javna sfera« 
(gong lingyu 公領域) in »zasebna sfera« (si lingyu 私領域), vsi izhajali iz zgo-
dovinskih izkušenj modernega Zahoda ter po vzponu zahodne hegemonije 
postali prevladujoči koncepti v vzhodnoazijski humanistiki in družboslovju. 
Pri prizadevanjih vzhodnoazijskih učenjakov, da bi pojasnili posebne zna-
čilnosti vzhodnoazijske zgodovine in kulture, so se zato pogosto pojavljala 
neskladja, celo do te mere, da je prihajalo do medsebojne nezdružljivosti in 
protislovij. Leta 1994 je profesor Kwang-chih Chang (Zhang Guangzhi 張光直, 
1931–2001) postavil zelo globoko vprašanje: »Zakaj Kitajska v akademskem 
svetu 20. stoletja ni bila sposobna pokazati svojega potenciala za splošni pri-
spevek k družboslovju in humanistiki?« (Zhang 1994, 64). Prav v tem vpra-
šanju lahko prepoznamo poskus soočenja s sedanjimi razmerami v vzhod-
noazijskem akademskem svetu – klic po »Vzhodu« –, ki je bil tako dolgo pod 
akademsko nadvlado Zahoda. 

Takšne razmere v vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja, ko so za-
hodni načini povsem preglasili vzhodne, so privedle do vsaj treh različnih iz-
idov. Prvič, v 20. stoletju so številne obravnave Zahod dojemale kot »središ-
če«, v njih razvite teorije pa so veljale za univerzalne modele. Akademiki so 
te modele potem uporabili za proučevanje razvoja vzhodnoazijske regije, ki 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   164Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   164 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



165

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

pa je bila obravnavana kot »obrobje«, kar je posledično povzročilo nastanek 
nekakšnih »študij zvestobe«. Tovrstne raziskave so zavzele metodološko sta-
lišče, ki je bilo blizu »monizmu« in je predpostavljalo, da v razvoju človeške 
civilizacije obstaja le ena premočrtna smer. Tovrstni monizem je zagovarjal 
tezo, da namesto načela usklajevanja med različnimi kulturami obstaja le na-
čelo podrejenosti in da v razvoju človeške civilizacije zahodna ni le na polo-
žaju najnaprednejše civilizacije, temveč je dosegla tudi najvišje standarde, ko 
gre za njene konkretne dosežke. Posledično so študije nezahodnih civilizacij 
po navadi proučevale in potrjevale, kako te civilizacije v svojem razvoju še 
vedno močno zaostajajo za zahodno. Ko so se takšne študije, ki jih lahko uvr-
stimo med »študije zvestobe«, lotile raziskovanja kulturne izmenjave med 
različnimi kulturami, pa so imele običajno očitne slepe pege, med katerimi 
je bila najpomembnejša pretirano zanemarjanje dejstva, da ima prejemnik 
kulturne izmenjave svojo lastno subjektivnost.16

Drugič, tovrstne študije, v katerih je Zahod prevladoval nad Vzhodom, so 
predpostavljale, da so vrednostne usmeritve ali teorije, pridobljene iz za-
hodnih izkušenj, globalno »univerzalne vrednote«, s čimer so zanemarjale 
pluralnost in raznolikost človeških civilizacij ter dejstvo, da ima vsaka lokalna 
kultura v Vzhodni Aziji lastne »svojstvene vrednote«, ki jih ni mogoče v ce-
loti zreducirati na vzhodno različico sodobnih »univerzalnih vrednot«, razvi-
tih na Zahodu. Ta pomanjkljivost vzhodnoazijskih študij, ki se je uveljavila v 
akademskih krogih 20. stoletja, je že povzročila, da so zahodne izkušnje ali 
teorije postale nekakšna Prokrustova postelja. Da bi se velik del študij prila-
godil zahodnim teorijam, so se morali nekateri pojmi in kategorije, ki so jih 
raziskovali v teh obravnavah, nesmiselno raztegniti ali kako drugače nasilno 
spremeniti, da bi ustrezali zahodnemu modelu, celo do te mere, da so vodili v 
nepraktične formalizme. Eden od neposrednih rezultatov tega pristopa je bila 
nesrečna okoliščina, da so bile posebnosti vzhodnoazijskih kultur običajno 
žrtvovane za to, da bi zahodna zgodovinska izkušnja lahko postala univerzal-
na. To pa je neizogibno povzročilo, da so se vzhodnoazijske študije skrčile na 
nekakšen »refleksivni orientalizem«.

Tretjič, zgornji dve vrsti negativnih učinkov vzhodnoazijskih študij 20. stoletja 
sta povzročili splošno nerazumevanje resničnega značaja »Vzhodne Azije«, ki 
je nato prežemalo veliko število raziskav. To težavo lahko pripišemo vrsti ne-
prijetnih zgodovinskih izkušenj v interakcijah med Zahodom in Vzhodno Azijo 
ter notranjim pretresom in nemirom, ki so jih te izkušnje sprožile v notranjosti 
vzhodnoazijske regije. V 20. stoletju so se vzhodnoazijske države skozi vseh sto 

16	 To sem ponazoril že drugje; glej Huang 2016.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   165Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   165 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



166

Intervju s Huang Chun-chiehom

let nasilnih vdorov zahodnih sil slednjim skušale upirati z valovi izjemno ener-
gičnih oblik nacionalizma. V okviru teh nastajajočih nacionalizmov se je zato 
veliko število posameznih študij, vsaka v svoji meri, spremenilo v nacionalne 
študije. Če vzamemo za primer zgodovinske študije, lahko opazujemo, kako 
se je v zgodnjih letih 20. stoletja koncept »nacionalne zgodovine« (guoshi 國
史) prenesel iz Japonske na Kitajsko, kjer so ga uporabljali vplivni intelektual-
ci, kot so Liang Qichao (梁啓超, 1884–1919), Zhang Taiyan (章太炎, Binglin 
炳麟, 1869–1936) in Liu Shipei (劉師培, Shenshu 申叔, 1884–1919). V svoji 
kritiki dinastičnega pogleda na zgodovino, ki je izhajal iz predmoderne Kitaj-
ske, so se posvetili pisanju različice zgodovine, ki se vrti okoli pojma »država« 
(guojia 國家) kot svojega osrednjega predmeta (primerjaj Yü 1994, 155–74). 
Leta 1939, med vojno proti japonski invaziji, je Qian Mu (錢穆, 1895–1990), 
eno od velikih imen kitajskega zgodovinopisja 20.  stoletja, napisal knjigo z 
naslovom Oris nacionalne zgodovine [Guoshi dagang 國史大綱], v kateri si 
je z oblikovanjem novega pojma »nacionalne zgodovine« prizadeval prebu-
diti narodni duh ter skušal bralce prepričati, da morajo »predvsem podpirati 
nekakšno srčno in spoštljivo [predstavo o] pretekli zgodovini svoje države« 
(Qian 1996, 1). Še več, Qian Mujeva knjiga je bila eno od reprezentativnih del 
kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, ki je prevzelo obliko zgodovine kot »na-
cionalnega epa« (ali »nacionalnih epov«) (primerjaj Huang 2014b, 223–68). 
Poleg kitajskih pa se tudi japonske zgodovinske študije 20. stoletja v okviru 
tako imenovane nacionalne zgodovine (ikkoku shi 一國史, dob. »zgodovina 
celotne države«) niso mogle izogniti nacionalistični perspektivi. Kot je nekoč 
dejal priznani japonski zgodovinar Tōyama Shigeki (遠山茂樹, 1914–2011), 
sta se zgodovinski študij in izobraževanje v predvojni in vojni Japonski razvijala 
kot »nacionalni proces« (kuni no ayumi 國家のあゆみ). Pojem »zgodovine 
ljudstva« (jinmin no rekishi 人民の歷史) je zato v japonskem zgodovinopisju 
postal pomemben šele po drugi svetovni vojni (Tōyama 1968).

Pod vplivom nacionalističnega razpoloženja so se vzhodnoazijske akademske 
sfere 20. stoletja pri študiju humanistike in družboslovja večinoma osredoto-
čale na svoje države, medtem ko izkušnjam sosednjih vzhodnoazijskih držav 
niso posvečale veliko pozornosti. Posledično je ta odnos povzročil pomanj-
kanje zgodovinskega razumevanja sosednjih držav. To pomanjkanje medse-
bojnega razumevanja, ki je nastalo med vzhodnoazijskimi državami, se je 
še okrepilo zaradi prevladujoče težnje po prevladi akademskih paradigem z 
Zahoda, ki so prežemale raziskave v vzhodnoazijskih humanističnih in druž-
boslovnih vedah. Ta težnja je dejansko pomenila, da so vzhodnoazijski uče-
njaki cenili določene zgodovinske izkušnje ali vrednote iz Vzhodne Azije le, 
če je bilo mogoče vzpostaviti analogijo ali kontrast z določenimi evropskimi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   166Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   166 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



167

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

izkušnjami ali vrednotami. Vse tiste izkušnje in vrednote, za katere niso mogli 
najti analogije v Evropi, pa so izredno težko vstopile v perspektivo vzhodno-
azijskih študij. Dolgoročno je napačna praksa tovrstne raziskovalne usmeritve 
onemogočila, da bi bile raziskave humanistov in družboslovcev o vzhodno-
azijskih izkušnjah kaj več kot le nekakšna vzhodnoazijska različica evropskih 
izkušenj, ki pa naj bi bile, nasprotno, vir univerzalnih vrednot ali pa so imele 
vlogo univerzalnega modela. Na koncu so bile »svojstvene vrednote« Vzhod-
ne Azije popolnoma spregledane. Ying-shih Yü (余英時, 1930–2021) je zato 
v svojem pregledu »kulturnega obrata« v mednarodnih zgodovinskih krogih 
od 21. stoletja dalje posebej pozval k ponovnemu odkrivanju tradicij v Aziji, 
s poudarkom na »svojstveni vrednosti« edinstvenih izkušenj človeštva, ki jih 
predstavlja vsaka od številnih različnih kultur (Yü 2016, 368–84). 

Na podlagi zgornjih treh problemov vzhodnoazijskih študij lahko upravičeno 
trdimo, da obstaja resnična potreba po tem, da raziskovalci, ki se ukvarjajo z 
vzhodnoazijskimi študijami, ponovno proučijo in obravnavajo idejo Vzhodne 
Azije z vidika krepitve ter večanja medsebojnega razumevanja vzhodnoazij-
skih držav. V tem kontekstu vzhodnoazijske kulture ne bi smeli proučevati le 
kot nekaj analognega ali antitetičnega evropski kulturi, temveč kot Vzhodno 
Azijo samo po sebi. Z drugimi besedami, v novi dobi bi se morale vzhodno-
azijske študije bolj osredotočati na to, da postanejo študije vzhodnoazijske 
kulture, ki bodo bogato opremljene s tako imenovanimi mrežami pomena. 
Pokojni kulturni antropolog Clifford Geertz (1926–2006) je nekoč zapisal, da 
verjame, da je človek žival, viseča v mrežah pomena, ki jih je sama spredla, in 
meni, da je kultura takšna mreža (pomena), njena analiza pa ni eksperimen-
talna znanost v iskanju zakonitosti, temveč interpretativna znanost v iskanju 
pomena (Geertz 1973, 5). Oblikovanje in razvoj vzhodnoazijske kulture kot 
»mreže pomena« se morata dotikati tako skupnih kot tudi posebnih značil-
nosti regionalnih kultur. Pri spodbujanju te nove vrste pristopa bi si morali 
prizadevati za prepoznavanje razlik v podobnosti kulturnih tradicij in zgodo-
vinskih izkušenj posameznih vzhodnoazijskih držav, hkrati pa iskati tisto, kar 
je v njihovih razlikah identičnega.

Za konec naj povem, da bo novi pristop »vzhodnoazijskih konfucijanstev« 
omogočil tudi širši pogled na konfucijanstvo v vzhodnoazijski regiji. Ta nova 
pot se lahko odpre v dveh fazah. V prvi fazi je bil izveden »kontekstualni obra-
t«17, ko je konfucijanstvo prišlo v Korejo, Vietnam in na Japonsko. Japonski 
konfucijanci so na primer izrazoma sočlovečnost in Pot v kitajskem konfu-
cijanstvu vnesli nov pomen. V njihovih rokah konfucijanstvo ni bilo več 

17	 Za podrobnejši opis »kontekstualnega obrata« glej Huang 2015, 225–35.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   167Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   167 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



168

Intervju s Huang Chun-chiehom

intelektualna igra, temveč sistem praktičnega in empiričnega mišljenja – 
»praktičnega učenja«. Konfucijanci Tokugawe so menili, da njihova utilitari-
stična etična teorija ni le resnična za vsakdanje človeško življenje, temveč tudi 
nekako resnična ali bona fide sama po sebi. Utilitarna etična teorija poudarja 
rezultate ali koristi ravnanja; na podoben način je konfucijanska pragmatična 
etika Tokugawe poudarjala utilitaristični ideal zasledovanja največje sreče ali 
blaginje največjega števila, kar je bila opredelitev utilitarističnega načela bri-
tanskega filozofa Jeremyja Benthama (1748–1832). S proučevanjem »konte-
kstualnega obrata« konfucijanstva iz Kitajske na Japonsko lahko bolje ocenimo 
podobnosti in razlike med kitajskim in japonskim konfucijanstvom. Na drugi 
stopnji, v primerjalni študiji konfucijanstev na Kitajskem, Japonskem in v Ko-
reji, pa bomo lahko potrdili, da je konfucijanstvo »skupno znanje« (kyōdōchi 
共同知) (Mizoguchi 1994) in skupni kulturni imenovalec vzhodnoazijske civi-
lizacije. To priznanje pa bo olajšalo tudi širši preporod konfucijanstva.

Katere nove strategije proučevanja Vzhodne Azije in konfucijanstva bi vi 
osebno izpostavili? 

Vaše vprašanje se nanaša na potrebo po »razmišljanju iz Vzhodne Azije« v 
21. stoletju. Potem ko so leta 1994 videli razmere, ki so prevladovale v vzhod-
noazijskih akademskih krogih 20. stoletja, kjer tako imenovane vzhodnoazij-
ske študije niso vsebovale pravega razumevanja Vzhodne Azije, pa tudi kritič-
ne pomanjkljivosti takšnih razmer, je skupina priznanih japonskih učenjakov, 
med katerimi so bili Mizoguchi Yūzō (溝口雄三, 1932–2010), Hamashita Ta-
keshi (濱下武志, 1943–), Hiraishi Naoaki (平石直昭, 1945–), Miyajima Hiro-
shi (宮嶋博史, 1948–) in drugi, povzdignila glas ter pozvala k »razmišljanju 
iz Vzhodne Azije« (Mizoguchi in drugi 1994). Pod geslom »misliti iz Vzhodne 
Azije« morajo imeti nove »vzhodnoazijske študije« 21.  stoletja dispozicijo 
medkulturnih, transnacionalnih, regijsko razvejanih, meje prečkajočih, plura-
lističnih in v raznolikost usmerjenih študij.

Glede izvedljivosti in načina izvajanja tovrstne raziskovalne strategije v »vzhod-
noazijskih študijah« je treba v zvezi s študijem konfucijanstva opozoriti vsaj 
na naslednje tri točke. Prvič, potreben je premik v raziskovalnem fokusu od 
»Vzhodne Azije kot rezultata« k »Vzhodni Aziji kot procesu«.18 Pretekle študije 
vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva so imele sicer pluralističen in k ra-
znolikosti usmerjen pristop, vendar so se v celoti gledano še vedno bolj osre-
dotočale na rezultate razvoja vzhodnoazijske kulture ter se le v precej manjši 
meri posvečale proučevanju njenega procesa. Ker so »rezultatom« pripisovale 

18	 	 Za podrobnejšo razpravo o tej točki glej Huang 2015, 237–59.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   168Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   168 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



169

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

prevelik pomen, so se preveč oddaljile od pojma »procesa«; zato so se v prete-
klosti številne študije osredotočale izključno na statično podobo vzhodnoazij-
ske kulture v njenem stanju popolnosti, s čimer so, čeprav na nekoliko nejasen 
in neizrazit način, izkazovale neke vrste »monistične« metodološke težnje. Če 
pa odvrnemo pogled od »rezultatov« in ga preusmerimo k »procesu«, potem 
bomo lahko več pozornosti namenili dinamičnim spremembam, ki so se zgodi-
le v okviru oblikovanja in razvoja vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva. Po-
leg tega bomo lahko bolj upoštevali tudi proces oblikovanja kulturne subjek-
tivitete, ki se je izoblikovala v vsaki posamezni regiji Vzhodne Azije, ter tako 
spremenili nekdanjo enobarvno sliko vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva 
v podobo kulture, ki jo krasi bogata množica barv.

Bogato paleto barv vzhodnoazijskih kultur in konfucijanstva lahko najbo-
lje ocenimo z analizo »kontekstualnega obrata« v kulturnih interakcijah v 
vzhodnoazijski zgodovini. Kot sem ponazoril drugje (Huang 2015b, 41–56), 
je tako imenovani kontekstualni obrat sestavljen iz dveh korakov, in sicer 
»dekontekstualizacije« ter »rekontekstualizacije«. S pojmom »dekonteks-
tualizacije« označujem proces, v katerem so bile ideje, koncepti ali izrazi v 
kitajskih besedilih iztrgani iz prvotnega kitajskega konteksta. S pojmom »re-
kontekstualizacije« pa označujem proces, v katerem so se novi pomeni istih 
idej, pojmov ali izrazov iz kitajskih besedil razvili v krajih, kamor so bila kitaj-
ska besedila uvožena, zlasti v Koreji in na Japonskem. Tovrstni dvostopenjski 
transkulturni »kontekstualni obrat« se je pojavil na številnih področjih, od 
filozofske argumentacije do politične ureditve in družbenega življenja. Takšne 
»kontekstualne obrate« so sprožili in začeli posredniki med različnimi kultu-
rami, predvsem konfucijanski učenjaki, budistični menihi, diplomati, poslov-
neži in tolmači. S skrbnim proučevanjem tovrstnih »kontekstualnih obratov« 
v kulturnih interakcijah Vzhodne Azije smo v boljšem položaju za začetek no-
vih študij Vzhodne Azije. Študij »kontekstualnega obrata« je lahko ploden za 
naše raziskovanje skupnih značilnosti in posebnosti vzhodnoazijskih kultur.

Drugič, potrebna je uravnotežena pozornost na skupnih značilnostih in po-
sebnostih regionalnih kultur Vzhodne Azije z vidika »kontekstualnega obra-
ta«. Primerjalno gledano, so raziskave v preteklosti pripisovale večji pomen 
skupnim elementom kultur posameznih regij Vzhodne Azije, na primer ele-
mentom, ki so skupni japonski, kitajski oziroma korejski kulturi. Tako je Ni-
shijima Sadao (西嶋定生, 1919–1998) leta 1969 naštel naslednje štiri glavne 
imenovalce, skupne celotnemu vzhodnoazijskemu svetu: kitajska pisna kul-
tura, konfucijanstvo, pravni sistem, ki temelji na cesarskem redu (Ritsuryō-sei 
律令制), in budizem (Nishijima 1969–1980, 5). Mizoguchi Yūzō je skupaj z ne-
katerimi drugimi raziskovalci poudaril pojem »skupnega znanja« (kyodochi 共

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   169Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   169 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



170

Intervju s Huang Chun-chiehom

同知), ki obstaja med vzhodnoazijskimi državami (Mizoguchi in drugi 1994). 
Poleg tega takšno raziskovalno perspektivo, ki je seveda zelo ustvarjalna, pre-
žema tudi težnja po obžalovanju stanja v svetu in sočustvovanju z ljudmi, 
saj lahko tovrstne raziskave zagotovijo skupno točko med različnimi kultu-
rami vzhodnoazijskih držav in prispevajo h gradnji »vzhodnoazijske kulturne 
skupnosti«, ki bi spodbujala mir med njimi. Tovrstni raziskovalni laboratorij 
predstavlja tudi veliko širšo perspektivo v primerjavi s tisto, ki jo je predstavil 
japonski intelektualni zgodovinar Tsuda Sōkichi (津田左右吉, 1873–1961). 
Tsuda, ki je predvsem zavračal izraze, kot sta »vzhodnoazijska kultura« (Tōyō 
Bunka 東洋文化) ali »vzhodnoazijska civilizacija« (Tōyō Bunmei 東洋文明), 
ki se nanašajo na vzhodnoazijski svet kot celoto (Tsuda 1965, 195), je posebej 
poudarjal razlike med Kitajsko in Japonsko v vidikih, kot so klanski sistem, 
družbena organizacija, vrsta politike in družbeni običaji (ibid., 302–3).

Kar bi na tem mestu rad poudaril, pa je to, da ko se trenutno lotevamo po-
novne obravnave ideje Vzhodne Azije in po eni strani poudarjamo skupne 
značilnosti posameznih lokalnih kultur v Vzhodni Aziji, po drugi ne moremo 
zanemariti razlik, ki obstajajo med temi kulturami. To pomeni, da se moramo 
izogniti spregledovanju teh razlik do te mere, da bi ponovno podlegli ste-
reotipnemu vzorcu »centra proti periferiji« ali »izvora proti razvoju«, ki je 
prevladoval v stari vrsti raziskav in pripeljal do nekakšne alternativne različice 
»študij zvestobe«. Od 17. stoletja dalje so se s postopnim prebujanjem kul-
turnih in političnih identitet v državah, kot so Japonska, Koreja in Vietnam, v 
interakcijah med vzhodnoazijskimi državami začele pojavljati napetosti, ki si 
posledično zaslužijo posebno pozornost tudi pri naši novi opredelitvi ideje 
Vzhodne Azije (primerjaj Ge 2014, 145–58). V nasprotju s študijami zvesto-
be morajo naše študije Vzhodne Azije iskati podobnosti in opazovati razlike; 
iskati morajo »eno« transnacionalno kulturo Vzhodne Azije in opazovati »šte-
vilne« lokalne kulture znotraj Vzhodne Azije. Le tako se naše študije ne bodo 
spremenile v še en delen ali izkrivljen pogled.

Pri poglobljeni analizi izmenjave idej v Vzhodni Aziji in konfucijanstvu želim 
predlagati, da se osredotočimo na ključne izraze in pojme. V zgodovini intelek-
tualne izmenjave v Vzhodni Aziji se je pojavilo veliko različnih paradigmatskih 
obratov v pomenu ključnih pojmov, na primer premik od paradigme fonetične 
eksegeze (shengxun 聲訓) dinastij Han in Tang k semantični eksegezi (ziyi 字
義), ki je postala pomembna od dinastije Severni Song 北宋 naprej; premik 
od učenja o načelu (li 理) k učenju o zavesti (xin 心) in ponovno v smeri uče-
nja o sili tvornosti (qi 氣). Čeprav so vsi ti premiki paradigme izvirali iz Kitaj-
ske, so pozneje vplivali tudi na druge vzhodnoazijske države, kot sta Japonska 
in Koreja, ter tako sčasoma postali obči pojav širom Vzhodne Azije. V času 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   170Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   170 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



171

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

paradigmatskih premikov in radikalnih sprememb so se kitajski, japonski in 
korejski intelektualci pogosto zatekali k strategiji razpravljanja o »celoti« (qu-
anti 全體) glede na njene »dele« (bufen 部分) – izhajajoč iz različnih klasič-
nih izrazov, kot so dao 道 (»pot«), ren 仁 (»sočlovečnost«) in li 禮 (»obredna 
spoštljivost«), so na primer prišli do napredka pri razlagi besedil; ali pa so raz-
širili pojem »pokončnosti« (zheng 正), da bi z njim ovrgli »krivice« (xie 邪), ko 
so želeli ponovno vzpostaviti »ortodoksnost« in ovreči »herezije« (Henderson 
1998). Študij ključnih izrazov in pojmov, z namenom opazovati splošne misel-
ne tokove skozi prizmo njihovih najmanjših sestavnih elementov, je zato de-
jansko izvedljiv pristop, ki ga je treba v naših študijah Vzhodne Azije sprejeti.

Tretjič, potreben je premik k vizualizaciji zgodovinskih izkušenj in temeljnih 
vrednot Vzhodne Azije v kontekstu svetovne zgodovine. Etnocentrizem in z 
njim povezana miselnost »zgolj in le jaz« sta med drugim povzročila vojne ter 
konflikte med narodi v 20. in 21. stoletju. Zlahka lahko opazimo, da so bila v 
20. stoletju v vzhodnoazijskih akademskih krogih v modi različna »nacionalna 
učenja«. Izkušnje in vrednote določene vzhodnoazijske države so se prouče-
vale v okviru zgolj te države, kot da drugi deli Vzhodne Azije ne bi obstajali. 
V našem 21.  stoletju, ki se giblje med globalizacijo in protiglobalizacijo, je 
verz angleškega pesnika Rudyarda Kiplinga (1865–1936) »East is East, West 
is West, and never the twain shall meet« (»Vzhod je Vzhod, Zahod je Zahod 
in nikdar se ta dva ne moreta srečati.«) (Kipling 1940, 233–6) odnesel veter. 
Študij Vzhodne Azije v 21. stoletju se mora zato emancipirati iz geta vseh vrst 
staromodnega »nacionalnega učenja«, ki je gojišče etnocentrizma.

V 21. stoletju Vzhodne Azije ne bi smeli proučevati le z vidika njenega značaja 
ali zmogljivosti. Da bi osvetlili pomen vzhodnoazijskih izkušenj in temeljnih 
vrednot v konfucijanstvu danes, jih moramo nujno umestiti v kontekst sve-
tovne zgodovine. Če drži izjava Josepha Levensona (1920–1969) iz leta 1964, 
da »Kitajska zdaj spada v univerzalni svet diskurza« (Levenson 1964, 512), 
potem lahko upravičeno trdimo, da nove vzhodnoazijske študije in »vzhod-
noazijska konfucijanstva« spadajo v univerzalni svet diskurza 21. stoletja.

Ali se primerjalni pristop konfucijanskih študij, utemeljen na metodologi-
ji vzhodnoazijskih konfucijanstev, sklada z drugimi primerjalnimi oziroma 
postprimerjalnimi filozofskimi projekti? Ali morda v povezavi z idejo konfu-
cijanskega preporoda stremi k drugačnemu cilju?

Zaradi vse bolj drastičnih sprememb v svetovni politiki in gospodarstvu v 
21. stoletju se pomen študij Vzhodne Azije in konfucijanstva vztrajno pove-
čuje. Pod vplivom agresije zahodnih sil v 20. stoletju je vera vzhodnoazijskih 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   171Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   171 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



172

Intervju s Huang Chun-chiehom

intelektualcev v lastno kulturo skoraj povsem zamrla. Zaradi te izgube vere so 
študije Vzhodne Azije in konfucijanstva v 20. stoletju neizogibno postale ob-
lika vzhodnoazijskih študij, ki pravzaprav sploh niso razumele Vzhodne Azije. 
Da bi odpravili to težavo, trdim, da je v vzhodnoazijskih akademskih krogih 
21. stoletja resnično potrebno ponovno proučiti in obravnavati idejo Vzhod-
ne Azije, predvsem konfucijanstva.

Pri ponovnem proučevanju vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju pa 
kljub vsemu ne smemo spregledati pomena »Kitajske«. Čeprav je imela v 
dolgi zgodovini kulturnih interakcij vsaka vzhodnoazijska država svojo lastno 
subjektiviteto in je kitajski imperij ni mogel popolnoma podrediti, bi mora-
le v študijah vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju raziskave kitajske 
kulture še vedno zavzemati vodilno mesto. To mora biti tako, ker je klasična 
kitajščina ali »literarna sinitščina«, zapisana v kitajskih pismenkah, podobno 
kot latinščina v antični in srednjeveški Evropi, predstavljala področje kultur-
ne pismenosti, ki je bila skupna intelektualcem vseh vzhodnoazijskih držav 
(Wixted 2018, 1–14). V tem smislu zgodovinske ideje kitajskega imperija in 
kitajske kulture za obrobne države še vedno predstavljajo »pomembnega 
drugega«. Čeprav se današnji znanstveniki morda ne bi nujno strinjali s »si-
nocentričnimi« (zhonghua zhongxin zhuyi 中華中心主義 ali chūka shisō 中
華思想 v japonščini) pogledi Naitōja Konana, ki je trdil, da je »to, kar imenu-
jemo zgodovina Vzhodne Azije, pravzaprav zgodovina razvoja kitajske kultu-
re« (Naitō 1944, 9), pa bi se večina strinjala s stališči Una Tetsuta (宇野哲人, 
1875–1974), pokojnega japonskega zgodovinarja kitajske filozofije, ki je trdil, 
da je »Kitajska od nekdaj predstavljala izvor japonske kulture. Z vidika razi-
skovanja razvojne poti Japonske so torej zelo potrebne tudi raziskave kitajske 
kulture« (Uno Tetsuto 1912).19 Strinjali bi se lahko tudi s trditvijo Nishijime 
Sadaa, da »se je zgodovinski ‚svet Vzhodne Azije‘ oblikoval in razvijal v skladu 
z razvojem kitajske zgodovine« (Nishijima 1993, 89). V svojih delih tako Uno 
Tetsuto kot Nishijima Sadao skušata potrditi dejstvo, da je kitajsko cesarstvo 
v svoji zgodovini močno vplivalo na okoliške države. Čeprav v sodobnih aka-
demskih krogih še vedno uporabljamo izraza »sinosfera« in »literarna sini-
tščina« v povezavi z »vzhodnoazijsko kulturno sfero« (Dongya wenhuaquan 
東亞文化圈) oziroma »klasično literarno kitajščino« (wenyanwen 文言文) 
(Smith 2020), pa je takšna terminologija zdaj že povsem očiščena nekdanjih 
»sinocentričnih« konotacij. Z ohranjanjem te terminologije želim poudariti 
zgodovinsko dejstvo, da je imel kitajski imperij v predmoderni dobi velik vpliv 
na celotno vzhodnoazijsko regijo. Poleg tega morajo vsi sodobni učenjaki 

19	 Ponatisnjeno tudi v Kojima 1997. Zgornje besedilo je povzeto po kitajskem prevodu knjige, glej 
Zhang 1999, 182.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   172Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   172 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



173

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

vložiti veliko napora v »premagovanje« prav tistih vrst »sinocentrizmov«, 
ki so prevladovali v vzhodnoazijskih državah pred 20.  stoletjem (primerjaj 
Lim 2008, 71–87). Tej nujnosti navkljub pa še vedno ne smemo popolno-
ma prezreti dejstva, da sta kitajska kultura in konfucijanstvo v predmoder-
nem obdobju močno vplivala na kulturo vseh vzhodnoazijskih držav. Ko se v 
21. stoletju ponovno lotevamo pregleda vzhodnoazijskih kulturnih tradicij in 
konfucijanstva ter se oziramo v prihodnost Vzhodne Azije, raziskovanje kitaj-
ske kulture in konfucijanstva še vedno predstavlja izjemno pomembno nalo-
go v okviru vzhodnoazijskih študij.

Vendar pa med raziskovanjem vzhodnoazijskih konfucijanstev kitajska kultu-
ra in kitajsko konfucijanstvo ne smeta biti kot Prokrustova postelja za prever-
janje razdalje med korejskim, japonskim in vietnamskim ter kitajskim kon-
fucijanstvom. Kitajskega konfucijanstva ne bi smeli obravnavati kot bistvo in 
najvišji model vzhodnoazijskih konfucijanstev.

Metodologija proučevanja vzhodnoazijskih konfucijanstev je blizu drugim 
primerjalnim pristopom. Pri raziskovanju vzhodnoazijskih konfucijanstev mo-
ramo »brati s srcem, ki hrepeni po učenju, izbirati z mirnim srcem in ozna-
njati dogodke z nepristranskim srcem« (yi xue xin du, yi ping xin qu, yi gong 
xin shu, 以學心讀，以平心取，以公心述).20 Na ta način lahko cenimo sam 
značaj »enotnosti v raznolikosti« v razvoju vzhodnoazijskih konfucijanstev. 
Takšna primerjalna študija konfucijanstev bo zagotovo prispevala k preporo-
du konfucijanstva v 21. stoletju.

*
Intervju je nastal v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfucijanski 
preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi prizmo od-
nosa med posameznikom in družbo. Za finančno podporo se zahvaljujemo 
Agenciji RS za raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS).

Bibliografija
Alitto, Guy S. 1986. The Last Confucian: Liang Shu-ming and the Chinese Di-

lemma of Modernity. Berkeley: University of California Press.
Chan, Wing-tsit, prev. 1963. A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton: 

Princeton University Press.
Da xue 大學 [Veliki nauk]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/da-xue. Dostop: 

10. april 2025.

20	 To je bil moto za učenje mojega mentorja, profesorja Hsiao Kung-chuana (蕭公權, 1897–1981).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   173Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   173 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51

https://ctext.org/liji/da-xue


174

Intervju s Huang Chun-chiehom

De Tocqueville, Alexis. 2002. Democracy in America. Prevedla Harvey Mansfi-
eld in Delba Winthrop. Čikago: University of Chicago Press.

Feng Youlan 馮友蘭. 2015. Zhongguo zhexueshi 中國哲學史 [Zgodovina ki-
tajske filozofije]. Tajpej: Taiwan Shangwu yinshuguan.

Fingarette, Herbert. 1999. Confucius: The Secular as Sacred. Prospect Heights, 
IL: Waveland Press.

Fukuzawa Yūkichi 福澤諭吉. 1978. Fuze yuji zizhuan 福澤諭吉自傳 [Avtobi-
ografija Fukuzawe Yūkichija]. Tokio: Iwanami Shoten.

Fukuzawa Yūkichi 福澤諭吉. 1997. Bunmeiron no gairyaku 文明論の概略 
[Oris teorije civilizacije]. Tokio: Iwanami Shoten.

Fung, Yu-lan. 1922. »Why China Has No Science: An Interpretation of the 
History and Consequences of Chinese Philosophy«. The International Jo-
urnal of Ethics, št. 32.

Gao Heng 高亨. 1979. Zhouyi dazhuan jinzhu 周易大傳今注 [Sodobne opom-
be k Velikemu komentarju na Knjigo premen]. Jinan: Qilu shushe.

Ge Zhaoguang 葛兆光. 2006. »Di sui jin er xin jian yuan – shiliu shiji zhongye 
yihou de Zhongguo, Chouxiang he Riben 地雖近而心漸遠──十七世紀
中葉以後的中國、朝鮮和日本 [Razdalja je manjša, a srca se oddalju-
jejo – Kitajska, Koreja in Japonska od sredine 17. stoletja].« V Taiwan 
Dongya wenming yanjiu xuekan 3, št. 1 (junij): 275–92.

Ge Zhaoguang 葛兆光. 2014. He wei Zhongguo? Jiangyu, minzu, wenhua yu 
lishi 何為中國？疆域、民族、文化與歷史 [What is China? Territory, 
Nationality, Culture and History], poglavje 5. Hongkong: Oxford Universi-
ty Press.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New 
York: Basic Books, Inc.

Guo Pu 郭璞, koment., Xing Bing 邢昺, opombe. S. d. V Li Xueqin 李學勤, ur. 
Shisan jing zhushu – Erya zhushu 十三經注疏‧爾雅注疏 [Komentarji in 
opombe k Trinajstim klasičnim delom – Komentarji k Erya], zv. 2.

Gowans, Christopher W. 2021. Self-cultivation Philosophies in Ancient India, 
Greece and China. Oxford: Oxford University Press. Str. 18.

Henderson, John B. 1998. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Ne-
o-Confucian, Islamic, Jewish and Early Christian Patterns. Albany: State 
University of New York Press.

Hou Wailu 侯外廬. 1948. Zhongguo gudai shehuishi 中國古代社會史 [Pred-
govor k zgodovini starodavnih kitajskih družb]. Šanghaj: Zhongguo xue-
shu yanjiusuo.

Hsiao Kung-chuan 蕭公權. 1982. Zhongguo zhengzhi sixiang shi 中國政治思
想史 [Zgodovina kitajske politične misli], zvezek 3. Taipei: Lianjing chu-
ban shiye gongsi.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   174Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   174 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



175

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Hu Shi 胡適. 1961. »Women duiyu Xiyang jindai wenming de taidu 我們對於
西洋近代文明的態度 [Naš odnos do moderne zahodne kulture].« V Hu 
Shi wencun 胡適文存 [Zbrani spisi Hu Shija], zvezek 3. Tajpei: Yuandong 
tushu gongsi.

Hu, Shih 胡適, ur. Hyman Kublin. 1934. The Chinese Renaissance. Čikago: Uni-
versity of Chicago Press.

Hu, Shih 胡適. 1960. »The Chinese Tradition and the Future.« V Sino-Ame-
rican Conference on Intellectual Cooperation: Report and Proceedings, 
str. 13–22. Seattle: University of Washington Department of Publications 
and Printing.

Huang, Chun-chieh, in John A. Tucker, ur. 2023. Confucianism for the Twenty-
-First Century. Göttingen: V&R unipress.

Huang, Chun-chieh. 2006. Taiwan yishi yu Taiwan wenhua 臺灣意識與臺灣
文化 [Tajvanska zavest in tajvanska kultura], poglavje 2. Tajpej: National 
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2009. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixi-
ang 東亞儒學視域中的徐復觀及其思想 [Xu Fuguan v kontekstu vzhod-
noazijskih konfucijanstiev]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2010. Humanism in East Asian Confucian Contexts. Bie-
lefeld, Nemčija: Transcript Verlag.

Huang, Chun-chieh. 2013. Intellectual Interaction in East Asia: China, Japan, 
and Taiwan 東アジア思想交流史──中国‧日本‧台湾を中心として. To-
kio: Iwanami Publishing House.

Huang, Chun-chieh. 2014a. Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思想與
中國歷史思維 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje]. 
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014b. »Qian Mu shixue zhong de ‚guoshi‘ guan yu Rujia 
sixiang 錢穆史學中的「國史」觀與儒家思想« [Pogled na ‹nacionalno 
zgodovino› v zgodovinopisju Qian Muja in konfucijanska misel]. V Rujia 
sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思想與中國歷史思維 [Konfucijan-
ska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje], str. 223–68. Tajpej: National 
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014c. Taiwan in Transformation: Retrospect and Prospect. 
2., popravljena izdaja. New Brunswick in London: Transaction Publishers.

Huang, Chun-chieh. 2015a. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts. 
Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2015b. »On the ‚Contextual Turn‘ in the Tokugawa Japane-
se Interpretation of the Confucian Classics: Types and Problems.« V East 
Asian Confucianisms: Texts in Contexts, uredil Huang Chun-chieh, str. 41–
56. Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   175Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   175 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



176

Intervju s Huang Chun-chiehom

Huang, Chun-chieh. 2015c. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts, epi-
log, str. 225–35. Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan 
University Press.

Huang Chun-chieh. 2016. »Dongya jinshi sixiang jiaoliu zhong gainian de le-
ixing jiqi yidong 東亞近世思想交流中概念的類型及其移動« [O vrstah 
in prenosu konceptov v izmenjavi zgodnjenovoveške vzhodnoazijske 
misli]. V Sixiangshi shiye zhong de Dongya 思想史視野中的東亞 [Vzho-
dna Azija z vidika intelektualne zgodovine], str. 1–22. Tajpej: National Ta-
iwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2017. Dongya Rujia renxueshi lun 東亞儒家人學史論 
[Zgodovinska razprava o človeškosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih]. 
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Rujia sixiang yu ershiyi shiji de duihua 儒家思想
與二十一世紀的對話 [Dialog med konfucijanstvom in enaindvajsetim 
stoletjem]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Shenkou Kongmeng 慎口孔孟 [Previdnost pri go-
voru o Konfuciju in Menciju]. Tajpej: Linking Publishing Co.

Huang Chun-chieh. 2022–2025. Meng xue sixiang shilun 孟學思想史論 [Zgo-
dovina interpretacij Mencija], 3 zvezki. Tajpej: Academia Sinica.

Huang, Chun-chieh. 2023. »Confucianism in Taiwan: The 20th and 21st Cen-
turies.« V The Oxford Handbook of Confucianism, ur. Jennifer Oldstone-
-Moore, str. 217–29. Oxford: Oxford University Press.

Huang, Chun-chieh. 2024. »Mencius and Confucian Humanism in Korean and 
Global Perspective.« Osrednje predavanje na mednarodni konferenci o 
konfucijanskem humanizmu v okviru Korejskih azijskih študij 2024, Uni-
verza Otoka princa Edvarda, Kanada, 27.–28. junij 2024.

Huang, Chun-chieh. 2025 (v pripravi). »Spiritual Confucianism for a Better 
World.« V Global Ethics in a Time of Crises, uredila Göran Collste in Tor-
björn Lodén. New York: Rowman and Littlefield.

Itō, Jinsai 伊藤仁齋. 1901. Gomō jigi 語孟字義 [Pravilni pomen pojmov v 
Razpravah in Menciju]. V Nihon rinri ihen 日本倫理彙編 [Zbirka japon-
ske etike], ur. Inoue Tetsujirō 井上哲次郎 in Kanie Yoshimaru 蟹江義丸, 
zv. 1, 11. Tokio: Ikuseikai.

James, William. 1909. The Varieties of Religious Experience: A Study in Hu-
man Nature. New York: Longmans, Green & Co.

Kallio, Jyrki, Torbjörn Lodén in Matti Nojonen. 2021. The Lapland Ma-
nifesto. Rovaniemi, Finska: University of Lapland, Nordic Network 
on Chinese Thought. URL: https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/
Nordic-Network-on-Chinese-Thought.

Kipling, Rudyard. 1940. »The Ballad of East and West.« V Rudyard Kipling‘s 
Verse, str. 233–6. Garden City, NY: Doubleday.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   176Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   176 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought
https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought


177

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Kojima Shinji 小島晉治, ur. 1997. Bakumatsu Meiji Chūgoku kenbunroku shū-
sei 幕末明治中國見聞錄集成 [Zbirke o potovanjih po Kitajski v poznem 
obdobju Edo in Meiji]. Tokio: Yumani shobō.

Kong Anguo 孔安國 in Kong Yingda 孔穎達, opombe. S. d. V Shangshu Zhen-
gyi 尚書正義 [Pravilni pomen Knjige dokumentov], zv. 4.

Lakoff, George. 1996. Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think. 
Čikago: University of Chicago Press.

Lau, D. C., prev. 1979. The Analects. Hong Kong: Chinese University Press.
Lau, D. C., prev. 1984 (prva izdaja 1979). Mencius. Hong Kong: Chinese Uni-

versity Press. 
Levenson, Joseph R. 1964. »The Humanistic Disciplines: Will Sinology Do?« V 

Journal of Asian Studies 23, št. 4 (avgust): 507–17.
Lewis, Mark Edward. 2006. The Construction of Space in Early China. Albany, 

NY: State University of New York Press.
Liang Shuming 梁漱溟. 1935 (prva izdaja 1921). Dong-Xi wenhua jiqi zhexue 

東西文化及其哲學 [Vzhodne in zahodne kulture ter njihove filozofije]. 
Šanghaj: Shangwu yinshuguan. 

Li Jingde 黎靖德, ur. 2002. »Zhuzi yulei 朱子語類 [Tematsko razvrščeni pogo-
vori mojstra Zhuja]«, zv. 2. V Zhuzi quanshu 朱子全書 [Zbrana dela moj-
stra Zhuja], zv. 15, zvitek 52. Šanghaj: Shanghai guji chubanshe; Hefei: 
Anhui jiaoyu chubanshe.

Lim, Hyung-taek. 2008. »Sinocentrism in East Asia and the Task of Overco-
ming It.« V Sungkyun Journal of East Asian Studies 8, št. 1: 71–87.

Lunyu 論語 [Razprave], s.  d., URL: https://ctext.org/analects. Dostop: 
10. april 2025.

Luo Jialun 羅家倫, ur. 1994. Zhongguo Guomindang Zhongyang weiyuanhui 
dangshi weiyuanhui 中國國民黨中央委員會黨史委員會 [Kronika živ-
ljenja očeta našega naroda]. 4. izd., zvezek 3. Tajpej: Jindai Zhongguo 
shubanshe.

Maçães, Bruno. 2020. »Coronavirus and the Clash of Civilizations.« V 
National Review, 10.  marec 2020. URL: https://www.hudson.org/
research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations.

Mao Heng 毛亨, koment., Zheng Xuan 鄭玄, opombe, in Kong Yingda 孔穎
達, podkoment. S. d. V Maoshi zhengyi 毛詩正義 [Pravilni pomen Mao-
tovega komentarja h Knjigi pesmi], zv. 19. Tajpej: Taiwan guji chubanshe.

Mao Zedong 毛澤東. 1951. »Xin minzhu zhuyi lun 新民主主義論 [O novi 
demokraciji].« V Mao Zedong xuanji 毛澤東選集 [Izbrana dela Mao Ze-
donga]. Peking: Renmin chubanshe.

Mengzi 孟子 [Mencij]. S. d. URL: https://ctext.org/mengzi. Dostop: 10. april 
2025.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   177Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   177 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://ctext.org/analects
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://ctext.org/mengzi


178

Intervju s Huang Chun-chiehom

Miyakawa Hisayuki 宮川尚志. 1955. »Osnutek Naitōjeve hipoteze in njen vpliv 
na japonske študije Kitajske.« The Far Eastern Quarterly 14, št. 4 (avgust).

Mizoguchi Yūzō 溝口雄三, Hamashita Takeshi 濱下武志 in drugi, ur. 1994. 
Ajia kara kangaeru アジアから考える [Misliti iz Azije]. Tokio: Tokio Da-
igaku shuppankai.

Mori, Arinori 森有禮. 1873. Introduction to Education in Japan: A Series of 
Letters Addressed by Prominent Americans to Arinori Mori. New York: D. 
Appleton and Company, str. lv-lvii.

Mou Zongsan 牟宗三. 2020. »Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲學的特質 
[Posebnosti kitajske filozofije].« V Mou Zongsan xiansheng quanji 牟宗
三先生全集 [Zbrana dela gospoda Mou Zongsana], zv. 28. Tajpej: Lin-
king Publishing Co.

Mou Zongsan 牟宗三. 2020. »Zhengdao yu zhidao 政道與治道 [Pot politike in 
pot vladanja]«. V Mou Zongsan xiansheng quanji 牟宗三先生全集 [Zbra-
na dela gospoda Mou Zongsana], zvezek 10. Tajpej: Linking Publishing Co.

Müller, Jan-Werner. 2020. »We Must Help One Another or Die.« V The New York 
Times, 19.  marec 2020. URL: https://www.nytimes.com/2020/03/19/
opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1.

Naitō Konan 內藤湖南. 1922. »Gaikatsuteki Tō-Sō jidai kan 概括的唐宋時
代觀 [Splošen pogled na obdobje Tang-Song].« V Rekishi to chiri 9, št. 5 
(maj): 1–11.

Naitō, Konan 內藤湖南. 1944. »Shina joko-shi 支那上古史 [Starodavna zgo-
dovina kitajske]«. V Naitō Konan zenshū 內藤湖南全集 [Zbrana dela Na-
itōja Konana]. Tokio: Chikuma shobō.

Needham, Joseph. 1956. Science and Civilization in China, Vol. 2: History of 
Scientific Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Nishijima Sadao 西嶋定生. 1969–1980. »Sōsetsu 總說 [General Discussi-
on]«. V Iwanami kōza sekai rekishi 岩波講座世界歷史 [Serija svetovne 
zgodovine založnika Iwanami], zvezek 4. Tokio: Iwanami shoten.

Nishijima Sadao 西嶋定生. 1993. »Dongya shijie de xingcheng 東亞世界的
形成 [Formacija sveta Vzhodne Azije]«. V Riben xuezhe yanjiu Zhongguo 
shi lunzhu xuanyi 日本學者研究中国史論著選譯 [Izbrani prevodi del ja-
ponskih raziskovalcev na področju kitajske zgodovine], zvezek 2. Peking: 
Zhonghua shuju.

Nishimura Shigeki 西村茂樹. 1874. »Kaika no tabi niyotte kaimoji wo hassu-
beki no ron« 開化ノ度ニ因テ改文字ヲ発スヘキノ論 [O reformi pisanih 
znakov za razsvetljenje]«. V Meiroku zasshi 明六雑誌, št. 1 (april): 10–2.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and comparative philosophy: 
multiple ways of studying Confucian ideas and notions across texts and 
contexts.« V Asian Studies letnik 8 (24), št. 3. Str. 91–110. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   178Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   178 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1
https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1


179

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Ōkubo Toshiaki 大久保利謙, ur. 1972. Mori Arinori zenshū 森有禮全集 [Zbra-
na dela Morija Arinorija], zvezek 3, str. 265–7. Tokio: Senbundo shoten.

Qian Mu 錢穆. 1994–1998a. Lunyu xinjie 論語新解 [Nova interpretacija Raz-
prav]. V Qian Binsi xiansheng quanji 錢賓四先生全集 [Zbrana dela Qian 
Binsija], zvezek 3. Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu 錢穆. 1994–1998b. »Kongzi yu Zhongguo wenhua ji shijie qiantu 
孔子與中國文化及世界前途 [Konfucij in kitajska kultura ter prihodnost 
sveta]«. V Kongzi yu Lunyu 孔子與論語 [Konfucij in Analekti], Qian Binsi 
xiansheng quanji 錢賓四先生全集 [Zbrana dela Qian Binsija], zvezek 4. 
Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu 錢穆. 1996 (3. izdaja). »Fan du benshu qing xian ju xialie zhu xinnian 
凡讀本書請先具下列諸信念 [Prošnja vsem bralcem, naj najprej sprej-
mejo naslednja prepričanja]«. V Guoshi dagang 國史大綱 [Oris nacio-
nalne zgodovine]. Tajpej: Shangwu yinshuguan.

Raphals, Lisa. 2023. A Tripartite Self: Mind, Body, and Spirit in Early China. 
Oxford: Oxford University Press.

Rošker, Jana S. 2023. Humanism in Trans-civilizational Perspectives: Relatio-
nal Subjectivity and Social Ethics in Classical Chinese Philosophy. Heidel-
berg: Springer.

Schwartz, Benjamin I. 1985. The World of Thought in Ancient China. Cambrid-
ge, MA: The Belknap Press of Harvard University Press. 

Shi Zhenrong 施振榮 (Stan Shih). 2020. »Wangdao jiazhi xitongguan: fanzhuan 
‚shi nong gong shang‘ de chuantong siwei 王道價值系統觀：翻轉「士
農工商」的傳統思維 [Sistemsko razmišljanje o vrednotah kraljevske poti: 
prevrnitev tradicionalnega načina razmišljanja o »štirih družbenih razre-
dih«]«. V Lianhebao 聯合報 [Združene dnevne novice], 3. december 2020.

Shi Zhenrong 施振榮 (Stan Shih). 2021. »Wangdao yu diliu lun 王道與第六
倫 [Kraljevska pot in šesti človeški odnos]«. V Lianhebao 聯合報 [Združe-
ne dnevne novice], 1. februar 2021.

Shimada Kenji 島田虔次. 1949. Chūgoku ni okeru kindai shii no zasetsu 中国
における近代思惟の挫折 [Neuspeh moderne misli na Kitajskem]. To-
kio: Chikuma shobō.

Smith, Richard J. 2020. Uvod v Rethinking the Sinosphere: Poetics, Aesthetics 
and Identity Formation, uredili Nanxiu Qian, Richard J. Smith in Bowei 
Zhang. New York: Cambria Press.

Su Shi 蘇軾. 2002. »Ding feng po 定風波 [Umirjanje vetra in valov]«. V Su 
shi ci biannian jiaozhu 蘇軾詞編年校注 [Ciklična zbirka pesmi Su Shija, 
urejena in komentirana], zv. 2. Peking: Zhonghua shuju.

Tang Junyi, Mou Zongsan, Xu Fuguan in Zhang Junmai. 2000. »Wei Zhongguo 
wenhua jinggao shijie renshi xuanyan [Manifest za ponoven pregled 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   179Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   179 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



180

Intervju s Huang Chun-chiehom

kitajske kulture: naše skupno razumevanje sinoloških raziskav v zvezi s 
svetovnim kulturnim pogledom]«. Prevedeno v angleščino v Sources of 
Chinese Tradition, zvezek 2, uredila Wm. Theodore de Bary in Richard 
Lufrano, str. 550–5. New York: Columbia University Press.

Tōyama, Shigeki 遠山茂樹. 1968. Sengo no rekishigaku to rekishi ishiki 戦後
の歴史学と歴史意識 [Povojno zgodovinopisje in zgodovinska zavest]. 
Tokio: Iwanami shoten.

Lodén, Torbjörn. 2023. »Confucianism and the Global Challenges of the 
Twenty-First Century.« V Confucianism for the Twenty-First Century, ure-
dila Huang Chun-chieh in John A. Tucker. Göttingen: V&R unipress.

Tsuda, Sōkichi 津田左右吉. 1965. »Shinashisō to Nihon シナ思想と日本 
[Kitajska misel in Japonska]«. V Tsuda Sōkichi zenshū 津田左右吉全集 
[Zbrana dela Tsude Sōkichija], zvezek 20. Tokio: Iwanami shoten.

Uno, Tetsuto 宇野哲人. 1912. Shina bunmeiki 支那文明記 [Zapiski o kitajski 
civilizaciji]. Tokio: Daidokan.

Wang Yangming 王陽明. 1992. »Zhongqiu 中秋 [Sredi jeseni]«. V Wang Yan-
gming quanji 王陽明全集 [Zbrana dela Wang Yangminga], uredil Wu 
Guang. Zvezek 1, zvitek 20. Šanghaj: Shanghai Guji Chubanshe.

Wixted, John Timothy. 2018. »‘Literary Sinitic‘ and ‚Latin‘ as Transregional 
Languages: With Implications for Terminology Regarding ‚Kanbun.‘« Si-
no-Platonic Papers 276 (marec): 1–14.

Wu Guang 吳光, ur. 1992. Wang Yangming quanji 王陽明全集 [Zbrana 
dela Wang Yangminga], zvezek 2, zvitek 35. Šanghaj: Shanghai Guji 
Chubanshe.

Xiong Shili 熊十力. 1970 (ponatis). Dujing shiyao 讀經示要 [Branje Klasikov 
za razkritje njihovih ključnih točk], zv. 1. Tajpei: Guangwen shuju.

Yamada, Kyū 山田球. 1902. Mōshi yōkishō wakumon zukai 孟子養氣章或問
圖解 [Ilustrirani komentar k poglavju o kultiviranju duha v delu Mencij]. 
Ōsaka: Koreakidō Ōsaka-shiden.

Yu Ying-shih 余英時. 2004. Song-Ming lixue yu zhengzhi wenhua 宋明理學
與政治文化 [Neokonfucijanstvo in politična kultura Song-Ming]. Tajpei: 
Yunchen wenhua shiye gufen youxian gongsi.

Yu, Ying-shih 余英時. 1993. »The Radicalization of China in the Twentieth 
Century.« Daedalus, Journal of the American Academy of Arts and Scien-
ces 122, št. 2 (pomlad). Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture: 
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 178–97. 
New York: Columbia University Press, 2016.

Yu, Ying-shih. 1994. »Changing Conceptions of National History in Twenti-
eth-Century China.« V Conceptions of National History: Proceedings of 
Nobel Symposium 78, uredili Erik Lönnroth in drugi. Berlin in New York: 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   180Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   180 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



181

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Walter de Gruyter. Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture: 
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 275–93. 
New York: Columbia University Press.

Yu, Ying-shih. 2016. »Clio’s New Cultural Turn and the Rediscovery of Traditi-
on in Asia.« V Chinese History and Culture: Seventeenth Century through 
Twentieth Century, zvezek 2, poglavje 19. New York: Columbia University 
Press.

Zhang, Guangzhi 張光直. 1994. »Zhongguo renwen shihui kexue gai jishen 
shijie zhuliu 中國人文社會科學該躋身世界主流 [Kitajske humanistič-
ne in družboslovne vede bi morale postati del svetovnega mainstrea-
ma].« Yazhou zhoukan 亞洲週刊 (Hong Kong), zvezek 8, št. 27 (10. julij).

Zhang, Xuefeng 張學鋒. 1999. Zhongguo wenming ji 中國文明記 [Zapiski o 
kitajski civilizaciji]. Peking: Guanming ribao chubanshe.

Zhong yong 中庸 [Nauk o sredini]. S.  d. URL: https://ctext.org/liji/zhong-
-yong. 	 Dostop: 10. april 2025. 

Zhu Xi 朱熹. 2002. »Fuzhai outi 復齋偶題 [Občasni verzi o Fuzhaiu]«. V Hu-
ian xiansheng Zhu Wengong wenji 晦庵先生朱文公文集 [Zbrana dela 
mojstra Hui‘ana, 	 Zhu Wengonga], zvezek 2, v Zhuzi quanshu 朱子全書 
[Zbrana dela mojstra Zhuja], 	 zvezek 20.

Zhu Xi 朱熹. 2016a. »Lunyu jizhu 論語集注 [Zbrani komentarji k Razpra-
vam].« V Sishu zhangju jizhu 四書章句集注 [Zbrani komentarji k poglav-
jem in stavkom v Štirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Zhu Xi 朱熹. 2016b. Sishu zhangju jizhu 四書章句集注 [Zbrani komentarji k 	
poglavjem in stavkom v Štirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University 
Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   181Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   181 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://ctext.org/liji/zhong-yong
https://ctext.org/liji/zhong-yong

