Intervju s Huang Chun-chiehom'

Vzhodnoazijska konfucijanstva in

konfucijanski preporod

Uvod

uang Chun-chieh {24 je priznan tajvanski uéenjak in sinolog, $iro-
H ko poznan po svojem vplivnem delu na podrocju konfucijanskih Stu-

dij, vzhodnoazijske zgodovine idej in medkulturne filozofije. Kot dol-
goletni profesor na Nacionalni tajvanski univerzi je pomembno zaznamoval
to podrocje s ponovnim razmislekom o pristopu h konfucijanstvu v global-
nem in pluralisticnem kontekstu, obenem pa je tudi ¢lan instituta Academia
Europaea.

V sredis¢u njegovega raziskovalnega dela je zavezanost primerjalnemu in
regionalnemu razumevanju konfucijanstva. Znan je zlasti po spodbujanju
proucevanja »vzhodnoazijskih konfucijanstev« (v mnoZini), pri cemer pose-
bej poudarja, da se je konfucijanska misel na edinstven nacdin razvijala tako
na Kitajskem kot v Koreji, Vietnamu in na Japonskem. Ta perspektiva dalje
izraza njegovo SirSo intelektualno zavezanost ideji »enotnosti v raznoliko-
sti«, v kateri se filozofske tradicije ne obravnavajo kot uniformne, temvec kot

1 Nacionalna tajvanska univerza, zasluzni profesor; Academia Europaea, tuji ¢lan.




140

Intervju s Huang Chun-chichom

dinamicne in lokalno prilagojene. Huang kritizira tradicionalni sinocentrizem
ter se zavzema za metodologijo konfucijanskih Studij, ki uposteva lokalne in-
telektualne kontekste in ne vsiljuje enotnega, centraliziranega modela. Na ta
nacin pa izpodbija tudi prepricanje, da je kitajsko konfucijanstvo kon¢na ali
Cista oblika, in namesto tega poudarja bogastvo njegovih regionalnih izrazov.
V svojih delih raziskuje, kako lahko konfucijanstvo ostane smiselno v sodob-
nem svetu, pri cemer se ukvarja z demokrati¢nimi vrednotami, kulturno iden-
titeto in filozofskim pluralizmom.

Huang velja za premostitveno osebnost, ki povezuje tradicionalno vzhodno-
azijsko misel s sodobno svetovno filozofijo. Njegova dela, napisana v kitajsci-
ni in anglescini, pa so vplivala ne le na sinologijo, temvec tudi na SirSe podro-
¢je primerjalne filozofije.? Klasi¢na kitajska besedila pogosto reinterpretira
skozi prizmo sodobne misli, zavzema pa se tudi za dialog med konfucijansko
in zahodno tradicijo ter raziskuje vlogo kulture, hermenevtike in zgodovinske
zavesti pri oblikovanju vzhodnoazijske modernosti. S svojo znanstveno de-
javnostjo je pomagal na novo opredeliti Studij konfucijanstva v Vzhodni Aziji
— ne kot fiksno ali monolitno tradicijo, temvec kot Zivo, razvijajoCo se inte-
lektualno dediscino, ki je globoko vpeta v razlicne kulturne in zgodovinske
izkusnje te regije.

Huangove najpomembnej$e publikacije so Meng xue sixiang shilun %
A8 5 [Zgodovina interpretacij Mencijal, delo v treh zvezkih (2022-2025);
Confucianism for the Twenty-First Century [Konfucijanstvo za enaindvaj-
seto stoletje], v sourednistvu z Johnom A. Tuckerjem (2023); Rujia sixiang
yu ershiyi shiji de duihua 172 AR EL21 40 %155 [Dialog med konfuci-
janstvom in 21. stoletjem] (2022); Dongya Rujia renxueshi lun 3 o5 fi 34~
S 5@ [Zgodovinski traktat o so¢loveénosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih]
(2017); East Asian Confucianisms: Texts in Contexts [Vzhodnoazijska konfuci-
janstva: Besedila v kontekstih] (2015), ki je bila prevedena tudi v slovensci-
no (2016) in $panicino (2017); Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 7 5
A8 Bl A 5] JAE 52 B4 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje]
(2014), pozneje prevedena v japonscéino (2016) in nagrajena s tretjo nacio-
nalno nagrado za dosezke v kitajskih Studijah v LRK (2018); knjiga Taiwan in
Transformation: Retrospect and Prospect [Tajvan v preobrazbi: Retrospektiva
in perspektiva] (2014), ki je bila sprejeta kot ucbenik na ameriski univerzi U.S.
Naval War College; Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jigi sixiang *
o AR I T (AR E B K BB [Xu Fuguan v kontekstu vzhodnoazijskih
konfucijanstev] (2009; popravljena in razsirjena leta 2018), prevedena tudi

2 Za obravnavo metodoloske povezave med Huangovim delom in primerjalno filozofijo glej na
primer Ogrizek 2020.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

v francoscino (2015), japonscino (2018) in angles¢ino (2019); Humanism in
East Asian Confucian Contexts [Humanizem v vzhodnoazijskih konfucijanskih
kontekstih](2010) ter Higashi Ajia shisé kérytshi — Chigoku, Nihon, Taiwan o
chashin to shite X 7 ¥ 7 AR BL—FHE-HA-GE & F.0 & L T [In-
telektualna interakcija v Vzhodni Aziji: Kitajska, Japonska in Tajvan] (2013).3

Pric¢ujoCi intervju se osredotoca na razlicna vprasanja konfucijanskega pre-
poroda in njegovih vplivov v deZelah Vzhodne Azije, njegov namen pa je po-
dati prizmo, skozi katero se bo Huangov poglobljeni uvid lahko usmerjeno
dotaknil vprasanj, ki posebej zadevajo tematiko konfucijanskega preporoda
v Vzhodni Aziji, pa tudi vlogo, ki jo v zvezi s tem igrajo novi in posodobljeni
pristopi za Studij vzhodnoazijskih idejnih tradicij.

Med drugim Huang tako odgovarja na raznolika vprasanja, kot so: kaksna
je trenutna in kaksSna bi morda lahko bila nova konfucijanska zavest; kate-
ri elementi tradicije imajo po njegovem mnenju z vidika odnosa med posa-
meznikom in druzbo najvedji vpliv in potencial; pa tudi, kakSen je morebitni
vpliv politicnega vzpona Vzhodne Azije na naravo konfucijanskih Studij in
konfucijanskega projekta v 21. stoletju. Intervju dalje naslavlja tudi Huangov
lastni raziskovalni pristop — metodo, ki jo imenuje »vzhodnoazijska konfuci-
janstva«. Metodo »vzhodnoazijskih konfucijanstev« Huang tukaj utemeljuje
tako z vidika razlogov, zakaj se je treba ponovno vrniti h konfucijanski oziro-
ma $irsi vzhodnoazijski zgodovini idej in jo na nov nacin prouciti, kot z vidika
pristopov, ki se mu zdijo v 21. stoletju za to najbolj primerni.

V svojih poglobljenih odgovorih se Huang hkrati dotakne duhovnih, politi¢nih
in povsem Zivljenjskih razseznosti konfucijanstva ter izpostavi mesta, na kate-
rih se slednje, sploh v svojih humanisti¢nih razseznostih, $e vedno in ponov-
no kaze kot bogat vir uvida v ¢loveski obstoj in delovanje — vir, ki po njegovem
lastnem mnenju vsekakor ne sodi le v Studij kitajske, temvec tudi na oder
globalne zgodovine idej; predvsem pa vir, ki Se zdale¢ ni izérpan ne v svojih
teoreti¢nih niti prakti¢nih razseznostih.

3 Seznam je povzet po: https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications.
Dostop: 10. april 2025.

141



https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications

142

Intervju s Huang Chun-chichom

Danes so v vzhodnoazijskih drZzavah konfucijanski kulturni vplivi razliéno
mochni, prav tako pa se jih ljudje tudi razlicno jasno zavedajo. Ali menite, da
ljudje se vedno na splosno zavestno prepoznavajo posredovane elemente
konfucijanstva ali pa jih dojemajo predvsem kot del SirSega kulturnega iz-
rocila? Ali so elementi konfucijanstva vcasih skriti pod neimenovanimi obi-
caji, kot se to morda dogaja na Japonskem?

Veseli me, da omenjate razlicne stopnje konfucijanskega kulturnega vpliva
in razlicne stopnje zavedanja teh vplivov v vzhodnoazijskih drzavah. Ko go-
vorimo o kulturnem vplivu konfucijanstva v Vzhodni Aziji, sam menim, da
moramo razlikovati vsaj tri razli¢ne vidike ali ravni konfucijanske tradicije, in
sicer konfucianizem kot politicno ideologijo,* konfucijanstvo kot akademski
diskurz in konfucijanstvo kot nacin Zivljenja. Vse te tri ravni konfucijanstva
so si prizadevale ne le razlagati, temvec tudi spreminjati svet. Med njimi je
morda najmocnejsi vidik konfucijanstvo kot nacin Zivljenja. Konfucijanstvo
je predvsem filozofija subjektivnosti, ki se osredotoca na kultivacijo samega
sebe, z namenom preoblikovati druzbo, drzavo in svet. Konfucijanstvo za-
gotavlja niz vrednot za boljsi nacin Zivljenja. Prodor in vpliv konfucijanskih
vrednot v azijskih druzbah sta postala ob¢utna v ¢asu pandemije COVID-19.
Pod vplivom konfucijanstva se je v vzhodnoazijskih druzbah, v nasprotju z in-
dividualizmom na Zahodu, predvsem v ZdruZenih drzavah Amerike, razcvetel
duh komunitarizma. Neki u¢enjak je tako leta 2020 porocal, da »nasa sposob-
nost premagati epidemijo izhaja iz necesa, kar bi v grobem lahko imenovali
konfucijanski kozmopolis« (Magdes 2020). Statisti¢ni podatki iz leta 2020 so
razkrili, da je Stevilo smrti zaradi COVID-19 na 100.000 prebivalcev na kr$¢an-
skem kulturnem obmocdju znasalo kar 58-krat toliko kot na konfucijanskem
kulturnem obmocju.®

V tem pogledu je Tajvan morda najboljsi primer v vzhodnoazijskem kultur-
nem obmocju kot celoti. Kot sem trdil Ze drugje (Huang 2023, 217-29), je
konfucijanstvo »delovalo« kot nacin Zivljenja v osnovni civilni druzbi na Tajva-
nu. Od 17. stoletja dalje so kitajski priseljenci na Tajvan prinesli konfucijanske
vrednote. Konfucijanstvo je bilo vir kulturne moci Tajvana. Med japonsko ko-
lonizacijo Tajvana med letoma 1895 in 1945 so domaci intelektualci predavali

4V slovenscino anglesko besedo Confucianism, ki v tem kontekstu ne podaja razlike, po nava-
di prevajamo z dvema razlicnima izrazoma. Tako »konfucijanstvo« oznacuje izvorni filozofski
nauk, ki ga je razvijal Konfucij s svojimi nasledniki, medtem ko »konfucianizem« oznacuje dr-
avno ideologijo, ki se je uveljavila z dinastijo Han 3 (202 pr. n. §t. — 9 n. §t., 25-220 n. §t.) in
ki sicer Crpa iz konfucijanstva, vendar jo hkrati zaznamujejo elementi legalizma (op. prev.).

5 Za podroben prikaz statisticnih podatkov glej spletno predstavitev WDSI za leto 2020. https://
www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/01131383228669372377/wdsi%202020%20report_
chn_brief.pdf. Dostop: 19. februar 2024.


https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Konfucijeve Razprave, s tem pa kritizirali japonsko vladajoco oblast. Po drugi
svetovni vojni je delovna etika, preZeta s konfucijansko tradicijo, prispevala k
hitremu gospodarskemu razvoju Tajvana, ki je bil v drugi polovici 20. stoletja
prvi in najpomembnejsi med tako imenovanimi stirimi malimi zmaji v Vzhod-
ni Aziji. V zacetku 21. stoletja so bile donacije, ki so jih obicajni prebivalci
Tajvana namenili Zrtvam potresa avgusta 2008 v provinci Se¢uan (V4)1]) na
Kitajskem ter prezivelim po potresu, cunamiju in jedrski nesre¢i marca 2011
v Fukuimi (8 ) na Japonskem, najvisje na svetu. Vse to kaZe, da imajo obi-
¢ajni prebivalci Tajvana tisto, kar je Mencij (372-289 pr. n. §t.) poimenoval
»srce, ki je obCutljivo za trpljenje drugih« (prev. po Lau 1984, 67-9). Konfu-
cijanske vrednote in Zivljenjska etika so prodrle v miselno matrico obicajnih
prebivalcev Tajvana.

Ker so se konfucijanske vrednote tako dobro ohranile in prodrle globoko v
tajvansko civilno druzbo, vsi glavni budisti¢ni samostani in ljudske religije na
Tajvanu spodbujajo branje Stirih knjig.® Samostan Zhong Tai Chan (Zen;
£ ##5F) v osrednjem Tajvanu je na primer v 17. stoletju natisnil Pripombe k
Stirim knjigam meniha Ouyi Zhixuja (78 73 25 /B, 1599-1655), da bi tako spod-
budil zlitje konfucijanstva in budizma. Drug budisti¢ni menih, Richang (H %
723K, 1929-2004), ustanovitelj Izobrazevalnega parka blaZenosti in modros-
ti (Fu zhi jiaoyu yuanqu 18% 2 E [El%) v okroZju Yunlin (Z£4K), je v letih
1993-1994 svojim uc¢encem predaval o Razpravah, ki so bile odsko¢na deska
za $tudij budizma. Leta 2007 je mojster Zheng Yan (78 fiz 12:Ffi, 1937-), vodja
budistiénega zdruzenja Tzu Chi (Ciji; So¢utje in pomog; 2417%), spodbujal mno-
Zi¢no gibanje za Konfucijev nauk »podrediti se in se vrniti k spodobnosti«.
Zdruzenije Ciji je konfucijanstvo Sirilo tudi prek televizijskih in radijskih mrez
tako na Tajvanu kot v celinski Kitajski.

Skratka, Tajvan je kitajska skupnost par excellence (Huang 2014c, xv). Tajvan
je imel sreco, da je bil imun na veliko kulturno revolucijo (1966—-1976) v ce-
linski Kitajski. Na Tajvanu se je zato ohranila tradicionalna kitajska kultura,
predvsem konfucijanske vrednote. V druZbi se spostujeta spodobnost in de-
lovna etika. Iz tega razloga je bil ¢lanek v tedniku New Weekly [Novi tednik],
ki izhaja v kitajskem mestu Guangzhou () /1 Tl), z naslovom »Najlepsa po-
krajina Tajvana so ljudje« tako priljubljen, da je bil julija 2012 ponatisnjen v
120.000 izvodih. Ceprav si nekatere politi¢ne osebnosti na Tajvanu prizade-
vajo za »desinizacijo« in zdruzbe goljufov v zadnjih letih delujejo dan in no¢,
valovi, plima in oseka ne morejo spremeniti sestave vode v moriju.

6 Gre za $tiri temeljna dela konfucijanstva: Lunyu &G [Razpravel, Mengzi 7 F [Mencij], Da xue

K [Veliki nauk] in Zhong yong )& [Nauk o sredini] (op. prev.).

143



144

Intervju s Huang Chun-chichom

Kako bi se lahko med Ijudmi oblikovala prenovijena konfucijanska zavest —
ali bi to pomenilo predvsem ponovno prebujenje in preimenovanje tradicije
ali pa bi zahtevalo razvoj povsem nove konfucijanske zavesti?

Konfucijanstvo je starodaven in vec¢dimenzionalen intelektualni in kulturni
sistem. Zgodovinsko gledano je konfucijanstvo v cesarski Kitajski igralo tri
glavne vloge, in sicer (a) konfucianizem kot ortodoksna politi¢éna ideologija
od zgodnje dinastije Han &, (b) konfucijanstvo kot glavna filozofija med inte-
lektualci in ucenjaki ter (c) konfucijanstvo kot nacin Zivljenja med navadnimi
ljudmi. Konfucijanstvo je bilo tisto, ki je ljudem nudilo zavetje v vzponih in
padcih zgodovine pred 20. stoletjem na Kitajskem.

Ce se ozremo v prihodnost, se zdi uresnicljivo, da se bo med ljudmi oblikovala
prenovljena konfucijanska zavest. Ta nova konfucijanska zavest se lahko raz-
vije iz osnovnega pogleda na cloveka in svet. To ponovno prebujenje bo ver-
jetno pomenilo spremembo v veliki konfucijanski tradiciji. Ne gre za povsem
novo konfucijansko zavest. Po Konfuciju in Menciju biti ¢clovek pomeni biti
Clovecen. Novi konfucijanski humanizem, ki se ponovno prebuja iz te konfu-
cijanske tradicije, je lahko Se posebej primeren za zdravljenje bolezni nasega
stoletja.

Bistvo konfucijanskega humanizma je bila nekaksna »filozofija moralne su-
bjektivnosti«. Konfucijeva »filozofija moralne subjektivnosti« je vsebovala tri
teze, in sicer: (a) ljudje so moralni subjekti, ki so svobodni dejavniki delova-
nja, (b) ¢loveska zavest ohranja avtonomijo in je izvor vrednostne zavesti ter
(c) ljudje so moralne osebe in lahko s svojimi neskonénimi duhovnimi vadba-
mi razumejo mandat neba (tianming K1), ki je »moralni univerzume. Zato
je mogoce doseci nekaksen »homokozmicni kontinuumx.

Prav ker so bile oci konfucijanskih humanistov v Vzhodni Aziji uprte v vsak-
danje Zivljenje v tem vsakdanjem svetu, sta se tu posebej razvili »relacijska
subjektivnost« in druzbena etika (Rosker 2023). Vendar pa to ne pomeni, da
imajo ljudje v konfucijanski tradiciji »enodimenzionalen« obstoj. Nasprotno,
ljudje v konfucijanskem humanisticnem misljenju so bili »ve¢dimenzionalni«
in so lahko postali sposobni komunicirati ali rezonirati z »najviSjo stvarno-
stjo«. Vse tri doloCujoce fasade konfucijanskega humanizma so bile globoko
zasidrane v Mencijevem pojmovanju ljudi. Zdi se torej upravi¢eno trditi, da je
bil Mencij glavni arhitekt konfucijanskega humanizma.

Mencijevo pojmovanje ljudi lahko opazujemo v stirih perspektivah: (a) ljudje
so obdarjeni z moralnim instinktom, pretezno »prirojenim znanjem« (lian-
gzhi %) in »prirojeno sposobnostjo« (liangneng K fE); (b) zavest (sréna
zavest; xin /[») ima univerzalnost in prednost; (c) zavest je izvor vrednostne



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

zavesti; (d) zavest je sposobna razumeti mandat neba. Kljuéna beseda Men-
cijevega humanizma je »postajati«, in ne »biti«.”

Jedro konfucijanskega humanizma je bila torej ¢loveska zavest. Glede funkcij
zavesti v konfucijanskem humanizmu lahko dalje ugotovimo dvoje. (a) De-
javnosti zavesti so opredeljevale »sebstvo«. Teorija, ki so jo zagovarjali kon-
fucijanski humanisti, se je tako glasila: »Moralnost je prirojena, kar pomeni
pristopati k zavesti z razmisljanjem o Cloveski naravi« (renyi neizai, ji xin jian
xing 138 N7E, Bl H 1) (Mou Zongsan 2020, 57).8 »Jaz« v vzhodnoazij-
skih konfucijanstvih ni bil »razdeljeni jaz«, kakrSnega je analiziral William Ja-
mes (1842-1910) (James 1909, 139-56). »Jaz« v konfucijanskem humanizmu
je namesto tega »tripartitni jaz« (Raphals 2023, 208), ki zdruzuje zavest, telo
in duha v harmoniéno celoto. Klju¢na beseda v pojmu »jaza« konfucijanskih
humanistov je bila »kontinuum«, ne »prelom« ali »delitev«. (b) Prostor, ki ga
je razgrnila ¢loveska zavest, je neomejen. Konfucijanski humanisti so vztrajali,
da kultiviranje sebstva vodi k ureditvi druZine in pomiritvi sveta. Prostor za
kultivacijo samega sebe pa se je nenehno izgrajeval in Siril. (Lewis 2006, 1).

Konfucijanski humanizem je bil najboljSa manifestacija tega, kar sem nedav-
no imenoval »duhovno konfucijanstvo«. Kot sem Ze prikazal, »v primerjavi
s politiénim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politike, duhovno
konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k preoblikovanju
samega sebe kot temelju in izhodis¢u za preoblikovanje sveta. Na ta nacin
je duhovno konfucijanstvo orientacijska filozofija, ki se ukvarja s funkcijami
spoznavanja (¢loveSke narave), oCiSCevanja, nauka ter privajanja samemu
sebi, tako kot druge filozofije samokultivacije stare Kitajske, Grcije in Indije«
(Huang 2025; primerjaj Gowans 2021, 18). V 21. stoletju se materialna kul-
tura razvija z neverjetno hitrostjo, vendar na racun duhovne. Duhovno kon-
fucijanstvo, ki se kaze v konfucijanskem humanizmu, usmerjenem v samo-
kultivacijo in preseganje samega sebe, pa je lahko izhod iz velikanskih tezav
Clovestva v 21. stoletju in naprej.

Zgoraj omenjeni konfucijanski humanizem je v nasem stoletju nemirov Se
posebej aktualen. Konfucijansko humanistiéno razmisljanje izhaja iz kultiva-
cije zavesti ter poudarja nauk o homokozmi¢nem kontinuumu in temeljno
vrednoto »solloveénosti« (ren 1=, dobrotljivost). Vse te temeljne vrednote
pa lahko ustvarijo filozofijo intersubjektivnosti, ki bi lahko ozdravila bolezni
nase dobe.

7 Te tocke sem ponazoril drugje, glej Huang 2024.
8 Glej tudi opombo 10.

145



146

Intervju s Huang Chun-chichom

Kateri so po vasem mnenju nekateri vidnejsi (ali omembe vredni) vplivi
konfucijanskega preporoda (v kateri koli obliki) na sodobne vzhodnoazijske
druzbe z vidika odnosa med posameznikom in druzbo?

Vase vprasanje se dotika enega od glavnih izzivov, s katerimi se konfucijanska
tradicija spopada v 21. stoletju. Jedro vasega vprasanja je v veliki meri pove-
zano z naslednjim vidikom: kako ohraniti dinami¢no ravnovesje med svobo-
do posameznika na eni strani in druzbenim redom na drugi. To vprasanje je
postalo zelo ocitno v letih pandemije (2019-2022), zlasti v Ameriki in Evropi.
Neki ucenjak je tako dejal, da morajo Americani, da bi se lahko spopadli z iz-
zivom pandemije, opustiti pretirani individualizem (Mdller 2020). Poleg tega
se napetost med »svobodo« in »redom« nanasa na interakcijo med »posa-
meznikom« in »druzbo«. Konfucij (551-479 pr. n. st.) in Mencij (371-2897 pr.
n. St.) imata veliko povedati o tem pomembnem vprasanju.

V svoiji knjigi z naslovom Poglobljena proucitev Konfucija in Mencija [Shenkou
Kongmeng ixPIfL#:] (Huang 2022, 271-6) sem pokazal, da Mencijev odlo-
mek o »Razumevaniju besed in gojenju gi« [Zhiyan yangqi %1 5 %£%&] obrav-
nava razmerje med »svobodo« in »nujnostjo« ter med »posameznikom« in
»druzbo, ki ju omenjate. Najprej si podrobneje oglejmo odlomek iz Mencija,
ki se glasi takole:

Gongsun Chou je dejal: »Ce bi vam, mojster, dodelili polozaj, visji od po-
loZaja glavnega ministra v drZavi Qi, na ta nacin pa bi vam uspelo ude-
janjiti pot (dao i#), ne bi bilo ni¢ ¢udnega, ¢e bi vam uspelo dose¢i prav
toliko kot vodjam fevdalnih gospodov ali celo samemu kralju. Ce bi se to
zgodilo, ali bi to v vasih mislih povzrocilo vznemirjenje?«

»Ne,« je odvrnil Mencij. »Od mojega Stiridesetega leta dalje se mi zavest
ne vznemirja vec.«

»V tem primeru dale¢ prekasate Meng Bena.«
»To ni tezko. Gaoziju je to uspelo Se pri Se niZji starosti kot meni.«
»Ali obstaja nacin, kako doseci tak uspeh?«

»Obstaja. Beigong You je svoj pogum gojil tako, da ni nikoli pokazal po-
niznosti ali dovolil, da bi ga kdo prelisi¢il. Ce je popustil le za malenkost,
je bilo to zanj enako ponizujoce, kot ¢e bi ga pretepli na trznici. Ni¢ bolj
ne bi sprejel Zalitve od princa z deset tiso¢ vozovi kot od reveza. Enako
hitro bi z mecem prebodel kneza kot obi¢ajnega ¢loveka. Ni spostoval
ljudi in je vedno vrnil vse, kar je bilo slisati na njegov racun. Meng Shishe
pa je o gojenju svojega poguma povedal naslednje: ,Na poraz gledam



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

enako kot na zmago. Kdor naredi korak naprej Sele, ko je enkrat ocenil
sovraznika, in se vkljuci v boj Sele, ko je Ze pretehtal svoje moZnosti za
zmago, preprosto pokaze strahopetnost zoper Steviléno premoc. Seveda
ne morem biti zares prepri¢an o zmagi. Vse, kar lahko storim, je, da sem
brez strahu. Meng Shishe je bil podoben Zengziju, Beigong You pa Zixia-
ju. Tezko je reci, kateri od njiju je bil boljsi, vendar je Meng Shishe trdno
dojemal bistveno. Zengzi je neko¢ dejal Zixiangu: ,Ali obcudujes pogum?
Neko¢ sem od mojstra slisal o vzvisenem pogumu. Ce ¢lovek pogleda
vase in ugotovi, da je vzmoti, se mora od strahu zdrzniti, ¢etudi je njegov
nasprotnik le obi¢ajen ¢lovek. Ce pa ugotovimo, da imamo prav, gremo
lahko celo zoper tiso¢ ali deset tiso€ ljudi. Meng Shishejevo vzdrievanje
qgi %% je vredno manj od Zengzijevega trdnega dojemanja bistvenega.«

»Zanima me, ali mi lahko poveste kaj o zavesti, ki je ni mogoce vznemiriti,
v vasem in Gaozijevem primeru.«

»Kot pravi Gaozi: ,Ce ne razumete besed (zhiyan %17), se s tem ne obre-
menjujte v zavesti; in ¢e ne razumete v zavesti, ne iSCite zadovoljstva v
svojem qi.' Prav je, da Clovek ne is¢e zadovoljstva v svojem qi, ¢e v svoji
zavesti ne razume. Vendar je napacno reci, da se ne bi smeli ukvarjati s tem
v zavesti, kadar nam ne uspe razumeti besed. Volja (zhi i£) je poveljnik nad
gi, medtem ko je gi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe volja, tam se gi
zaustavi. Zato pa pravijo: ,Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega gi.'«

»Ce se, kot pravite, gi ustavi tam, kamor prispe volja, kaken smisel ima
potem govoriti: ,Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega gi.«

»Kadar je volja ovirana, premakne gi. Po drugi strani pa gi, kadar je ovi-
ran, prav tako premakne voljo. Spotikanje in hitenje vplivata na gi, ven-
dar se to zares pokaZe kot razbijanje srca.«

»Smem vprasati, katere so vase odlike?«

»Razumem besede (zhiyan). Dobro skrbim za svoj prostrani gi (yang wu
haoran zhi qi % EVEIRZ ).«

To je najc¢udovitejsi odlomek v celothem Menciju, odlomek, ki je postal splos-
no znan kot odlomek o »Razumevanju besed in gojenju gi«, odlomek z glo-
bokimi idejami in bogatim notranjim pomenom. V odlomku Gongsun Chou (
sf4 1) sprasuje Mencija, ali bi se njegova sréna zavest (xin :(») premaknila
ali vznemirila, ¢e bi domneval, da lahko zasede pomemben poloZaj in se bodo
s tem njegove politicne ideje lahko udejanjile. V kitajskih klasikih je starost

9 Prevod po nekoliko prirejeni razliCici prevoda v Lau 1984, 2A: 2, 55-7.

147



148

Intervju s Huang Chun-chichom

Stirideset let veljala za klju¢no tocko v ¢lovekovem Zivljenju: »Pri Stiridesetih
sem se osvobodil dvomov (huo #)« (Lunyu s. d., 2/4). Veliki neokonfucijan-
ski sintetizator Zhu Xi (1130-1200) je Konfucijeve besede komentiral tako-
le: »Ko nima niti najmanjsega dvoma o tem, kako bi stvari morale biti (suo
dangran JIT & #R), takrat lahko ¢lovek v vseh zadevah ravna v skladu (shou
5F) z razsvetljenostjo spoznanja« (Zhu Xi 2016a, 71). Nekateri komentator;ji
menijo, da pismenka »huo B« pomeni »dong Fj«, se pravi, da dejansko po-
meni vznemiriti se pod vplivom zunanjega sveta. Poleg tega je Gongsun Chou
vprasal tudi, ali obstaja metoda za ohranjanje »sréne zavesti, ki je ni mogoce
vznemiriti (budong xin A~Ej:Ly)«. Mencij mu je odvrnil, da takdna metoda
obstaja, ter kot primer navedel razlike med Beigong Youjem in Meng Shishe-
jem (dofiti ), nadalje pa zatrdil, da je tudi metoda gojenja hrabrosti, ki jo je
uporabljal slednji, v poglavitnih tockah blizu tisti prvi.

Mencij je dodatno pojasnil: »Prav je, da ne iS¢emo zadovoljstva v svojem qi
%A, €e ne razumemo Vv svoji zavesti. Napaéno pa je reci, da se ne bi smeli
obremenjevati v zavesti, kadar ne razumemo besed.« Prav je, da kadar ne-
koga poslusamo, pa ne razumemo, kaj pravi, potem ne iS¢emo pomena in
ga ne raziskujemo v gi. Neprimerno pa je, da takrat, ko ne razumemo besed
drugega, ne i$éemo razumevanja v svoji zavesti (xin /(»). Kajti »volja (zhi &
je poveljnik nad gi, medtem ko je gi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe
volja, tam se gi zaustavi.« Volja (zhi ) je »tisto, Cemur sledi zavest« (xin zhi
suo zhi 02T Z), medtem ko je »zavest« (xin :L») gospodar, ki mu sledi gi.
Mencij je zato zagovarjal nacin negovanja poguma, torej, da svojo pot zacne-
mo z gojenjem zavesti (xin :[»). Za Mencija je najvecja odlika gojenja poguma
»razumevanje besed in gojenje svojega prostranega gi« (wo zhi yan, wo shan
yang wu haoran zhi qi F51 5, LEEEIEIRZHR). Ko Elovek postane do-
ber v gojenju prostranega gi, lahko razume besede drugih ljudi. Ta Mencijev
argument vklju€uje tudi vpraSanje »svobode« in »nujnosti« v ¢lovekovem
Zivljenju, hkrati pa se dotika odnosa med »posameznikom« in »skupnostjo«.

Klju¢ni pojem zgoraj obravnavanega odlomka iz Mencija je pojem gi %&.. Be-
njamin |. Schwartz (1916—-1999), priznani harvardski u¢enjak 20. stoletja, je
zapisal, da je gi poseben pojem kitajske kulture, ki ima kitajske kulturne zna-
Cilnosti in ga ni mogoce prevesti v noben zahodni jezik (Schwartz 1985, 179—
84). Pojem gi je prisoten na vseh podrocjih kitajske kulture; kitajske slike si
prizadevajo za »resonanco yun in vitalnost gi« (giyun shengdong &8 B1));
v svojem pisanju si kitajski prozaisti prizadevajo za »prefinjenost in jasnost
gi« (wengi tongchang S 4RI 1); pri govorjenju so Kitajci posebej pozorni na
»besede, ki zdruzujejo gi in milino« (ci he gi wan & FI5 Wi); v tradicionalni
kitajski medicini zdravnik opazuje, poslusa, poizveduje in se dotika, da bi s



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

»$estimi giji« (liu gi 75%) pojasnil »$est bolezni«; starodavni Kitajci so opazo-
vali »meglo« (yungi ZZ%, dobesedno »oblak gi«), da bi napovedali dobro in
slabo usodo; preden so stari Kitajci uporabljali orozje, so morali imeti vojaki
»izostren gi« (ligi F)4&) oziroma »razsirjen gi« (yangi ZE5.); Mencij je govoril
0 »gojenju prostranega gi«, Xunzi (i, 298-238 pr. n. §t.) pa o »upravljanju
gi in gojenju sréne zavesti« (zhigi yangxin JG & L).

V tradicionalni kitajski miselnosti se ¢lovesko telo (shenti &%) obravnava
kot nepopolno. Edina moznost, da se nase telo pribliZza popolnosti ali jo dose-
Ze, je, da njegove organe vodi podskupina organov, zlasti glava ali zavest, ali
pa da telo omejujejo zunanje sile (na primer pravila lepega vedenja). Za to,
da se »telo« iz nepopolnosti pribliza popolnosti, je kljucnega pomena prav
qgi &, in sicer tako, da se teko¢i in spreminjajoc¢i se gi poveze s loveskim xin
iL» (zavestjo) ter xing J& (telesnostjo), kar &loveskemu telesu omogoda, da
tvori celovito enoto. V 17. stoletju je mojster japonske $ole kogaku (%,
starodavno uéenje) Ito Jinsai (&1 %%, 1627—-1705) interpretiral Mencijevo
razpravo o gojenju lastnega prostranega ali »no¢nega gi« (yeqi %) in ta
prostrani gi opisal kot »enotno tvorno polje ki (ichigenki —JG5&), ki se raz-
teza med nebom in zemljo« (1t 1901, 11). Pozneje pa je ucenjak Sole yome-
igaku F5 P22 (japonski yangmingizem) iz 19. stoletja Yamada Hokoku 111 H
J74% (1805—1877) pripomnil: »Nebo, zemlja in deset tiso¢ stvari so ena sama
velika [sfera] gi (ichidaiki — K% )« (Yamada 1902, 6). Teoreti¢no podlago
tovrstnih teorij gi pa pravzaprav najdemo v teoriji medsebojne povezanosti
»telesa« in »zavesti« v starodavni kitajski medicini.

Zgoraj obravnavani odlomek iz Mencija tako vsebuje $tiri klju¢ne ideje. Te so:

(1) Zhiyan %15 »razumevanje besed«: Mencij je menil, da »zavest dolo¢a
besede« (yi xin ding yan PL:05€ &), Zhu Xi pa je ta stavek razlagal kot
dologanje »besed« (yan &) z »nacelom« (/i #). Dejal je: »Poznavanje
besed je poznavanje nacela (zhi yan, zhi li ye %15, F1¥ )« (Zhu v Li
2002, 1708). V Zaupnih pogovorih mojstra Zhuja (Zhuzi yulei % 55 %H)
je Zhu Se zapisal:

Poznati besede je popolnoma enako kot raziskovati stvari (gewu %
¥1)) in iriti znanje (zhizhi 3(50). Ce €lovek ne razume besed, potem
tudi ne bo mogel prepoznati razli¢nih pokvarjenosti, nenormalnosti,
laskanj in izmikanj, s katerimi se sre¢uje v kraljestvu pod nebom. Ce
Zelimo prakticirati so¢lovec¢nost, a ne poznamo njenih necloveskosti,
in Ce jo Zelimo narediti pravi¢no, ne da bi poznali njeno nepravic¢nost
— kako naj torej kopic¢imo pravicnost, da bi vzgojili svoj prostrani gi?
(zhu v Li 2002, 1732)

149



150

Intervju s Huang Chun-chichom

(2)

Ker je Zhu razlagal Mencijev nauk o moralnem ravnanju z vidika inte-
lektualne dejavnosti, se je pojavilo veliko neskladje med njegovim in
Mencijevim prvotnim razumevanjem moralnosti. V velikih intelektu-
alnih tradicijah Vzhoda in Zahoda vedno obstajajo dolocene napeto-
sti med intelektualnim naporom in moralno kultivacijo. Pomembni
primeri so: »spostovanje moralne narave« (zun dexing BL.{E4) in
»zasledovanje poti znanja« (dao wenxue & [\%2) iz Nauka o sredini
ali pa »molitev« in »branje svetih spisov« v krs¢anski tradiciji ter dol-
gotrajne razprave o prednosti »$irokega posludanja« (guangwen f&
fi]) pred »kultiviranjem zavesti« (xiuxin 1&:») v budisti¢ni tradiciji.
Ko je Zhu razlagal nauk o kreposti skozi pojem intelektualnega napo-
ra, se je moc¢no oddaljil od predhodnih naukov Konfucija in Mencija,
Ceprav je hkrati ostajal zvest lastnim nacinom razmisljanja.

Sishi budong xin VY- AE)j.t» »Pri $tiridesetih letih se [moja] zavest ne
vznemirja«. Ta stavek pomeni, da ima »zavest« svojo avtonomijo in
spontanost, zato ne potrebuje zunanjih entitet, ki bi jo vodile in usmer-
jale. Konfucij je dejal: »Pri stiridesetih letih sem se osvobodil dvomov,«
Mencij pa: »Moja zavest se od stiridesetega leta dalje ne vznemirja vec.«
Tako sta oba menila, da je Stirideset let klju¢na starost v ¢lovekovem Ziv-
ljenju, ter poudarjala, da bi moral ¢lovek, ko doseZe taksno starost, Ze
imeti zavest (xin /(»), ki je ustaljena v svoji samostojnosti in spontanosti.

Yong 5 »pogum«: Filozofi predginskega obdobja, kot sta Konfucij in
Mencij, so razlikovali med dvema vrstama »poguma« (yong %) — pogu-
mom, ki se rojeva iz krvi in gi (xueqi zhi yong Ill%&.Z 5), ter moralnim
pogumom (daode zhi yong TE 1.2 5) — pri éemer so poudarjali urjenje
drugega poguma pred prvim. Poleg tega so si vztrajno prizadevali, da bi s
pomocjo moralnega razuma preoblikovali ¢lovekovo primarno vitalnost
in tako preobrazili ¢lovesko Zivljenje v mreze pomena, ki prekipevajo od

vitalnosti.

Yang % »negovati«: Najprej je treba poudariti, da ima znak »yang £«
tako svoj tradicionalni kot sodobni pomen. Tako na primer slovar Erya
pravi: »Yang % je yi i (kultivirati), yi 3£ (kositi) in yu & (vzgajati)« (Guo
Puin drugi s. d., 55). V »Komentarjih k razlagi diagramov« [Shuoguazhu-
an 5 EMEE] v Knjigi premen beremo: »Kun 3fi je zemlja, ki hrani nesteto
stvari (yang %)« (Gao Heng 1979, 613). V Knjigi zgodovine pise: »Uprav-
ljati pomeni zagotavljati ljudem preZivetje (yang min % [<)« (Kong An-
guo in Kong Yingda s. d., 89). Knjiga pesmi vsebuje naslednji verz: »Pre-
Zivljati &as v pozabi (zun yang shi hui %K)« (Mao Heng in drugi



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

s. d., 1610). In koncno, v Razpravah lahko preberemo stavek: »Danes
za Cloveka biti sinovski ne pomeni ni¢ drugega kot to, da je sposoben
star§em zagotoviti hrano (yang %)« (prev. po Lau 1979, 2:7, 13). V vseh
teh primerih znak yang pomeni »hraniti, rediti« ali »biti sposoben nah-
raniti«. Vendar je v Mencijevih besedah »yang wu haoran zhi qi & it
SR Z %R« isti znak uporabljen v novem, inovativnem smislu, in ne v tradi-
cionalnem pomenu besede. Mencij je besede »haoran zhi gi 159K 2 .«
opisal tudi takole:

eves

meri. Ce ga negujemo (yang %) z integriteto ter mu na pot ne pos-
tavljamo ovir, bo zapolnil ves prostor med nebom in zemljo. To je gi,
ki odgovarja praviénosti in poti (dao 1&). Ce mu to dvoje odvzame-
mo, bo stradal. Rodi se iz nakopicene pravi¢nosti, nemogoce si ga je
prilastiti le z njenim obcasnim izkazovanjem. Kadar ¢lovek ravna na
nacin, ki ne ustreza standardu, ki si ga je postavil v zavesti, bo [gi]
stradal. (prev. po Lau 1984, 2A:2, 57)

Na tem mestu lahko navedemo tri ugotovitve. Prvi¢, gi mora ustrezati pravic-
nosti in dao iH, sicer bo usahnil; biti mora »nakopi¢ena pravi¢nostg, in ne ne-
kaj, kar je mogoce prevzeti od zunaj. Tu Mencij uporablja »yang %« v smislu
moralnega kultiviranja, in ne kot »yang £« v smislu materialnega jesti in piti.

Drugi¢, Mencijevo pojmovanje »negovanja gi« je zagnalo »notranji obrat«
ideje pojma »yang« in osvetlilo pojmovanje funkcionalnosti v konfucijanski
filozofiji telesa. Mencij je zagovarjal idejo preobrazbe naravnega, fizicnega
¢loveskega Zivljenja s humanisti¢no racionalnostjo, pri ¢emer je gi v fiziolo-
Skem smislu spremenil v »prostrani gi« z vsebino humanisti¢ne racionalnosti.
Iz istega razloga je »gojiti gi« enako »gojiti zavest« ali, kot pravi Mou Zongsan,
ta »zavest« (xin ‘[») ni »zavest spoznavanja« (renshixin #&iL»), temveg je

D,

»moralna zavest« (daodexin JEfE.»).

Tretji¢, delovanje yang % je na¢in ali postopek, ki ga opredeljujeta poslu$nost
in pridobivanje, to je postopek usposabljanja zavesti so¢lovecnosti in pravic-
nosti za »kopicenje pravi¢nosti« z »gojenjem gi«. Glede tega, kaj sledi gojenju
gi, pa obstaja nauk o telesni popolnosti ali »izpolnitvi telesa« (jianxing ESJE).
V zvezi z implikacijami nauka o »izpolnitvi telesa« je Mencij trdil: »Nasa telo
(xing JZ) in polt nam je dalo nebo. Le modrec pa lahko svojemu telesu da
popolno izpolnitev (jian )« (prev. po Lau 1984, 7A:38, 281). Clovesko telo
nam da nebo (narava), modrec pa lahko svoj zunanji videz neguje in spremi-
nja s pomocjo svojega duha. Mencij je zato nadalje trdil, da »so¢lovecnost,
pravi¢nost, obredna spostljivost in modrost koreninijo v njegovi zavesti in se

151



152

Intervju s Huang Chun-chichom

kaZejo na njegovem obrazu ter mu dajejo uglajen videz. Kazejo se tudi na
njegovem hrbtu in se razsirijo na njegove ude, zaradi ¢esar bo njegovo sporo-
¢ilo razumljivo brez besed« (prev. po Lau 1984, 7A:21, 271). Ze v zgodnji fazi
je tovrstna moralna zavest ukoreninjena v zavesti srca, pozneje pa se lahko
izrazi navzven, tako da se kaze v fizicnem videzu posameznikovega obraza,
hrbta in Stirih udov. Mencij meni, da lahko ¢lovesko Zivljenje razdelimo na tri
glavne ravni: »zavest«, »gi« in »telo«. Tako se gojenje zavesti, to je »gojenje
prostranega qi«, kaze v telesni izpolnitvi (jianxing EJ). Z drugimi beseda-
mi, fizicno telo predstavlja vmesnik, na katerem poteka stik med »jazom« in
»svetom« — je nosilec nasega duha.

Mencijev nauk o »razumevanju besed in gojenju gi« poudarja integrativno
vitalnost, ki kot pojav sledi popolni racionalizaciji fizicnega ¢loveskega Zivlje-
nja. Fizioloska vadba in dejavnost sta pod vodstvom nasega razuma (volje).
Kot taka nasa telesna dejavnost pripada tako naravnemu svetu, ki vsebuje
pomen, kot tudi kulturnemu svetu, ki ustvarja smisel in pomen. Poleg tega
pa je Mencij gi pripisal tudi eti¢ne konotacije. Ce povzamemo, teorija »goje-
nja gija« (yangqi %) potrjuje hipotezo Josepha Needhama (1900-1995),
ki pravi, da je posebna znacilnost starodavne kitajske misli pozicija »organi-
cizma« (Needham 1956, 286-7).

Iz tega razloga je Mencijeva teorija »razumevanja besed in gojenja gi« sodob-
no pomembna, zlasti za odnos med posameznikom in druzbo v 21. stoletju.
Konfucij in Mencij sta razmisljala o odnosu med posameznikom in druzbo v
svetu »organicizma«. V svetu konfucijanske misli je preoblikovanje druzbe
temeljilo na preoblikovanju samega sebe in se je z njim tudi zacelo. Zdi se,
da ne pretiravamo, ¢e re¢emo, da konfucijansko-mencijanska teorija odnosa
med seboj in drugimi lahko pomembno vpliva na konfucijanski preporod v
sodobni Vzhodni Aziji in svetu.

Ali menite, da bi lahko konfucijanstvo zaradi vse vecjega kulturnega in po-
litiénega vpliva Vzhodne Azije pridobilo na svetovnem pomenu? Ce je tako,
kako bi lahko ta premik vplival na konfucijanske studije ali preoblikoval so-
dobni konfucijanski projekt? Ali bi ponovna kalibracija moci omogocila kon-
fucijanstvu v vseh njegovih oblikah, da bi pridobilo vecjo globalno veljavo?

Preden se dotaknem globalnega pomena konfucijanstva v 21. stoletju, bi rad
podal dve uvodni pripombi glede narave konfucijanstva. Prvi¢, glede na zgo-
dovinsko ozadje svojega Casa je bil Konfucij hudo »revolucionaren. Izraz jun-
zi ¥, na primer, se je pred Konfucijem uporabljal v kontekstu druzbenega
poloZaja ter se nanasal na kralja, princa, moZa ali ljubimca. Konfucij je bil tisti,



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

ki je ta isti izraz uporabljal v moralnem kontekstu za oznacevanje moralno
»plemenite osebe«. Konfucij je svoje u¢ence spodbujal, naj s samopreobraz-
bo postanejo taksna »plemenita oseba«. Poleg tega je Konfucij, ko je odloc¢-
no razglasil svojo doktrino o »izobrazbi za vsakogar«, prakti¢no sprozil veliko
revolucijo v izobraZzevanju.

Drugic¢, Konfucij je ostro napadal status quo svojega Casa ter predstavil svoj
»konfucijanski projekt«, ki je bil komaj zamisljiv in je dvigal obrvi (YU 2004,
388-407%). Ko so se Konfucij in njegovi privrZenci dovolj poglobili v probleme
zavesti in sveta, je »konfucijanski projekt« postal univerzalno veljaven in je
pridobil globalni pomen.

Skrbi vas, ali bi »ponovna kalibracija moci« »omogocila konfucijanstvu v vseh
njegovih oblikah, da bi se globalno bolj uveljavilo«. Kar imate pri tem v mis-
lih, je morda »dejansko obstojece konfucijanstvo«, kot pravi Torbjorn Lodén.
»Dejansko obstojece konfucijanstvo« se nanasa na »konfucianizem kot dr-
Zavno ideologijo v vecjem delu zgodovine kitajskega cesarstva, pa tudi na
njegovo uporabo kot orodja v rokah politikov danes«. Trenutno pa govorim o
»duhovnem konfucijanstvu« (Lodén 2023, 61). Kot sem dejal, »duhovno kon-
fucijanstvo v nasprotju s politicnim konfucianizmom daje prednost problemu
,postati’ pred problemom ,biti* in se pri razvijanju ,konfucijanskega projekta’
osredotoca na osrednjo konfucijansko idejo ,samokultivacije’ (xiushen & £).
V primerjavi s politicnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politi-
ke, duhovno konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k
preobrazbi samega sebe kot temelju in izhodi$¢u preobrazbe sveta. Duhovno
konfucijanstvo je usmeritvena filozofija, ki obravnava funkcije spoznavanja
(¢loveske narave), ocisenja, doktrine in privajanja samemu sebi« (Huang
2025, v pripravi).

To duhovno razseZnost konfucijanstva so leta 1958 v svojem manifestu o ki-
tajski kulturi in konfucijanstvu prepricljivo prikazali u¢enjaki modernega kon-
fucijanstva (Tang Junyi in drugi 2000, 550-5), leta 2021 pa je bila to tudi tema
manifesta, ki so ga razglasili trije skandinavski ucenjaki (Kallioin drugi 2021).
Na podlagi »duhovnega konfucijanstva« bom predlagal naslednje stiri teze, ki
imajo lahko v 21. stoletju globalni pomen:

(1) Transcendenca se najbolje manifestira v vsakdanjem Zivljenju.

(2) Preobrazba samega sebe je osredotocena na preobrazbo sréne zavesti.

(3) Jaz, druzba, drzava in svet tvorijo koncentri¢ne kroge; zato se preobrazba
sveta zacne s preobrazbo samega sebe.

(4) Smisel Zivljenja je v osvetlitvi kulturnih vrednot.

10 Pojem se pojavi na strani 400.




154

Intervju s Huang Chun-chichom

(1) Kar zadeva prvo tezo, je treba poudariti, da sta tako Konfucij kot Mencij
trdila, da je ¢loveSka narava izvorno dobra in da ima ta dobra narava tran-
scendentalno osnovo. V Konfucijevem ¢asu so bile razlage o ¢loveski naravi
Se razmeroma enostavne, saj so dejale le, da so si »ljudje po naravi blizu, raz-
hajajo pa se zaradi ponavljajoce se prakse«, medtem ko smo v Mencijevem
casu Ze deleZni natancnejSega filozofskega prikaza tega stalis¢a — ali kot je to
s svojimi besedami opisal Mou Zongsan (5% =, 1909-1995), teorije »priro-
jene moralnosti«, s katero »pristopamo k zavesti z razmisljanjem o ¢loveski
naravi« (renyi neizai, ji xin jian xing 1~ Z5N1E, B0 1)1 Mou je pritem
mislil, da sta vrednoti »soclovecnosti« in »praviénosti« prirojeni ¢loveskim
bitjem, kar posledi¢no pomeni, da se ¢loveska narava kaze skozi ¢lovesko »za-
vest« (xin /L»). Na to je veckrat opozoril Mencij. Na primer, v Menciju je zapi-
sano: »Organ zavesti lahko misli. Toda odgovor bo nasel le, ¢e bo razmisljal; v
nasprotnem primeru ne bo nasel odgovora. To je tisto, kar mi je dalo nebo«
(prev. po Lau 1984, 6A:15, 239). V Menciju lahko dalje preberemo: »Ohra-
njanje zavesti in gojenje narave sta sredstvi, s katerima clovek sluzi nebu«
(prev. po Lau 1984, 7A:1, 265). Ce povzamemo, imajo pogledi na &loveka, ki
jih vsebujeta Konfucijeva in Mencijeva misel, pravzaprav skupno izhodisce.
Obe »utelesata neizmerni ¢udez apoteoze v vsakdanjih ¢loveskih odnosih«
(ti shenhua buce zhi miao yu renlun riyong zhi jian BEFFAANHIZ 055 N A
H F 2 [#]), kot pravi Xiong Shili (F&-17J, 1885-1968) (Xiong Shili 1970, 67),
hkrati pa trdita, da je transcendenco ¢loveskega Zivljenja mogoce prepoznati
v vsakdanjosti Zivljenja in da tvori kohezivno celoto z obrednostjo.

(2) Kar zadeva drugo tezo, da je »jaz« osrednji pojem v konfucijanskem pog-
ledu na ¢loveka, sta Konfucij in Mencij oba presodila, da je klju¢ do samopre-
obrazbe v ¢loveski zavesti. Kot je trdil Mencij, je zavest osnova stirih kreposti,
ki vkljuCujejo soclovecnost, pravi¢nost, obredno spostljivost in modrost, za-
radi ¢esar lahko prav vsak posameznik postane kot modrostna kralja Yao (3%)
ali Shun (%%). Pod povréjem te misli se skrivata naslednji dve tezi: (1) Konfucij
in Mencij sta zagovarjala nekakSen »moralni egalitarizem«; (2) vsak ¢lovek
ima prirojene kalcke dobrote. Tako lahko trdimo, da sta bila tako Konfucij
kot Mencij neozdravljiva optimista. Podobno so konfucijanski intelektualci
preteklosti trdili, da tudi ¢e bi bila nebo in zemlja popolnoma zavita v temo,
bi v prihodnosti neizogibno prisel dan, ko bo spet posijalo sonce. Konfucij je

11 Mou Zongsan je v svoji knjigi Znacilnosti kitajske filozofije [Zhongguo zhexue de tezhi 1[5
EL 452 ] poudaril, da je »osrednja ideja pristopa, ki ga predstavlja Mencij, pojem ,priroje-
ne moralnosti‘ (renyi neizai {~35N7E), to pomeni pristopati k zavesti za razmislek o &loveski
naravi. Mencijevo vztrajanje pri staliS¢u, da je moralnost lastna ¢loveski zavesti, bi tako lahko
imenovali tudi ,pristopati k zavesti, z namenom razmisljati o &loveski naravi (ji xin jian xing EJ)
0 J,74)", torej govoriti o notranji naravi s pomog¢jo zavesti« (Mou Zongsan 2020, 57).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

govoril o »kultiviranju samega sebe iz spostovanja« (xiuji yi jing 1& . LAHY),
»kultiviranju samega sebe za pomiritev drugih« (xiuji yi an ren 152 LA %2 N)
in »kultiviranju samega sebe za pomiritev ljudi« (xiuji yi an baixing 1& C.VL %
T ik) (prev. po Lau 1979, 14:42, 147). Konfucijanski intelektualci so verjeli v
enotnost telesa in zavesti, zato so »kultiviranje telesa« (xiushen 1& ) enacili
s kultiviranjem zavesti ter zagnali »konfucijanski projekt« »upravljanja drza-
ve« in »pomiritve sveta« na podlagi »samokultivacije« in »upravljanja lastne-
ga gospodinjstva«. Vendar se lahko vprasamo: zakaj Konfucijev in Mencijev
moralni egalitarizem ni mogel izboljsati dvatisocletne zgodovine avtokratskih
rezimov v cesarski Kitajski? Z drugimi besedami, zakaj se konfucijanski moral-
ni egalitarizem ni mogel spremeniti v politi¢ni egalitarizem?

Na to vprasanje lahko odgovorimo na naslednji nacin. Moralni egalitarizem,
ki sta ga zagovarjala Konfucij in Mencij, je spadal v intelektualno domeno,
medtem ko je dolga tradicija politicnega avtoritarizma, ki se je na Kitajskem
ohranila od prvega cesarja Qina Z dalje, spadala v domeno politi¢nega siste-
ma. Ceprav sta intelektualna in politi¢cna domena medsebojno povezani, pa
sta dejansko medsebojno Se vedno ireduktibilni; Se vedno imata vsaka svojo
logiko delovanja, tako da »politicnega« in »intelektualnega« podroc¢ja ni mo-
goce popolnoma zreducirati v eno.

Poleg tega je v poteku tako imenovanega konfucijanskega projekta Se en
problem, ki ga je vredno razmisliti. »Samokultivacija« (xiu ji {£C.) je po-
drocje, ki ga je mogoce nadzorovati z mocjo lastne volje, ker spada v no-
tranjo sfero, medtem ko so pojmi, kot sta »pomiritev drugih« (anren % \)
in »pomiritev ljudi« (an baixing % 1 1tE), del zunanje sfere. V praktiénem
delovanju se vidiki zunanjega podrocja obicajno ne spreminjajo v skladu z
vidiki notranje sfere. Ceprav je to vprasanje upravi¢eno, bi Konfucij in Men-
cij morda odgovorila na naslednji nacin. Dokler si bo vsak ¢lovek prizadeval
za »samokultivacijo«, bosta celotna druzba in celoten narod stopila na pot
mirne vladavine. Oba misleca sta namrec trdila, da preobrazba sveta izhaja
iz preobrazbe »samega sebe«.

Konfucij in Mencij sta prav tako poudarjala, da mora preobrazba »samega
sebe« vkljuevati »gojenje gi«, to je »gojenje zavesti«, saj se konfucijanski
pojem »prostranega gi« ujema tako s »pravic¢nostjo« kot s »potjo«. V zadnjih
nekaj tiso€ letih so si vsi kitajski intelektualci prizadevali za pomiritev »zaves-
ti«. V pesmi Su Shija (£#ii, 1037-1101) lahko tako preberemo: »Mirno pre-
bivati v zavesti, tu je moja domovina« (Su Shi2002, 579). V pesmi Zhu Xija (4
, 1130-1200) beremo: »Vstopanje in izstopanje iz zavesti brez dolo¢enega
¢asa« (Zhu Xi 2002, 284). Wang Yangming (%1, 1472-1529) pa je zapisal:




156

Intervju s Huang Chun-chichom

»V svoji zavesti sami imam svetle¢i mesec« (Wang v Wu 1992, 792-3). Kon-
fucijanci tako vsi verjamejo, da je nasa »zavest« kljuéna za samopreobrazbo.

(3) Kar zadeva tretjo tezo, sta oba oceta kitajskega konfucijanstva trdila, da
prehod od »jaza« k druzbi, drzavi ali k celotnemu svetu poteka kot razvoj v
koncentri¢nih krogih. Ta misel vsebuje nekaj klju¢nih predpostavk, o katerih
je vredno razmisliti.

Prvi¢, po Zhu Xijevi razlagi sta Konfucij in Mencij priznavala pojem razsloje-
ne ljubezni (ai you chadeng 4 7%5), hkrati pa sta zagovarjala, da se nje-
no »udejanjanje za¢ne pri lastnih starsih« (shi you gin shi Jiti H 3 48) (Zhu Xi
2016b, 365-6). Teza, da ima »ljubezen sloje, je citat iz Mencija, v katerem
filozof oCita mohistiénim ucenjakom njihovo kritiko konfucijanstva — slednjo
pa kljub temu $e vedno lahko Stejemo za dober komentar na konfucijanstvo.
Mohisti so trdili, da je konfucijanska eti¢na misel moéno nagnjena k temu,
da si nacelo »nenadomestljivosti« jemlje za pomembnejse od nacela »nado-
mestljivosti«. Ko sta na primer Mencij in Taoying (k&) razpravljala o vpra-
ganju ravnanja cesarja Shuna kot sina neba, ¢e bi njegov o¢e, Gu Sou (& &),
ubil ¢loveka, je Mencij dejal, da bi se moral Shun po aretaciji svojega oceta
odpovedati poloZaju in oblasti, vdreti v zapor, osvoboditi oceta ter skupaj z
njim pobegniti na obalo. Nato bi moral skrbeti za svojega oCeta in tam Ziveti
srecen in zadovoljen do konca svojih dni. Mencijeva trditev je bila utemelje-
na z naslednjim argumentom. Kot spostljiv sin bi lahko poslusnost in sluZzenje
ocetu opravljal le Shun, vladanje kraljestvu pa bi lahko prevzela tudi katera koli
druga sposobna oseba, ki bi ga nadomestila. Mencij je menil, da ima nacelo
»nenadomestljivosti« prednost pred nacelom »nadomestljivosti, in sicer na-
celom, da je treba ¢lanom iste krvne linije dati prednost pred tistimi, ki niso
iz iste krvne linije. V svojih razpravah o druZini in druzbi so konfucijanci me-
nili tudi, da je »&ustvo« (ging %) bistveno nadrejeno redu »razumac ali /i ¥£.
Ceprav so konfucijanci zagovarjali stalis¢e, da je treba nadzorovati svoja ¢ustva
in Zelje, hkrati niso dopuscali brezsrénosti, brezbriznosti ali neusmiljenosti.*?
Konfucijanci so trdili, da se ne bi smeli ukvarjati s »sklepanjem« (/i 2f), ¢e
zato opustimo »prakti¢nost« (shi 5¥). Ko so govorili o razumu (/i #1), so tako
vedno govorili z neznostjo in iskrenostjo, ¢eprav so vcasih, da bi ga razlozili,
uporabljali zapletene besede. Uporabljali so »primerjavo« (bi tt) in »stimula-
cijo« (xing 1), da bi pokazali, da gredo nasi »nameni« (yi =) onkraj »besed«

12 To stalisce je bolje pojasnil Qian Mu: »V kitajski konfucijanski misli je glede celotnega ¢love-
kovega Zivljenja veliko vecji pomen pripisan ,Custvenemu’ kot ,razumskemu’ delu. [...] Konfu-
cijanski diskurz o ¢loveskem Zivljenju poudarja nadzor nad svojimi Zeljami, pomanjkanje zelja
ali celo biti brez zelja. Nikakor pa ne dopusc¢a pomanjkanja Custey, izbrisa Custev ali celo brez-
Custvenosti« (glej Qian Mu 1994-1998a, 14).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

(yan ) ali pa besedam celo sledijo. Zaradi tega so bili v tradicionalni kitajski
misli najbolj razviti analogno sklepanje, korelativno misljenje in razmisljanje
z metaforo. Konfucijanec je dobro vzgojen in z ljudmi ravna vljudno, da bi jih
tako ganil s »Eustvi« (ging 1) in ne da bi druge presegel z »razumom« (/i £f).
V konfucijanski tradiciji je zato najbolj napredovala eti¢na misel, medtem ko
je epistemologija v razvoju nekako zaostajala. Med konfucijanskimi »petimi
odnosi« (wulun Tiffi) so jezuitski misijonariji, ki so pridli na Kitajsko v 16. sto-
letju, namenijali posebno pozornost enemu, in sicer odnosu med prijatelji ali
tovarisi. Mencij je govoril o »prijateljevanju z nekom zaradi njegove kreposti«
(vou ye zhe, you qi de ye B3, KIL{E) (glej Lau 1984, 207), medtem
ko je Konfucij zagovarjal staliS¢e, da ne bi smeli »sprejeti za prijatelja nikogar,
ki ni tako dober kot mi sami« (wu you buru ji zhe 8/ AU E.3), kjer »ru fill«
pomeni »biti podoben« (si fL1) komu (prev. po Lau 1979, 1/8, 5). Ta »ni kot
jaz« ali »ni tako dober kot jaz sam« (buru ji /NH1C.) se ne nanasa na druzbeni
poloZaj ali mo¢, temvec na moralno integriteto in vzgojo ¢lovekovega znacaja.
Na ta nacin pa nam Konfucij in Mencij razkrivata, da bi moralo sklepanje prija-
teljstev temeljiti na spodbujanju ¢lovekove moralnosti.

Kar pa zadeva probleme politiénega upravljanja, sta oba konfucijanska moj-
stra visoko cenila idejo »moralne vladavine«. Konfucijeva izjava, da bi »Yon-
gu lahko dodelili sedez, obrnjen proti jugu«, se je tako s€asoma razsirila v
Mencijev politi¢ni ideal »kraljevske poti« (wangdao FI&). V opisu slednje
se njegov politi¢ni zorni kot precej priblizuje temu, kar je sodobni zahodni
jezikoslovec George Lakoff opisal kot »model vzgojnega starsa« (Lakoff 1996,
35). Mencij je tako zagovarjal izvajanje politike socutja z uporabo »srca, ki
ne prenese trpljenja drugih« (buren ren zhi xin SZL 2 1(»). To predstavlja
bistvo Mencijevega ideala »¢lovetnega vladanja«, po katerem je tako stra-
stno hrepenel. Njegov ideal »¢lovecnega vladanja« temelji zlasti na empatiji,
saj od monarha zahteva, da se vzivi ter zacuti Zalost in stisko svojega ljudstva,
prakticira pravilo so€utja ter »s svojim ljudstvom deli veselje in sreCo« (yu
min tongle ELEL[F] 4%). Ce re¢emo, da je konfucijansko »¢loveéno vladanje« v
veliki meri oblika »politike Custev« ali »afektivne politike« (ginggan zhengzhi
15 IEER), to sploh ne bi bilo pretirano. Ko je imel Sun Yat-sen leta 1924
v japonskem pristanis¢u Kobe svoj znani govor o »panazijstvu« (Dayazhou
zhuyi KaiPlF38), je v sklepnih besedah odloéno poudaril, da se je Japon-
ska po uspehu prenove Meiji BHJf znasla na razpotju med duhom kraljevske
poti, prevzetim iz kitajske kulture, na eni strani ter hegemonisti¢no ideologijo
iz zahodne kulture na drugi. Prav zato je Sun Yat-sen opozoril Japonce, naj
se vendarle pravilno odlocijo (Luo 1994, 1572-4). Vendar je Japonska kmalu
zatem izbrala pot invazije na Kitajsko in preostalo vzhodnoazijsko obmodje,

157



158

Intervju s Huang Chun-chichom

kar je privedlo do ene najvecjih tragedij v zgodovini. V 21. stoletju, na sle-
di nenadnega vzpona Kitajske, je ideal kraljevskega nacina vladanja znova
dosegel nove razseinosti. Zdruzeni narodi so nedavno izdali globalne »cilje
trajnostnega razvoja«, ki zajemajo gospodarski razvoj, varstvo okolja in soci-
alno pravi¢nost. Medtem ko sta bila prva dva doslej Zze delezna svetovnega
priznanja in pozornosti, pa zadnji cilj Se vedno ¢aka svojo polno uresnicitev.
Pred kratkim je skupina tajvanskih ucenjakov razglasila konfucijanske vred-
note za »Cilje trajnostnega razvoja kraljevske poti« (Wangdao yongxu fazhan
zhibiao F 1 7K 48 %% FE 45122, vsebujejo pa naslednjih pet glavnih elementov:
¢lovecno vladanje, nasprotovanje hegemonizmu, postavljanje ljudi za temelj,
ustvarjalnost brez konca in empatijo. Ta sklop ciljev se Se vedno razvija. Res-
ni¢no lahko upamo, da bodo ti cilji v prihodnosti zmogli spodbuditi proces,
ki bo pokazal nov pomen konfucijanske politicne ideje o kraljevski poti za
21. stoletje, kar bo lahko odpravilo pomanjkljivosti »ciljev trajnostnega ra-
zvoja« ZdruZenih narodov (Sustainable Development Goals, SDGs). Znan
tajvanski podjetnik Ze vec let spodbuja »sistemsko razmisljanje o vrednotah
kraljevske poti« (wangdao jiazhi xitongguan FiEE/E R % #H) ter svoje ko-
lege podjetnike poziva, naj »poleg ,otipljivih, neposrednih in trenutnih” vi-
dnih vrednot so¢asno poskrbijo tudi za latentne ,neoprijemljive, posredne in
prihodnje’ vrednote« (Shi 2020, A13; in 2021, A13). Na Tajvanu obstaja tudi

N,

banka, imenovana »Banka kraljevske poti« (Wangdao Yinhang FIEERAT).

V zgodovini kitajske politicne misli se je uveljavila »pot vladanja« (zhidao &
1H), medtem ko se »pot politike« (zhengdao EIE) ni manifestirala. »Pot vla-
danja« se nanasa na tehnicno upravljanje z uporabo ukrepov, kot sta davcni
sistem in sistem vodnjak-polje (to je sistem razdelitve zemlje). »Pot politike«
pa oznacuje vprasdanje legitimnosti vladavine. Hsiao Kung-chuan (i A,
1897-1981) je v svoji knjigi Zgodovina kitajske politicne misli, ki jo je dokon-
¢al med protijaponsko vojno poleti 1940, poudaril, da je kitajska politicna
misel v vegji meri »politiéna tehnika« (zhengshu ET) in le v manj$i meri
teorija »politi¢nih nacel« (zhengli B{#E) (Hsiao 1982, 946). Poleg tega je Mou
Zongsan v svoji knjigi Pot politike in pot vladanja [Zhengdao yu zhidao BUE
B V5 1&), ki jo je napisal v $estdesetih letih 20. stoletja, poglobljeno razisko-
val zgodovinske zapise celotne kitajske intelektualne zgodovine, ki odrazajo
vedji razvoj »poti vladanja« kot »poti politike« (Mou Zongsan 2020, 1, 534,
58, 149-55), vse to pa je bil odziv na dva tisoc¢ let dolgo politicno realnost
cesarske avtokracije. Na koncu so Konfucija in Mencija kot vodilna predstav-
nika ideala moralnega vladanja izdali avtokratski rezimi. Politika »kraljevske
poti« se ni mogla izogniti temu, da ne bi postala »veéna nostalgija« kitajskih
konfucijanskih intelektualcev, kar je resni¢no Zalostno in obzalovanja vredno!



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Analiza konfucijanskega moralnega vladanja nas tako pripelje do razprave o
ve¢ temah in odpira pomembna vprasanja, od katerih so naslednja morda
najpomembnej$a za sodobno druzbo. Ce »kralj« (wang) izda »pot« (dao)
in politike »kraljevske poti« ni mogoce izvajati, kako naj se na to odzove
ljudstvo? To vprasanje se dotika problema, ki ga je Max Weber imenoval pro-
blem »legitimnosti«. Drugi¢, obstaja tudi vprasanje, kako naj se ¢lovekove
pravice ohranijo v kompleksnih druzbah postindustrijske dobe 21. stoletja. To
je isto kot problem pomanjkljivosti sodobne demokracije in vznika »tiranije
vecline, ki jo povzroca koncept »enakosti pogojev, kot ga je predlagal Alexis
de Tocqueville (1805-1859) v svojem delu Democracy in America [Demokra-
cija v Ameriki] (glej de Tocqueville 2002).

Nobenega dvoma ni, da se je z razvojem »demokracij« po vsem svetu v
21. stoletju pojavila velika zaskrbljenost, v zvezi z amerisko vlado pa lahko
govorimo celo o resnih pojavih, kot sta »demokrati¢na recesija« in »vzpon
avtokratskih reZimov«. Ceprav je na Kitajskem Ze od nekdaj obstajala poli-
ticna misel o »elitisti¢ni politiki« (vladavina »spostovanja krepostnih«), pa
je vprasanje, na katerega Se vedno ni odgovora, kako naj se tradicionalna
politicna ideja »spostovanja krepostnih« izvaja v sodobnih »demokracijah«
na tak nacin, da bi se vzpostavilo nekaksno ravnovesje med njima. V prete-
klosti je o tem vprasanju izérpno razmisljalo ve¢ uéenjakov — torej, kako bi
bila mogoca »konfucijanska demokracija«? Glede na globalne spremembe,
ki jih trenutno dozivljamo, bi morali o zgornjih vprasanjih razmisliti ljudje po
vsem svetu.

(4) Kar zadeva naso Cetrto tezo, o vprasanju zZivljenja in smrti, sta Konfucij in
Mencij zagovarjala iskanje smisla »Zivljenja« v neizogibnosti »smrti«. Ceprav
je Konfucij govoril o tem, da je treba vzeti Zivljenje, da bi postal ¢lovecen,
Mencij o tem, da se je treba odpovedati Zivljenju za pravi¢nost, Xunzi pa o
tem, ali je treba izbrati smrt namesto Zivljenja, so vsi skupaj predpostavljali,
da je cas clovekove fizicne »smrti« tudi dan, ko se zacne njegovo kulturno
Zivljenje, kar pa je moZna metoda za reSevanje vprasanja Zivljenja in smrti.

Ceprav so se tako konfucijanci kot budisti Zeleli soo¢iti z neizogibnostjo smrti,
so se njihova teoreti¢na izhodisc¢a popolnoma razlikovala. Konfucijanski pog-
led na Zivljenjske vrednote je namrec temeljil na kulturnem pogledu, ki trdi,
da se clovekovo fizi¢no Zivljenje sicer Ze konca, vendar se njegova individual-
nost po smrti zlije z velikim tokom kulture in se spremeni v majhno kapljico v
njenih mogoc¢nih vodah. Konfucijanci so se zato s smrtjo soocali mirno. Wang
Yangming se je tako poslovil od tega sveta s svojimi zadnjimi besedami: »Ta
zavest je razsvetljujoca. Kaj bi lahko sploh Se rekli?« (glej Wu Guang 1992,

159



160

Intervju s Huang Chun-chichom

1324). Ceprav si ¢lovek v Zivljenju e tako prizadeva, da bi od znotraj ures-
nicil samega sebe, se ob smrti Zal vrne v nebo in zemljo. Glavna znacilnost
konfucijanske misli je bila predpostavka, da sta posameznikovo Zivljenje na
eni strani in kolektivna kulturna dedis¢ina na drugi tesno povezana. Budis-
ticni pogled na Zivljenje in smrt pa se je po drugi strani oblikoval na podlagi
stalis¢a, da je ¢lovesko Zivljenje neskonéno. Budizem obravnava vprasanje
Zivljenja in smrti v okviru trajnostnega razvoja. V obdobju severne in juzne
dinastije so se polemike med budizmom in kitajsko kulturo osredotocale na
»teorijo neuniéljivosti duse po smrti telesa« (xing jin shen bumie lun & &5 #f
ANVEm). Budistiéni uéenjaki so verjeli, da Eeprav Elovesko telo umre, ¢loves-
ka dusa in zavest ne ugasneta, saj Zivljenje nima meja, tece v ve¢nem krogu
in z reinkarnacijo napreduje iz enega v drugo.

Transcendentni in vzvieni pojem »mandata neba« (tianming 1) v Konfu-
cijevi in Mencijevi misli se spusca ter prodira v ¢loveSko »zavest« in »priroje-
no naravo«. To ustreza trditvi, da se »to, kar nebo podeljuje ¢loveku, imenuje
¢loveska narava« (tianming zhi wei xing K1 2 55 1%) (Zhong yong, pog. 1),
kot na primer, ko je Konfucij trdil: »Pri petdesetih letih sem razumel mandat
neba« (wushi er zhi tianming .11 #1K7rF) (prev. po Lau 1979, 2/4, 11),
Mencij pa 0 »poznavanju svoje zavesti« (zhixin %:(»), »poznavanju svoje na-
rave« (zhixing %114%) in »poznavanju neba« (zhitian %1°K). Vsi konfucijanci
so ze od nekdaj verjeli, da lahko zavest neba in ¢loveska zavest rezonirata
druga z drugo, zato so govorili o »medsebojni povezanosti poti neba, ¢loves-
ke narave in usode« (tiandao xing ming xiang guantong X&' iy #H i),
kar se je nanasalo na zgoraj povedano. |z istega razloga so konfucijanci Sirili
tudi pogled na posvetno kot sveto (glej Fingarette 1999). Ker je vecina Raz-
prav posvecena obravnavi sveta vsakdanjih ¢loveskih odnosov, konfucijansko
ucenje tako predstavlja vrsto »prakti€nega uéenja« (shixue &%), Konfucijev
nauk pa bi lahko imenovali tudi neko vrsto »humanisti¢ne religije« (renwen

jiao N3C#).

Vse stiri teze konfucijanstva, ki jih predlagam, imajo v 21. stoletju Se vecji glo-
balni pomen. Ta premik bo zagotovo vplival na konfucijanske Studije v bliznji
prihodnosti. V 20. stoletju so bile te v Vzhodni Aziji predvsem nekak$ne »dr-
Zavocentric¢ne« Studije, pa naj je Slo za Studije »kitajskega konfucijanstva,
wkorejskega konfucijanstva« ali »japonskega konfucijanstva«. V razli¢ni meri

13 Glej tudi angleski prevod Wing-tsit Chan 1963, 98.

14 Qian Mu je opozoril: »Glavni poudarek konfucijanske doktrine je ucenje ljudi s strani ljudi,
nato pa se ,ljudje’ zdruZijo z ,nebom’ ter iz ,spoznavnega‘ dosezZejo ,nespoznavno’. Zato Kon-
fucijev nauk predstavlja obliko humanistiénega poucevanja (renwen jiao N\ %)« (glej Qian
1994-1998b, 349).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

in v razlicnem obsegu so te predhodne studije konfucijanstva obi¢ajno posta-
le »nacionalno ucenje«.

Zdi se mi, da moramo, Ce Zelimo dosedi uspeh v Aziji ter mir in blaginjo v
svetu, zapustiti geto »nacionalnega ucenja«. V zadnjih tridesetih letih me je
tako navdusilo proucevanje »vzhodnoazijskih konfucijanstev«, katerega cilj je
bil odpreti nova vrata za proucéevanje velikih konfucijanskih tradicij v Vzhodni
Aziji. Kot sem se izrazil leta 2015, so »‘vzhodnoazijska konfucijanstva‘ studij-
sko podrocdje, ki nas osvobaja ostankov meja in omejitev, ki Se vedno ostajajo
v sedanjem casu in zajemajo celotno Vzhodno Azijo. V danasnji dobi globa-
lizacije ugotavljamo, da v razli¢nih tradicijah vzhodnoazijskih konfucijanstev
obstajajo pomembni duhovni viri, ki bi lahko olajsali dialoge med svetovnimi
civilizacijami« (Huang 2015a, 19).

Vasa metodologija vzhodnoazijskih konfucijanstev ponuja nova orodja za
predrugacenje proucevanja konfucijanstva. Zakaj predlagate, da bi bilo
dobro v 21. stoletju ponovno prouciti vzhodnoazijske tradicije, predvsem
konfucijanstvo? Ali menite, da ta metodologija omogoca tudi Sirsi pogled
na konfucijanstvo in njegov preporod?

Vase vprasanje je izredno pomembno. Najpomembnejsi akademski razlogi
za to, da mora sodobna vzhodnoazijska akademska sfera ponovno prouciti
vzhodnoazijsko kulturno tradicijo, se nanasajo na potrebo po nekaksni aka-
demski »spremembi paradigme«. V 20. stoletju, ko so vse vzhodnoazijske
drzave veckrat trpele zaradi invazij in kolonizacije, ki so jih izvajale zahodne
sile, so vzhodnoazijski intelektualci izgubili vero v svoje mati¢ne kulture. V
21. stoletju, ko se mednarodna ureditev drasticno spreminja, zato ponovno
proucevanje vzhodnoazijskih kultur, z namenom zagotoviti nov sklop inter-
pretacij preteklosti, sedanjosti in prihodnosti te regije, postaja vse bolj nuj-
no. To bom dodatno ponazoril na primeru nekaterih vodilnih intelektualcev
Kitajske in Japonske 19. in 20. stoletja, zacendi s Fukuzawo Yakichijem (1
VAT, 1835-1901), duhovnim oéetom pozahodenja na Japonskem v zgo-
dnji moderni dobi. Fukuzawa Yukichi je trikrat obiskal Ameriko in Evropo ter
napisal vec kot Sestdeset razli¢nih del. Vse Zivljenje je neutrudno zagovarijal
zahodne vrednote, kot so »demokracija«, »znanost«, »svoboda«, »drzavljan-
ske pravice« in »enakost«. Menil je, da civilizacijski razvoj poteka v zaporedju
razlicnih stopenj. Medtem ko sta bili po njegovem mnenju Evropa in Zdruze-
ne drzave Amerike regiji z najnaprednejSo obliko civilizacije, je menil, da so
Turcija, Kitajska in Japonska primeri napol civiliziranih drzav, Afrika in Avstrali-
ja pa barbarski regiji. Fukuzawa je bil zato prepric¢an, da bi si morala Japonska

161




162

Intervju s Huang Chun-chichom

»vzeti zahodno civilizacijo za svoj poglavitni cilj« (Fukuzawa 1997).* Podob-
no je leta 1921 »zadnji konfucijanec« (Alitto 1986), Liang Shuming (2=,
1893-1988), izrazil prepricanje, da je zahodna civilizacija ves¢a »uporabe ra-
zumac (yunyong lishi i# ] FE%Y) (Liang 1935, 158), medtem ko je Hu Shi (#H
1#, 1891-1962) leta 1926 poudaril, da je v sodobni zahodni civilizaciji glavni
namen Zivljenja »iskati sre€o« (giu xingfu SK3E#E) (Hu Shi 1961, 4). Vse te
ideje in mnenja so implicitno vsebovala staliS$¢e o superiornosti ali napre-
dnosti zahodne civilizacije v primerjavi z vzhodno civilizacijo. Od [gibanja]
Cetrtega maja dalje, v ¢asu nacionalne krize, so se kitajski intelektualci vse
bolj nagibali k radikalizaciji (Y4 1993, 125-50). Poleg ucenjakov in intelektu-
alcev so se totalitarnemu antitradicionalizmu pridruzili tudi nekateri politiki.
Do leta 1940 je Mao Zedong (Ei% %, 1893-1976) menil, da je stara ideja o
¢ascenju Konfucija in Studiju klasikov diametralno nasprotna tako imenovani
novi demokratiéni kulturi (xin minzhu zhuyi de wenhua 7 EF& & = F 1) 0 AL).
Mao je zgornji dve kategoriji obravnaval kot dve antagonisti¢ni skrajnosti in
poudaril, da »brez rusenja ne more biti gradnje, brez zajezitve ni pretoka in
brez mirovanja ni gibanja; boj, ki poteka med njimi, je boj za Zivljenje in smrt«
(Mao 1951, 655). Ta kitajski antitradicionalizem 20. stoletja, ki se je od giba-
nja Cetrtega maja 1919 do kulturne revolucije 1966—1976 korak za korakom
pomikal po poti radikalizacije, je bil v celoti izraz tega, da so se sodobni kitaj-
ski intelektualci odpovedali veri v lastno kulturo.

Vzporedno s tem lahko opazujemo tudi izgubo vere sodobnih japonskih in-
telektualcev v tradicionalno japonsko kulturo. V 19. stoletju je japonski inte-
lektualec Mori Arinori (Fx 18, 1847-1889), ki se je izobraZeval v Londonu
in po vrnitvi na Japonsko prevzel mesto prvega ministra za izobrazevanje v
obdobju Meiji (1868-1912), nekoc¢ predlagal, da bi za uradni jezik na Japon-
skem sprejeli angle3¢ino (primerjaj Mori 1873, Iv—lvii; Okubo 1972, 265-7).
Nishimura Shigeki (#7518, 1828-1902), ¢lan uglednega drustva Meiroku
(Meirokusha FH754t) in vplivni japonski pedagog, ki je bil tudi €lan zgornje-
ga doma parlamenta (Kizokuin & J%Ft), je zagovarjal stali¢e, da bi morala
japonska drzava ukiniti uporabo kitajskih znakov (kanji ¥ 7) in japonske pi-
save (hiragana “F{i % in katakana F1f4) ter jih nadomestiti z latinico, ki
se uporablja v angleskem jeziku (Nishimura 1874, 10-2). Po prenovi Meiji so
se japonski intelektualci na podrocju kulture in idej hitro preobrazili iz »zgor-
njega dela telesa sinologije« (hanxue de shangbanshen V£ 1] -2 &), kot

15 Vendar pa so razlicne razprave, ki jih je Fukuzawa Yakichi napisal o Tajvanu kot novi japonski
koloniji, nazorno pokazale njegova imperialisticna intelektualna nagnjenja, ki so bila v popol-
nem nasprotju z vsemi vrstami razsvetljenskih stalis¢, ki jih je zagovarjal kot mislec sodobnega
japonskega razsvetljenstva. Za podrobno predstavitev tega vidika misli Fukuzawe Yukichija glej
Huang 2006, 39-70.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

je to poimenoval Fukuzawa Yikichi, v »spodnji del telesa zahodnega ucenja«
(vangxue de xiabanshen V%) T *f-£f) (Fukuzawa 1978). Vsa navedena
mnenja in stalis¢a, ki jih zagovarjajo sodobne intelektualne elite Kitajske in
Japonske, pa tako odrazajo le majhen delcek izgube vere v vzhodnoazijsko
kulturno tradicijo, ki so jo vzhodnoazijski intelektualci dozivljali v obdobju od
sredine 19. do sredine 20. stoletja.

V takSnem intelektualnem ozracju so raziskovalci Vzhodne Azije 20. stoletja
Vzhod pogosto razlagali v povezavi z Zahodom. V oéeh vzhodnoazijskih uce-
njakov so bodisi temeljne vrednote zahodne kulture bodisi teorije, ki so bile
standardov za proucevanje Vzhodne Azije. Ko so bile pri proucevanju vzhod-
noazijske kulture te norme sprejete, pa sta se proucevala in preverjala zgolj
oddaljenost ali odstopanje vzhodnoazijske kulture od zahodnih standardov.
Leta 1922, v obdobju, ko so ti obcutki napolnili kitajsko intelektualno ozra-
&je, je filozof Feng Youlan (% A [, 1895-1990) vso svojo pozornost usmeril
v vprasanje: »Zakaj Kitajska nima znanosti?« (Fung 1922, 237-63). Fengovo
vprasanje bi lahko prav tako razumeli kot znak izgube zaupanja v kitajsko kul-
turno tradicijo.

V kitajskih in japonskih akademskih krogih 20. stoletja so bile objavljene
Stevilne tovrstne Studije. Tako je na primer Feng Youlan ob prvi izdaji svoje
Zgodovine kitajske filozofije [Zhongguo zhexueshi H[B ¥ £ &1, (stara izdaja,
1931-1934)] zagovarjal stalis¢e, da je naloga tako imenovane kitajske filozo-
fije (Zhongguo zhexue F[HZTE:) »med razliénimi spoznaniji v kitajski zgo-
dovini izbrati in opisati tiste [elemente], ki bi jih na Zahodu lahko imenovali
filozofija« (Feng Youlan 2015, 1). Feng Youlan je v knjigi podal tudi razlago
razvoja kitajske filozofije s filozofskega stalis¢a zahodnega neorealizma, kar je
konkreten primer projekta, ki ga je promoviral. V naslednjem desetletju, leta
1948, ko je intelektualni zgodovinar Hou Wailu (£ 4h &, 1903—-1987) sestavil
knjigo Socialna zgodovina starodavne Kitajske [Zhongguo gudai shehuishi H
B 514 & 5], pa je slednjo ponosno razglasil za kitajsko razli¢ico socialne
teorije Friedricha Engelsa (1820-1895) (Hou Wailu 1948).

Znani japonski sinolog 20. stoletja Naitd Konan (PN i Fd, 1866—1934) je
predlagal teorijo o »prehodu med dinastijama Tang in Song« (T6s6 henkaku
BEoR%RE), ki je 10. stoletje obravnavala kot zacetek kitajskega »zgodnjega
modernega« (kinsei ¥T 1) obdobja. Ta teorija je imela globok in dolgotra-
jen vpliv na japonsko sinolosko znanost. Kljub temu je bila velika vecina pri-
merov, ki jih je Naitdo opredelil kot znake kitajskega zgodovinskega koraka-
nja k »zgodnji modernosti«, kot so zaton aristokracije, nastanek absolutne

163



164

Intervju s Huang Chun-chichom

monarhije, upad ministrske oblasti, dvig statusa ljudstva, organizacijske spre-
membe politi¢nih frakcij, denarni obtok in nastanek plebejske literature (Nai-
t0 1922, 1-11), dejansko osnovana na podlagi zgodovinske izkusnje evropske
»zgodnje modernostik, ki jim je predstavljala glavni referencni okvir (Hisayuki
1955, 533-52). Shimada Keniji (5 H F& X, 1917-2000), eden najvegjih japon-
skih raziskovalcev kitajske intelektualne zgodovine po drugi svetovni vojni,
je sprejel Naitdjevo tezo ter posledi¢no leta 1949 objavil knjigo, v kateri je
poudarjal idejo, da so »frustracije moderne misli na Kitajskem« (Chdgoku ni
okeru kindai shii no zasetsu F[H 2 B % I ACELEDPIT) nastale zaradi
pomanjkanja mo¢nega mescanskega razreda v kitajski druzbi obdobij Ming
i (1368-1644) in Qing |5 (1644-1911) (Shimada 1949). Seveda je bila to-
vrstna teorija osnovana na predpostavki, da zgodovinska izkuSnja moderne
zahodne Evrope predstavlja nekakSen univerzalni zakon ¢loveske zgodovine.

V vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja so raziskovalci vzhodnoazij-
ske kulture in zgodovine pogosto obravnavali zahodne izkusnje ali teorije kot
najvisje standarde, ki jih je treba uporabiti pri raziskovanju ter interpretaciji
zgodovinskega razvoja Vzhodne Azije. Poleg tega sta bila tudi osnovna termi-
nologija in strokovni jezik, ki sta se v Vzhodni Aziji 20. stoletja uporabljala v
druzboslovju in humanistiki, ve¢inoma pridobljena iz zahodnih izkusenj ter
presajena v kontekst Vzhodne Azije. Tako so zahodni pojmi, kot so »drza-
va« (guojia B %), »civilna druzba« (minjian shehui E&[iE] 41 €), »javna sfera
(gong lingyu ~%51%) in »zasebna sfera« (si lingyu FA%H135), vsi izhajali iz zgo-
dovinskih izkusenj modernega Zahoda ter po vzponu zahodne hegemonije
postali prevladujoéi koncepti v vzhodnoazijski humanistiki in druzboslovju.
Pri prizadevanjih vzhodnoazijskih u¢enjakov, da bi pojasnili posebne zna-
Cilnosti vzhodnoazijske zgodovine in kulture, so se zato pogosto pojavljala
neskladja, celo do te mere, da je prihajalo do medsebojne nezdruzljivosti in
protislovij. Leta 1994 je profesor Kwang-chih Chang (Zhang Guangzhi 3R % E,
1931-2001) postavil zelo globoko vprasanje: »Zakaj Kitajska v akademskem
svetu 20. stoletja ni bila sposobna pokazati svojega potenciala za splosni pri-
spevek k druzboslovju in humanistiki?« (Zhang 1994, 64). Prav v tem vpra-
Sanju lahko prepoznamo poskus soocenja s sedanjimi razmerami v vzhod-
noazijskem akademskem svetu — klic po »Vzhodu« —, ki je bil tako dolgo pod
akademsko nadvlado Zahoda.

Tak$ne razmere v vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja, ko so za-
hodni nacini povsem preglasili vzhodne, so privedle do vsaj treh razli¢nih iz-
idov. Prvi¢, v 20. stoletju so Stevilne obravnave Zahod dojemale kot »sredis-
¢e«, v njih razvite teorije pa so veljale za univerzalne modele. Akademiki so
te modele potem uporabili za proucevanje razvoja vzhodnoazijske regije, ki



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

pa je bila obravnavana kot »obrobje«, kar je posledi¢no povzrocilo nastanek
nekaksnih »Studij zvestobe«. Tovrstne raziskave so zavzele metodolosko sta-
lis¢e, ki je bilo blizu »monizmu« in je predpostavljalo, da v razvoju ¢loveske
civilizacije obstaja le ena premocrtna smer. Tovrstni monizem je zagovarjal
tezo, da namesto nacela usklajevanja med razli¢nimi kulturami obstaja le na-
celo podrejenosti in da v razvoju Cloveske civilizacije zahodna ni le na polo-
Zaju najnaprednejse civilizacije, temvec je dosegla tudi najvisje standarde, ko
gre za njene konkretne dosezke. Posledi¢no so Studije nezahodnih civilizacij
po navadi proucevale in potrjevale, kako te civilizacije v svojem razvoju Se
vedno mocno zaostajajo za zahodno. Ko so se taksne Studije, ki jih lahko uvr-
stimo med »Studije zvestobe, lotile raziskovanja kulturne izmenjave med
razlicnimi kulturami, pa so imele obicajno ocitne slepe pege, med katerimi
je bila najpomembnejsa pretirano zanemarjanje dejstva, da ima prejemnik
kulturne izmenjave svojo lastno subjektivnost.'®

Drugic, tovrstne Studije, v katerih je Zahod prevladoval nad Vzhodom, so
predpostavljale, da so vrednostne usmeritve ali teorije, pridobljene iz za-
hodnih izkusenj, globalno »univerzalne vrednote«, s ¢imer so zanemarjale
pluralnost in raznolikost ¢loveskih civilizacij ter dejstvo, da ima vsaka lokalna
kultura v Vzhodni Aziji lastne »svojstvene vrednote, ki jih ni mogoce v ce-
loti zreducirati na vzhodno razli¢ico sodobnih »univerzalnih vrednot«, razvi-
tih na Zahodu. Ta pomanjkljivost vzhodnoazijskih studij, ki se je uveljavila v
akademskih krogih 20. stoletja, je Ze povzrocila, da so zahodne izkusnje ali
teorije postale nekaksna Prokrustova postelja. Da bi se velik del Studij prila-
godil zahodnim teorijam, so se morali nekateri pojmi in kategorije, ki so jih
raziskovali v teh obravnavah, nesmiselno raztegniti ali kako drugace nasilno
spremeniti, da bi ustrezali zahodnemu modelu, celo do te mere, da so vodiliv
neprakti¢ne formalizme. Eden od neposrednih rezultatov tega pristopa je bila
nesrecna okolis¢ina, da so bile posebnosti vzhodnoazijskih kultur obi¢ajno
Zrtvovane za to, da bi zahodna zgodovinska izkusnja lahko postala univerzal-
na. To pa je neizogibno povzrocilo, da so se vzhodnoazijske Studije skréile na
nekaksen »refleksivni orientalizem«.

Tretji¢, zgornji dve vrsti negativnih ucinkov vzhodnoazijskih studij 20. stoletja
sta povzrocili sploSno nerazumevanje resni¢nega znacaja »Vzhodne Azije, ki
je nato prezemalo veliko Stevilo raziskav. To tezavo lahko pripiSemo vrsti ne-
prijetnih zgodovinskih izkusenj v interakcijah med Zahodom in Vzhodno Azijo
ter notranjim pretresom in nemirom, ki so jih te izkusnje sprozile v notranjosti
vzhodnoazijske regije. V 20. stoletju so se vzhodnoazijske drzave skozi vseh sto

16 To sem ponazoril Ze drugje; glej Huang 2016.

165



166

Intervju s Huang Chun-chichom

let nasilnih vdorov zahodnih sil slednjim skusale upirati z valovi izjemno ener-
gi¢nih oblik nacionalizma. V okviru teh nastajajocih nacionalizmov se je zato
veliko Stevilo posameznih Studij, vsaka v svoji meri, spremenilo v nacionalne
$tudije. Ce vzamemo za primer zgodovinske $tudije, lahko opazujemo, kako
se je v zgodnjih letih 20. stoletja koncept »nacionalne zgodovine« (guoshi
1) prenesel iz Japonske na Kitajsko, kjer so ga uporabljali vplivni intelektual-
ci, kot so Liang Qichao (4244, 1884—1919), Zhang Taiyan (¥ X %, Binglin
JFil%, 1869—1936) in Liu Shipei (2Iffi%%, Shenshu Hi AL, 1884-1919). V svoji
kritiki dinasti¢nega pogleda na zgodovino, ki je izhajal iz predmoderne Kitaj-
ske, so se posvetili pisanju razlicice zgodovine, ki se vrti okoli pojma »drzava«
(guojia [8]2X) kot svojega osrednjega predmeta (primerjaj Yi 1994, 155-74).
Leta 1939, med vojno proti japonski invaziji, je Qian Mu (82, 1895-1990),
eno od velikih imen kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, napisal knjigo z
naslovom Oris nacionalne zgodovine [Guoshi dagang [ 52 K4, v kateri si
je z oblikovanjem novega pojma »nacionalne zgodovine« prizadeval prebu-
diti narodni duh ter skusal bralce prepricati, da morajo »predvsem podpirati
nekaksno sréno in spostljivo [predstavo o] pretekli zgodovini svoje drzave«
(Qian 1996, 1). Se ve¢, Qian Mujeva knjiga je bila eno od reprezentativnih del
kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, ki je prevzelo obliko zgodovine kot »na-
cionalnega epa« (ali »nacionalnih epov«) (primerjaj Huang 2014b, 223-68).
Poleg kitajskih pa se tudi japonske zgodovinske Studije 20. stoletja v okviru
tako imenovane nacionalne zgodovine (ikkoku shi — [ 5, dob. »zgodovina
celotne drzave«) niso mogle izogniti nacionalisti¢ni perspektivi. Kot je nekoc
dejal priznani japonski zgodovinar Toyama Shigeki (i LI/, 1914-2011),
sta se zgodovinski Studij in izobrazevanje v predvojni in vojni Japonski razvijala
kot »nacionalni proces« (kuni no ayumi [IZX D & & #). Pojem »zgodovine
ljudstva« (jinmin no rekishi NGO i 51) je zato v japonskem zgodovinopisju
postal pomemben $ele po drugi svetovni vojni (Toyama 1968).

Pod vplivom nacionalistiénega razpoloZenja so se vzhodnoazijske akademske
sfere 20. stoletja pri Studiju humanistike in druzboslovja ve¢inoma osredoto-
Cale na svoje drzave, medtem ko izkusnjam sosednjih vzhodnoazijskih drzav
niso posvecale veliko pozornosti. Posledi¢no je ta odnos povzrocil pomanj-
kanje zgodovinskega razumevanja sosednjih drzav. To pomanjkanje medse-
bojnega razumevanja, ki je nastalo med vzhodnoazijskimi drzavami, se je
Se okrepilo zaradi prevladujoce teZnje po prevladi akademskih paradigem z
Zahoda, ki so preZzemale raziskave v vzhodnoazijskih humanisti¢nih in druz-
boslovnih vedah. Ta teznja je dejansko pomenila, da so vzhodnoazijski uce-
njaki cenili dolo¢ene zgodovinske izku$nje ali vrednote iz Vzhodne Azije le,
Ce je bilo mogoce vzpostaviti analogijo ali kontrast z doloenimi evropskimi



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

izkuSnjami ali vrednotami. Vse tiste izkusnje in vrednote, za katere niso mogli
najti analogije v Evropi, pa so izredno tezko vstopile v perspektivo vzhodno-
azijskih Studij. Dolgorocno je napacna praksa tovrstne raziskovalne usmeritve
onemogocila, da bi bile raziskave humanistov in druzboslovcev o vzhodno-
azijskih izkusnjah kaj vec kot le nekak$na vzhodnoazijska razlic¢ica evropskih
izkusenij, ki pa naj bi bile, nasprotno, vir univerzalnih vrednot ali pa so imele
vlogo univerzalnega modela. Na koncu so bile »svojstvene vrednote« Vzhod-
ne Azije popolnoma spregledane. Ying-shih Yi (£ J<ff, 1930-2021) je zato
v svojem pregledu »kulturnega obrata« v mednarodnih zgodovinskih krogih
od 21. stoletja dalje posebej pozval k ponovnemu odkrivanju tradicij v Aziji,
s poudarkom na »svojstveni vrednosti« edinstvenih izkusenj ¢lovestva, ki jih
predstavlja vsaka od Stevilnih razli¢nih kultur (Y 2016, 368—84).

Na podlagi zgornjih treh problemov vzhodnoazijskih studij lahko upravi¢eno
trdimo, da obstaja resnicna potreba po tem, da raziskovalci, ki se ukvarjajo z
vzhodnoazijskimi Studijami, ponovno proucijo in obravnavajo idejo Vzhodne
Azije z vidika krepitve ter vecanja medsebojnega razumevanja vzhodnoazij-
skih drzav. V tem kontekstu vzhodnoazijske kulture ne bi smeli proucevati le
kot nekaj analognega ali antiteti¢nega evropski kulturi, temve¢ kot Vzhodno
Azijo samo po sebi. Z drugimi besedami, v novi dobi bi se morale vzhodno-
azijske Studije bolj osredotocati na to, da postanejo studije vzhodnoazijske
kulture, ki bodo bogato opremljene s tako imenovanimi mrezami pomena.
Pokojni kulturni antropolog Clifford Geertz (1926-2006) je nekoc¢ zapisal, da
verjame, da je Clovek Zival, viseCa v mrezah pomena, ki jih je sama spredla, in
meni, da je kultura takSna mreZa (pomena), njena analiza pa ni eksperimen-
talna znanost v iskanju zakonitosti, temvec interpretativna znanost v iskanju
pomena (Geertz 1973, 5). Oblikovanje in razvoj vzhodnoazijske kulture kot
»mreZe pomena« se morata dotikati tako skupnih kot tudi posebnih znadil-
nosti regionalnih kultur. Pri spodbujanju te nove vrste pristopa bi si morali
prizadevati za prepoznavanje razlik v podobnosti kulturnih tradicij in zgodo-
vinskih izkusenj posameznih vzhodnoazijskih drzav, hkrati pa iskati tisto, kar
je v njihovih razlikah identi¢nega.

Za konec naj povem, da bo novi pristop »vzhodnoazijskih konfucijanstev«
omogocil tudi SirSi pogled na konfucijanstvo v vzhodnoazijski regiji. Ta nova
pot se lahko odpre v dveh fazah. V prvi fazi je bil izveden »kontekstualni obra-
t«’, ko je konfucijanstvo prislo v Korejo, Vietnam in na Japonsko. Japonski
konfucijanci so na primer izrazoma soclovec¢nost in Pot v kitajskem konfu-
cijanstvu vnesli nov pomen. V njihovih rokah konfucijanstvo ni bilo vec

17 Za podrobnejsi opis »kontekstualnega obrata« glej Huang 2015, 225-35.

167



168

Intervju s Huang Chun-chichom

intelektualna igra, temvec sistem prakticnega in empiricnega misljenja —
»prakticnega ucenja«. Konfucijanci Tokugawe so menili, da njihova utilitari-
sti¢na eti¢na teorija ni le resni¢na za vsakdanje ¢lovesko Zivljenje, temvec tudi
nekako resnicna ali bona fide sama po sebi. Utilitarna eti¢na teorija poudarja
rezultate ali koristi ravnanja; na podoben nacin je konfucijanska pragmati¢na
etika Tokugawe poudarjala utilitaristicni ideal zasledovanja najvecje srece ali
blaginje najvecjega Stevila, kar je bila opredelitev utilitaristicnega nacela bri-
tanskega filozofa Jeremyja Benthama (1748-1832). S proucevanjem »konte-
kstualnega obrata« konfucijanstva iz Kitajske na Japonsko lahko bolje ocenimo
podobnosti in razlike med kitajskim in japonskim konfucijanstvom. Na drugi
stopnji, v primerjalni Studiji konfucijanstev na Kitajskem, Japonskem in v Ko-
reji, pa bomo lahko potrdili, da je konfucijanstvo »skupno znanje« (kyodochi
LT H) (Mizoguchi 1994) in skupni kulturni imenovalec vzhodnoazijske civi-
lizacije. To priznanje pa bo olajsalo tudi SirSi preporod konfucijanstva.

Katere nove strategije proucevanja Vzhodne Azije in konfucijanstva bi vi
osebno izpostavili?

Vase vprasSanje se nanasa na potrebo po »razmisljanju iz Vzhodne Azije« v
21. stoletju. Potem ko so leta 1994 videli razmere, ki so prevladovale v vzhod-
noazijskih akademskih krogih 20. stoletja, kjer tako imenovane vzhodnoazij-
ske Studije niso vsebovale pravega razumevanja Vzhodne Azije, pa tudi kritic-
ne pomanijkljivosti taksnih razmer, je skupina priznanih japonskih ucenjakov,
med katerimi so bili Mizoguchi Yazo (7% £ =, 1932-2010), Hamashita Ta-
keshi (/& N, 1943-), Hiraishi Naoaki (*F*47 ELIH, 1945-), Miyajima Hiro-
shi (= USTH 52, 1948-) in drugi, povzdignila glas ter pozvala k »razmisljanju
iz Vzhodne Azije« (Mizoguchi in drugi 1994). Pod geslom »misliti iz Vzhodne
Azije« morajo imeti nove »vzhodnoazijske Studije« 21. stoletja dispozicijo
medkulturnih, transnacionalnih, regijsko razvejanih, meje preckajocih, plura-
listi€nih in v raznolikost usmerjenih Studij.

Glede izvedljivosti in naCinaizvajanja tovrstne raziskovalne strategije v »vzhod-
noazijskih Studijah« je treba v zvezi s Studijem konfucijanstva opozoriti vsaj
na naslednje tri tocke. Prvic, potreben je premik v raziskovalnem fokusu od
»Vzhodne Azije kot rezultata« k »Vzhodni Aziji kot procesu«.!® Pretekle studije
vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva so imele sicer pluralistien in k ra-
znolikosti usmerjen pristop, vendar so se v celoti gledano $e vedno bolj osre-
dotocale na rezultate razvoja vzhodnoazijske kulture ter se le v precej manjsi
meri posvecale proucevanju njenega procesa. Ker so »rezultatom« pripisovale

18 Za podrobnejso razpravo o tej tocki glej Huang 2015, 237-59.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

prevelik pomen, so se prevec oddaljile od pojma »procesa; zato so se v prete-
klosti Stevilne Studije osredotocale izkljuéno na stati¢no podobo vzhodnoazij-
ske kulture v njenem stanju popolnosti, s ¢cimer so, ¢eprav na nekoliko nejasen
in neizrazit nacin, izkazovale neke vrste »monisti¢ne« metodologke teznje. Ce
pa odvrnemo pogled od »rezultatov« in ga preusmerimo k »procesu«, potem
bomo lahko vec¢ pozornosti namenili dinamic¢nim spremembam, ki so se zgodi-
le v okviru oblikovanja in razvoja vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva. Po-
leg tega bomo lahko bolj upostevali tudi proces oblikovanja kulturne subjek-
tivitete, ki se je izoblikovala v vsaki posamezni regiji Vzhodne Azije, ter tako
spremenili nekdanjo enobarvno sliko vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva
v podobo kulture, ki jo krasi bogata mnozica barv.

Bogato paleto barv vzhodnoazijskih kultur in konfucijanstva lahko najbo-
lie ocenimo z analizo »kontekstualnega obrata« v kulturnih interakcijah v
vzhodnoazijski zgodovini. Kot sem ponazoril drugje (Huang 2015b, 41-56),
je tako imenovani kontekstualni obrat sestavljen iz dveh korakov, in sicer
»dekontekstualizacije« ter »rekontekstualizacije«. S pojmom »dekonteks-
tualizacije« oznacujem proces, v katerem so bile ideje, koncepti ali izrazi v
kitajskih besedilih iztrgani iz prvotnega kitajskega konteksta. S pojmom »re-
kontekstualizacije« pa oznacujem proces, v katerem so se novi pomeni istih
idej, pojmov ali izrazov iz kitajskih besedil razvili v krajih, kamor so bila kitaj-
ska besedila uvoZena, zlasti v Koreji in na Japonskem. Tovrstni dvostopenjski
transkulturni »kontekstualni obrat« se je pojavil na Stevilnih podrocjih, od
filozofske argumentacije do politicne ureditve in druzbenega Zivljenja. TaksSne
»kontekstualne obrate« so sproZili in zaceli posredniki med razli¢nimi kultu-
rami, predvsem konfucijanski uéenjaki, budisti¢ni menihi, diplomati, poslov-
nezi in tolmadi. S skrbnim proucevanjem tovrstnih »kontekstualnih obratov«
v kulturnih interakcijah Vzhodne Azije smo v boljSem polozaju za zacetek no-
vih $tudij Vzhodne Azije. Studij »kontekstualnega obrata« je lahko ploden za
nase raziskovanje skupnih znacilnosti in posebnosti vzhodnoazijskih kultur.

Drugic, potrebna je uravnoteZena pozornost na skupnih znacilnostih in po-
sebnostih regionalnih kultur Vzhodne Azije z vidika »kontekstualnega obra-
ta«. Primerjalno gledano, so raziskave v preteklosti pripisovale vecji pomen
skupnim elementom kultur posameznih regij Vzhodne Azije, na primer ele-
mentom, ki so skupni japonski, kitajski oziroma korejski kulturi. Tako je Ni-
shijima Sadao (U5 2E, 1919-1998) leta 1969 nastel naslednje &tiri glavne
imenovalce, skupne celotnemu vzhodnoazijskemu svetu: kitajska pisna kul-
tura, konfucijanstvo, pravni sistem, ki temelji na cesarskem redu (Ritsuryo-sei
F£4l), in budizem (Nishijima 1969-1980, 5). Mizoguchi Y(z0 je skupaj z ne-
katerimi drugimi raziskovalci poudaril pojem »skupnega znanja« (kyodochi 3

169



170

Intervju s Huang Chun-chichom

[F] %), ki obstaja med vzhodnoazijskimi drzavami (Mizoguchi in drugi 1994).
Poleg tega takSno raziskovalno perspektivo, ki je seveda zelo ustvarjalna, pre-
Zema tudi teZnja po obZalovanju stanja v svetu in so€ustvovanju z ljudmi,
saj lahko tovrstne raziskave zagotovijo skupno tocko med razli¢nimi kultu-
rami vzhodnoazijskih drzav in prispevajo h gradnji »vzhodnoazijske kulturne
skupnosti«, ki bi spodbujala mir med njimi. Tovrstni raziskovalni laboratorij
predstavlja tudi veliko SirSo perspektivo v primerjavi s tisto, ki jo je predstavil
japonski intelektualni zgodovinar Tsuda Sokichi (H /= 45 7, 1873-1961).
Tsuda, ki je predvsem zavracal izraze, kot sta »vzhodnoazijska kultura« (Toyo
Bunka H¥¥ 1) ali »vzhodnoazijska civilizacija« (Toyé Bunmei ¥ SCHH),
ki se nanasajo na vzhodnoazijski svet kot celoto (Tsuda 1965, 195), je posebej
poudarjal razlike med Kitajsko in Japonsko v vidikih, kot so klanski sistem,
druzbena organizacija, vrsta politike in druzbeni obicaji (ibid., 302-3).

Kar bi na tem mestu rad poudaril, pa je to, da ko se trenutno lotevamo po-
novne obravnave ideje Vzhodne Azije in po eni strani poudarjamo skupne
znacilnosti posameznih lokalnih kultur v Vzhodni Aziji, po drugi ne moremo
zanemariti razlik, ki obstajajo med temi kulturami. To pomeni, da se moramo
izogniti spregledovanju teh razlik do te mere, da bi ponovno podlegli ste-
reotipnemu vzorcu »centra proti periferiji« ali »izvora proti razvoju«, ki je
prevladoval v stari vrsti raziskav in pripeljal do nekakSne alternativne razlicice
»Studij zvestobe«. Od 17. stoletja dalje so se s postopnim prebujanjem kul-
turnih in politicnih identitet v drzavah, kot so Japonska, Koreja in Vietnam, v
interakcijah med vzhodnoazijskimi drzavami zacele pojavljati napetosti, ki si
posledi¢no zasluZijo posebno pozornost tudi pri nasi novi opredelitvi ideje
Vzhodne Azije (primerjaj Ge 2014, 145-58). V nasprotju s Studijami zvesto-
be morajo nase Studije Vzhodne Azije iskati podobnosti in opazovati razlike;
iskati morajo »eno« transnacionalno kulturo Vzhodne Azije in opazovati »Ste-
vilne« lokalne kulture znotraj Vzhodne Azije. Le tako se nase Studije ne bodo
spremenile v Se en delen ali izkrivljen pogled.

Pri poglobljeni analizi izmenjave idej v Vzhodni Aziji in konfucijanstvu Zelim
predlagati, da se osredoto¢imo na klju¢ne izraze in pojme. V zgodovini intelek-
tualne izmenjave v Vzhodni Aziji se je pojavilo veliko razli¢nih paradigmatskih
obratov v pomenu klju¢nih pojmov, na primer premik od paradigme foneti¢ne
eksegeze (shengxun 3)ll) dinastij Han in Tang k semanti¢ni eksegezi (ziyi 7
#3), ki je postala pomembna od dinastije Severni Song Jt& naprej; premik
od ucéenja o nacelu (/i ) k uéenju o zavesti (xin /(») in ponovno v smeri uce-
nja o sili tvornosti (gi %&). Ceprav so vsi ti premiki paradigme izvirali iz Kitaj-
ske, so pozneje vplivali tudi na druge vzhodnoazijske drzave, kot sta Japonska
in Koreja, ter tako s€asoma postali ob¢i pojav Sirom Vzhodne Azije. V ¢asu



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

paradigmatskih premikov in radikalnih sprememb so se kitajski, japonski in
korejski intelektualci pogosto zatekali k strategiji razpravljanja o »celoti« (qu-
anti 4=1#%) glede na njene »dele« (bufen #547) — izhajajo€ iz razli¢nih klasi¢-
nih izrazov, kot so dao 1& (»pot«), ren 1= (»soéloveénost«) in /i #& (»obredna
spostljivost«), so na primer prisli do napredka pri razlagi besedil; ali pa so raz-
Sirili pojem »pokonénosti« (zheng 1F), da bi z njim ovrgli »krivice« (xie 4f3), ko
so Zeleli ponovno vzpostaviti »ortodoksnost« in ovreci »herezije« (Henderson
1998). Studij kljuénih izrazov in pojmov, z namenom opazovati splodne misel-
ne tokove skozi prizmo njihovih najmanjsih sestavnih elementov, je zato de-
jansko izvedljiv pristop, ki ga je treba v nasih studijah Vzhodne Azije sprejeti.

Tretji¢, potreben je premik k vizualizaciji zgodovinskih izkusenj in temeljnih
vrednot Vzhodne Azije v kontekstu svetovne zgodovine. Etnocentrizem in z
njim povezana miselnost »zgolj in le jaz« sta med drugim povzrocila vojne ter
konflikte med narodi v 20. in 21. stoletju. Zlahka lahko opazimo, da so bila v
20. stoletju v vzhodnoazijskih akademskih krogih v modi razlicna »nacionalna
ucenja«. Izkusnje in vrednote dolocene vzhodnoazijske drzave so se prouce-
vale v okviru zgolj te drzave, kot da drugi deli Vzhodne Azije ne bi obstajali.
V nasem 21. stoletju, ki se giblje med globalizacijo in protiglobalizacijo, je
verz angleskega pesnika Rudyarda Kiplinga (1865—1936) »East is East, West
is West, and never the twain shall meet« (»Vzhod je Vzhod, Zahod je Zahod
in nikdar se ta dva ne moreta srecati.«) (Kipling 1940, 233-6) odnesel veter.
Studij Vzhodne Azije v 21. stoletju se mora zato emancipirati iz geta vseh vrst
staromodnega »nacionalnega ucenja, ki je gojis¢e etnocentrizma.

V 21. stoletju Vzhodne Azije ne bi smeli proucevati le z vidika njenega znacaja
ali zmogljivosti. Da bi osvetlili pomen vzhodnoazijskih izkusenj in temeljnih
vrednot v konfucijanstvu danes, jih moramo nujno umestiti v kontekst sve-
tovne zgodovine. Ce dr#i izjava Josepha Levensona (1920-1969) iz leta 1964,
da »Kitajska zdaj spada v univerzalni svet diskurza« (Levenson 1964, 512),
potem lahko upravi¢eno trdimo, da nove vzhodnoazijske Studije in »vzhod-
noazijska konfucijanstva« spadajo v univerzalni svet diskurza 21. stoletja.

Ali se primerjalni pristop konfucijanskih studij, utemeljen na metodologi-
ji vzhodnoazijskih konfucijanstev, sklada z drugimi primerjalnimi oziroma
postprimerjalnimi filozofskimi projekti? Ali morda v povezavi z idejo konfu-
cijanskega preporoda stremi k drugacnemu cilju?

Zaradi vse bolj drasti¢nih sprememb v svetovni politiki in gospodarstvu v
21. stoletju se pomen Studij Vzhodne Azije in konfucijanstva vztrajno pove-
Cuje. Pod vplivom agresije zahodnih sil v 20. stoletju je vera vzhodnoazijskih

171



172

Intervju s Huang Chun-chichom

intelektualcev v lastno kulturo skoraj povsem zamrla. Zaradi te izgube vere so
Studije Vzhodne Azije in konfucijanstva v 20. stoletju neizogibno postale ob-
lika vzhodnoazijskih Studij, ki pravzaprav sploh niso razumele Vzhodne Azije.
Da bi odpravili to tezavo, trdim, da je v vzhodnoazijskih akademskih krogih
21. stoletja resni¢no potrebno ponovno prouditi in obravnavati idejo Vzhod-
ne Azije, predvsem konfucijanstva.

Pri ponovnem proucevanju vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju pa
kljub vsemu ne smemo spregledati pomena »Kitajske«. Ceprav je imela v
dolgi zgodovini kulturnih interakcij vsaka vzhodnoazijska drzava svojo lastno
subjektiviteto in je kitajski imperij ni mogel popolnoma podrediti, bi mora-
le v Studijah vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju raziskave kitajske
kulture Se vedno zavzemati vodilno mesto. To mora biti tako, ker je klasi¢na
kitajscina ali »literarna sinitS¢ina«, zapisana v kitajskih pismenkah, podobno
kot latins¢ina v anti¢ni in srednjeveski Evropi, predstavljala podrocje kultur-
ne pismenosti, ki je bila skupna intelektualcem vseh vzhodnoazijskih drzav
(Wixted 2018, 1-14). V tem smislu zgodovinske ideje kitajskega imperija in
kitajske kulture za obrobne drzave Se vedno predstavljajo »pomembnega
drugega«. Ceprav se dana$nji znanstveniki morda ne bi nujno strinjali s »si-
nocentriénimi« (zhonghua zhongxin zhuyi F#E+H .0 F 35 ali chiaka shisé
3 148 v japond¢ini) pogledi Naitoja Konana, ki je trdil, da je »to, kar imenu-
jemo zgodovina Vzhodne Azije, pravzaprav zgodovina razvoja kitajske kultu-
re« (Naitd 1944, 9), pa bi se vetina strinjala s stali$¢i Una Tetsuta (F2EF45 A,
1875-1974), pokojnega japonskega zgodovinarja kitajske filozofije, ki je trdil,
da je »Kitajska od nekdaj predstavljala izvor japonske kulture. Z vidika razi-
skovanja razvojne poti Japonske so torej zelo potrebne tudi raziskave kitajske
kulture« (Uno Tetsuto 1912).%° Strinjali bi se lahko tudi s trditvijo Nishijime
Sadaa, da »se je zgodovinski ,svet Vzhodne Azije’ oblikoval in razvijal v skladu
z razvojem kitajske zgodovine« (Nishijima 1993, 89). V svojih delih tako Uno
Tetsuto kot Nishijima Sadao skusata potrditi dejstvo, da je kitajsko cesarstvo
v svoji zgodovini moéno vplivalo na okoliske drzave. Ceprav v sodobnih aka-
demskih krogih Se vedno uporabljamo izraza »sinosfera« in »literarna sini-
ts¢ina« v povezavi z »vzhodnoazijsko kulturno sfero« (Dongya wenhuaquan
i 0n AL FE) oziroma »klasi¢no literarno kitaj$¢ino« (wenyanwen & )
(Smith 2020), pa je takSna terminologija zdaj Ze povsem ocis¢ena nekdanjih
»sinocentri¢nih« konotacij. Z ohranjanjem te terminologije Zelim poudariti
zgodovinsko dejstvo, da je imel kitajski imperij v predmoderni dobi velik vpliv
na celotno vzhodnoazijsko regijo. Poleg tega morajo vsi sodobni ucenjaki

19 Ponatisnjeno tudi v Kojima 1997. Zgornje besedilo je povzeto po kitajskem prevodu knjige, glej
Zhang 1999, 182.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

vloziti veliko napora v »premagovanje« prav tistih vrst »sinocentrizmov,
ki so prevladovali v vzhodnoazijskih drzavah pred 20. stoletjem (primerjaj
Lim 2008, 71-87). Tej nujnosti navkljub pa Se vedno ne smemo popolno-
ma prezreti dejstva, da sta kitajska kultura in konfucijanstvo v predmoder-
nem obdobju mocno vplivala na kulturo vseh vzhodnoazijskih drzav. Ko se v
21. stoletju ponovno lotevamo pregleda vzhodnoazijskih kulturnih tradicij in
konfucijanstva ter se oziramo v prihodnost Vzhodne Azije, raziskovanje kitaj-
ske kulture in konfucijanstva Se vedno predstavlja izjemno pomembno nalo-
go v okviru vzhodnoazijskih Studij.

Vendar pa med raziskovanjem vzhodnoazijskih konfucijanstev kitajska kultu-
ra in kitajsko konfucijanstvo ne smeta biti kot Prokrustova postelja za prever-
janje razdalje med korejskim, japonskim in vietnamskim ter kitajskim kon-
fucijanstvom. Kitajskega konfucijanstva ne bi smeli obravnavati kot bistvo in

eves

Metodologija proucevanja vzhodnoazijskih konfucijanstev je blizu drugim
primerjalnim pristopom. Pri raziskovanju vzhodnoazijskih konfucijanstev mo-
ramo »brati s srcem, ki hrepeni po ucenju, izbirati z mirnim srcem in ozna-
njati dogodke z nepristranskim srcem« (yi xue xin du, yi ping xin qu, yi gong
xin shu, VERORE, PLFOHL, LA 0 IR).2° Na ta nadin lahko cenimo sam
znacaj »enotnosti v raznolikosti« v razvoju vzhodnoazijskih konfucijanstev.
TaksSna primerjalna Studija konfucijanstev bo zagotovo prispevala k preporo-
du konfucijanstva v 21. stoletju.

*

Intervju je nastal v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfucijanski
preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi prizmo od-
nosa med posameznikom in druZbo. Za finan¢no podporo se zahvaljujemo
Agenciji RS za raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS).

Bibliografija

Alitto, Guy S. 1986. The Last Confucian: Liang Shu-ming and the Chinese Di-
lemma of Modernity. Berkeley: University of California Press.

Chan, Wing-tsit, prev. 1963. A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton:
Princeton University Press.

Da xue K% [Veliki nauk]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/da-xue. Dostop:
10. april 2025.

20 To je bil moto za uéenje mojega mentorja, profesorja Hsiao Kung-chuana (i A1, 1897-1981).

173


https://ctext.org/liji/da-xue

174

Intervju s Huang Chun-chichom

De Tocqueville, Alexis. 2002. Democracy in America. Prevedla Harvey Mansfi-
eld in Delba Winthrop. Cikago: University of Chicago Press.

Feng Youlan #% A Ff. 2015. Zhongguo zhexueshi H [ ¥ £2 52 [Zgodovina ki-
tajske filozofije]. Tajpej: Taiwan Shangwu yinshuguan.

Fingarette, Herbert. 1999. Confucius: The Secular as Sacred. Prospect Heights,
IL: Waveland Press.

Fukuzawa Yakichi 4851 75 . 1978. Fuze yuji zizhuan A&V 75 B 8 [Avtobi-
ografija Fukuzawe Yikichija). Tokio: Iwanami Shoten.

Fukuzawa Yakichi #8755 7. 1997. Bunmeiron no gairyaku A & O HE RS
[Oris teorije civilizacije]. Tokio: lwanami Shoten.

Fung, Yu-lan. 1922. »Why China Has No Science: An Interpretation of the
History and Consequences of Chinese Philosophy«. The International Jo-
urnal of Ethics, st. 32.

Gao Heng /5 %F. 1979. Zhouyi dazhuan jinzhu J& 5 K1%%>1F [Sodobne opom-
be k Velikemu komentarju na Knjigo premen]. Jinan: Qilu shushe.

Ge Zhaoguang % JE .. 2006. »Di sui jin er xin jian yuan — shiliu shiji zhongye
yihou de Zhongguo, Chouxiang he Riben 1 &7 i CodliiE—1-L i 4C
rREE DB I . BAEEFT H A [Razdalja je manjsa, a srca se oddalju-
jejo — Kitajska, Koreja in Japonska od sredine 17. stoletjal.« V Taiwan
Dongya wenming yanjiu xuekan 3, st. 1 (junij): 275-92.

Ge Zhaoguang % -Jk ). 2014. He wei Zhongguo? Jiangyu, minzu, wenhua yu
lishi ] Ay ? 5@k, . SCILELE S [What is China? Territory,
Nationality, Culture and History], poglavje 5. Hongkong: Oxford Universi-
ty Press.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New
York: Basic Books, Inc.

Guo Pu F[E%, koment., Xing Bing /il &5, opombe. S. d. V Li Xueqin 25£2#)), ur.
Shisan jing zhushu — Erya zhushu + =& E 5 - B ML BT [Komentarji in
opombe k Trinajstim klasicnim delom — Komentarji k Erya], zv. 2.

Gowans, Christopher W. 2021. Self-cultivation Philosophies in Ancient India,
Greece and China. Oxford: Oxford University Press. Str. 18.

Henderson, John B. 1998. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Ne-
o-Confucian, Islamic, Jewish and Early Christian Patterns. Albany: State
University of New York Press.

Hou Wailu {4} . 1948. Zhongguo gudai shehuishi %[5 5S4t & 52 [Pred-
govor k zgodovini starodavnih kitajskih druzb]. Sanghaj: Zhongguo xue-
shu yanjiusuo.

Hsiao Kung-chuan i A 1. 1982. Zhongguo zhengzhi sixiang shi BB 15
18 52 [Zgodovina kitajske politicne misli], zvezek 3. Taipei: Lianjing chu-
ban shiye gongsi.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Hu Shi #i#. 1961. »Women duiyu Xiyang jindai wenming de taidu FA/ %} 72
PHPEITAR SC B I RE E [Nag odnos do moderne zahodne kulture].« V Hu
Shi wencun SHIE LAY [Zbrani spisi Hu Shija], zvezek 3. Tajpei: Yuandong
tushu gongsi.

Hu, Shih #i#, ur. Hyman Kublin. 1934. The Chinese Renaissance. Cikago: Uni-
versity of Chicago Press.

Hu, Shih #Hi#. 1960. »The Chinese Tradition and the Future.« V Sino-Ame-
rican Conference on Intellectual Cooperation: Report and Proceedings,
str. 13-22. Seattle: University of Washington Department of Publications
and Printing.

Huang, Chun-chieh, in John A. Tucker, ur. 2023. Confucianism for the Twenty-
-First Century. Gottingen: V&R unipress.

Huang, Chun-chieh. 2006. Taiwan yishi yu Taiwan wenhua = /& & 55 Bl 2 V5
Ak [Tajvanska zavest in tajvanska kultura), poglavje 2. Tajpej: National
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2009. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixi-
ang B 0 i S AR R P AR AR 8 e L B4R [Xu Fuguan v kontekstu vzhod-
noazijskih konfucijanstiev]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2010. Humanism in East Asian Confucian Contexts. Bie-
lefeld, Nemcija: Transcript Verlag.

Huang, Chun-chieh. 2013. Intellectual Interaction in East Asia: China, Japan,
and Taiwan K7 ¥ 7 BARAZ R sSi—p [E-HA- G 2 i & L T To-
kio: lIwanami Publishing House.

Huang, Chun-chieh. 2014a. Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei fi 7 [ A8 Bl
[ JRE S L4 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje].
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014b. »Qian Mu shixue zhong de ,guoshi‘ guan yu Rujia
sixiang $$A2 SE A [ sk | 5 B 2K 4B « [Pogled na <nacionalno
zgodovino» v zgodovinopisju Qian Muja in konfucijanska misel]. V Rujia
sixiang yu Zhongguo lishi siwei fif 5% JE AR B b 8 i 52 S [Konfucijan-
ska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje], str. 223—68. Tajpej: National
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014c. Taiwan in Transformation: Retrospect and Prospect.
2., popravljena izdaja. New Brunswick in London: Transaction Publishers.

Huang, Chun-chieh. 2015a. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts.
Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2015b. »On the ,Contextual Turn‘in the Tokugawa Japane-
se Interpretation of the Confucian Classics: Types and Problems.« V East
Asian Confucianisms: Texts in Contexts, uredil Huang Chun-chieh, str. 41—
56. Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

175



176

Intervju s Huang Chun-chichom

Huang, Chun-chieh. 2015c. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts, epi-
log, str. 225—-35. Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan
University Press.

Huang Chun-chieh. 2016. »Dongya jinshi sixiang jiaoliu zhong gainian de le-
ixing jiqi yidong 5 a1t tH B AR S 3t o ME S SR S FLAZ B« [O vrstah
in prenosu konceptov v izmenjavi zgodnjenovoveske vzhodnoazijske
misli]. V Sixiangshi shiye zhong de Dongya A8 52 45 B H [ 8 58 [Vzho-
dna Azija z vidika intelektualne zgodovine], str. 1-22. Tajpej: National Ta-
iwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2017. Dongya Rujia renxueshi lun B aifa 5% N2 $ 56
[Zgodovinska razprava o ¢loveskosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih].
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Rujia sixiang yu ershiyi shiji de duihua %2 B 48
i~ —t AL %HEE [Dialog med konfucijanstvom in enaindvajsetim
stoletjem]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Shenkou Kongmeng & 1 fL % [Previdnost pri go-
voru o Konfuciju in Menciju). Tajpej: Linking Publishing Co.

Huang Chun-chieh. 2022-2025. Meng xue sixiang shilun 75 A8 51 56 [Zgo-
dovina interpretacij Mencija), 3 zvezki. Tajpej: Academia Sinica.

Huang, Chun-chieh. 2023. »Confucianism in Taiwan: The 20th and 21st Cen-
turies.« V The Oxford Handbook of Confucianism, ur. Jennifer Oldstone-
-Moore, str. 217-29. Oxford: Oxford University Press.

Huang, Chun-chieh. 2024. »Mencius and Confucian Humanism in Korean and
Global Perspective.« Osrednje predavanje na mednarodni konferenci o
konfucijanskem humanizmu v okviru Korejskih azijskih Studij 2024, Uni-
verza Otoka princa Edvarda, Kanada, 27.-28. junij 2024.

Huang, Chun-chieh. 2025 (v pripravi). »Spiritual Confucianism for a Better
World.« V Global Ethics in a Time of Crises, uredila Géran Collste in Tor-
bjorn Lodén. New York: Rowman and Littlefield.

1t6, Jinsai T 1%, 1901. Gomé jigi &t i 7% [Pravilni pomen pojmov v
Razpravah in Mencijul. V Nihon rinri ihen H A AP 524R [Zbirka japon-
ske etike], ur. Inoue Tetsujird H:_F ¥ X B in Kanie Yoshimaru #7138 1L,
zv. 1, 11. Tokio: lkuseikai.

James, William. 1909. The Varieties of Religious Experience: A Study in Hu-
man Nature. New York: Longmans, Green & Co.

Kallio, Jyrki, Torbjorn Lodén in Matti Nojonen. 2021. The Lapland Ma-
nifesto. Rovaniemi, Finska: University of Lapland, Nordic Network
on Chinese Thought. URL: https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/
Nordic-Network-on-Chinese-Thought.

Kipling, Rudyard. 1940. »The Ballad of East and West.« V Rudyard Kipling’s
Verse, str. 233—6. Garden City, NY: Doubleday.


https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought
https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Kojima Shinji /N5 £ 78, ur. 1997. Bakumatsu Meiji Chiigoku kenbunroku shi-
sei 7 AR VG T B R B8R EE 1% [Zbirke o potovanjih po Kitajski v poznem
obdobju Edo in Meiji]. Tokio: Yumani shobo.

Kong Anguo L% [# in Kong Yingda fL#i%, opombe. S. d. V Shangshu Zhen-
gyi W3 1E 38 [Pravilni pomen Knjige dokumentov], zv. 4.

Lakoff, George. 1996. Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think.
Cikago: University of Chicago Press.

Lau, D. C., prev. 1979. The Analects. Hong Kong: Chinese University Press.

Lau, D. C., prev. 1984 (prva izdaja 1979). Mencius. Hong Kong: Chinese Uni-
versity Press.

Levenson, Joseph R. 1964. »The Humanistic Disciplines: Will Sinology Do?« V
Journal of Asian Studies 23, st. 4 (avgust): 507-17.

Lewis, Mark Edward. 2006. The Construction of Space in Early China. Albany,
NY: State University of New York Press.

Liang Shuming 2=, 1935 (prva izdaja 1921). Dong-Xi wenhua jiqi zhexue
WSOl K H T2 [Vzhodne in zahodne kulture ter njihove filozofije).
Sanghaj: Shangwu yinshuguan.

Li Jingde 22U 1%, ur. 2002. »Zhuzi yulei 2k 55 %H [Tematsko razvriéeni pogo-
vori mojstra Zhujal«, zv. 2. V Zhuzi quanshu K42 [Zbrana dela moj-
stra Zhuja], zv. 15, zvitek 52. Sanghaj: Shanghai guji chubanshe; Hefei:
Anhui jiaoyu chubanshe.

Lim, Hyung-taek. 2008. »Sinocentrism in East Asia and the Task of Overco-
ming It.« V Sungkyun Journal of East Asian Studies 8, 5t. 1: 71-87.

Lunyu Gt [Razpravel, s. d., URL: https://ctext.org/analects. Dostop:
10. april 2025.

Luo Jialun & Z {1, ur. 1994. Zhongguo Guomindang Zhongyang weiyuanhui
dangshi weiyuanhui Y[R3 [& 8 A hZx 8 @8 L FR B € [Kronika Ziv-
lienja oleta nasega narodal. 4. izd., zvezek 3. Tajpej: Jindai Zhongguo
shubanshe.

Macdes, Bruno. 2020. »Coronavirus and the Clash of Civilizations.« V
National Review, 10. marec 2020. URL: https://www.hudson.org/
research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations.

Mao Heng “EF, koment., Zheng Xuan ¥f %, opombe, in Kong Yingda fL3H
1%, podkoment. S. d. V Maoshi zhengyi &% 1F-5% [Pravilni pomen Mao-
tovega komentarja h Knjigi pesmi], zv. 19. Tajpej: Taiwan guji chubanshe.

Mao Zedong V5. 1951. »Xin minzhu zhuyi lun ¥ 325 [0 novi
demokracijil.« V Mao Zedong xuanji ‘B 5 #4E [Izbrana dela Mao Ze-
donga]. Peking: Renmin chubanshe.

Mengzi i+ [Mencij]. S. d. URL: https://ctext.org/mengzi. Dostop: 10. april
2025.

177


https://ctext.org/analects
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://ctext.org/mengzi

178

Intervju s Huang Chun-chichom

Miyakawa Hisayuki = 1| 4 &. 1955. »Osnutek Naitojeve hipoteze in njen vpliv
na japonske sStudije Kitajske.« The Far Eastern Quarterly 14, st. 4 (avgust).

Mizoguchi Yazo ¥ [/ =, Hamashita Takeshi & F iU in drugi, ur. 1994.
Ajia kara kangaeru 7 ¥ 7 6 75 Z % [Misliti iz Azije]. Tokio: Tokio Da-
igaku shuppankai.

Mori, Arinori £ 4. 1873. Introduction to Education in Japan: A Series of
Letters Addressed by Prominent Americans to Arinori Mori. New York: D.
Appleton and Company, str. lv-lvii.

Mou Zongsan 5% =. 2020. »Zhongguo zhexue de tezhi H [ 2144
[Posebnosti kitajske filozofije].« V Mou Zongsan xiansheng quanji 755
=44 [Zbrana dela gospoda Mou Zongsanal, zv. 28. Tajpej: Lin-
king Publishing Co.

Mou Zongsan 5% =.. 2020. »Zhengdao yu zhidao B{i& HilJ&31# [Pot politike in
pot vladanja]«. V Mou Zongsan xiansheng quanji 5% = 4c 4 4= 4E [Zbra-
na dela gospoda Mou Zongsana], zvezek 10. Tajpej: Linking Publishing Co.

Madller,Jan-Werner.2020. » We Must Help One Another or Die.« V The New York
Times, 19. marec 2020. URL: https://www.nytimes.com/2020/03/19/
opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1.

Naitdo Konan NI, 1922. »Gaikatsuteki T6-S6 jidai kan MEFE )3 72y
fR# [Sploen pogled na obdobje Tang-Song].« V Rekishi to chiri 9, §t. 5
(maj): 1-11.

Naitd, Konan NI 5. 1944. »Shina joko-shi S5 14 5 [Starodavna zgo-
dovina kitajske]«. V Naité Konan zenshii W i1 75 4= 4E [Zbrana dela Na-
itoja Konana]. Tokio: Chikuma shoba.

Needham, Joseph. 1956. Science and Civilization in China, Vol. 2: History of
Scientific Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Nishijima Sadao PHlls5E4:. 1969-1980. »Sosetsu 445 [General Discussi-
onl«. V Iwanami kéza sekai rekishi % it A tH: FLJFE 52 [Serija svetovne
zgodovine zaloZnika Iwanami), zvezek 4. Tokio: lwanami shoten.

Nishijima Sadao PHISE 4. 1993. »Dongya shijie de xingcheng H oii th i1
JE 1% [Formacija sveta Vzhodne Azije]«. V Riben xuezhe yanjiu Zhongguo
shilunzhu xuanyi H AZ2%35 1t 50 [E] 52 5 3% €55 [Izbrani prevodi del ja-
ponskih raziskovalcev na podrocju kitajske zgodovine], zvezek 2. Peking:
Zhonghua shuju.

Nishimura Shigeki FG#} /%8, 1874. »Kaika no tabi niyotte kaimoji wo hassu-
bekino ron« Fift, / & = Kl 7 SO0 7 56 2\ F /i [O reformi pisanih
znakov za razsvetljenje]«. V Meiroku zasshi W75 HERE, $t. 1 (april): 10-2.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and comparative philosophy:
multiple ways of studying Confucian ideas and notions across texts and
contexts.« V Asian Studies letnik 8 (24), st. 3. Str. 91-110.


https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1
https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Okubo Toshiaki K A A% A5, ur. 1972. Mori Arinori zenshi #x 5 144> 4E [Zbra-
na dela Morija Arinorija), zvezek 3, str. 265—7. Tokio: Senbundo shoten.

Qian Mu #8£2. 1994-1998a. Lunyu xinjie it #Tfi# [Nova interpretacija Raz-
prav]. V Qian Binsi xiansheng quanji #2154 4=4E [Zbrana dela Qian
Binsija], zvezek 3. Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu $£f2. 1994-1998b. »Kongzi yu Zhongguo wenhua ji shijie giantu
FLF B B S Ak Mt FEETI& [Konfucij in kitajska kultura ter prihodnost
svetal«. V Kongzi yu Lunyu fL-TBi5fiik [Konfucij in Analekti], Qian Binsi
xiansheng quanji $8 & V54 4 4E [Zbrana dela Qian Binsija), zvezek 4.
Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu $%£#2. 1996 (3. izdaja). »Fan du benshu qging xian ju xialie zhu xinnian
JLRE A F 5 6 H T 515815 2 [Prodnja vsem bralcem, naj najprej sprej-
mejo naslednja prepri¢anjal«. V Guoshi dagang [ 52 K4l [Oris nacio-
nalne zgodovine). Tajpej: Shangwu yinshuguan.

Raphals, Lisa. 2023. A Tripartite Self: Mind, Body, and Spirit in Early China.
Oxford: Oxford University Press.

Rosker, Jana S. 2023. Humanism in Trans-civilizational Perspectives: Relatio-
nal Subjectivity and Social Ethics in Classical Chinese Philosophy. Heidel-
berg: Springer.

Schwartz, Benjamin I. 1985. The World of Thought in Ancient China. Cambrid-
ge, MA: The Belknap Press of Harvard University Press.

Shi Zhenrong Jiti#i 48 (Stan Shih). 2020. »Wangdao jiazhi xitongguan: fanzhuan
,shi nong gong shang’ de chuantong siwei FIEEH R&E. FiE [+
ELRE | ) E 4T AR [Sistemsko razmisljanje o vrednotah kraljevske poti:
prevrnitev tradicionalnega nacina razmisljanja o »stirih druzbenih razre-
dih«]«. V Lianhebao & %% [ZdruZene dnevne novicel, 3. december 2020.

Shi Zhenrong JfifE & (Stan Shih). 2021. »Wangdao yu diliu lun 18 EL 25 75
ff@ [Kraljevska pot in $esti €loveski odnos]«. V Lianhebao i &R [ZdruZe-
ne dnevne novice], 1. februar 2021.

Shimada Kenji 55 [ &2 {X. 1949. Chiigoku ni okeru kindai shii no zasetsu
W2 BT 2RO YT [Neuspeh moderne misli na Kitajskem). To-
kio: Chikuma shobo.

Smith, Richard J. 2020. Uvod v Rethinking the Sinosphere: Poetics, Aesthetics
and Identity Formation, uredili Nanxiu Qian, Richard J. Smith in Bowei
Zhang. New York: Cambria Press.

Su Shi #kH. 2002. »Ding feng po & A [Umirjanje vetra in valov]«. V Su
shi ci biannian jiaozhu %G 4 1E7F [Ciklicna zbirka pesmi Su Shija,
urejena in komentiranal, zv. 2. Peking: Zhonghua shuju.

Tang Junyi, Mou Zongsan, Xu Fuguan in Zhang Junmai. 2000. » Wei Zhongguo
wenhua jinggao shijie renshi xuanyan [Manifest za ponoven pregled

179



180

Intervju s Huang Chun-chichom

kitajske kulture: nase skupno razumevanje sinoloskih raziskav v zvezi s
svetovnim kulturnim pogledom]«. Prevedeno v angle$cino v Sources of
Chinese Tradition, zvezek 2, uredila Wm. Theodore de Bary in Richard
Lufrano, str. 550-5. New York: Columbia University Press.

Toyama, Shigeki i 111 /%15, 1968. Sengo no rekishigaku to rekishi ishiki %1%
D PFES 2z & RS Z G [Povojno zgodovinopisje in zgodovinska zavest].
Tokio: Iwanami shoten.

Lodén, Torbjorn. 2023. »Confucianism and the Global Challenges of the
Twenty-First Century.« V Confucianism for the Twenty-First Century, ure-
dila Huang Chun-chieh in John A. Tucker. Gottingen: V&R unipress.

Tsuda, Sokichi {3 747 7%. 1965. »Shinashiso to Nihon ¥ 7+ 48 & HA
[Kitajska misel in Japonska]«. V Tsuda Sokichi zenshii 13t H 72 47 75 4= 4
[Zbrana dela Tsude Sokichija), zvezek 20. Tokio: Iwanami shoten.

Uno, Tetsuto FHF ¥ N. 1912. Shina bunmeiki 5 SCHEL [Zapiski o kitajski
civilizacijil. Tokio: Daidokan.

Wang Yangming F[5 1. 1992. »Zhonggiu ##K [Sredi jeseni]«. V Wang Yan-
gming quanji FI5W44E [Zbrana dela Wang Yangmingal, uredil Wu
Guang. Zvezek 1, zvitek 20. Sanghaj: Shanghai Guji Chubanshe.

Wixted, John Timothy. 2018. »‘Literary Sinitic’ and ,Latin’ as Transregional
Languages: With Implications for Terminology Regarding ,Kanbun.« Si-
no-Platonic Papers 276 (marec): 1-14.

Wu Guang =%, ur. 1992. Wang Yangming quanji £558H 4% [Zbrana
dela Wang Yangminga], zvezek 2, zvitek 35. Sanghaj: Shanghai Guji
Chubanshe.

Xiong Shili B&1 7. 1970 (ponatis). Dujing shiyao #8487~ E: [Branje Klasikov
za razkritje njihovih kljucnih tock], zv. 1. Tajpei: Guangwen shuju.

Yamada, Kyt Ll FHER. 1902. Méshi yokishé wakumon zukai s -5, & 5 [
& fi#t [Hustrirani komentar k poglavju o kultiviranju duha v delu Mencij).
Osaka: Koreakidd Osaka-shiden.

Yu Ying-shih 2 JEEE. 2004. Song-Ming lixue yu zhengzhi wenhua 7% W B £
B> VG SCAK [Neokonfucijanstvo in politiéna kultura Song-Ming]. Tajpei:
Yunchen wenhua shiye gufen youxian gongsi.

Yu, Ying-shih &3/, 1993. »The Radicalization of China in the Twentieth
Century.« Daedalus, Journal of the American Academy of Arts and Scien-
ces 122, st. 2 (pomlad). Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture:
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 178-97.
New York: Columbia University Press, 2016.

Yu, Ying-shih. 1994. »Changing Conceptions of National History in Twenti-
eth-Century China.« V Conceptions of National History: Proceedings of
Nobel Symposium 78, uredili Erik Lonnroth in drugi. Berlin in New York:



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Walter de Gruyter. Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture:
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 275-93.
New York: Columbia University Press.

Yu, Ying-shih. 2016. »Clio’s New Cultural Turn and the Rediscovery of Traditi-
on in Asia.« V Chinese History and Culture: Seventeenth Century through
Twentieth Century, zvezek 2, poglavje 19. New York: Columbia University
Press.

Zhang, Guangzhi 5. H.. 1994. »Zhongguo renwen shihui kexue gai jishen
shijie zhuliu HE] \ SCHE & R RZ R & H 5 E 3 [Kitajske humanisti¢-
ne in druzboslovne vede bi morale postati del svetovnega mainstrea-
mal.« Yazhou zhoukan TE#EF] (Hong Kong), zvezek 8, §t. 27 (10. julij).

Zhang, Xuefeng 5R%$%. 1999. Zhongguo wenming ji * 8 SCHAEC [Zapiski o
kitajski civilizaciji]. Peking: Guanming ribao chubanshe.

Zhong yong ') [Nauk o sredini]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/zhong-
-yong. Dostop: 10. april 2025.

Zhu Xi K. 2002. »Fuzhai outi 187515 & [Obc&asni verzi o Fuzhaiu]«. V Hu-
ian xiansheng Zhu Wengong weniji W& 5 5 2 SCA SC4E [Zbrana dela
mojstra Hui‘ana, Zhu Wengongal, zvezek 2, v Zhuzi quanshu & T4
[Zbrana dela mojstra Zhuja], zvezek 20.

Zhu Xi 2K 2016a. »Lunyu jizhu imaafEVF [Zbrani komentarji k Razpra-
vam].« V Sishu zhangju jizhu VU % 5] 827E [Zbrani komentarji k poglav-
jem in stavkom v Stirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Zhu Xi 2K 2. 2016b. Sishu zhangju jizhu VU2 & 5)4E7E [Zbrani komentarji k
poglavjem in stavkom v Stirih knjigah). Tajpej: National Taiwan University
Press.



https://ctext.org/liji/zhong-yong
https://ctext.org/liji/zhong-yong

