
33
Bart Dessein

Konfucianizirana racionalnost: nekaj 
razmišljanj o Vzhodni Aziji, modrosti 
in znanosti1

Uvod

Z intrigantnim vprašanjem »Ali je zgodovinsko naključje, da je človeštvo 
doseglo svoje sedanje stanje, za katero so po eni strani značilne do tega 
trenutka nepričakovane moči, po drugi strani pa je ogroženo prav zara-

di posledic teh moči?« se je Johannes Bronkhorst (2001, 35) dotaknil zname-
nitega obdobja »Achsenzeit« (aksialne oziroma osne dobe, op. prev.), kot ga 
je leta 1949 poimenoval Karl Jaspers, ter vprašanja izvora zahodne filozofske 
in znanstvene tradicije. »Zgodovinsko naključje«, na katero se je skliceval, 
naslavlja naslednja vprašanja: (1) Kakšne razmere so potrebne, da se razvi-
je razumsko preizpraševanje? (2) Ali je razumsko preizpraševanje nujen po-
goj za to, da se mentalna dejavnost imenuje »filozofija«? (3) Ali je razumsko 
preizpraševanje ustvarilo sodobne znanosti, ki so nabite z – v tem trenutku 

1	 Ta prispevek je prirejena različica mojega osrednjega govora »Povezovanje s Kitajsko in sve-
tom (Engaging China and the World)«, predstavljenega na ustanovni seji Evropskega združe-
nja za kitajsko filozofijo v Ljubljani 3. oktobra 2014.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   33Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   33 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



34

Bart Dessein

– še nepričakovanimi možnostmi? (4) Ali bo isto razumsko preizpraševanje 
instrument, ki bo racionaliziral – torej filozofsko obdelal – posledice obdob-
ja globalne znanosti, ki je sama rezultat tega razumskega preizpraševanja, 
tako da bo sodobnemu človeku omogočil, da se opredeli v taisti tradiciji, ki je 
ustvarila občutek »Unbehagen« (nelagodja, op. prev.), ki ga morda poskuša 
premagati? V nadaljevanju so podane nekatere refleksije o teh vprašanjih. Pri 
tem bo razvoj vzhodnoazijskih tradicij primerjan z razvojem evropskih filozof-
skih in znanstvenih tradicij.

Izvor tradicij razumskega preizpraševanja
Zgodnji grški pironisti, ustanovljeni v prvem stoletju pred našim štetjem, so 
znani po svojem zavračanju podajanja sodb o vsem, kar leži onkraj neposre-
dne zaznave. Po njihovem mnenju takšnih sodb ni mogoče ne potrditi ne 
zanikati, zato je treba sodbo zadržati. Vsaka sodba o neočitnem bi bila zgolj 
zloraba jezika v poskusu, da bi z besedami predstavili tisto, česar ni mogoče 
predstaviti (glej Kuzminski 2008, 134). V svojem delu Razprava o načelih člo-
veškega znanja je George Berkeley, anglo-irski škof iz Cloyna iz osemnajstega 
stoletja, trdil, da je »esse« (resničnost) enako »percipi« (zaznavno) (Berkeley 
1964, 42). S tem je zanikal razliko med resničnostjo in zaznavnim, kar pomeni, 
da so vse izjave o tem, kar bi lahko bilo onkraj področja videza, nesmiselne. 
Ta dva primera sta dovolj za ponazoritev, da razvoj tradicije razumskega pre-
izpraševanja ni samoumeven. Da bi se tradicija razumskega preizpraševanja 
razvila, morajo misleci sprejeti legitimnost vprašanj in kritik, tudi če so te us-
merjene proti prepričanjem, ki jih sankcionira intuicija, tradicija ali razodeta 
resnica. Namesto sprejemanja in podpore »razodete resnice« – tipičen »te-
ološki odnos« – je razumsko preizpraševanje usmerjeno k »razkrivanju resni-
ce« (glej Bronkhorst 2001, 34). Takšno »razumsko preizpraševanje« je orodje 
človeške dejavnosti v iskanju modrosti (sophia). Seveda pripadnost tradiciji 
razumskega preizpraševanja ljudi ne naredi pametnejših. Gre za – to je treba 
poudariti – zgolj razliko v »odnosu«, drugačen način obravnavanja sveta.

Ker razumsko preizpraševanje presega intuicijo, tradicijo ali razodeto resni-
co, imajo »sistemi razumskega mišljenja« možnost prestopiti meje biotopa, 
v katerem so se razvili. To je pomembno glede na naslednje: ko filozofijo za-
znamuje razumsko preizpraševanje in ko je razumsko preizpraševanje pred-
pogoj za razvoj znanstvene tradicije, postane filozofija znanstvena disciplina. 
Vprašanje, koliko filozofskih tradicij se je v zgodovini človeštva razvilo kot 
»razumsko preizpraševanje«, je torej tudi vprašanje, koliko znanstvenih tra-
dicij se je razvilo – glede na naš sodobni Unbehagen. Strokovna mnenja o 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   34Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   34 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



35

Konfucianizirana racionalnost

tem vprašanju se razlikujejo (glej Dessein 2001, 97). Frits Staal (1993, 16) je 
razlikoval med tremi znanstvenimi tradicijami: zahodno-evrazijsko tradicijo, 
ki vključuje evropsko in islamsko znanstveno tradicijo z grško tradicijo, ki je 
dolžna Egipčanom, Babiloncem, Hetitom in Feničanom (glej tudi Needham 
1974, 55), indijsko ter kitajsko tradicijo. Med temi tremi sta po Staalovem 
mnenju (1989, 308) indijska in grška tradicija zaznamovani s poudarkom na 
formalni logiki, kar za kitajsko tradicijo ne velja. Upoštevajoč kulturna (filo-
zofska) izposojanja v pristnih razvojih, so nekateri učenjaki trdili, da je grška 
filozofija dolžna indijski filozofiji (glej Garbe 1987, 36–9; Conger 1952, 103, 
105, 107, 109–11). Richard Garbe (1987, 39–46) prepoznava definitiven in-
dijski vpliv na Pitagoro (šesto stoletje pred našim štetjem), vpliv, ki je prišel 
prek Perzije.2 Jean Przyluski (1932, 286) je poudaril iranske izposojenke tako 
v grški kot v indijski tradiciji. To bi torej zmanjšalo število tradicij racionalne 
raziskave zgolj na indo-iransko-grško tradicijo. Kot bomo razpravljali v nada-
ljevanju, je bila indijska – torej budistična – tradicija zelo pomembna tudi 
za Kitajsko in posledično za celotno Vzhodno Azijo (glej Zürcher 1972; Ch’en 
1973; Frankenhauser 1996; Harbsmeier 1998).

V razpravi o izvoru filozofskih tradicij je Christoph Harbsmeier (1998, 261) 
trdil, da se racionalnost in argumentacija »pojavita, ko mislec resno razmišlja 
o vseprisotnosti možnosti, da se morda moti, da potrebuje razloge in argu-
mente za podporo veljavnosti svojih pogledov«. To naredi vprašanje o vzniku 
»filozofije« kontekstualno: kdaj so bile okoliščine takšne, da so se »filozofi« 
soočili z možno zmotnostjo (svojih) tradicionalnih konceptov in/ali s potrebo, 
da druge prepričajo o pravilnosti svojih pogledov.3 V povezavi s tem je Jana 
Rošker (2008, 2–3) opozorila na presenetljivo podobnost med naslednjimi 
izjavami Sokrata, Laozija in Zhuangzija. Medtem ko je Sokrat izjavil: »Ne vem, 
niti ne mislim, da vem,«4 s čimer je priznal, kot pravi, »popolno globino svoje 
nevednosti, hkrati pa a priori zanikal možnost doseganja kakršnega koli ‚res-
ničnega‘ spoznanja«, je Laozi v 71. poglavju dejal:

知不知上
Vedeti, da ne veš, je najboljše (Ershi’er zi 1988, 8b).

Zhuangzi pa je menil, da:

知止其所不知至矣
Tisti, ki se zna ustaviti tam, kjer ne ve, je dosegel popolnost (Ershi’er zi 
1988, 18b).

2	 Za Perzijo glej tudi Conger 1952, 124.
3	 Za proučevanje »konteksta« glej Scharfstein 1989.
4	 Sokratov zagovor v Platonu (2001, 7).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   35Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   35 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



36

Bart Dessein

Tako se zdi, da so se zahodni in kitajski misleci tako imenovane osne dobe 
ukvarjali z vprašanji, povezanimi s teorijo znanja; zato je verjetno, da so 
»podobne« spodbudne razmere za razvoj »razumskega preizpraševanja« 
obstajale tako v zahodnih kot v kitajskih kulturnih sferah5 (glej tudi Dessein 
2001, 98–103).

Aristotel (384–322 pred našim štetjem) je »sophio« opredelil kot »theoria«. 
Koncept »teoretičnega znanja« je bil s tem postavljen nasproti »praktične-
mu znanju,« to je znanju, povezanemu s človeškim (družbenim) védenjem. 
Aristotel je dajal prednost teoretičnemu znanju, saj je to najbolj uporabna 
vrsta znanja za praktične namene, ker zahteva absolutno abstrakcijo praktič-
nega cilja (glej Bowra 1958, 86). Grška »sophia« je tako našla svoj cilj »v« sve-
tu. V platonski (Platon, 428–348 pred našim štetjem) in aristotelski filozofiji 
se modrost ukvarja s praktičnim življenjem ljudi v družbi6 (glej Dessein 2001, 
101–2). Geoffrey Lloyd (1979, 255) je, ko je razpravljal o grškem primeru, 
pripomnil, da lahko domnevamo, da je v situacijah, ko državljani lahko odpr-
to razpravljajo o načinu upravljanja države, manj zadržkov – vsaj v nekaterih 
družbenih krogih – za upiranje zakoreninjenim predpostavkam in verovanjem 
o naravnih pojavih, bogovih ali izvoru oziroma redu stvari, in nadaljeval, da 
grške antike ni zaznamoval le izjemen intelektualen razvoj, temveč tudi edin-
stvena politična situacija, in da – to je pomembno omeniti – se zdi, da sta ti 
dve zadevi povezani7 (Lloyd 1979, 258).

Kitajska je v začetku šestega stoletja pred našim štetjem doživela pomembne 
politične razvoje. Ne želim preveč poudarjati »institucionalnega« vidika tako 
imenovane akademije Jixia (dobesedno »blizu Ji« [Vrata prestolnice države 
Qi]),8 ki jo je ustanovil vladar fevdalne države Qi, vojvoda Huan, okoli leta 
360  pred našim štetjem, vendar je pomembno omeniti, da je bil vojvoda 
Huan znan po tem, da je na svoj dvor vabil različne učenjake – konfucijanske, 
daoistične in druge – da bi mu svetovali glede političnih zadev. Zdi se, da so 
bile podobno kot v antični Grčiji tudi na Kitajskem prisotne okoliščine, ki so 
bile bistvene za razvoj tradicije razumskega preizpraševanja – to je svobodna 

5	 Za pojem »podobnosti« glej Scharfstein 1978, 28ff.
6	 To nasprotuje trditvi Mou Zongsana (1963, 15), da se je grška filozofija začela kot skrb za 

naravo, in ne z urejanjem človeškega življenja.
7	 Poudarek je avtorjev (B. D.).
8	 Lloyd in Sivin (2002, 30–5) sta omenila, da so si zgodovinarji moderne filozofije namislili aka-

demijo Jixia, ki bi spominjala na zbirno mesto za intelektualce, primerljivo s sodobnim razis-
kovalnim centrom. Trdita pa, da je edini dokaz, ki bi lahko vodil k percepciji, da je bila akade-
mija Jixia tak center, naziv »višji veliki mojster«, častni naslov brez institucionalnega statusa. 
Za interpretacijo akademije Jixia kot središča učenja glej Makeham 1994. Za več informacij 
glej tudi Sivin 1995, poglavje 4; Lee 2000, 44–6.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   36Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   36 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



37

Konfucianizirana racionalnost

razprava, ki je ne ovirajo vse vrste vprašanj, tudi na področjih, ki bi lahko po-
segala v druge vire oblasti.

Kitajski misleci iz obdobja »stotih filozofskih šol« pa so se razlikovali od svojih 
grških kolegov po moralnih vrednotah, s katerimi je bilo obremenjeno njiho-
vo iskanje.9 Čeprav so bile politične okoliščine na Kitajskem v obdobju vojsku-
jočih se držav morda podobne tistim v antični Grčiji, je bil kitajski »pristop« 
drugačen. Ne glede na to, kako različne so bile v svojem pristopu k sodobnim 
razmeram posamezne kitajske »filozofije«, ki so se razvijale v šestem in pe-
tem stoletju pred našim štetjem, so si delile značilnost, da so bile usmerjene 
v preteklost, in ne v prihodnost: kitajski »filozofi« so se predvsem trudili ob-
noviti opevano zgodovinsko obdobje, ki je predhodilo političnim in družbe-
nim nemirom njihovega časa (Bauer 2006, 37). Ta odločitev pojasnjuje, zakaj 
je bilo za avtoriteto trditve pomembnejše, da izvira iz modrosti, kot pa da je 
podprta s preverljivimi dokazi (glej Lloyd in Sivin 2002, 193). Različni uče-
njaki so večkrat trdili, da sta združitev cesarstva pod dinastijo Qin (221–206 
pred našim štetjem) in zmaga konfucijanstva pod dinastijo Han (206 pred na-
šim štetjem – 220 našega štetja) imeli uničujoč vpliv na razvoj »razumskega 
preizpraševanja«, kot je opredeljeno tukaj (glej Lloyd in Sivin 2002, 27). V 
konfucijanski dinastiji Han se je razvoj filozofije v različnih smereh, ki je bil 
posledica obstoja številnih fevdalnih držav, od katerih je vsaka imela svoje-
ga vladarja in in svoje specifične potrebe po svetovanju, ustavil. Učenost je 
postala močno institucionalizirana in birokratizirana, filozofski poklic pa je bil 
organiziran v »šole miselnosti« (jia 家).

Pripadnost »šoli miselnosti« je pravzaprav vprašanje prenašanja znanja. O 
tem nas obvešča Lüshi chunqiu 呂氏春秋 (Pomlad in jesen klana Lü) iz tretje-
ga stoletja pred našim štetjem:

凡學必務進業心則無營疾諷誦 (…) 觀驩愉問書意順耳目不逆志退思
慮求所謂。

Pri učenju je treba napredovati, da v umu ni slepote. Skrbno recitiraj [be-
sedila]. […] Opazuj, ali je [učitelj] vesel, in [če je tako,] ga vprašaj o po-
menu besedil. Naredi svoja ušesa in oči poslušne in ne nasprotuj njegovi 
nameri. Umakni se od njega in premisli o tem, kar je povedal. (Ershi’er zi 
1988, 640a)

To, da je bilo (1) prenašanje znanja pojmovano kot recitiranje besedil in (2) 
usmerjeno v učenčevo sprejemanje učiteljeve razlage, je seveda skladno s 
prej omenjeno avtoriteto, pripisano besedam modrecev iz antike (glej Lloyd 

9	 Za več o tem glej Lloyd in Sivin 2002, 2. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   37Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   37 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



38

Bart Dessein

in Sivin 2002, 46). Na Kitajskem so se knjige razvijale kot besedila, ki jih je 
sprejela in komentirala določena »šola« v skladu z njenim razumevanjem 
besed starih modrecev te šole10 (glej Lloyd in Sivin 2002, 73), ter članstvo 
v »šoli« predpogoj za pridobivanje znanja in razumevanje te razlage. Angus 
Graham (1989, 75) je ta zgodovinski razvoj povzel takole:

Na Kitajskem se je racionalnost razvijala s polemikami med šolami in 
upadla, ko so te po letu 200 pred našim štetjem zbledele. […] V četrtem 
stoletju pred našim štetjem prvič srečamo mislece, ki jih navdušuje me-
hanika argumentacije, uživajo v paradoksih in osupljajo svoje občinstvo 
tako, da »naredijo nedopustno dopustno«. Ko so bili med dinastijo Han 
filozofi razvrščeni v šest šol, so ti in tisti, ki so se bolj praktično zanimali 
za poimenovanje, postali retrospektivno znani kot šola imen. Prej so jih 
preprosto imenovali bianzhe, »tisti, ki razpravljajo«, včasih prevedeno 
kot »dialektiki«. Konfucijanci, daoisti in legalisti so jih prezirali, ker so 
izgubljali čas z abstrakcijami, kot so »podobno in drugačno«, »trdo in 
belo«, »brezmejno« in »brezdimenzionalno«.

Kitajske filozofije tako ne zaznamuje »iskanje resnice« (Bauer 2006, 17), saj je 
resnica besed iz antike nesporna. Namesto tega je kitajska filozofija usmerje-
na v soočanje s svetom, katerega pravilni red narekuje preteklost, ter je sesta-
vljena iz uresničevanja določenega in prenašanega razumevanja besed iz pre-
teklosti v prakso.11 Na Kitajskem sta ta usmerjenost k poveličani preteklosti in 
zaupanje v »razodeto resnico« povzročila slabo razvito umetnost formalnega 
dokazovanja, medtem ko je togi racionalizem, ki je zahteval formalni dokaz v 
formalnih kontekstih, ostal obroben pojav (Harbsmeier 1998, 265; glej tudi 
Bauer 2006, 17). Ker je bila Vzhodna Azija pod vplivom kitajske konfucijanske 
kulture, je ta posebnost oblikovala intelektualne in znanstvene tradicije tega 
dela sveta. Korejske in japonske institucije so bile močno pod vplivom kitajske-
ga konfucijanskega kanona, filozofija pa se je pretežno osredotočala na »prak-
tični« svet (glej Sansom 1978, 113–4; Romberg 2003, 527–30).

10	 Cheng (1997, 318, opomba 4): »Kar zadeva pojem ‚šole‘ v kitajski antiki,« je Nathan Sivin 
(1992, 27) pripomnil, da, »v nasprotju z grškim pojmom šol, ki so jih tvorili govorci in polemiki 
na javnih mestih, ta pojem prej ustreza bibliografskim kategorijam kot pa skupinam ljudi. 
Na Kitajskem so se šole med seboj razlikovale glede na to, kateri korpus pisnih besedil so 
ohranjale in prenašale naprej v liniji prenosa, ki je močno spominjala na pripadnost oziroma 
sorodstveno vez (od tod beseda jia, ki pomeni ‚klan‘).«

11	 Z besedami Anne Cheng (1997, 34): »Namesto ‚vedeti kaj‘ (torej, propozicijskega znanja, ka-
terega idealna vsebina bi bila resnica) je znanje mišljeno kot tisto, kar teži k dejanju, ne da bi 
to že bilo dejanje, predvsem ‚vedeti kako‘: kako razlikovati, da bi lahko usmerjali svoje življen-
je in spreminjali svoj družbeni ter kozmični položaj na bolje. Ne gre za znanje, ki intelektualno 
dojema pomen trditve, ampak za znanje, ki integrira dejanskost stvari ali situacije.«

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   38Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   38 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



39

Konfucianizirana racionalnost

Srečanje budizma in konfucijanstva
Da »filozofija« govori o zaznavanju sveta in s tem povezanih načinih »sooča-
nja s svetom«, postane očitno, ko se srečajo različni filozofski ter znanstveni 
»svetovi«. Na območju Magadhe, kjer je živel zgodovinski Buda, so bili džaini-
sti (in včasih tudi Ājīvake) pomembni religiozni tekmeci budistov.12 To pomeni, 
da so morali zgodnji budisti prepričati svoje nasprotnike o svoji resnici – nihče 
se ne rodi kot budist. Teritorialna širitev v obdobju Aśoka kot glavne nasprot-
nike budistov ni dodala le brahmanov (glej Bronkhorst 2011, 8–11), temveč 
je povečala možnosti za pripadnike vseh prepričanj in verovanj, da svobodno 
potujejo po državi (glej ibid., 2–4). V tem obdobju so budisti odšli na Šrilanko 
in v regijo Gandhāra. Regija Gandhāra je postala še posebej pomembna za 
razvoj budistične sholastične tradicije. Znani Milindapañha (Vprašanja kralja 
Milinde), zapis domnevne debate med grškim kraljem Milindo/Menandro-
som in budističnim menihom Nāgaseno, je pomembno pričevanje o soočenju 
med budisti in pripadniki helenistične tradicije, ki je cvetela v Srednji Aziji 
okoli leta 185 pred našim štetjem.13 Zelo verjetno je, da je srečanje s člani 
grške racionalne tradicije navdihnilo budiste iz Gandhāre, da so sistemati-
zirali Budovo besedo v trden filozofski sistem. Ustvarjanje svojega lastnega 
posebnega sistema je bilo verjetno videti kot edini način za obrambo svoje 
vere pred dobro razvito grško tradicijo racionalne debate.

Toda ponovno je bil kitajski primer drugačen. Obseg vpliva konfucijanske or-
todoksije, čeprav v strogem pomenu ni bila »teologija«, na razvoj kitajske »fi-
lozofije« je razviden iz budistično-kitajskega srečanja. Gandhārski budizem, 
ki je dosegel Kitajsko na začetku našega štetja, je sčasoma postal »konfu-
cijanski«, in budistično razumsko preizpraševanje kot neodvisna tradicija ni 
preživelo devetega stoletja. Hubert Seiwert (1994, 532) je nastalo situacijo 
opisal takole:

Elitna kultura v predmoderni Kitajski ni bila sestavljena samo iz konfu-
cijancev, temveč tudi iz budistov in daoistov. Ortodoksija, torej elemen-
ti, ki so vzdrževali družbeno kohezijo kitajskega svetovnega nazora, ni 

12	 Za nekatere refleksije o srečanju med budizmom in džainizmom glej Bronkhorst 2011, 130–
42. Za različne religiozne skupine, ki so bile aktivne v istem času kot Buda, glej Hirakawa 1990, 
16–8.

13	 V kitajskem prevodu to delo pripada šoli budizma Sarvāstivāda in najverjetneje izvira iz začet-
ka našega štetja (glej Willemen, Dessein in Cox 1998, 104–5). Treba pa je omeniti, da nobeno 
delo grške literarne in filozofske tradicije, čeprav se nanaša na indijsko tradicijo, neposredno 
ne omenja »budistov«. Osebna komunikacija z Baudoinom Decharneuxem, 29. januar 2015. 
Beckwith (2012, 24) je pripomnil, da »je izjemno malo verjetno, da Grki in zgodnji budisti niso 
imeli prav nikakršnega vpliva drug na drugega.«

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   39Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   39 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



40

Bart Dessein

pripadala izključno eni izmed teh treh tradicij, ampak so jo delili vsi – vsaj 
toliko, kolikor so se integrirali v elitno kulturo. […] Ideološka homogenost 
svetovnega nazora elit je bila takšna, da se niti niso zavedali njenih meja. 
(Poudarek je avtorjev, B. D.)

Na Japonskem se je budizem osredotočal predvsem na Diesseits (tostranstvo, 
op. prev.) (Romberg 2003, 529).

Kitajsko srečanje z Zahodom
Lahko bi trdili, da se je po tem, ko je grško tradicijo prekinil temeljni preobrat, 
ki ga je prinesel Avguštin (354–430), v sredini petnajstega stoletja začelo vra-
čanje k »antiki«. Premik od sholastične miselnosti k humanizmu in renesansi 
je izzval avguštinski pogled in tlakoval pot razmišljanju, značilnemu za ob-
dobje razsvetljenstva, s ponovnim poudarkom na fizičnem in čutnem svetu.14 
Ena pomembna posledica tega je bila, da je bil človek – ponovno – viden kot 
ustvarjalni akter v zgodovini. Osebna svoboda je bila razumljena kot univer-
zalna vrednota in nujni pogoj za človekovo ustvarjalno delovanje (glej Casi-
rer 1927, 46). Doba evropskega kolonializma je prišla skupaj s kombiniranimi 
preobrazbami renesanse in znanstvene revolucije. V soočenju z Evropo se je 
med vzhodnoazijskimi misleci pojavila nova faza »soočenja s svetom«.

Termin »tetsugaku 哲学«, prevod termina »philo-sophia« – ljubezen do 
modrosti – je leta 1784 prvič uporabil Nishi Amane, pomembna figura ob-
dobja japonske obnove Meiji, med katero se je Japonska otresla svoje kon-
fucijanske preteklosti kot odziv na novi svetovni red devetnajstega stole-
tja (glej Cheng 2007, 162). V kitajskem prevodu »zhexue 哲學« ga je prvič 
uporabil Huang Zunxian 黄遵宪 (1848–1905) leta 1897 v opisu ustanovitve 
cesarske univerze v Tokiu leta 1877. Ta univerza je obsegala tri fakultete: 
za pravo, fiziko in literaturo, ki je vključevala tudi oddelek za filozofijo. Več 
kot omembe vredno je, da se je na tem filozofskem oddelku spodbujalo 
proučevanje budizma ter je bila predvidena sinteza med Budo, Konfucijem, 
Sokratom in Immanuelom Kantom (Cheng 2007, 162–3). Leta 1900 je Endo 
Ryukichi (1874–1946), ki je živel v Tokiu, objavil »zgodovino kitajske filozofi-
je« z naslovom Shina tetsugaku shi. Navdahnjeno z zahodno filozofsko zgo-
dovino, je delo razdelilo zgodovino kitajske filozofije na tri obdobja: antično 
obdobje do tretjega stoletja pred našim štetjem, srednjeveško obdobje od 
dinastije Han do Tang ter moderno obdobje Song, Yuan in Ming. Pregled 

14	 Za razmišljanja o odnosu med fizičnim in božanskim v tem zgodnjem obdobju »znanstvenega 
mišljenja« glej Göller in Mittag 2008, 38.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   40Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   40 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



41

Konfucianizirana racionalnost

se je končal z Wang Yangmingom 王陽明 (1472–1529), ki je imel na Japon-
skem neizmeren vpliv (Cheng 2007, 165). 

Na Kitajskem sta proučevanje zahodne filozofije in reinterpretacija kitajske 
tradicije postala orodji, ki sta bili uporabljeni za soočanje z novim svetovnim 
redom devetnajstega in zgodnjega dvajsetega stoletja. V kitajski epohi »go-
spe demokracije« in »gospoda znanosti« (ali lahko tu zaznamo spoštovanje 
do Grkov?) je Wang Guowei 王國維 (1877–1927) v svoji knjigi Zhexue bian-
huo 哲學辯或 (Filozofska pojasnila) iz leta 1903 zagovarjal »globoko razume-
vanje zahodne filozofije z namenom reorganizacije naše kitajske filozofije« 
(Cheng 2007, 164). Z drugimi besedami, to je bil poziv, naj kitajske filozofije 
ne razlagajo več kot »modrost«, temveč kot »znanost«. V reviji Novi državljan 
iz leta 1903 je Liang Qichao 梁啟超 (1873–1929) objavil članek z naslovom 
»Mišljenje Kanta, največjega sodobnega filozofa«, v katerem je Kantovo miš-
ljenje označil za »skoraj budistično«, opremljeno z epistemologijo, logiko in 
pojmi objektivnosti in subjektivnosti ter z besedilnimi viri v indoevropskih 
jezikih. S trditvijo, da je budizem edina »orientalska« tradicija, ki si zasluži 
oznako »filozofija«, je Liang Qichao po eni strani priznal že omenjeno prezgo-
dnjo smrt budistične logike na Kitajskem, po drugi strani pa je prepoznal, da 
Kitajska poseduje temelje za »filozofijo« (Cheng 2007, 164).

Feng Youlan 馮友蘭(1895–1990), ki je študiral pri ameriškem pragmatistu 
Johnu Deweyju na Univerzi Columbia, je med letoma 1931 in 1934 v Šan-
ghaju objavil svoje monumentalno delo Zgodovina kitajske filozofije (Zhon-
gguo zhexue shi 中國哲學史). Podobno kot delo Enda Ryukichija prvi zvezek 
obravnava obdobje do dinastije Han, medtem ko drugi zvezek zajema zgodo-
vino kitajske filozofije do konca obdobja Qing. Naslednja izjava Feng Youlana 
(Fung 1953b, 1–5) v uvodu drugega zvezka nazorno prikazuje intelektualno 
vzdušje tistega časa:

Zgodovinarji zahodne filozofije običajno svojo tematiko kronološko de-
lijo na tri obdobja: antično, srednjeveško in moderno. To ni zgolj arbi-
trarna delitev, saj imajo filozofije teh treh obdobij dejansko vsaka svoj 
lastni duh in značaj. Kitajsko filozofijo lahko, če jo obravnavamo zgolj s 
časovnega vidika, podobno razdelimo na ista tri obdobja. […] Z drugega 
vidika pa bi lahko rekli, da ima Kitajska dejansko le antično in srednje-
veško filozofijo, še vedno pa ji manjka moderna. […] Kitajska je vse do 
nedavnega, ne glede na to, kako jo obravnavamo, v bistvu ostala sre-
dnjeveška, zaradi česar v mnogih pogledih ni dohajala Zahoda. Moder-
na doba je v kitajski zgodovini dejansko manjkala, filozofija pa je le en 
vidik te splošne situacije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   41Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   41 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



42

Bart Dessein

Vendar pa, pod vplivom Deweyjevega pragmatizma, Feng Youlan tudi zago-
varja posebnosti kitajske tradicije. V uvodu prvega dela svoje zgodovine je 
izjavil naslednje:

Logika je pogoj za dialektično razpravo, in ker si večina šol kitajske filo-
zofije ni posebej prizadevala vzpostaviti argumentov za podporo svojih 
doktrin, je bilo le malo oseb, razen tistih iz šole imen,15 ki so bile zaintere-
sirane za proučevanje procesov in metod razmišljanja; ta šola je na žalost 
imela le kratkotrajen obstoj. Logika se, tako kot epistemologija, zato na 
Kitajskem ni razvila. […] Ali je res, da kitajski filozofiji primanjkuje siste-
ma? Kar zadeva predstavitev idej, je zagotovo res, da je razmeroma malo 
kitajskih filozofskih del, ki kažejo enotnost in urejeno zaporedje; zato je 
pogosto rečeno, da kitajski filozofiji primanjkuje sistema. Kljub temu lah-
ko tisto, kar imenujemo sistem, razdelimo v dve kategoriji, formalno in 
realno, ki med seboj nista nujno povezani. Lahko priznamo, da kitajska fi-
lozofija nima formalnega sistema, vendar če bi kdo trdil, da zato nima no-
benega realnega sistema, kar pomeni, da v kitajski filozofiji ni organske 
enotnosti idej, bi bilo to enako kot trditi, da kitajska filozofija ni filozofija 
in da Kitajska nima filozofije. […] Glede na pravkar povedano mora imeti 
filozofija, da bi bila filozofija, realen sistem, in čeprav je kitajska filozofija 
formalno manj sistematična kot zahodna, vsebuje v svoji dejanski vsebini 
prav toliko sistema kot zahodna filozofija. Zato je pomembna dolžnost 
zgodovinarja filozofije najti temeljni realni sistem znotraj filozofije, ki ji 
manjka formalni sistem. (Fung 1953a, I, 3–4)

Filozofija kot modrost in filozofija kot znanost
Ta pragmatizem se je znova pojavil v enaindvajsetem stoletju, ko se je svetovni 
red – še enkrat – preoblikoval z globino, ki je morda zelo podobna temu, kar se 
je zgodilo na Kitajskem v obdobju vojskujočih se držav. Kitajsko novo »soočenje 
z novim svetom« lahko na primer vidimo v razmišljanju Li Zehouja 李泽厚, ki 
nasprotuje strogemu »filozofskemu« pristopu ter zagovarja zgodovinski in an-
tropološki pristop h konfucijanstvu (glej Thoraval 2007, 120–121). Ta miselna 
nit nima le diahronične dimenzije, temveč tudi sinhronično, saj se zoperstavlja 
sodobnemu konfucijanskemu gibanju tistih kitajskih mislecev, ki so v obdobju 
po letu 1949 živeli v izgnanstvu in ki po mnenju Li Zehouja ter njegovih privr-
žencev prezirajo posebnost zgodovinske izkušnje na celinskem delu. Leta 1999 
je Wang Bo, profesor filozofije na pekinški univerzi, oblikoval naslednjo misel:

15	 To je bianzhe, ki ga prav tako omenja Angus Graham.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   42Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   42 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



43

Konfucianizirana racionalnost

Soočeni smo z naslednjo dilemo: kaj nam je ljubše? Da bi bil predmet 
našega proučevanja »kitajski« ali »filozofski«? (Wang 1999, 30)

»Manifest za preporod kitajske kulture« (Zhonghua wenhua fuxing xuanyan 
中华文化复兴宣言) iz leta 2001 ne razkriva le, da se morata v enaindvajse-
tem stoletju drug z drugim soočiti dva kitajska svetova, temveč tudi, da se po-
novno odkrita ter ponovno utemeljena kitajska tradicija vse bolj predstavlja 
kot možna alternativa zahodni filozofski in znanstveni tradiciji, ki so jo, čeprav 
z različnim tempom, sprejele vzhodnoazijske države.

Zaključek
V začetku enaindvajsetega stoletja smo priča prenosu globalne moči z evro-
-ameriškega na vzhodnoazijsko območje, zahodni razvojni model pa je začel 
kazati svoje omejitve. To je pripeljalo do tega, da vzhodnoazijske tradicije niso 
več zanimive zgolj za vzhodnoazijske intelektualce, temveč se tičejo tudi za-
hodnjakov, ki v teh tradicijah želijo najti nov način »delanja filozofije« (Cheng 
2007, 184). Ta novi zahodnjaški odnos je daleč od naivnosti Françoisa-Marie 
Aroueta Voltaira, ko je leta 1755 izjavil, da je kamnito srce Džingiskana omeh-
čala moralna čistost nežnih Kitajcev,16 ter njegove izjave iz leta 1756, da se je 
zgodovina civilizacije začela s kitajsko državo;17 prav tako je daleč od opor-
tunistične trditve francoskih jezuitov iz osemnajstega stoletja, da so Kitajci 
nekoč imeli obliko monoteizma, ki ni bila bistveno drugačna od judovsko-kr-
ščanske tradicije (glej Spence 1991, 132–3).

Sodobno zbliževanje »azijske« in »zahodne« filozofije ponazarja tudi nasled-
nje opažanje Chada Hansena (1993, 19): dejstvo, da je vzhodnoazijska filozo-
fija (Chad Hansen je govoril o kitajski filozofiji) logična v prirojenem smislu, ni 
odkritje, ampak naša odločitev. Gre za odločitev, da predlagamo, kritiziramo 
in branimo interpretacije na določeni način. Način, kako se mi ukvarjamo z 
vzhodnoazijsko filozofijo, je naša odločitev, prav tako kot je odločitev vzhod-
noazijskih mislecev, kako se oni ukvarjajo z zahodno filozofsko tradicijo. Ven-
dar pa bi moral biti proces odločanja rezultat razumskega preizpraševanja, 
argumentacije in dialoga. Samoumevno je, da to vključuje tudi dvom vase 
in preizpraševanje lastne tradicije, ne glede na to, ali gre za evropsko ali 
vzhodnoazijsko tradicijo. Na vprašanje, ali je isto razumsko preizpraševanje, 
ki je ustvarilo občutek nelagodja (Unbehagen) s posledicami dobe globalne 

16	 Voltaire v Orphelin de la Chine. Tragédie en cinq actes et en vers (1755). Citirano iz Spence 
1990, 4.

17	 Voltaire v Essais sur les moeurs et l’esprit des nations (1756). Citirano iz Spence 1990, 4.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   43Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   43 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



44

Bart Dessein

znanosti, tisto, ki bi lahko in bi moralo služiti kot orodje racionaliziranja tega 
nelagodja, je mogoče odgovoriti le pritrdilno. V tem procesu je odločilen, kot 
je treba ponoviti, »odnos« do samega sebe in do drugega.

Bibliografija
Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. München: 

Verlag C. H. Beck.
Beckwith, Christopher I. 2012. Warriors of the Cloisters. The Central Asian 

Origins of Science in the Medieval World. Oxford: Oxford University Press.
Berkeley, George. 1964. »A Treatise Concerning the Principles of Human 

Knowledge.« V The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Vol. 2, 
uredila A. A. Luce in T. E. Jessop, 411–413. London: Nelson.

Bowra, Cecil Maurice. 1958. The Greek Experience. London: Weidenfeld and 
Nicolson.

Bronkhorst, Johannes. 2001. »Pourquoi la philosophie existe-t-elle en Inde.« 
V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia, uredil Johannes Bronkhorst, 
7–48. Lausanne: Etudes de Lettres.

—. 2011. »Buddhism in the Shadow of Brahmanism.« Handbuch der Orien-
talistik 2: 24.

Casirer, Ernst A. 1927. Individuum und Kosmos in der Philosophie der Rena-
issance. Studien der Bibliothek Warburg Herausgegeben von Fritz Saxl. 
Leipzig in Berlin: B. G. Teubner.

Ch’en, Kenneth. (1964) 1973. Buddhism in China. A Historical Survey. Prince-
ton: Princeton University Press.

Cheng, Anne. 1997. Histoire de la pensée chinoise. Pariz: Seuil.
—, ur. 2007. »Les tribulations de la ‘philosophie chinoise’ en China.« V La 

pensée en Chine aujourd’hui, 159–184. Pariz: Gallimard. 
Conger, George P. 1952. »Did India Influence Early Greek Philosophies?« Phi-

losophy East and West 2 (2): 102–128.
Dessein, Bart. 2001. »Climbing a Tree to Catch Fish: Some Reflections on Pla-

to, Aristotle, and China.« V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia, 
uredil Johannes Bronkhorst, 97–125. Lausanne: Etudes de Lettres.

Ershi’er zi 二十二子. (1986) 1988. Šanghaj: Changhai guji chubanshe.
Frankenhauser, Uwe. 1996. »Die Einführung der buddhistischen Logic in Chi-

na.« Opera Sinologica 1. Wiesbaden: Harrassowitz.
Fung, Yu-lan. 1953a. A History of Chinese Philosophy. Vol. 1: The Period of the 

Philosophers (from the beginnings to circa 100 BCE). Princeton: Prince-
ton University Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   44Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   44 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



45

Konfucianizirana racionalnost

—. 1953b. A History of Chinese Philosophy. Vol. 2: The Period of Classical 
Learning (from the Second Century B.C. to the Twentieth Century A.D.). 
Princeton: Princeton University Press.

Garbe, Richard. 1987. The Philosophy of Ancient India. Chicago: The Open Court.
Göller, Thomas, in Achim Mittag. 2008. Geschichtsdenken in Europa und Chi-

na. Selbstdeutung und Deutung des Fremden in historischen Kontexten. 
Sankt Augustin: Academia Verlag.

Graham, Angus C. 1989. Disputers of the Tao. Philosophical Argument in An-
cient China. La Salle: Open Court.

Hansen, Chad. 1983. Language and Logic in Ancient China. Ann Arbor: The 
University of Michigan Press.

Harbsmeier, Christoph. 1998. Science and Civilization in China. Vol. 7: Pt. 1: 
Language and Logic. Cambridge: Cambridge University Press.

Hirakawa, Akira. 1990. A History of Indian Buddhism. From Sākyamuni to 
Early Mahāyāna. Asian Studies at Hawaii 36. Prevedel in uredil Paul 
Groner. Honolulu: University of Hawaii Press.

Jaspers, Karl. 1949. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Zürich: Artemis Verlag.
Kuzminski, Adrian. 2008. Pyrrhonism. How the Ancient Greeks Reinvented 

Buddhism. Studies in Comparative Philosophy and Religion. Lanham et 
al.: Lexington Books.

Lee, Th. H. C. 2000. Education in Traditional China, a History. Handbuch der 
Orientalistik, Section 4, China. Vol. 13. Leiden: Brill.

Lloyd, Geoffrey E. R. 1979. Magic, Reason and Experience: Studies in the Ori-
gin and Development of Greek Science. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Lloyd, Geoffrey E. R., in Nathan Sivin. 2002. The Way and the Word. Science 
and Medicine in Early China and Greece. New Haven and London: Yale 
University Press.

Needham, Joseph. 1974. La tradition scientifique chinoise. Collection Savoir. 
Pariz: Hermann.

Mou, Zongsan 牟宗三. 1963. Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲學的特質. 
Tajpej: Student Book Company.

Plato. 2001. The Apology, Phaedo and Crito of Plato. Prevedel Benjamin 
Jowett. The Harvard Classics. Uredil Charles W. Eliot. New York: P. F. Col-
lier & Son, 1909–14. Objavil Bartleby.com.

Przyluski, Jean. 1932. »L’influence iranienne en Grèce et dans l’Inde.« Revue 
de l’Université de Bruxelles 37: 283–294.

Romberg, C. 2003. »Inleiding (Uvod).« V 25 Eeuwen Oosterse Filosofie. 
Teksten, Toelichtingen, uredila Jan Bor in Karel Van der Leeuw, 527–540. 
Amsterdam: Boom.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   45Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   45 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46

http://Bartleby.com


46

Bart Dessein

Rošker, Jana S. 2008. Searching for the Way. Theory of Knowledge in Pre-mo-
dern and Modern China. Hong Kong: The Chinese University Press.

Sansom, George Bailey. 1978. Japan. A Short Cultural History. Stanford: Stan-
ford Univerrsity Press.

Scharfstein, Ben-Ami. 1978. Philosophy East / Philosophy West. A Critical 
Comparison of Indian, Chinese, Islamic, and European Philosophy. Ox-
ford: Basil Blackwell.

—. 1989. The Dilemma of Context. New York in London: New York University 
Press.

Seiwert, Hubert. 1994. »Orthodoxie, Orthographie und Zivilreligion im vor-
neuzeitlichen China.« V Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Fe-
stschrift für Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag, uredili Holger Preißler, 
Hubert Seiwert in Heinz Mürmel, 529–541. Marburg: Diagonal-Verlag.

Sivin, Nathan. 1995. Medicine, Philosophy and Religion in Ancient China. Re-
searches and Reflections. Variorum Collected Studies Series. Aldershot: 
Variorum.

Spence, Jonathan. 1990. »Western Perceptions of China from the Late Sixte-
enth Century to the Present.« V Heritage of China. Contemporary Per-
spectives on Chinese Civilization, uredil Paul S. Ropp, 1–14. Berkeley, Los 
Angeles in London: University of California Press.

—. 1991. Op zoek naar het Moderne China. Amsterdam: Agon. (Nizozemski 
prevod originalnega The Search for Modern China. New York: Norton & 
Company, 1990).

Staal, Frits. 1989. »The Independence of Rationality from Literacy.« Europe-
an Journal of Sociology 30: 301–310.

—. 1993. Concepts of Science in Europe and Asia. Leiden: International Insti-
tute for Asian Studies.

Thoraval, Joël. 2007. »La tentation pragmatiste dans la Chine contempora-
ine.« V La pensée en Chine aujourd’hui, uredila Anne Cheng, 103–134. 
Pariz: Gallimard.

Wang, Bo. 1999. »What Did the Ancient Chinese Philosophers Discuss? Zhu-
angzi as an Example.« Contemporary Chinese Thought 30 (4): 28–40.

Willemen, Charles, Bart Dessein in Collett Cox. 1998. Sarvāstivāda Buddhist 
Scholasticism. Handbuch der Orientalistik 2. Abteilung. Indien. Leiden: 
Brill.

Zürcher, Erik. (1959) 1972. The Buddhist Conquest of China. The Spread and 
Adaptation of Buddhism in Early Medieval China. 2 vols. Leiden: E. J. Brill.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   46Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   46 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46


