Preporod in transformacije
konfucijanstva v sodobni

Vzhodni Aziji

Téa Sernelj (ur.)

Ljubljana 2025



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji

Zbirka: Studia Humanitatis Asiatica (ISSN 2463-8900, e-ISSN 2820-3445)
Glavna urednica zbirke: Jana S. Rosker

Urednica: T¢a Sernelj

Recenzenta: Zlatko Sabic, Matjaz Ursic
Lekeorica: Anja Mubvic

Tehni¢no urejanje in prelom: Jure Preglau
Prevod povzetkov: Branka Bavec

Slika na naslovnici: iStock.com/ytwong

Zalozila: Zalozba Univerze v Ljubljani

Za zalozbo: Gregor Majdic, rektor Univerze v Ljubljani

Izdala: Znanstvena zalozba Filozofske fakultete Univerze v Liubljani

Za izdajatelja: Mojca Schlamberger Brezar, dekanja Filozofske fakultete Univerze v Lijubljani

Tisk: Birografika Bori, d. o. o.
Ljubljana, 2025

Prva izdaja

Naklada: 120 izvodov

Cena: 22,90 EUR

Izdajo pri¢ujoée knjige je sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije

(ARIS) v okviru razpisa za sofinanciranje znanstvenih monografij.

Delo je nastalo kot rezultat raziskav, ki jih je prav tako financirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost
Republike Slovenije (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhod-
noazijske druzbe skozi prizmo odnosa med posameznikom in druzbo in raziskovalnega programa Azijski jeziki in kulture (P6-0243) ter
fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z naslovom

The problem of freedom, humanism and the human subject in intercultural perspective: Europe and Taiwan.

To delo je ponujeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva-Deljenje pod enakimi pogoji 4.0 Mednarodna licenca. /

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

Prva e-izdaja. Publikacija je v digitalni obliki prosto dostopna na https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL.

DOI: 10.4312/9789612976057

Katalozna zapisa o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni in

univerzitetni knjiznici v Ljubljani

Tiskana knjiga
COBISS.SI-ID=239817219
ISBN 978-961-297-607-1

E-knjiga
COBISS.SI-ID 239490563
ISBN 978-961-297-605-7 (PDF)



COBISS.SI
https://plus.cobiss.net/cobiss/si/sl/bib/239490563

Kazalo

Téa Sernelj: UredniSki predgOvor ... sissessssssessssssessssssesssssnsses 5
SPREMNA STUDIJA

Jana S. Rosker: Preporod konfucijanstva in » razli¢ni modeli modernosti«................. 17
UvVOD

Bart Dessein: Konfucianizirana racionalnost: nekaj razmisljanj o
Vzhodni Aziji, MOAIOSti iN ZNANOSH ..euuuvvverecrievererisisessiisssisssssssssessssssessssssessssssessssasees 33

LJUDSKA REPUBLIKA KITAJSKA: IZGRADNJA IDEOLOSKEGA,
POLITICNEGA IN KULTURNEGA PROJEKTA ZA NOVO TISOCLETJE

Hans Kuehner: Zhang Taiyan in » nacionalne Studije <« .....cooeccvceueeeeevermennserrcnsennnnsnenns 49
Jyrki Kallio: Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u....67

Bart Dessein: Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski.......cccccvuueneriirncnees 87

TAJVAN: INOVATIVNI METODOLOSKI IN FILOZOFSKI PRISTOPI
TER TRANSFORMACIJE

Jana S. Rosker: Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva:
N0V dialektidni MOl 2.ttt ssasseens 109

1éa Sernelj: Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova hermenevti¢na metoda dinami¢nega
in strukturnega holZma. ... sssssassins 123

Interviu s Huang Chun-chiehom: Vzhodnoazijska konfucijanstva in
konfucijanski Preporod ....ceeceemceimicrsiiecsisiessssssessssssessssssessssssessssssssssssnsssens 139

KONFUCIJANSTVO NA JAPONSKEM IN V KOREJI: RAZLICNE
INTERPRETACIJE IN PROCESI PREVZEMAN]JA

Marko Ogrizek: Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivost:

primer japonskega branja konfucijanskega Vélikega nauka......ccccccccceueveecvvvvrrcnnccrvirnnnnns 185



Kazalo

Byoung Yoong Kang: Sprejemanije in razvoj konfucijanstva v Koreji:

s poudarkom na Goguryeoju, Baekjeju in Silli c....veeecveeeveciiieciieciiscciirecciiiecnns 205
POVZETEK .. overrirrierciriiesiiiie e sesssssesssessssissssssssssssssssssessssessssssessssasessssssesssssssssssssssons 221
SUIMIMIATY covv ettt ssss st bbbt 223
AVEOTJI IN AVEOTICE cuvvviieriririniisicisis s sss s s sa s s sss s 227

SEVAIINIO KAZAL0 ettt eeas e s et st s et assas s sssssssssassasassssssasassassssasneens 229



Téa Sernelj

Uredniski predgovor

nanstvena monografija Preporod in transformacije konfucijanstva v

sodobni Vzhodni Aziji je nastala v okviru temeljnega raziskovalnega

projekta Preporod konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji skozi prizmo
odnosa med individuumom in druZbo (ARIS PJ 50202*) ter je prva publikaci-
ja na temo transformacij, vloge in pomena konfucijanstva kot kulturno-idej-
ne tradicije v sodobnih vzhodnoazijskih druzbah v slovens¢ini. V manjsem
obsegu ga dopolnjujejo slovenski prevodi poglavij iz zbornika Contempora-
ry East Asia and Confucian Revival (Sodobna Vzhodna Azija in konfucijanski
preporod), izdanega leta 2015 pri zalozbi Cambridge Scholars Publishing, ki
obravnavajo problem ideologizacije konfucijanstva in njegove vloge v Ljud-
ski republiki Kitajski.

Preporod konfucijanstva predstavlja pomembno in vplivno idejno stru-
jo v sodobnih vzhodnoazijskih druzbah, ki si prizadeva za posodobitev

1 Gostujoca urednica se za izdajo monografije zahvaljuje za finan¢no podporo Agencije RS za
raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi prizmo odnosa
med posameznikom in druZbo in raziskovalnega programa Azijski jeziki in kulture (P6-0243)
ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalne-
ga projekta (RG001-N-23) z naslovom The problem of freedom, humanism and the human
subject in intercultural perspective: Europe and Taiwan.



Téa Sernelj

tradicionalnega konfucijanskega nauka — osrednjega elementa skupne zgodo-
vinske in kulturne dediscine te regije. Njegov cilj je oblikovati eti¢no podstat
za osmisljeno bivanje v kontekstu sodobnosti. Temelji na prepri¢anju, da je
konfucijanstvo kot edinstven druzbeni, politi¢ni in eti¢ni sistem mogoce rein-
terpretirati in prilagoditi sodobnim izzivom, pri ¢emer naj bi sluzilo tudi kot
aksioloska protiutez negativnim posledicam kapitalisticne tekmovalnosti ter
utilitaristicne miselnosti, osredotocene na potrosnistvo in dobicek.

Ta miselna struja je v vzhodnoazijskem oziroma siniSkem? prostoru znana
pod imenom Moderno novo konfucijanstvo (Xiandai xin rujia FAH 7 2X) in
predstavlja enega najvidnejsih ter najvplivnejsih miselnih tokov v ponovnem
vzponu klasi¢nih filozofij in politi¢nih teorij. Vzniknila je na prelomu dvajse-
tega stoletja, njene intelektualne temelje pa je mogoce zaslediti v delih vo-
dilnih sodobnih vzhodnoazijskih teoretikov, ki so si prizadevali za prenovo
metodologij in teorij sinofonskih tradicij, zlasti predmodernih filozofij tako
imenovane neokonfucijanske reforme.?

Moderno novo konfucijanstvo tako od sredine dvajsetega stoletja predstavlja
kljuéni intelektualni diskurz, ki je presegel geografske in politicne meje posa-
micni regij znotraj Vzhodne Azije. Od sredine osemdesetih let dvajsetega sto-
letja igra pomembno vlogo tudi pri povezovanju teoretikov iz Kitajske in tistih
iz tujine, saj jim nudi skupno intelektualno platformo. Ta diskurz ni vplival le
na filozofske raziskave in razprave v regiji, temvec je tudi pomembno prispeval
h kulturnim in intelektualnim razpravam, pri éemer nekateri teoretiki povezu-
jejo konfucijanske vrednote z gospodarskim uspehom Vzhodne Azije. Moder-
no novo konfucijanstvo velja za najuspesnejSo obliko sodobne prilagoditve,

2 Izraz »siniski« sega v zaCetek dvajsetega stoletja in se nanasa na kulturno sfero, osredinjeno
okoli Kitajske, ter zajema drzave vzhodnoazijske regije, ki si delijo kulturne in zgodovinske
vezi. Od druge polovice dvajsetega stoletja so ta koncept razlagali in uporabljali Stevilni
ucenjaki, ki so poudarjali pomen teh skupnih povezav. Tako je »Vzhodna Azija« opredeljena
kulturno, in ne geografsko, ter vkljuCuje drzave, v katerih je konfucijanstvo stoletja vplivalo na
javno in zasebno Zivljenje, med njimi Kitajsko, Japonsko, Severno in Juzno Korejo, Singapur,
Tajvan ter delno tudi Vietnam. Ta kulturna regija je pogosto oznacena kot »konfucijanska
Vzhodna Azija« in jo zaznamujeta Siroka raba kitajskih pismenk ter vpliv tako chan (zen)
budizma kot konfucijanstva, zlasti u¢enj Konfucija in Mencija.

3 Neokonfucijanska reforma oziroma neokonfucijanstvo dinastij Song (960-1279) in Ming
(1368-1644) predstavlja odziv na vpliv budizma in daoizma, ki sta v takratni Kitajski postala
izjemno vplivna. Neokonfucijanski u¢enjaki so Zeleli obnoviti konfucijanske vrednote, hkrati
pa so v svojo misel vkljucili dolo¢ene elemente budisti¢ne in daoisti¢cne metafizike. Cilj refor-
me je bil ustvariti celovitejsi filozofski sistem, ki bi lahko razlozil naravni oziroma kozmicni red,
moralnost in druzbeni red. Neokonfucijanska reforma je imela dolgoroéen vpliv na Kitajsko,
Korejo, Japonsko in Vietnam ter je globoko oblikovala druzbene, politicne in eti¢cne vrednote
v teh regijah vse do danasnjih dni.



Uredniski predgovor

ponovne interpretacije in ustvarjalne preobrazbe idejnih tradicij na Kitajskem,
Tajvanu, v Hongkongu in Juzni Koreji ter zadnja leta vse bolj tudi na Japon-
skem. Proucevanje temeljnih idej in aktualne pomembnosti te miselne struje
je zato izjemno pomembno Se posebej v danasnjem, medsebojno povezanem
svetu, kjer je izmenjava znanja, idej in vrednot bistvenega pomena.

Publikacija, ki je pred vami, predstavlja poglobljeno in kriti¢no Studijo razli¢-
nih oblik konfucijanskega preporoda v Vzhodni Aziji na pragu novega tisocle-
tja. Glede na pomembno viogo Vzhodne Azije v svetu si monografija prizade-
va izpostaviti tudi funkcijo njenih kulturnih dedis¢in za sodobni svet. Kajti, kot
je zapisal Allan T. Wood (2010, 287),* trenutno Zivimo v obdobju radikalnih
izzivov za Clovestvo. V preteklosti so bila nasa dejanja — ne glede na to, ali
so bila dobra ali slaba, pravilna ali napa¢na — omejena na podrocja znotraj
sorazmerno ozkih geografskih meja posamicnih nacionalnih drzav. Temu po
Woodovem mnenju dandanes ni vec tako:

Neko¢ smo se lahko medsebojno pobijali in zastrupljali svoje okolje na
lokalni ravni brez strahu pred globalnimi posledicami. Zaradi neverjetne
rasti nase vojaske in industrijske tehnologije pa se ti dnevi hitro iztekajo.
Ne glede na to, ali govorimo o podnebnih spremembah, onesnaZzenju
zraka, Sirjenju jedrskega oroZja, boleznih, kriminalu, terorizmu, biotski
raznovrstnosti, pomanjkanju energije in vode, revscini, trgovini z ljudmi
ali genskem manipuliranju, se s tezavami, s katerimi se soo¢amo kot ¢lo-
vestvo, ne moremo ucinkovito spopasti znotraj meja posameznih drzav.
Stari atomisti¢ni, mehanisti¢ni in analiti¢ni svetovni nazor, ki je svet pri-
kazoval v strogo nominalisti¢nih izrazih, kot svet, sestavljen iz delov s
Sibkimi notranjimi medsebojnimi povezavami ali sploh brez njih, in ki je
prevladal v modernem Zivljenju Ze od znanstvene revolucije naprej, dan-
danes ne zadosca vec. (p.t.)

V danasSnjem svetu so teZave sistemske, medkulturne, vzajemno odvisne, in-
terdisciplinarne in med seboj povezane. Prispevki, ki so zbrani v tej monogra-
fiji, zato raziskujejo moznosti in nevarnosti, uspehe in neuspehe »kozmopo-
litskega« konfucijanstva ter njegove vloge v globalnem merilu. Kljub njihovi
heterogenosti posamiénih poglavij v pric¢ujoci knjigi je skupna nit, ki jih pove-
zuje, predpostavka, da moramo za razumevanje razmerja med konfucijansko
dedisc¢ino preteklosti in sodobnim konfucijanskim preporodom lo¢evati med
izvirno ali klasi¢no konfucijansko miselnostjo na eni, ter njenimi ideoloskimi
(zlo)rabami na drugi strani. To razlikovanje je iziemno pomembno, saj nakazuje

4 Wood, Alan T. 2010. »Fire, Water, Earth and Sky: Global Systems History and the Human
Prospect.« The Journal of The Historical Society 10 (3) (september): 287-318.



Téa Sernelj

vrsto razlik, ki jih je treba upostevati, da bi pridobili pravilno razumevanje so-
dobnega konfucijanstva ter njegovih teorij in ideologij, obenem pa moramo
zavrniti idejo, da predstavlja konfucijanstvo nekaksno monolitno teoretsko
tvorbo. Nasprotno, ta idejni konglomerat vkljuc€uje Sirok spekter razlicnih teo-
retskih diskurzov, ki temeljijo na kompleksni in heterogeni tradiciji.

Vecina avtorjev in avtoric te monografije so zahodni strokovnjaki in strokov-
njakinje za vzhodnoazijske studije, katerih osrednje poslanstvo je v gradniji
mostov med vzhodnoazijskimi in evro-ameriskimi regijami. Ta naloga ni pos-
vecena zgolj prepoznavanju nekakSnega »drugacnega teoretskega modela,
temvec tudi relativizaciji vrednostnih sistemov in struktur zaznavanja. In kaj
to pravzaprav pomeni? To zagotovo ne pomeni, da so vse vrednote enako po-
zitivne, potrebne ali uporabne. Relativizacija vrednostnih sistemov preprosto
pomeni, da se oddaljimo od predstave o absolutnih vrednotah. Ker prevla-
dujoci diskurzi v zahodni filozofski teoriji temeljijo na konceptu resnice, je za
zahodne raziskovalce, ki se ukvarjajo s konfucijansko miselnostjo, bistvene-
ga pomena zavedanje, da obstaja zelo malo objektivnih, univerzalno veljav-
nih vrednot. Medtem ko vrednostni sistemi, ki oblikujejo sodobne zahodne
druzbe, temeljijo na konceptih, kot sta individualizem in svobodna volja, je v
vzhodnoazijskih druzbah prevladoval (in do neke mere Se vedno prevladuje)
mocan obcutek druZinske pripadnosti ter pripadnosti skupnosti. Taksni kon-
cepti in vzorci identifikacije predstavljajo temelje razli¢nih vrednostnih siste-
mov, ki jih je zato treba obravnavati kot relativne.

Tako se ta publikacija kljub dejstvu, da je bil tako imenovani konfucijanski
preporod pogosto (zlo)rabljen za razlicne politicne in ideoloske namene, tru-
di slediti ideji, da je vakuum vrednot kriv za odtujenost sodobnih postkapi-
talisti¢nih druzb v globalnem prostoru. Na tej podlagi se postavlja vprasanje,
ali je vzhodnoazijski model sposoben ustvariti takSno razli¢ico modernosti,
ki ni zakoreninjena v paradigmah takim. fundacijskega individualizma.® Ste-
vilne analize iz posameznih poglavjih kaZzejo v to smer, kar nakazuje, da bi
lahko bila domnevna nelocljivost med modernostjo in individualizmom, ki

5 Tak$no poimenovanje je najprej predlagal Henry Rosemont v svoji knjigi Against Individua-
lism: A Confucian Rethinking of the Founda tions of Morality, Politics, Family, and Religion,
ki je izSla leta 2015. Tukaj uporabljam to formulacijo kot splosni izraz za vse teorije, ki pri
vrednotenju razmerja med posameznikom in druzbo izhajajo predvsem (ali celo izklju¢no) iz
stalis¢a abstraktnega in izoliranega posameznika, ki tako predstavlja njihovo osnovo. Taksne
teorije obicajno opisujejo, analizirajo in vrednotijo posameznike — v psiholoskem, politicnem
in moralnem smislu — kot entitete, ki so locene od drugih. Vecina raziskovalcev in raziskovalk
konfucijanske etike in filozofije meni, da tak$ni pristopi obicajno vodijo v izklju¢no ohranjanje
koristi za pescico elite ter hkrati zanikajo moznosti uresnicitve pravi¢ne porazdelitve dobrin
za vecino..



Uredniski predgovor

so jo mednarodne teorije modernizacije vedno smatrale za »neizogibno« ali
»intrinzi€no«, morda v resnici zgolj rezultat zahodnih zgodovinskih paradi-
gem. Knjiga zato Zeli pokazati, da so Konfucijevi nauki lahko vec kot le ogleda-
lo, ki odseva pretekle izkusnje za nas, ki Zivimo v sedanjosti.

Ne glede na njihove inherentne razlike, poglavja, ki so zbrana v tej monogra-
fiji, jasno kaZejo, da lahko vzpostavimo resni¢ne dialoge in ustvarimo skupen,
resniéno medsebojno povezan, pa vendar pluralisticen svet samo tako, da
sprejmemo dejstvo, da vsi bivamo v razli¢nih kulturnih vesoljih.

Knjiga je razdeljena na tri sklope, ki vsebujejo poglavja o teorijah, metodolo-
gijah in ideologijah konfucijanstva, ter o njegovi vlogi in poloZaju v sodobni
Ljudski republiki Kitajski, na Tajvanu ter na Japonskem in v Koreji.

Prvi del knjige, z naslovom Ljudska republika Kitajska: izgradnja ideoloSkega,
politi¢nega in kulturnega projekta za novo tisocletje, obsega tri poglavja, v
katerih se avtorji ukvarjajo s poloZajem in vlogo konfucijanstva, ki v prvi vrsti
nastopa kot povezovalni element na podrogjih kulture, nacionalne identitete
in politicne ideologije. Ta del ni pomemben le zato, ker konfucianizem izvira
iz Kitajske, ampak predvsem zato, ker ima kljub napovedim o zatonu in za-
nikanju njegove pomembnosti za sodobno Kitajsko ocitno — vsaj kot ideolo-
gija — Se vedno velik druzbeno-politicni pomen. S hitrim razvojem liberalne
ekonomske politike in odprtosti, ki ta razvoj spremlja, se je preporod konfuci-
janstva v zadnjih dveh desetletjih razsiril tudi v Ljudski republiki Kitajski (LRK).
Poglavja v tem sklopu so zato posvecena razvoju konfucijanske dedis¢ine in
novih konfucijanskih ideologij v sodobni Kitajski ter skusajo osvetliti vprasa-
nja, povezana z razlogi in posledicami dejstva, da so bile te nove ideologije
potrebne za nadomescanje izgube normativne avtoritete Komunisti¢ne par-
tije Kitajske, saj so bile od sredine osemdesetih let dvajsetega stoletja dalje
te ideologije uporabljene za zapolnjevanje tako imenovanega vakuuma vre-
dnot, funkcije, ki je bila prej zaupana ortodoksnim socialisti¢énim in komuni-
sticnim vrednostnim sistemom.

Prvo poglavje, ki ga je napisal Hans Kuehner, obravnava vlogo konfucijanskih
paradigem znotraj okvira tako imenovanih nacionalnih Studij oziroma nacio-
nalnega uéenja (guoxue [E 2% v kitajs&ini in kokugaku v japons¢ini) v procesu
ustavnega oblikovanja nacionalnih drzav na Kitajskem in Japonskem. Da bi
ocenil njihov morebitni vpliv na prevladujoce sodobne politike in ideologije,
avtor analizira osrednje drzavotvorne elemente konfucijanstva ter jih inter-
pretira v zgodovinskih kitajskih in japonskih druzbenopoliticnih kontekstih.
Kuehner raziskuje sinizirano evolucijo osrednjega pojma te modernizira-
ne oblike konfucianizma, ki se kaze v pojmu »nacionalnih studij« (guoxue),




10

Téa Sernelj

vpeljanem iz Japonske na Kitajsko ob prelomu prejSnjega stoletja — skupaj
s podobnimi novimi izrazi, ki oznacujejo ideje, kot so »nacionalna esenca,
»narod« ali »drzavljan«. Raziskuje tako imenovano gibanje guoxue, ki je bilo
(in Se vedno je) predstavljeno kot obuditev intelektualne dedis¢ine Kitajske,
pri cemer se osredotoca na delo Zhang Taiyana (znanega tudi kot Zhang Bin-
glina, 1868-1936), ki obicajno velja za enega od pionirjev te miselne smeri.
Bil je protimandzurski aktivist in imel pomembno vlogo pri utrjevanju inte-
lektualnih temeljev moderne kitajske drzave. V tem smislu je bilo zgodnje
gibanje guoxue kitajski odziv na krizo, do katere je na Kitajskem prislo konec
devetnajstega in zaCetek dvajsetega stoletja. Kuehner predstavi zgodovinsko
ozadje in konceptualni razvoj tega projekta, vendar poudarja, da vrocica guo-
xue (guoxue re [E2£#4), ki jo lahko opazimo v danasnji Kitajski, nima veliko
skupnega z Zhangovo izvirno razli¢ico te miselne smeri. Avtor pokaze, kako in
zakaj se je sodobna obuditev gibanja guoxue razvila v celovit politi¢ni in kul-
turni projekt, medtem ko so njeni prvotni akademski cilji potisnjeni v ozadje.

Drugi prispevek, ki ga je napisal Jyrki Kallio, obravnava razlicne uporabe (in
zlorabe) klasi¢ne konfucijanske miselnosti v okviru novih liberalnih ideologij,
ki so bile oblikovane v sodobni Kitajski, da bi zapolnile prevladujoci »vakuum
vrednot« v tej kompleksni druzbi in ji omogocile, da prevzame svojo vlogo v
mrezi sodobnih mednarodnih odnosov. Poglavje proucuje sodobno preobliko-
vanje razli¢nih osrednjih konfucijanskih konceptov, kot so he Fll(harmonija),
ping “¥- (mir, ravnovesje) ali tianxia X T (svet; vse pod nebom), iz razli¢nih
zornih kotov. Avtor analizira njihov prvotni pomen in konotacije ter osvetli nji-
hove semanti¢ne modifikacije, ki sluZijo ideoloskim zahtevam sodobne dobe,
v kateri Kitajska poskusa izpolniti svojo vlogo ene od svetovnih velesil.

V zadnjem poglavju prvega sklopa avtor Bart Dessein izhaja iz predpostavke,
da v prevladujoci retoriki kitajske komunisticne partije na podlagi upadanja
vpliva marksizma-leninizma socialisti¢ne in konfucijanske vrednote vse bolj
intenzivno med seboj tekmujejo za polozaj vodilnega ideala (oziroma »res-
nice«). Po njegovem mnenju je postopno izginjajoCi socialisti¢ni sistem, ki
naj bi nekoc¢ za vedno nadomestil konfucijanske vrednote, ustvaril ideoloski
kontekst, ki Komunisti¢ni partiji Kitajske omogoca, da spodbuja naklju¢no
izbrane »koristne« konfucijanske vrednote, za katere smatrajo, da krepijo
kohezijo moderne kitajske nacionalne drzave. Avtor trdi, da po zatonu nekdaj
vseprisotne komunistiéne ideologije in z novim pojavom njenega ideoloskega
tekmovanja z relikti konfucijanskih idej, razsirjenimi in nostalgi¢nimi upi po
pravicni druzbi in narascajocim hrepenenjem po mitoloskih zlatih ¢asih zdaj
obstaja prostor za namerno (in pogosto napacno) uporabo preteklih simbo-
lov, ki so predstavljeni kot ilustracije »kitajskega preporoda«.



Uredniski predgovor

Drugi sklop knjige nosi naslov Tajvan: inovativni metodoloski in filozofski pris-
topi ter transformacije in se posveca filozofskim temeljem konfucijanskega
preporoda, ki od leta 1949 dalje poteka na Tajvanu. Z ustanovitvijo Ljudske
republike Kitajske (LRK) leta 1949 pod vodstvom kitajske komunisti¢ne par-
tije in posledi¢nim strogim nadzorom misli je veliko intelektualcev zapustilo
celinsko Kitajsko ter odslo v izgnanstvo na Tajvan, v Hongkong, ZdruZene dr-
Zave Amerike ali druge drzave. Med njimi so bili tudi u¢enci moderno-kon-
fucijanskega filozofa Xiong Shilija f&1-7/J (1885-1968), med katerimi velja
omeniti predvsem Tang Junyija JE# %% (1909-1978), Xu Fuguana 1181
(1903-1982) in Mou Zongsana 5% = (1909-1995). Ti misleci so bili osrednji
pionirji tako imenovanega Modernega novega konfucijanstva, kakrsen se je
razvil na Tajvanu (in delno tudi v Hongkongu). Zapletena situacija sooc¢anja
z zahodno miselnostjo, v kateri se je celinska Kitajska znasla v prvi polovici
dvajsetega stoletja, se je v drugi polovici izkazala kot situacija, opredeljena
skoraj izklju¢no s teorijami in ideologijami sinizacije marksizma. Na Tajvanu
pa je taista situacija privedla do oblikovanja novih idejnih in kulturnih smer-
nic, ki naj bi Kitajski pomagali pri njenem soocanju z izzivi modernizacije, in ki
so bile osnovane na poskusih oZivitve in modernizacije reliktov kitajske idej-
ne tradicije. Medtem ko je bil marksizem na celinski Kitajski v drugi polovici
dvajsetega stoletja promoviran kot osrednja politi¢na in druzbena ideologija,
so filozofi tajvanskega Modernega novega konfucijanstva v izvornem konfu-
cijanstvu videli velik potencial za oblikovanje novega moralnega in eti¢ne-
ga sistema, ki bi Kitajski omogocil najucinkovitejsi in najuspesnejsi prehod
v globalizirano, moderno druzbo. Ceprav je bil konfucianizem v dvajsetem
stoletju oznacen kot glavni krivec za kitajsko zaostalost, so ti filozofi verjeli v
njegovo moc¢ osmisljenega preporoda tradicije in osnovanja specificno kitaj-
ske modernosti. Se ve¢, verijeli so celo, da ima ta tradicionalni idejni sistem
sposobnost vzpostavitve nove etike na svetovni ravni.

V tem kontekstu se Jana S. Rosker in Téa Sernelj osredotocata na dve speci-
ficni teoretski vprasanji v delih dveh osrednjih predstavnikov tako imenova-
ne druge generacije tajvanskih teoretikov modernega konfucijanstva, in sicer
Mou Zongsana in Xu Fuguana. Ta teoretika sta proces modernizacije razume-
la kot neke vrste racionalizacijo sveta. Pri iskanju nove filozofske podlage in
metodologije se je Mou Zongsan osredotocal na moralno-metafizi¢no filozo-
fijo, ki jo je reflektiral v okviru zahodnih idej in filozofskih sistemov, medtem
ko je Xu Fuguan v kontekstu pragmati¢no-kulturnega filozofskega pristopa
podal svoj lasten metodoloski okvir prouc¢evanja idejne zgodovine.

Jana S. Rosker v svojem prispevku kriticno osvetljuje nov dialekti¢ni model, ki
ga je predlagal Mou Zongsan, inovativni teoretik in eden najpomembnejsih

11




12

Téa Sernelj

modernokonfucijanskih filozofov med letom 1980 in ¢asom njegove smrti. V
diskurzih modernih konfucijancev vzpostavitev svobodnega in avtonomne-
ga subjekta pogosto velja za kljuéni predpogoj modernizacije. Kljub temu je
Mou verjel, da kitajske modernizacije ne moremo enaciti s pozahodenjem,
zato je zelel vzpostaviti specificno kitajsko obliko avtonomnega subjekta. Da
bi dosegel ta cilj, je izhajal iz dialekticnega samo-zanikanja tradicionalnega
konfucijanskega koncepta moralnega sebstva. S kriticno analizo tega modela
avtorica opozarja na njegove nedoslednosti in predlaga njegovo metodolo-
Sko izboljsavo, ki bi jo lahko dosegli z vkljucitvijo klasicnega kitajskega nacela
korelativnosti ali komplementarnosti. Integracija tega principa v model mo-
derniziranega moralnega sebstva ter njegove avtonomne samo-kultivacije bi
lahko privedla do resni¢no dinami¢nega modela, ki bi morda presegel tudi
omejitve klasi¢ne evropske dialektike.

Drugo poglavje v tem sklopu naslavlja vprasanje izgradnje nove metodologije
v proucevanju konfucijanstva. Avtorica prispevka, Téa Sernelj, predstavi her-
menevti¢éno metodo dinamic¢nega in strukturnega holizma, ki jo je vzpostavil
teoretik idejne zgodovine Xu Fuguan, in ki predstavlja inovativni idejni teo-
retski pristop v metodologiji proucevanja konfucijanstva. Clanek obravnava
njegovo lastno metodologijo raziskovanja kitajske idejne zgodovine, ki se je
bistveno razlikovala od metodoloskega pristopa, ki ga je zagovarjal Fu Sinian
A4 (1896—1950), ustanovitelj Instituta za zgodovino in filologijo na Aca-
demii Sinici (ustanovljeni leta 1928), in je temeljila na doslednem prevzema-
nju zahodne znanstvene metodologije v proucevanju zgodovine, osnovane
izklju€no na filoloski perspektivi. Fu Sinianov metodoloski pristop je imel iz-
jemen vpliv med kitajskimi zgodovinarji celinske Kitajske v prvi polovici dvaj-
setega stoletja in na Tajvanu po letu 1949. Xu Fuguan pa je bil do takSnega
pristopa zelo kriticen, saj je menil, da je neustrezen in neprimeren, ker ni
dopuscal konceptualnih razlag, hkrati pa je zanemarjal kontekstualizacijo in
zgodovinski razvoj konceptov in pomenov. Xujeva metodologija temelji na
uporabi hermenevti¢nega kroga, ki ga Xu imenuje dinamicni in strukturni
holizem s primerjalne perspektive. Metoda iskanja utelesene izkusnje (zhui
tiyan de fangfa 188G 1 777%) in intersubjektivnosti (zhuti jianxing - & fi]
4) ima v njegovi metodologiji kljuéno vlogo, saj omogoca aktualizacijo in
komunikacijo s starodavnimi misleci v danasnjem ¢asu. Xujevi metodoloski
pristopi so osupljivo podobni Gadamerjevi metodi zlitja obzorij in Schleier-
macherjevemu hermenevticnemu krogu, ¢eravno Xu Fuguan njunih del po
vsej verjetnosti ni poznal.

Tretji prispevek drugega dela knjige predstavlja pomemben in vsebinsko izje-
mno bogat doprinos k razumevanju sodobnih intelektualnih tokov v Vzhodni



Uredniski predgovor

Aziji. Gre za poglobljen intervju, ki ga je opravil Marko Ogrizek s Huang Chun-
-chiehom, zasluznim profesorjem na Drzavni tajvanski univerzi ter enim vo-
dilnih svetovnih strokovnjakov za konfucijansko misel in zgodovino vzhodno-
azijskih idej.

V intervjuju Huang razgrne kljuéne vidike sodobnega konfucijanskega prepo-
roda, kot se ta oblikuje v razlicnih kontekstih Vzhodne Azije. Posebno pozor-
nost posveti njegovim idejnim in kulturnim izhodis¢em, nacinom, na katere
se manifestira v sodobnosti, ter potencialnim prihodnjim vplivom na posa-
meznika, druzbo in intelektualno krajino regije. Osrednja tema pogovora je
razvoj tako imenovane nove konfucijanske zavesti ter razmislek o vlogi tradi-
cionalnih pojmov v oblikovanju sodobnih druzbenih razmerij. Hkrati Huang
izpostavi razlike med konfucijanskim preporodom in drugimi sodobnimi to-
kovi, ki se prav tako ozirajo v preteklost v iskanju odgovorov na aktualne izzi-
ve. V tem okviru predstavi tudi svojo raziskovalno metodo, s katero raziskuje
raznovrstnost »vzhodnoazijskih konfucijanstev, in ki predstavlja inovativen
pristop, s katerim se zavzema za ponovni razmislek in re-kontekstualizacijo
konfucijanske ter SirSe vzhodnoazijske idejne dedisc¢ine. Njegova metodoloska
naravnanost vklju€uje premik od esencialisti¢nih in poenostavljenih razlag ter
vabi k pluralnejsemu in bolj dinami¢nemu razumevanju zgodovine idej v regiji.

Intervju s Huang Chun-chiehom ni le dragocen izvirni prispevek k sodobnim
raziskavam konfucijanstva, temve¢ pomembno osvetljuje tudi metodoloska
vprasanja, s katerimi se soocajo sodobne Studije idejne zgodovine v transkul-
turnem in globalnem okviru. V tem pogledu se smiselno navezuje na temat-
sko usmeritev monografije kot celote, ki si prizadeva za preseganje ustaljenih
interpretativnih okvirov ter za spodbujanje dialoga med razli¢nimi filozofski-
mi in kulturnimi tradicijami.

Zadniji sklop knjige, ki nosi naslov Konfucijanstvo na Japonskem in v Koreji:
razlicne interpretacije in procesi prevzemanja, se osredoto¢a na prevzemanje
in transformacije konfucijanstva na korejskem polotoku in na Japonskem.

V prvem prispevku tega sklopa se Marko Ogrizek ukvarja s problemom sa-
mokultivacije, ki predstavlja izjemno pomemben element konfucijanskega
nauka. Enega temeljnih opisov konfucijanskega projekta samokultivacije naj-
demo v klasiénem konfucijanskem delu z naslovom Véliki nauk (Daxue K
). Clanek se v izhodi$¢u opira na kriti¢no branje tega dela, ki ga je podal
japonski konfucijanski mislec It6 Jinsai. Jinsai je v enem svojih esejev Véliki
nauk namrec oznacil za nekonfucijansko delo. Medtem ko je njegova kriti-
ka mestoma preprosto doktrinarna ali predvsem filoloska, pa je drugje tudi
konceptualno in filozofsko zanimiva. Clanek se osredotoca na slednje vidike

13



14

Téa Sernelj

Jinsaijeve misli. Avtor poskusa v povezavi z nekaterimi drugimi filozofskimi
izvajanji tega japonskega misleca pokazati, da je za njegovo vsebinsko kritiko
Vélikega nauka ter za njegovo pojmovanje samokultivacije kot neizogibnega,
vsakdanjega eti¢nega napora mogoce zaslutiti pojem, ki ga Jinsai sam sicer
nikoli ne uporablja izrecno, a vendarle kljuéno zaznamuje njegova izvajanja:
to je pojem nezaustavljivosti.

Drugi prispevek, ki ga je napisal Kang Byoung Yoong, pa obravnava prihod in
razvoj konfucijanstva v Koreji, s posebnim poudarkom na obdobju Treh kra-
ljestev, tj. Goguryeo, Baekje in Silla. Vpliv konfucijanstva na politi¢éno, druzbe-
no in kulturno krajino teh kraljestev je bil precejsen, Ceprav je sprejetje kon-
fucijanskih nacel v vsakem kraljestvu potekalo v razli¢nih casih in na razlicne
nacine. Kraljestvu Goguryeo je njegova geografska bliZzina Kitajski omogocila
zgodnje sprejetje konfucijanstva, medtem ko so Baekjejeve pomorske pove-
zave omogocile kulturne izmenjave s Kitajsko in Japonsko Sele v kasnejsih ob-
dobjih. Silla je konfucijanstvo integrirala Se kasneje, vendar so konfucijanski
nauki v tej drzavi imeli globok vpliv na sistem vladanja in izobraZevanja. Cla-
nek osvetljuje racionalno indigenizacijo konfucijanstva v Koreji in prikazuje,
kako se je prilagodilo lokalnim kontekstom ter postalo temeljni element ko-
rejske identitete in filozofije. Ta zgodovinska analiza ponuja vpogled v trajen
vpliv konfucijanstva na korejsko druzbo, od obdobja Treh kraljestev do danes.

Vsi zgoraj opisani prispevki v knjigi Preporod in transformacije konfucijanstva
v sodobni Vzhodni Aziji so dragoceni in raznovrstni kamencki v pisanem mo-
zaiku idej in informacij o vzhodnoazijskih konfucijanstvih. Vsak od njih po
svoje omogoca, da lahko predstavlja ta monografija kot celota pomemben
doprinos k razumevanju vloge in pomena konfucijanstva v sodobnih konte-
kstih vzhodnoazijskih druzb. V casih, ko postajajo iskanja alternativnih mo-
delov eti¢ne orientacije in druzbene kohezije vse bolj aktualna tudi zunaj te
regije, monografija omogoca poglobljeno razumevanje idejnih tokov, ki jih je
spodbudila revitalizacija konfucijanske tradicije. Z raznolikimi pristopi in ana-
lizami prispevki pokaZejo, da konfucijanstvo v sodobni Vzhodni Aziji ni zgolj
predmet zgodovinske retrospektive, temvec hkrati predstavlja dinamicno in
pluralno filozofsko silo, ki soustvarja kulturno, politi¢no in intelektualno kraji-
no sodobnih vzhodnoazijskih druzb.

V tem smislu upam, da bo pri¢ujoca publikacija merodajno prispevala tudi k
poglobitvi razumevanja sodobnega pomena konfucijanstva, s tem pa osvetlila
tudi njegov potencial za oblikovanje novih modelov skupnosti, etike in odgo-
vornosti v danasnjem globaliziranem in hkrati kulturno raznovrstnem svetu.



Spremna $tudija






Jana S. Rosker

Preporod konfucijanstva in
»razli¢ni modeli modernosti«

Uvod

deljen kot iskanje sinteze med zahodno in tradicionalno vzhodnoazijsko

miselnostjo ter je usmerjen v oblikovanje sistema idej in vrednot, ki bi
bil sposoben nasloviti druzbene in politiéne probleme sodobnih globaliziranih
druzb. Da bi ustvarili model modernizacije, ki ga ne bi zamenjevali ali zgolj ena-
Cili s »pozahodenjemc, so teoretiki, teoreti¢arke in ideologi, ideologinje te mi-
selne struje poskusali (in to Se vedno poskusajo) obuditi »tradicionalne konfu-
cijanske« vrednote ter jih uskladiti z zahtevami sodobnega ¢asa (glej Tu 2014).

P reporod konfucijanstva je sodoben vzhodnoazijski fenomen, ki je opre-

Zahodne teorije modernizacije so vzpostavile intelektualno tradicijo, ki je od-
nos med tradicijo in modernostjo razloZila na zelo specificen nacin, ki prevla-
duje Se danes. Kljub svoji raznolikosti si te teorije delijo zamisel, da »tradi-
cionalne« in »moderne« druzbe tvorita dva sistema medsebojno povezanih
spremenljivk. V svojih pogostih preoblikovanjih kontrasta med tradicijo in
modernostjo je bila tranzicija pojmovana kot proces, ki povzroci upad prve in
vzpon druge (Bendix 1967, 307-8). V tem okviru so zahodne teorije moderni-
zacije druzbe obicajno obravnavale z modelom »prej in potem« (ibid., 309).

17




18

Jana S. Rosker

V tem modelu so se »tradicionalne« in »moderne« druzbene strukture razli-
kovale po dveh nizih dihotomnih lastnosti, posamezne druzbe pa so bile raz-
vricene kot bolj ali manj »moderne« glede na stopnjo izkazovanja enega niza
lastnosti namesto drugega. Tako se v tem okviru »tradicija« in »modernost«
pogosto uporabljata kot polarni nasprotji v linearni teoriji druzbene spremem-
be. Vendar, kot je jasno pokazal Gusfield (1967, 351), razmerja med tradicijo
in modernostjo ne vsebujejo nujno konflikta, izklju¢evanja ali izpodrivanja. Z
drugimi besedami, ni nujno, da moderno oslabi tradicionalno. Obe, tradicija in
modernost, tvorita temelje za gibanja in ideologije, v katerih se bipolarna na-
sprotja spreobrnejo v aspiracije. Vendar, kot je poudaril Gusfield (ibid.), lahko
tradicionalne oblike ponujajo podporo za spremembe, ki jih zavirajo.

Tako je bila ideja spremembe v sodobnih novih nacijah in gospodarsko rasto-
¢ih druzbah Vzhodne Azije razumljena kot linearno gibanje od tradicionalne
preteklosti proti visokomodernizirani prihodnosti. Pomembna predpostavka
v tem bipolarnem modelu sprememb je, da obstojece institucije in vrednote,
ki tvorijo »vsebino« tradicije, predstavljajo ovire za spremembe in jih je torej
treba razumeti kot ovire za modernizacijo (ibid.).

Na podlagiteh idej je vecina zahodnih teorij modernizacije predpostavila tudi,
da bi Vzhodna Azija morala opustiti konfucijanstvo, ¢e Zeli razviti dinami¢no
moderno druzbo. Marx in drugi klasi¢ni teoretiki modernosti so trdili, da je
tradicionalna kitajska kultura bila nepropustna ali celo sovrazna do moderni-
zacije. Znana teza Maxa Webra, da je bila protestantska etika klju¢ni dejavnik
za vzpon in Sirjenje modernizacije, predstavlja nasprotje pojmovanju, ki se je
v zadnjih dveh desetletjih postopoma pojavilo v Vzhodni Aziji in trdi, da lahko
druzbe, ki temeljijo na konfucijanski etiki, na mnoge nacine presezejo Zahod
pri doseganju industrializacije, blaginje in modernizacije (Rosker 2013, 22).
Weber je obseZzno pisal o Aziji, Se zlasti o Kitajski in Indiji, ter v svojih spisih
sklenil, da azijske kulturne, filozofske ali verske tradicije niso primerne za mo-
dernizacijo (Makeham 2003, 33). Da bi proucili, ali je tak evrocentri¢ni pogled
na modernost Se vedno primeren, se pricujoc¢a knjiga opira na predpostav-
ko, da modernizacija predstavlja kompleksen proces druzbenih prehodoyv, ki
vklju¢ujejo tako univerzalne kot kulturno pogojene elemente.

Moderno novo konfucijanstvo (Xiandai xin rujia IR X
FTHER)

Revitalizacija kompleksnih tradicij lastne filozofske miselnosti je v moderni
kitajski filozofiji 20. stoletja postajala vse bolj pomembna. Sodobni sinologi



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

in sinologinje med zacetnike tega gibanja uvrscajo vse pomembnejse kitajske
filozofe, ki so v prvi polovici 20. stoletja iskali moZnosti aktualizacije osrednjih
metodoloskih in teoretskih vidikov kitajske tradicije, zlasti predmoderne filo-
zofije, ki je nastala po neokonfucijanski teoretski prenovi. Poleg Xiong Shilija
in Feng Youlana, ki sta zagotovo najvidnejSa predstavnika te struje, velja v
tem okviru omeniti tudi Liang Shuminga, Zhang Junmaija in He Lina. Pri tem
ne moremo mimo doprinosa Fang Dongmeija, Cigar delo je v tem kontekstu
vsekakor treba omeniti, etudi se sam nikoli ni izrecno opredelil za pripadnika
modernega novega konfucijanstva, saj je vseskozi poudarjal, da je po dusi
tako konfucijanec kot tudi daoist in budist (Bresciani, 2001, 23). Zato nas ne
preseneca dejstvo, da ta filozof ni bil zgolj ucitelj osrednjih predstavnikov ce-
trte generacije novega konfucijanstva, temvec tudi uditelj enega najbolj zna-
nih sodobnih raziskovalcev daoizma, Chen Guyinga (Chen Guying, 1998, 96).
Vendar velja pri tem vsekakor opozoriti na dejstvo, da izraz konfucianizem
(ru xue) pogosto na splosno oznacuje tradicionalno kitajsko miselnost; cetudi
so se neokonfucijanci dinastij Song in Ming (torej tisti filozofi, ki so ustvarili
miselnost, katera tvori osnovo modernega novega konfucijanstva) navzven
vselej odlo¢no distancirali od budizma, daoizma in sorodnih, bolj misti¢nih in
manj racionalnih tradicij (in jih pogosto definirali celo kot svoje idejne sovraz-
nike), pa je eden najvecjih teoretskih premikov oziroma preobratov neokon-
fucijanskh diskurzov prav v tem, da so pripadniki te struje uspeli v ogrodje
klasi¢nega konfucijanstva integrirati vrsto pomembnih konceptov in metod iz
budisti¢nih in daoisti¢nih filozofij. Pravzaprav je bila prav ta integracija idej,
ki so bile z vidika klasi¢ne, ortodoksne konfucijanske doktrine videti »here-
ticne«, nevarne in nepravilne, tista, ki je pomenila pravo reformo takrat Ze
zelo okostenele in formalizirane konfucijanske klasike. Prav budisti¢ni in da-
oisti¢ni impulzi so v obdobju od 10. do 14. stoletja resili konfucianizem pred
propadom in iz klasi¢ne drzavotvorne doktrine (ponovno) naredili miselnost,
ki si zasluzi ime filozofija. Poleg tega so se tudi mnogi drugi filozofi iz struje
modernega novega konfucijanstva v svojih poskusih sintetiziranja evro-ame-
riskih in kitajskih miselnosti ter v postopkih aktualizacije kitajske filozofske
tradicije precej izdatno ukvarjali s tradicionalnimi diskurzi, ki ne sodijo v okvir
konfucijanstva v oZjem pomenu besede. In kon¢no, tudi pri tem velja uposte-
vati razlike med izvornimi kitajskimi pojmi in njihovimi konotacijami, ki izvira-
jo iz prevodov teh pojmov v indoevropske jezike. Izraz »ru xue {2 «, ki se v
indoevropske jezike prevaja kot »konfucijanstvo« (vklju¢no s pojmom »mo-
dernega novega konfucijanstva«), seveda avtomatsko vkljuCuje konotacijo
Konfucija (Kong fuzi, Kongzi) in izrecno napeljuje na misel, da gre pri tem za
(bodisi izvorni, bodisi reformirani ali modernizirani) Konfucijev nauk. V bistvu
pa izraz »ru xue« v kitajs¢ini pomeni »nauk izobrazencev«, kar pomeni, da v

19




20

Jana S. Rosker

nominalnem smislu apriorno ne izklju¢uje nobenih elementov, ki so merodaj-
no oblikovali zgodovino kitajske miselnosti. To, kar imajo skupnega konfuci-
janska in daoisti¢na filozofija ter sinizirani budizem, je torej tisto, kar v resnici
opredeljuje tradicionalno kitajsko filozofijo in njene »nauke izobrazencev«.

Tendence revitalizacije konfucijanstva so bile opazne Ze ob zadetku zname-
nite polemike o znanosti in metafiziki (kexue yu xuanxue FHE4H 2 5) v letu
1923, v kateri je skupina mladih teoretikov pod vodstvom Zhang Junmaija
nadvse resno in argumentirano postavila pod vprasaj optimisti¢no, a hkra-
ti povrsno in naivno ¢etrtomajsko vzhi¢enost glede evro-ameriskih modelov
modernosti (Bunnin, 2002, 7).

Akademski preporod, ki je vkljuceval nove razlage starodavnih konfucijan-
skih, daoisti¢nih, mohisti¢nih, legalisti¢nih in budisti¢nih besedil, je bil izred-
no pomemben, vendar je glavni navdih iz tradicionalne kitajske misli izviral iz
velikih neokonfucijanskih sintez dinastij Song in Ming, zlasti iz spisov Zhu Xija
(1130-1200) in Wang Yangminga (1472-1529). Njuna filozofska pronicljivost
in Sirina ter napetost med Zhu Xijevim realizmom in Wang Yangmingovim
osredotocanjem na duh so omogocile sodobne refleksivne interpretacije nju-
nega dela (ibid).

Izhajali so torej iz teZznje po rekonstrukciji tistih osrednjih iztocnic tradicio-
nalne (konfucijanske) miselnosti, ki naj bi bile zmoZne preseci prevladujoce
ideoloske trende in ohraniti kitajsko kulturno identiteto, hkrati pa bi lahko
na svoj nacin marsikaj doprinesle tudi k nadaljnjemu razvoju filozofskih in
teoretskih dialogov med evro-ameriskimi in kitajskimi kulturnimi krogi. Ta
struja, ki je po letu 1949 merodajno opredelila duh tajvanske in v doloc¢enih
segmentih (sprva samo delno ter v prikriti obliki) tudi celinske modernizacije,
se je kazala v obseznih poskusih revitalizacije tradicionalne (zlasti konfuci-
janske in Se posebej neokonfucijanske) miselnosti s pomocjo novih impulzov
zahodnih idejnih sistemov. V tem okviru iskanja sintez je bil pomemben pred-
vsem duh nemskega idealizma; dolocen interes je v krogih teoretikov, ki so-
dijo v to skupino, vzbudila tudi predstavitev vsebinskih izhodis¢ Dunajskega
kroga. Alternative obstojec¢im razvojem, ki so tudi v modernizaciji Azije vodili
do tendenc socialne odtujenosti in prej omenjenega »vakuuma vrednot, so
ti teoretiki iskali predvsem v ogrodju klasi¢ne konfucijanske miselnosti.

V procesu eksplozivnega razvoja politike ekonomskega odpiranja ter z njim
povezane liberalizacije je v zadnjih dveh desetletjih prejSnjega stoletja tudi v
L. R. Kitajski priSlo do postopne rehabilitacije konfucianizma.



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

Tema kulturne prenove, ki se je najprej odprla Ze v obdobju dinastije Qing, je
povzrocila, da so se kitajski izobraZenci znasli v nezavidljivi situaciji, oprede-
lieni s tezavami in zaskrbljenostjo. Vecina je slepo ob¢udovala pisano privlac-
nost materialne kulture modernosti in si je prizadevala za to, da bi tudi Kitaj-
ska ¢im prej vstopila v to oboZevano obdobje. Tradicionalna kitajska kultura
je bila zanje zaostala in staromodna, zato jo je bilo treba ¢im prej odstraniti.
Glasovi modernih konfucijancev so v poplavi teh idej popolnoma ponikni-
li. Sele dandanes oziroma $ele pred kratkim smo se zavedli, da je Kitajska
soocena z obliko modernosti, ki jo dolo¢ajo negativni vidiki lastne tradicije,
hkrati pa jo ogroZajo tudi novi »tuji zavojevalci«. Njena kulturna prenova je
ubrala popolnoma napacno pot in se znasla v slepi ulici. Vrnitev k tradiciji
je ponovno postala tema mnogih pogovorov. In tako so kitajski izobrazenci
»odkrili« moderne konfucijance, in »odkrili« so tudi njihovo idejno vrednost
(Wu Xingfu 2010: 1).

Postkonfucijanska teza

Zato tvori tendenca revitaliziranja tradicije danes eno najpomembnejsih idej-
nih struj sodobne kitajske teorije. Zaradi svoje potencialno stabilizirajoce druz-
bene funkcije in harmonicne zdruZljivosti s kapitalizmom njegove ucinke mnogi
primerjajo z ucinki protestantske etike, kot jih je opredelil Max Weber. To stali-
$¢e se v sodobni sinologiji pogosto oznacuje kot »postkonfucijanska teza«:

Mnogi raziskovalci in raziskovalke so dejansko navajali konfucijanstvo kot
pomemben kulturni dejavnik gospodarskega uspeha Vzhodne Azije. Zlas-
ti teoretiki, kakrsna sta Berger in Tu, gredo pogosto celo tako dalec, da
predlagajo tako imenovano postkonfucijansko tezo, ki govori o tem, da naj
bi bilo konfucijanstvo ne le spodbudno za gospodarski razvoj vzhodnoazij-
skih drzav, temvec je le-tem tudi omogocilo, da so ubrale drugacno obliko
kapitalizma in drugacno pot v modernost kot Zahod (Kwon, 2007, 55).

Lee Hong-jung opisuje potencial konfucijanske tradicije za konstitutivno vlo-
go v kontekstu »azijskih vrednot«. Te so zaradi svojega tradicionalizma in
kulturne relativizacije, ki je v sluzbi interesov avtokratskih vladavin, posebno
problematic¢en koncept:

Znacilne azijske vrednote so bile preoblikovane v drzavno vodene gospodar-
ske modele in so imele pomembno vlogo pri gospodarskem razvoju azijskih
drzav. DruZinska in klanska povezanost je spodbujala intenzivno sodelova-
nje med krvnimi sorodniki in pripomogla k ustvarjanju malih ter srednje
velikih druzinskih podjetij, ki so bila utemeljena na konfucijanski druzinski

21




22

Jana S. Rosker

povezanosti in etiki. Ta podjetja so postopoma sooblikovala okvire azijskega
kapitalizma. Skupnostni duh je Se ena klju¢na azijska vrednota. Z ohranja-
njem mocnih vezi, temeljecih na skupnostnem duhu in solidarnosti, so pre-
bivalci azijskih drzav prispevali h gospodarskemu razvoju regije. Gore¢nost
za izobrazevanje, najbolj izrazita med azijskimi vrednotami, prav tako izvira
iz konfucijanstva, ki uci, da je bolje otroke izobraziti kot pa jim zapustiti bo-
gastvo. To nacelo je dodatno tlakovalo pot gospodarskemu razvoju. Prav tako
je poudarek na izobraZevanju povecal upravljavske sposobnosti in tehnolo-
Sko strokovnost ter pospesil gospodarski razvoj z izboljSano produktivnostjo
(Lee Hong-jung, 2003, 32).

Moderni konfucijanci druge generacije so veCinoma mnenja, da gre razvoj-
ni uspeh vzhodnoazijskih druzb v veliki meri pripisati specificnemu modelu
modernizacije, ki ga nekateri teoretiki (Kahn, 1979, Vogel, 1979) oznacujejo
tudi z izrazom konfucijanski kapitalizem. Ta model naj bi imel karakteristicne
posebnosti, kakrSne so mocno drzavno vodstvo z razvito strukturo admini-
stracije, hierarhicni ustroj druzbenih odnosov in razvita mreza socialnih rela-
cij, visoka raven evalvacije izobraZevanja ter poudarjanje vrednot vestnosti,
vztrajnosti in marljivosti, dobro razviti modeli sodelovanja ter lojalnost in ob-
Cutek pripadnosti lastni skupini ali organizaciji (ibid.).

Moderno novo konfucijanstvo kot osrednji filozofski diskurz sodobne Kitaj-
ske torej ni vzniknilo samo iz Zelje po moderni sintezi konfucijanskih in evro-
-ameriskih tradicij, temvec pravzaprav iz krize obojega. Kriza konfucijanstva
kot prevladujoce drZzavne doktrine tradicionalne Kitajske je bila konstitutivni
element in osrednji del SirSe krize, v kateri se je znasla kitajska drZzava na
pragu moderne in ki se je kazala v tehnoloski zaostalosti, ekonomski bedi
in neprilagojenosti politicnega sistema danim razmeram v takratni druzbi.
Potem ko je konfucjianstvo celi dve tisocletji kitajske zgodovine namrec
predstavljalo osrednjo drzavno doktrino in ideoloski temelj tradicionalne
kitajske druzbe, se je v specificnih pogojih 19. in 20. stoletja pokazalo, da
ta idejni sistem v dani obliki nikakor ne more vec sluZiti kot idejna osnova
sodobne, tj. »moderne« druzbe. Na pragu 20. stoletja se je tovrstna kritika
konfucijanstva najjasneje odrazila v okviru prej omenjenega Cetrtomajskega
gibanja, ki je bilo po eni strani opredeljeno kot patriotska, proti Japonski in
zahodnim imperialnim silam naperjena kampanja, po drugi pa kot obseZzna
kritika okostenelosti in destruktivnega druzbenega vpliva tradicionalne dr-
Zavne doktrine. Vendar so novi kitajski intelektualci, ki so zdravilo za krizo
preZivelega sistema svoje domovine sprva videli pretezno v moznostih prev-
zema zahodnih miselnosti, Ze po prvi svetovni vojni sprevideli, da tudi evrop-
skih idej ne gre nekriticno idealizirati. Kriza moderne evropske filozofije, ki



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

jo bomo kot ozadje predstavitve specificnih idejnih smernic kitajske moder-
nizacije podrobneje predstavili v poglavju o »rojenicah modernih kultur,« se
je v tem ¢asu — v nekoliko modificirani obliki — pokazala tudi na Kitajskem,
saj so bili tudi tamkajsnji izobrazenci v prvih desetletjih 20. stoletja prica
bankrotu politi¢nih teorij Evrope, ki se je odrazil v vsesplosni bedi in krutem
prelivanju krvi. Vse to je nekoliko zavrlo prvotno kitajsko navdusenje nad
»napredno« evropsko miselnostjo; stalisca tistih, ki so v njej videli najvisjo
razvojno stopnjo civilizacije ¢lovestva, so bila s tem precej omajana.

Teoretska in konceptualna izhodisc¢a

Ce ho¢emo razumeti, kakéni naj bi bili dejanski doprinosi modernega novega
konfucijanstva k razresitvi globalne krize vrednot, moramo najprej razjasni-
ti vprasanje, kaksen je pravzaprav vpliv njegove miselnosti na kompleksno
ogrodje kitajskih druzbenih in individualnih identitet. Pri tem moramo najpre;j
kriticno prevprasati koncept tradicionalne konfucijanske identitete. Razisko-
vanje te identitete je pomembno in potrebno, kajti natan¢na definicija kon-
fucijanstva (in konfucianizma kot temeljne drzavne doktrine, ki je skoraj dve
tisocletji prevladovala v kitajski tradiciji kot osnovna ideologija regulacije in-
dividualnih in politicnih razmerij) nam ne nudi samo diskurzivnega ogrodja
za razumevanje kitajske zgodovine, temvec nam zacrta tudi dovolj utemeljen
kontekst za celostno obravnavanje sedanje in bodoce druzbene stvarnosti.
Pri tem je klju¢no vprasanje predvsem, na kakSen nacin je transformaci-
ja tradicije, kakrSno so zacrtali moderni konfucijanci, privedla do bistvenih
sprememb parametrov, ki so pomembno vplivali na predmoderne definicije
konfucijanske identitete. Dileme, s katerimi se moderni konfucijanci soocajo
v kontekstu redefiniranja preteklih in iskanja novih identitet, se kazejo v vec
razlicnih konceptualnih izhodis¢ih, katerim je skupno raziskovanje moznosti
za ponovno vzpostavitev konfucijanske identitete, primerne sodobnim druz-
benim zahtevam in pogojem. Po Yao Xinzhongu (2001, 313—-314) se ta priza-
devanja v modernih konfucijanskih diskurzih kazejo predvsem v naslednjih
treh druzbenih kategorijah:

e Racionalisti¢ni teoretiki razvijajo in nadgrajujejo konfucijanstvo v smeri
filozofskega ali metafizicnega diskurza in poudarjajo, da naj bi njegovo
razumevanje in obvladovanje sluZilo kot osredniji kriterij za konfucijansko
identiteto posameznika.

e Filozofi in filozofinje, ki so bolj osredotocene na »religiozne« elemente
oziroma vidike konfucijanskega nauka in ki vidijo ¢as¢enje njegovih ute-
meljiteljev kot osrednji element konfucijanske identitete.

23




24

Jana S. Rosker

e Posamezniki in skupine, ki v vedenjskih vzorcih vsakdanjega Zivljenja
zavestno reproducirajo klasi¢éne konfucijanske vrednote in konfucijan-
ski moralni kodeks. Pri tem gre za implicitne razseznosti konfucijanske
identitete.

Pri razumevanju in interpretaciji konfucijanskih principov smo sooceni s pro-
blemom jasnih in nedvoumnih definicij. Pri tem ne gre zgolj za problem mo-
derne dobe, saj so bila vprasanja »pravilne« interpretacije in »pravilnega«
izvajanja konfucijanskega nauka v ospredju idejnih sporov skozi vso zgodovi-
no kitajske miselnosti. Razlicne idejne struje, ki so zagovarjale razli¢ne inter-
pretacije pojma »ru xue«, so bile formirane Ze konec obdobja Vojskujocih se
driav (475-221 pr. n. §t.). Cas, prostor, kulturno ozadje, filozofska metodolo-
gija in religiozna verovanja so pri tem vselej predstavljali osrednje elemente
vrednotenja. Ta heterogenost konfucijanskih doktrin in njihovih interpreta-
cij je vsekakor pomembno vplivala na temeljno problematiko konceptualnih
zasnov modernega konfucijanstva in na njegova prizadevanja za oblikovanje
enotne konfucijanske identitete. Eden osrednjih problemov, s katerimi so
moderni konfucijanci v okviru teh prizadevanj sooceni, je problem izgube kla-
si¢nih kriterijev, ki so v kitajski tradiciji opredeljevali konfucijansko identiteto
(»ru«), vendar znotraj kompleksnosti sodobnih industrijskih druzb ne morejo
vec izpolnjevati te funkcije. Po Yao Xinzhongu (2001, 316) naj bi kitajska tradi-
cija pri definiciji konfucijanske identitete upostevala predvsem tri parametre:
1. razlicne genealoske linije posredovanja »konfucijanske poti« (dao tong
E#);
2. povezava konfucijanskega znanja in drzavne birokracije, ki se je izrazala v
drzavnih uradniskih izpitih;
3. kodeks obna3anja (si wen i 3C) in posebni ideal osebnosti (junzi % ¥).
Ti trije parametri so bili ve¢inoma odpravljeni ali pa so vsaj izgubili svoj
osrednji druzbeni pomen na pragu 20. stoletja, ko je tudi sam konfucianizem
izgubil vodilno vlogo na odru druzbenega, politicnega in ekonomskega Ziv-
lienja. Razkroj politicne veljave konfucianizma, ki je bil povezan z ukinitvijo
konfucijanske ideologije v vlogi osrednje drzavne doktrine, se je pokazal tudi
v razkroju konfucijanskega sistema druzbenih razredov. Zaradi locitve drzav-
nega izobraZzevanja od konfucijanskega znanja tradicionalni ucenjaki niso bili
vel zazeleni kot najpomembnejsi nosilci drZzavnega administrativnega apa-
rata in konfucijanstvo ni bilo vec priznano kot poklic. Zato zgoraj omenjeni
parametri niso mogli ve¢ sluZiti kot kriteriji definiranja konfucijanske iden-
titete (ibid.). Ta je izgubila normativno obvezujoce pomensko jedro in tako
postala bolj ali manj problem subjektivne opredelitve. To dejstvo seveda prav
ni¢ ne zmanjsuje zmede, ki glede vprasanja, kaj je pravzaprav moderno novo



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

konfucijanstvo in kdo je pravzaprav oziroma zastopnik tega nauka, trenutno
vlada ne samo v zahodni sinologiji, temvec v celotni Vzhodni Aziji.

Kljub tovrstni nedefinirani arbitrarnosti so se predstavniki druge generaci-
je modernega konfucijanstva — na razlicne nacine — naceloma poistovetili s
principi, zapisanimi v Deklaraciji. Ti so zato predstavljali nekak$no rdeco nit,
ki je povezovala pripadnike postopno moderniziranih vzhodnoazijskih druzb
s to na videz preZivelo idejno tradicijo. Zato ni nakljucje, da je vprasanje »mo-
dernizacije konfucijanskega tipa« sodilo k temeljnim vprasanjem, ki so zapo-
slovala te teoretike.

V okviru njihovih raziskav tradicionalnega konfucijanstva je bila ontologija
tista filozofska disciplina, od katere so si obetali jedrnate reSitve problemoy,
ki jih prinasa modernizacija zahodnega tipa. Samo prek resni¢nega in jasne-
ga razumevanja substance kozmosa naj bi moderni ¢lovek ponovno nasel
domovanje svojega duha. Zato so svojo glavno nalogo videli predvsem v is-
kanju »pravilne« orientacije, torej novih, jasnih kaZipotov na poti razvoja k
moderni kulturi. Te kaZipote so videli tudi kot osrednje kriterije za reSevanje
prakticnih problemov v sferi politike in ekonomije. Brez tovrstnega orienta-
cijskega ogrodja bi druzba po njihovem mnenju zapadla v vseobsezno duhov-
no revscino in delovanje posameznikov bi vodili samo zakoni tehnokratsko
mehanisti¢nega utilitarizma (ibid.). Dojemanje zahodne miselnosti kot idejne
osnove aktualne modernizacije bi v tem primeru nujno ostalo ujeto v okvire
fragmentarnih, inkoherentnih in povrsnih predstavitev, zato ne bi prispevalo
k obogatitvi, temvec¢, nasprotno, k Se hitrejSim procesom duhovne zmede in
medcloveske odtujenosti.

Za ponazoritev eti¢no-politi¢nih izhodis¢ modernega konfucijanstva lahko
uporabimo tradicionalni ideal »notranjega modreca in zunanjega vladarja
(neisheng waiwang NEE 4k T )«; v zdruZitvi osebne morale s 3irso socialno
etiko in hkrati z uspesnim Zivljenjem v druzbi, ki naj bi odlikovala taksnega
konfucijanskega »plemenitnika« (junzi 7 -¥-), so namre¢ tudi moderni konfu-
cijanci videli eno od osnov obvladovanja nepregledne kompleksnosti sodob-
nega sveta. Feng Yaoming na osnovi razlicnega razumevanja tega klasi¢nega
ideala opredeli tudi razliko med tremi zgoraj navedenimi generacijami mo-
dernega konfucijanstva:

Tradicionalni konfucijanci so koncept tako imenovanega »zunanjega vladar-
ja« prevzeli po daoisticnem klasiku Zhuangziju, v katerem je opredeljen kot
tisti, ki skupaj z notranjim modrecem sestavlja idealno pot ¢loveka. V diskur-
zu konfucijanstva je pri tem Slo za ideal moralne vladavine. Prva generacija
modernih konfucijancev je v svojem videnju tako imenovanega »zunanjega

25



26

Jana S. Rosker

vladarja« ta tradicionalni ideal prevzela, vendar je poleg tega vedno bolj po-
udarjala tudi pomembnost znanstvenega znanja. Druga generacija modernih
konfucijancev je Ze opazila, da ideala moralne vladavine v takratni druzbeni
stvarnosti ni bilo mogoce realizirati; zato je njihov »novi zunanji vladar« vse-
boval predvsem zahodno znanost in demokracijo. Tretja generacija modernih
konfucijancev in drugi teoretiki tega gibanja pa menijo, da vsebin moder-
nizacije ne gre iskati samo v znanosti in demokraciji, temvec je pri tem Se
pomembneje poiskati razumno prilagoditev razvoju in dosezkom modernega
kapitalizma (Feng Yaoming, 1992, 228).

Kot Ze omenjeno, je struja modernega novega konfucijanstva vzniknila iz po-
skusov sinteze zahodne in tradicionalne miselnosti, pri cemer so bili poskusi
sami opredeljeni s krizo obeh vrst diskurzov. Ideali modernih konfucijancev
torej nikakor niso bili omejeni na Zeljo po revitalizaciji in rehabilitaciji idej-
nih tradicij, iz katerih so izhajali; v tem pogledu je bilo jasno, da bodo lahko
modernizacijo konfucijanstva speljali samo na osnovi miselnosti, uvozene
iz tujine, od tam, od koder je modernizacija izSla. Njihova prizadevanja zato
niso izhajala le iz teznje po resitvi lastne, temvec tudi po resitvi te tuje idejne
tradicije, ki se je ocitno nepreklicno zapletla v lastne filozofske zanke. Konfu-
cijanstvo je bilo tukaj videno kot filozofija odresenja.

Recept za resitev krize modernega sveta vidijo moderni konfucijanci v priori-
tetni vlogi moralnosti. Ta vkljuCuje iskanje taksnih resitev za vsa pomembna
vpraSanja Cloveskega obstoja, ki poleg tehnicnih, organizacijskih ali pogodbe-
nih dejavnikov upostevajo tudi etino pogojenost vseh vprasanj, povezanih s
¢lovesko eksistenco. Pri tem je pomembno, kot izpostavi Heiner Roetz (2008,
379), da ima vsako Clovesko bitje kot moralno bitje (ens morale) potencial za
ohranjanje in kontinuirano reformuliranje te prioritete, ki predstavlja osnovo
za modernost solidarnosti. Ta prioriteta je jasno izraZzena v Lee Ming Hueijevih
poskusih kantovske rekonstrukcije konfucijanske etike (Li Minghui 1990, 2001),
v katerih je izpostavil svoj koncept njene »ustvarjalne transformacije« na ra-
ven »moderne zavesti« (xiandai yishi ¥4 7#) (ibid 1991, 1994). Pomemben
metodoloski korak na tej poti je naredil Ze Mou Zongsan s svojim konceptom
samo-negacije moralnega sebstva (daode ziwode kanxian & 1% [ F I ).

Moderno novo konfucijanstvo kot most med Evropo in

Vzhodno Azijo

S ponujanjem novih vpogledov v kulturno pogojeno strukturo azijskih
druzb si pricujo¢a monografija prizadeva prispevati k izboljSanju politi¢nih,



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

gospodarskih in kulturnih odnosov med »zahodnimi« in vzhodnoazijskimi dr-
Zavami. V enaindvajsetem stoletju so vzhodnoazijske druzbe preoblikovale
zemljevid napredka: ravnovesje ekonomske — in celo politiéne — moci se pre-
vesa iz evro-ameriSke v azijsko regijo. Ta premik vodi do Stevilnih vprasanj,
povezanih s preoblikovanjem materialnih in ideoloskih paradigem, ki ne do-
lo¢ajo le razvoja azijskih druzb, temvec mocno vplivajo tudi na mednarodne
odnose. Strateske resitve teh problemov morajo upostevati SirSe perspektive
znotraj konteksta posameznih kulturnih ozadij. Niso omejene zgolj na eko-
nomska in ekoloska vprasanja, temvec vkljucujejo tudi politicne in druzbene
vloge ideologij ter kulturno pogojenih vrednot, in tako predstavljajo osrednje
epistemoloske ter aksioloSke temelje, na katerih pocivajo najbolj znacilne in
trajne institucije teh druzb. V Vzhodni Aziji enega teh temeljev nedvomno
predstavlja konfucijanstvo.

Prav zato je tako imenovani preporod konfucijanstva, ki je lu¢ sveta ugledal
ob prelomu prejsnjega stoletja in se kaze v filozofski struji Modernega novega
konfucijanstva, je eden najpomembnejsih elementov znotraj novih azijskih
ideologij modernizacije (Li 1996, 544).

Da bi pridobili bolj koherentno razumevanje vzhodnoazijskega preporoda
konfucijanstva, njegovih druzbenih funkcij v procesu modernizacije in njego-
vih teorij, ta knjiga jasno zavraca idejo, da predstavlja konfucijanstvo monoli-
tno teoretsko formacijo. Nasprotno, raznoliki prispevki v tej knjigi vkljuCujejo
Sirok spekter teoretskih diskurzov, ki temeljijo na Ze zelo kompleksni in hete-
rogeni tradiciji.

Ta klju¢na ideja je Ze podrobneje razdelana v uvodu Barta Desseina k tej pu-
blikaciji. V tem eseju je vloga »moderniziranega« (to je racionaliziranega)
konfucijanskega miselnega sistema umescena v SirSi kontekst razmisljanj,
povezanih z njegovim odnosom do dveh vidikov filozofije — modrosti in zna-
nosti. V tem okviru je razvoj vzhodnoazijskih tradicij postavljen nasproti ra-
zvoju evropskih filozofskih in znanstvenih tradicij. Avtor pokaze, kako in za-
kaj so nasSe interpretacije teh dogajanj temeljito in nujno povezane z nec¢im,
cesar se moramo zavedati, namrec z nasim odnosom do relacije med seboj
in drugim. Poudarja, da bi morale biti te interpretacije rezultat razumskega
raziskovanja, argumentacije in dialoga, ter opozarja, da so taksni pristopi nuj-
no prezeti z dvomom vase, v smislu stalnega preizprasevanja prevladujocih
interpretacij lastne tradicije.

Da bi prikazal SirSo sliko konfucijanskega preporoda, ta knjiga ne proucuje le
osrednjih filozofskih pristopov, idej in metod, temvec raziskuje tudi njegova
politi€na, druzbena in ideoloSka ozadja ter njegove povezave z ideoloskimi

27



28

Jana S. Rosker

temelji vzhodnoazijske modernosti. Geopoliti¢ni vidik je prav tako pomem-
ben. Pri analizi druzbeno pomembne ideje je zato treba upostevati ekonom-
ski in zgodovinski kontekst. Konfucijanski preporod ni izjema; zato moramo
nase proucevanje te filozofske smeri zaceti s spoznanjem, da je transnaciona-
lizacija kapitala povzrocila tudi univerzalizacijo kapitalisticne proizvodnje, ki
se je tako locila od svojih specificno evropskih zgodovinskih korenin.

Zahvala

Avtorica se zahvaljuje za finanéno podporo Agencije RS za raziskovalno in ino-
vacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druZbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in druzbo in raziskovalnega programa Azijski
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija

Bendix, Reinhard. 1967. »Tradition and Modernity Reconsidered.« Compara-
tive Studies in Society and History 9 (3) (april): 292-346.

Bresciani, Umberto, 2001: Reinventing Confucianism — The New Confucian
Movement. Taipei: Taipei Ricci Institute for Chinese Studies.

Chen Guying [ &5, 1998: Chen Guying ping dangdai xin rujial &% J&E
AL, (Chen Guying komentira sodobne moderne konfucijance)
V: Taiwanzhi zhi zhexue geming — zhongjie sanzhong wenhua weiji yu
ershi shiji zhi gaobie G¥8 2 YTy - P/ =ML gL —
4 2 45 51 (Revolucija Tajvanske filozofije — tri kulturne krize in slovo
od dvajsetega stoletja) (ur. Wang Yingming). Taibei: Shuxiang wenhua
shiye. 95-98.

Feng Yaoming#§#E BH, 1992: “Cong »zhitong« dao »qucheng« — dangdai xin
ruxue yu xiandaihua wenti ¢ « ELif« 2 » {ff if«—5 A3 7 22 B H AL
[t « (Od »neposredne povezanosti« do »fleksibilnega nastanka« — Mo-
derno novo konfucijanstvo in problem modernizacije). Hanxue yanjiu.
10/2.227-251.

Gusfield, Joseph R. 1967. »Misplaced Polarities in the Study of Social Chan-
ge.« American Journal of Sociology 72 (4) (januar): 351-62.

Kahn, Hermann. 1979. World Economic Development: 1979 and Beyond.
Boulder: Westview Press.

Kwon, Keedon, 2007: Development in East Asia and a Critique of the Post-
-Confucian Thesis. Theory and Society. 36/1. 55-83.



Preporod konfucijanstva in »razli¢ni modeli modernosti«

Lee Hong-jung, 2003: Development, Crisis and Asian Values. East Asian Revi-
ew. 15/2.27-42.

Li Minghui 2= B ##, 1990: Ru jia yu daode 7 ZR BL FEf# (Konfucijanstvo in mo-
rala). Taibei: Lianjing.

Li, Jinquan 25842, ur. 1996. Xiandai xin rujia xue’an FAHH# 2 %% Vol. 3.
Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism. A Critical Examination. New
York: Palgrave Macmillan.

Roetz, Heiner, 2008: Confucianism between Tradition and Modernity, Religi-
on, and Secularization: Questions to Tu Weiming. Dao —Journal for Com-
parative Philosophy. 2008/7. 367—-380.

Rosker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblacila — idejne osnove modernizacije
v delih druge generacije modernega konfucijanstva (Razprave FF). Lju-
bljana: Znanstvena zaloZba Filozofske fakultete.

Tu, Weiming. 2014. »Confucianism.« V Encyclopaedia Britannica. Privzeto
13. marca 2014. http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/
Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344.

Vogel, Ezra F. 1961. »The Democratization of Family Relations in Japanese
Urban Society.« Asian Survey 1 (4): 18-24.

Vogel, Ezra F., 1979: Japan as number one. Cambridge, MA: Harvard Universi-
ty Press.

Yao Xinzhong, 2001: Who is a Confucian today? A Critical Reflection on the
Issues Concerning Confucian Identity in Modern Times. Journal of Con-
temporary Religion. 16/3. 313-328.

29



http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344
http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344




Uvod






Bart Dessein

Konfucianizirana racionalnost: nekaj
razmis$ljanj o Vzhodni Aziji, modrosti
in znanosti'

Uvod

doseglo svoje sedanje stanje, za katero so po eni strani znacilne do tega

trenutka nepri¢akovane mocdi, po drugi strani pa je ogroZeno prav zara-
di posledic teh moci?« se je Johannes Bronkhorst (2001, 35) dotaknil zname-
nitega obdobja »Achsenzeit« (aksialne oziroma osne dobe, op. prev.), kot ga
je leta 1949 poimenoval Karl Jaspers, ter vprasanja izvora zahodne filozofske
in znanstvene tradicije. »Zgodovinsko nakljuéje«, na katero se je skliceval,
naslavlja naslednja vprasanja: (1) KakSne razmere so potrebne, da se razvi-
je razumsko preizprasevanje? (2) Ali je razumsko preizprasevanje nujen po-
goj za to, da se mentalna dejavnost imenuje »filozofija«? (3) Ali je razumsko
preizprasevanje ustvarilo sodobne znanosti, ki so nabite z — v tem trenutku

Z intrigantnim vprasanjem »Ali je zgodovinsko nakljucje, da je ¢lovestvo

1 Ta prispevek je prirejena razli¢ica mojega osrednjega govora »Povezovanje s Kitajsko in sve-
tom (Engaging China and the World)«, predstavljenega na ustanovni seji Evropskega zdruze-
nja za kitajsko filozofijo v Ljubljani 3. oktobra 2014.




34

Bart Dessein

— Se nepri¢akovanimi moznostmi? (4) Ali bo isto razumsko preizprasevanje
instrument, ki bo racionaliziral — torej filozofsko obdelal — posledice obdob-
ja globalne znanosti, ki je sama rezultat tega razumskega preizpraSevanja,
tako da bo sodobnemu ¢loveku omogocil, da se opredeli v taisti tradiciji, ki je
ustvarila obcutek »Unbehagen« (nelagodja, op. prev.), ki ga morda poskusa
premagati? V nadaljevanju so podane nekatere refleksije o teh vprasanjih. Pri
tem bo razvoj vzhodnoazijskih tradicij primerjan z razvojem evropskih filozof-
skih in znanstvenih tradicij.

Izvor tradicij razumskega preizpraéevanja

Zgodniji grski pironisti, ustanovljeni v prvem stoletju pred nasim Stetjem, so
znani po svojem zavracanju podajanja sodb o vsem, kar leZi onkraj neposre-
dne zaznave. Po njihovem mnenju takSnih sodb ni mogoce ne potrditi ne
zanikati, zato je treba sodbo zadrzZati. Vsaka sodba o neocitnem bi bila zgolj
zloraba jezika v poskusu, da bi z besedami predstavili tisto, ¢esar ni mogoce
predstaviti (glej Kuzminski 2008, 134). V svojem delu Razprava o nacelih clo-
veskega znanja je George Berkeley, anglo-irski Skof iz Cloyna iz osemnajstega
stoletja, trdil, da je »esse« (resni¢nost) enako »percipi« (zaznavno) (Berkeley
1964, 42). S tem je zanikal razliko med resnicnostjo in zaznavnim, kar pomeni,
da so vse izjave o tem, kar bi lahko bilo onkraj podrocja videza, nesmiselne.
Ta dva primera sta dovolj za ponazoritev, da razvoj tradicije razumskega pre-
izprasevanja ni samoumeven. Da bi se tradicija razumskega preizprasevanja
razvila, morajo misleci sprejeti legitimnost vprasanj in kritik, tudi ¢e so te us-
merjene proti prepri¢anjem, ki jih sankcionira intuicija, tradicija ali razodeta
resnica. Namesto sprejemanja in podpore »razodete resnice« — tipicen »te-
oloski odnos« — je razumsko preizprasevanje usmerjeno k »razkrivanju resni-
ce« (glej Bronkhorst 2001, 34). TakSno »razumsko preizprasevanje« je orodje
¢loveske dejavnosti v iskanju modrosti (sophia). Seveda pripadnost tradiciji
razumskega preizprasevanja ljudi ne naredi pametnejsih. Gre za —to je treba
poudariti — zgolj razliko v »odnosu«, drugacen nacin obravnavanja sveta.

Ker razumsko preizprasevanje presega intuicijo, tradicijo ali razodeto resni-
co, imajo »sistemi razumskega misljenja« moznost prestopiti meje biotopa,
v katerem so se razvili. To je pomembno glede na naslednje: ko filozofijo za-
znamuje razumsko preizprasevanje in ko je razumsko preizprasevanje pred-
pogoj za razvoj znanstvene tradicije, postane filozofija znanstvena disciplina.
Vprasanje, koliko filozofskih tradicij se je v zgodovini ¢lovestva razvilo kot
»razumsko preizprasevanje, je torej tudi vprasanje, koliko znanstvenih tra-
dicij se je razvilo — glede na nas sodobni Unbehagen. Strokovna mnenja o



Konfucianizirana racionalnost

tem vprasanju se razlikujejo (glej Dessein 2001, 97). Frits Staal (1993, 16) je
razlikoval med tremi znanstvenimi tradicijami: zahodno-evrazijsko tradicijo,
ki vkljuCuje evropsko in islamsko znanstveno tradicijo z grsko tradicijo, ki je
dolzna Egipéanom, Babiloncem, Hetitom in Feni¢anom (glej tudi Needham
1974, 55), indijsko ter kitajsko tradicijo. Med temi tremi sta po Staalovem
mnenju (1989, 308) indijska in grska tradicija zaznamovani s poudarkom na
formalni logiki, kar za kitajsko tradicijo ne velja. Upostevajoc¢ kulturna (filo-
zofska) izposojanja v pristnih razvojih, so nekateri ucenjaki trdili, da je grska
filozofija dolina indijski filozofiji (glej Garbe 1987, 36—9; Conger 1952, 103,
105, 107, 109-11). Richard Garbe (1987, 39-46) prepoznava definitiven in-
dijski vpliv na Pitagoro (Sesto stoletje pred nasim stetjem), vpliv, ki je prisel
prek Perzije.? Jean Przyluski (1932, 286) je poudaril iranske izposojenke tako
v grski kot v indijski tradiciji. To bi torej zmanjsalo Stevilo tradicij racionalne
raziskave zgolj na indo-iransko-grsko tradicijo. Kot bomo razpravljali v nada-
ljievanju, je bila indijska — torej budisti¢cna — tradicija zelo pomembna tudi
za Kitajsko in posledi¢no za celotno Vzhodno Azijo (glej Zircher 1972; Ch’en
1973; Frankenhauser 1996; Harbsmeier 1998).

V razpravi o izvoru filozofskih tradicij je Christoph Harbsmeier (1998, 261)
trdil, da se racionalnost in argumentacija »pojavita, ko mislec resno razmislja
o vseprisotnosti moznosti, da se morda moti, da potrebuje razloge in argu-
mente za podporo veljavnosti svojih pogledov«. To naredi vprasanje o vzniku
»filozofije« kontekstualno: kdaj so bile okolis¢ine taksne, da so se »filozofi«
sooCili z mozno zmotnostjo (svojih) tradicionalnih konceptov in/ali s potrebo,
da druge prepric¢ajo o pravilnosti svojih pogledov.? V povezavi s tem je Jana
Rosker (2008, 2-3) opozorila na presenetljivo podobnost med naslednjimi
izjavami Sokrata, Laozija in Zhuangzija. Medtem ko je Sokrat izjavil: »Ne vem,
niti ne mislim, da vem,«* s ¢Cimer je priznal, kot pravi, »popolno globino svoje
nevednosti, hkrati pa a priori zanikal moZnost doseganja kakrSnega koli ,res-
ni¢nega‘ spoznanjag, je Laozi v 71. poglavju dejal:

AL
Vedeti, da ne ves, je najboljSe (Ershi’er zi 1988, 8b).

Zhuangzi pa je menil, da:

FIEHFr A 2 2

Tisti, ki se zna ustaviti tam, kjer ne ve, je dosegel popolnost (Ershi‘er zi
1988, 18b).

Za Perzijo glej tudi Conger 1952, 124.
Za proucevanje »konteksta« glej Scharfstein 1989.

Sokratov zagovor v Platonu (2001, 7).

35




36

Bart Dessein

Tako se zdi, da so se zahodni in kitajski misleci tako imenovane osne dobe
ukvarjali z vprasanji, povezanimi s teorijo znanja; zato je verjetno, da so
»podobne« spodbudne razmere za razvoj »razumskega preizpraSevanja«
obstajale tako v zahodnih kot v kitajskih kulturnih sferah® (glej tudi Dessein
2001, 98-103).

Aristotel (384—322 pred nasim Stetjem) je »sophio« opredelil kot »theoria«.
Koncept »teoreticnega znanja« je bil s tem postavljen nasproti »prakticne-
mu znanju,« to je znanju, povezanemu s ¢loveskim (druzbenim) védenjem.
Aristotel je dajal prednost teoretinemu znanju, saj je to najbolj uporabna
vrsta znanja za praktiéne namene, ker zahteva absolutno abstrakcijo prakti¢-
nega cilja (glej Bowra 1958, 86). Grka »sophia« je tako nasla svoj cilj »v« sve-
tu. V platonski (Platon, 428—-348 pred nasim Stetjem) in aristotelski filozofiji
se modrost ukvarja s prakticnim Zivljenjem ljudi v druzbi® (glej Dessein 2001,
101-2). Geoffrey Lloyd (1979, 255) je, ko je razpravljal o grskem primeru,
pripomnil, da lahko domnevamo, da je v situacijah, ko drzavljani lahko odpr-
to razpravljajo o nacinu upravljanja drzave, manj zadrzkov — vsaj v nekaterih
druzbenih krogih — za upiranje zakoreninjenim predpostavkam in verovanjem
o naravnih pojavih, bogovih ali izvoru oziroma redu stvari, in nadaljeval, da
grike antike ni zaznamoval le izjemen intelektualen razvoj, temvec tudi edin-
stvena politi¢na situacija, in da — to je pomembno omeniti — se zdi, da sta ti
dve zadevi povezani’ (Lloyd 1979, 258).

Kitajska je v zaCetku Sestega stoletja pred nasim Stetjem doZivela pomembne
politiéne razvoje. Ne Zelim prevec poudarjati »institucionalnega« vidika tako
imenovane akademije Jixia (dobesedno »blizu Ji« [Vrata prestolnice drzave
Qi]),® ki jo je ustanovil vladar fevdalne drzave Qi, vojvoda Huan, okoli leta
360 pred nasSim Stetjem, vendar je pomembno omeniti, da je bil vojvoda
Huan znan po tem, da je na svoj dvor vabil razliéne uc¢enjake — konfucijanske,
daoisti¢ne in druge — da bi mu svetovali glede politicnih zadev. Zdi se, da so
bile podobno kot v anti¢ni Grdiji tudi na Kitajskem prisotne okolis¢ine, ki so
bile bistvene za razvoj tradicije razumskega preizprasevanja — to je svobodna

Za pojem »podobnosti« glej Scharfstein 1978, 28ff.

To nasprotuje trditvi Mou Zongsana (1963, 15), da se je grska filozofija zacela kot skrb za
naravo, in ne z urejanjem cloveskega Zivljenja.

Poudarek je avtorjev (B. D.).

Lloyd in Sivin (2002, 30-5) sta omenila, da so si zgodovinarji moderne filozofije namislili aka-
demijo Jixia, ki bi spominjala na zbirno mesto za intelektualce, primerljivo s sodobnim razis-
kovalnim centrom. Trdita pa, da je edini dokaz, ki bi lahko vodil k percepciji, da je bila akade-
mija Jixia tak center, naziv »visji veliki mojster«, ¢astni naslov brez institucionalnega statusa.
Za interpretacijo akademije Jixia kot sredi$¢a ucenja glej Makeham 1994. Za vec informacij
glej tudi Sivin 1995, poglavje 4; Lee 2000, 44—6.



Konfucianizirana racionalnost

razprava, ki je ne ovirajo vse vrste vprasanj, tudi na podrogcjih, ki bi lahko po-
segala v druge vire oblasti.

Kitajski misleci iz obdobja »stotih filozofskih Sol« pa so se razlikovali od svojih
grskih kolegov po moralnih vrednotah, s katerimi je bilo obremenjeno njiho-
vo iskanje.? Ceprav so bile politi¢ne okolis¢ine na Kitajskem v obdobju vojsku-
jocih se drzav morda podobne tistim v anti¢ni Grciji, je bil kitajski »pristop«
drugacen. Ne glede na to, kako razli¢ne so bile v svojem pristopu k sodobnim
razmeram posamezne kitajske »filozofije«, ki so se razvijale v Sestem in pe-
tem stoletju pred nasim Stetjem, so si delile znacilnost, da so bile usmerjene
v preteklost, in ne v prihodnost: kitajski »filozofi« so se predvsem trudili ob-
noviti opevano zgodovinsko obdobje, ki je predhodilo politicnim in druzbe-
nim nemirom njihovega c¢asa (Bauer 2006, 37). Ta odlocitev pojasnjuje, zakaj
je bilo za avtoriteto trditve pomembnejse, da izvira iz modrosti, kot pa da je
podprta s preverljivimi dokazi (glej Lloyd in Sivin 2002, 193). Razli¢ni uce-
njaki so veckrat trdili, da sta zdruzZitev cesarstva pod dinastijo Qin (221-206
pred nasim Stetjem) in zmaga konfucijanstva pod dinastijo Han (206 pred na-
Sim Stetjem — 220 naSega Stetja) imeli unicujo€ vpliv na razvoj »razumskega
preizprasevanja«, kot je opredeljeno tukaj (glej Lloyd in Sivin 2002, 27). V
konfucijanski dinastiji Han se je razvoj filozofije v razli¢nih smereh, ki je bil
posledica obstoja Stevilnih fevdalnih drzav, od katerih je vsaka imela svoje-
ga vladarja in in svoje specificne potrebe po svetovanju, ustavil. Uenost je
postala mocno institucionalizirana in birokratizirana, filozofski poklic pa je bil
organiziran v »$ole miselnosti« (jia %).

Pripadnost »3oli miselnosti« je pravzaprav vprasanje prenasanja znanja. O
tem nas obve$¢a Liishi chungqiu (= IXFE#K (Pomlad in jesen klana Lii) iz tretje-
ga stoletja pred nasim Stetjem:

USR5 T 3800 ) A 2 SRR (..) TS P 2 SO H A R
JE R I o

Pri ucenju je treba napredovati, da v umu ni slepote. Skrbno recitiraj [be-
sedila]. [...] Opazuj, ali je [ucitelj] vesel, in [Ce je tako,] ga vprasaj o po-
menu besedil. Naredi svoja usesa in oci poslusne in ne nasprotuj njegovi
nameri. Umakni se od njega in premisli o tem, kar je povedal. (Ershi’er zi
1988, 640a)

To, da je bilo (1) prenasanje znanja pojmovano kot recitiranje besedil in (2)
usmerjeno v ucencevo sprejemanje uciteljeve razlage, je seveda skladno s
prej omenjeno avtoriteto, pripisano besedam modrecev iz antike (glej Lloyd

9 Za ve€ o tem glej Lloyd in Sivin 2002, 2.

37




38

Bart Dessein

in Sivin 2002, 46). Na Kitajskem so se knjige razvijale kot besedila, ki jih je
sprejela in komentirala dolo¢ena »Sola« v skladu z njenim razumevanjem
besed starih modrecev te Sole'® (glej Lloyd in Sivin 2002, 73), ter ¢lanstvo
v »$oli« predpogoj za pridobivanje znanja in razumevanje te razlage. Angus
Graham (1989, 75) je ta zgodovinski razvoj povzel takole:

Na Kitajskem se je racionalnost razvijala s polemikami med Solami in
upadla, ko so te po letu 200 pred nasim Stetjem zbledele. [...] V Cetrtem
stoletju pred nasim Stetjem prvi¢ sreCamo mislece, ki jih navdusuje me-
hanika argumentacije, uzivajo v paradoksih in osupljajo svoje obcinstvo
tako, da »naredijo nedopustno dopustno«. Ko so bili med dinastijo Han
filozofi razvrsceni v Sest Sol, so ti in tisti, ki so se bolj prakti¢no zanimali
za poimenovanje, postali retrospektivno znani kot Sola imen. Prej so jih
preprosto imenovali bianzhe, »tisti, ki razpravljajo«, v¢asih prevedeno
kot »dialektiki«. Konfucijanci, daoisti in legalisti so jih prezirali, ker so
izgubljali ¢as z abstrakcijami, kot so »podobno in drugacno«, »trdo in
belo«, »brezmejno« in »brezdimenzionalno«.

Kitajske filozofije tako ne zaznamuje »iskanje resnice« (Bauer 2006, 17), saj je
resnica besed iz antike nesporna. Namesto tega je kitajska filozofija usmerje-
na v soocanje s svetom, katerega pravilni red narekuje preteklost, ter je sesta-
vljena iz uresni¢evanja dolocenega in prenasanega razumevanja besed iz pre-
teklosti v prakso.!* Na Kitajskem sta ta usmerjenost k povelicani preteklosti in
zaupanje v »razodeto resnico« povzrocila slabo razvito umetnost formalnega
dokazovanja, medtem ko je togi racionalizem, ki je zahteval formalni dokaz v
formalnih kontekstih, ostal obroben pojav (Harbsmeier 1998, 265; glej tudi
Bauer 2006, 17). Ker je bila Vzhodna Azija pod vplivom kitajske konfucijanske
kulture, je ta posebnost oblikovala intelektualne in znanstvene tradicije tega
dela sveta. Korejske in japonske institucije so bile mo¢no pod vplivom kitajske-
ga konfucijanskega kanona, filozofija pa se je pretezno osredotocala na »prak-
ticni« svet (glej Sansom 1978, 113—-4; Romberg 2003, 527-30).

10 Cheng (1997, 318, opomba 4): »Kar zadeva pojem ,Sole’ v kitajski antiki,« je Nathan Sivin
(1992, 27) pripomnil, da, »v nasprotju z grskim pojmom Sol, ki so jih tvorili govorci in polemiki
na javnih mestih, ta pojem prej ustreza bibliografskim kategorijam kot pa skupinam ljudi.
Na Kitajskem so se Sole med seboj razlikovale glede na to, kateri korpus pisnih besedil so
ohranjale in prenasale naprej v liniji prenosa, ki je mo¢no spominjala na pripadnost oziroma
sorodstveno vez (od tod beseda jia, ki pomeni ,klan‘).«

11  Z besedami Anne Cheng (1997, 34): »Namesto ,vedeti kaj‘ (torej, propozicijskega znanja, ka-
terega idealna vsebina bi bila resnica) je znanje misljeno kot tisto, kar teZi k dejanju, ne da bi
to Ze bilo dejanje, predvsem ,vedeti kako’: kako razlikovati, da bi lahko usmerjali svoje Zivljen-
je in spreminjali svoj druzbeni ter kozmicni poloZaj na bolje. Ne gre za znanje, ki intelektualno
dojema pomen trditve, ampak za znanje, ki integrira dejanskost stvari ali situacije.«



Konfucianizirana racionalnost

Srecanje budizma in konfucijanstva

Da »filozofija« govori o zaznavanju sveta in s tem povezanih nacinih »sooca-
nja s svetomg, postane ocitno, ko se srecajo razli¢ni filozofski ter znanstveni
»svetovi«. Na obmocju Magadhe, kjer je Zivel zgodovinski Buda, so bili dZaini-
sti (in v€asih tudi Ajivake) pomembni religiozni tekmeci budistov.'?> To pomeni,
da so morali zgodniji budisti prepricati svoje nasprotnike o svoji resnici— nihce
se ne rodi kot budist. Teritorialna Siritev v obdobju Asoka kot glavne nasprot-
nike budistov ni dodala le brahmanov (glej Bronkhorst 2011, 8-11), temvec¢
je povecala moznosti za pripadnike vseh prepri¢anj in verovanj, da svobodno
potujejo po drzavi (glej ibid., 2—4). V tem obdobju so budisti odsli na Srilanko
in v regijo Gandhara. Regija Gandhara je postala Se posebej pomembna za
razvoj budisti¢ne sholasti¢ne tradicije. Znani Milindapaiiha (Vprasanja kralja
Milinde), zapis domnevne debate med grskim kraljem Milindo/Menandro-
som in budistiénim menihom Nagaseno, je pomembno pri¢evanje o soo¢enju
med budisti in pripadniki helenisticne tradicije, ki je cvetela v Srednji Aziji
okoli leta 185 pred nasim Stetjem.® Zelo verjetno je, da je srecanje s clani
grske racionalne tradicije navdihnilo budiste iz Gandhare, da so sistemati-
zirali Budovo besedo v trden filozofski sistem. Ustvarjanje svojega lastnega
posebnega sistema je bilo verjetno videti kot edini nacin za obrambo svoje
vere pred dobro razvito grsko tradicijo racionalne debate.

Toda ponovno je bil kitajski primer drugacen. Obseg vpliva konfucijanske or-
todoksije, ¢eprav v strogem pomenu ni bila »teologija«, na razvoj kitajske »fi-
lozofije« je razviden iz budisticno-kitajskega sre¢anja. Gandharski budizem,
ki je dosegel Kitajsko na zaCetku nasSega Stetja, je sCasoma postal »konfu-
cijanski«, in budisticno razumsko preizprasevanje kot neodvisna tradicija ni
preZivelo devetega stoletja. Hubert Seiwert (1994, 532) je nastalo situacijo
opisal takole:

Elitna kultura v predmoderni Kitajski ni bila sestavljena samo iz konfu-
cijancev, temvec tudi iz budistov in daoistov. Ortodoksija, torej elemen-
ti, ki so vzdrzevali druzbeno kohezijo kitajskega svetovnega nazora, ni

12  Za nekatere refleksije o srecanju med budizmom in dZainizmom glej Bronkhorst 2011, 130—
42. Zarazlicne religiozne skupine, ki so bile aktivne v istem ¢asu kot Buda, glej Hirakawa 1990,
16-8.

13 Vkitajskem prevodu to delo pripada Soli budizma Sarvastivada in najverjetneje izvira iz zacet-
ka nasega stetja (glej Willemen, Dessein in Cox 1998, 104-5). Treba pa je omeniti, da nobeno
delo grske literarne in filozofske tradicije, Ceprav se nanasa na indijsko tradicijo, neposredno
ne omenja »budistov«. Osebna komunikacija z Baudoinom Decharneuxem, 29. januar 2015.
Beckwith (2012, 24) je pripomnil, da »je izjemno malo verjetno, da Grki in zgodnji budisti niso
imeli prav nikakrsnega vpliva drug na drugega.«

39



40

Bart Dessein

pripadala izklju¢no eniizmed teh treh tradicij, ampak so jo delili vsi — vsaj
toliko, kolikor so se integrirali v elitno kulturo. [...] IdeoloSka homogenost
svetovnega nazora elit je bila takSna, da se niti niso zavedali njenih meja.
(Poudarek je avtorjev, B. D.)

Na Japonskem se je budizem osredotocal predvsem na Diesseits (tostranstvo,
op. prev.) (Romberg 2003, 529).

Kitajsko srecanje z Zahodom

Lahko bi trdili, da se je po tem, ko je grsko tradicijo prekinil temeljni preobrat,
ki ga je prinesel Avgustin (354-430), v sredini petnajstega stoletja zacelo vra-
¢anje k »antiki«. Premik od sholasti¢ne miselnosti k humanizmu in renesansi
je izzval avgustinski pogled in tlakoval pot razmisljanju, znacilnemu za ob-
dobje razsvetljenstva, s ponovnim poudarkom na fizicnem in ¢utnem svetu.
Ena pomembna posledica tega je bila, da je bil ¢lovek — ponovno — viden kot
ustvarjalni akter v zgodovini. Osebna svoboda je bila razumljena kot univer-
zalna vrednota in nujni pogoj za ¢lovekovo ustvarjalno delovanje (glej Casi-
rer 1927, 46). Doba evropskega kolonializma je prisla skupaj s kombiniranimi
preobrazbami renesanse in znanstvene revolucije. V sooenju z Evropo se je
med vzhodnoazijskimi misleci pojavila nova faza »soocenja s svetom.

Termin »tetsugaku 5 2f«, prevod termina »philo-sophia« — ljubezen do
modrosti — je leta 1784 prvi¢ uporabil Nishi Amane, pomembna figura ob-
dobja japonske obnove Meiji, med katero se je Japonska otresla svoje kon-
fucijanske preteklosti kot odziv na novi svetovni red devetnajstega stole-
tja (glej Cheng 2007, 162). V kitajskem prevodu »zhexue ¥5 %« ga je prvi¢
uporabil Huang Zunxian 5 1% %2 (1848-1905) leta 1897 v opisu ustanovitve
cesarske univerze v Tokiu leta 1877. Ta univerza je obsegala tri fakultete:
za pravo, fiziko in literaturo, ki je vkljucevala tudi oddelek za filozofijo. Vet
kot omembe vredno je, da se je na tem filozofskem oddelku spodbujalo
proucevanje budizma ter je bila predvidena sinteza med Budo, Konfucijem,
Sokratom in Immanuelom Kantom (Cheng 2007, 162-3). Leta 1900 je Endo
Ryukichi (1874-1946), ki je Zivel v Tokiu, objavil »zgodovino kitajske filozofi-
je« z naslovom Shina tetsugaku shi. Navdahnjeno z zahodno filozofsko zgo-
dovino, je delo razdelilo zgodovino kitajske filozofije na tri obdobja: anti¢no
obdobje do tretjega stoletja pred nasim Stetjem, srednjevesko obdobje od
dinastije Han do Tang ter moderno obdobje Song, Yuan in Ming. Pregled

14  Zarazmisljanja o odnosu med fizicnim in bozanskim v tem zgodnjem obdobju »znanstvenega
misljenja« glej Goller in Mittag 2008, 38.



Konfucianizirana racionalnost

se je koncal z Wang Yangmingom T [ (1472-1529), ki je imel na Japon-
skem neizmeren vpliv (Cheng 2007, 165).

Na Kitajskem sta proucevanje zahodne filozofije in reinterpretacija kitajske
tradicije postala orodiji, ki sta bili uporabljeni za soocanje z novim svetovnim
redom devetnajstega in zgodnjega dvajsetega stoletja. V kitajski epohi »go-
spe demokracije« in »gospoda znanosti« (ali lahko tu zaznamo spoStovanje
do Grkov?) je Wang Guowei F[Bl4f (1877-1927) v svoji knjigi Zhexue bian-
huo 1235k 5Y, (Filozofska pojasnila) iz leta 1903 zagovarjal »globoko razume-
vanje zahodne filozofije z namenom reorganizacije nase kitajske filozofije«
(Cheng 2007, 164). Z drugimi besedami, to je bil poziv, naj kitajske filozofije
ne razlagajo vec kot »modrost«, temvec kot »znanost«. V reviji Novi drZavljan
iz leta 1903 je Liang Qichao Z2R{HE (1873—-1929) objavil €lanek z naslovom
»Misljenje Kanta, najvecjega sodobnega filozofa«, v katerem je Kantovo mis-
lienje oznadil za »skoraj budisticno«, opremljeno z epistemologijo, logiko in
pojmi objektivnosti in subjektivnosti ter z besedilnimi viri v indoevropskih
jezikih. S trditvijo, da je budizem edina »orientalska« tradicija, ki si zasluZi
oznako »filozofija«, je Liang Qichao po eni strani priznal Ze omenjeno prezgo-
dnjo smrt budisti¢ne logike na Kitajskem, po drugi strani pa je prepoznal, da
Kitajska poseduje temelje za »filozofijo« (Cheng 2007, 164).

Feng Youlan %A B#(1895-1990), ki je $tudiral pri ameriskem pragmatistu
Johnu Deweyju na Univerzi Columbia, je med letoma 1931 in 1934 v San-
ghaju objavil svoje monumentalno delo Zgodovina kitajske filozofije (Zhon-
gguo zhexue shi H B2 51). Podobno kot delo Enda Ryukichija prvi zvezek
obravnava obdobje do dinastije Han, medtem ko drugi zvezek zajema zgodo-
vino kitajske filozofije do konca obdobja Qing. Naslednja izjava Feng Youlana
(Fung 1953b, 1-5) v uvodu drugega zvezka nazorno prikazuje intelektualno
vzdusje tistega Casa:

Zgodovinarji zahodne filozofije obi¢ajno svojo tematiko kronolosko de-
lijo na tri obdobja: anti¢no, srednjevesko in moderno. To ni zgolj arbi-
trarna delitev, saj imajo filozofije teh treh obdobij dejansko vsaka svoj
lastni duh in znacaj. Kitajsko filozofijo lahko, ¢e jo obravnavamo zgolj s
¢asovnega vidika, podobno razdelimo na ista tri obdobja. [...] Z drugega
vidika pa bi lahko rekli, da ima Kitajska dejansko le anti¢no in srednje-
vesko filozofijo, Se vedno pa ji manjka moderna. [...] Kitajska je vse do
nedavnega, ne glede na to, kako jo obravnavamo, v bistvu ostala sre-
dnjeveska, zaradi ¢esar v mnogih pogledih ni dohajala Zahoda. Moder-
na doba je v kitajski zgodovini dejansko manjkala, filozofija pa je le en
vidik te splosne situacije.

41




42

Bart Dessein

Vendar pa, pod vplivom Deweyjevega pragmatizma, Feng Youlan tudi zago-
varja posebnosti kitajske tradicije. V uvodu prvega dela svoje zgodovine je
izjavil naslednje:

Logika je pogoj za dialekti¢no razpravo, in ker si vecina Sol kitajske filo-
zofije ni posebej prizadevala vzpostaviti argumentov za podporo svojih
doktrin, je bilo le malo oseb, razen tistih iz Sole imen,** ki so bile zaintere-
sirane za proucevanje procesov in metod razmisljanja; ta Sola je na Zalost
imela le kratkotrajen obstoj. Logika se, tako kot epistemologija, zato na
Kitajskem ni razvila. [...] Ali je res, da kitajski filozofiji primanjkuje siste-
ma? Kar zadeva predstavitev idej, je zagotovo res, da je razmeroma malo
kitajskih filozofskih del, ki kaZzejo enotnost in urejeno zaporedje; zato je
pogosto rec¢eno, da kitajski filozofiji primanjkuje sistema. Kljub temu lah-
ko tisto, kar imenujemo sistem, razdelimo v dve kategoriji, formalno in
realno, ki med seboj nista nujno povezani. Lahko priznamo, da kitajska fi-
lozofija nima formalnega sistema, vendar Ce bi kdo trdil, da zato nima no-
benega realnega sistema, kar pomeni, da v kitajski filozofiji ni organske
enotnosti idej, bi bilo to enako kot trditi, da kitajska filozofija ni filozofija
in da Kitajska nima filozofije. [...] Glede na pravkar povedano mora imeti
filozofija, da bi bila filozofija, realen sistem, in ¢eprav je kitajska filozofija
formalno manj sistemati¢na kot zahodna, vsebuje v svoji dejanski vsebini
prav toliko sistema kot zahodna filozofija. Zato je pomembna dolZnost
zgodovinarja filozofije najti temeljni realni sistem znotraj filozofije, ki ji
manjka formalni sistem. (Fung 1953a, |, 3—4)

Filozofija kot modrost in filozofija kot znanost

Ta pragmatizem se je znova pojavil v enaindvajsetem stoletju, ko se je svetovni
red — Se enkrat — preoblikoval z globino, ki je morda zelo podobna temu, kar se
je zgodilo na Kitajskem v obdobju vojskujocih se drzav. Kitajsko novo »soocenje
z novim svetom« lahko na primer vidimo v razmisljanju Li Zehouja 25 )&, ki
nasprotuje strogemu »filozofskemu« pristopu ter zagovarja zgodovinski in an-
tropoloski pristop h konfucijanstvu (glej Thoraval 2007, 120-121). Ta miselna
nit nima le diahroni¢ne dimenzije, temvec tudi sinhroni¢no, saj se zoperstavlja
sodobnemu konfucijanskemu gibanju tistih kitajskih mislecev, ki so v obdobju
po letu 1949 Ziveli v izgnanstvu in ki po mnenju Li Zehouja ter njegovih privr-
Zencev prezirajo posebnost zgodovinske izkusnje na celinskem delu. Leta 1999
je Wang Bo, profesor filozofije na pekinski univerzi, oblikoval naslednjo misel:

15 To je bianzhe, ki ga prav tako omenja Angus Graham.



Konfucianizirana racionalnost

Sooceni smo z naslednjo dilemo: kaj nam je ljubSe? Da bi bil predmet
nasega proucevanja »kitajski« ali »filozofski«? (Wang 1999, 30)

»Manifest za preporod kitajske kulture« (Zhonghua wenhua fuxing xuanyan
HHAE AL B M E ) iz leta 2001 ne razkriva le, da se morata v enaindvajse-
tem stoletju drug z drugim soociti dva kitajska svetova, temvec tudi, da se po-
novno odkrita ter ponovno utemeljena kitajska tradicija vse bolj predstavlja
kot mozna alternativa zahodni filozofski in znanstveni tradiciji, ki so jo, Ceprav
z razlicnim tempom, sprejele vzhodnoazijske drzave.

Zakljucek

V zaletku enaindvajsetega stoletja smo pri¢a prenosu globalne moci z evro-
-ameriskega na vzhodnoazijsko obmocje, zahodni razvojni model pa je zacel
kazati svoje omejitve. To je pripeljalo do tega, da vzhodnoazijske tradicije niso
vec zanimive zgolj za vzhodnoazijske intelektualce, temvec se ti¢ejo tudi za-
hodnjakov, ki v teh tradicijah Zelijo najti nov nacin »delanja filozofije« (Cheng
2007, 184). Ta novi zahodnjaski odnos je dale¢ od naivnosti Frangoisa-Marie
Aroueta Voltaira, ko je leta 1755 izjavil, da je kamnito srce DZingiskana omeh-
¢ala moralna Cistost neznih Kitajcev,® ter njegove izjave iz leta 1756, da se je
zgodovina civilizacije zacela s kitajsko drzavo;*” prav tako je dale¢ od opor-
tunisticne trditve francoskih jezuitov iz osemnajstega stoletja, da so Kitajci
nekoc¢ imeli obliko monoteizma, ki ni bila bistveno drugacna od judovsko-kr-
S¢anske tradicije (glej Spence 1991, 132-3).

Sodobno zblizevanje »azijske« in »zahodnex« filozofije ponazarja tudi nasled-
nje opazanje Chada Hansena (1993, 19): dejstvo, da je vzhodnoazijska filozo-
fija (Chad Hansen je govoril o kitajski filozofiji) logi¢na v prirojenem smislu, ni
odkritje, ampak nasa odlocitev. Gre za odlocitev, da predlagamo, kritiziramo
in branimo interpretacije na doloceni nacin. Nacin, kako se mi ukvarjamo z
vzhodnoazijsko filozofijo, je nasa odlocitev, prav tako kot je odlocitev vzhod-
noazijskih mislecev, kako se oni ukvarjajo z zahodno filozofsko tradicijo. Ven-
dar pa bi moral biti proces odlo¢anja rezultat razumskega preizprasevanja,
argumentacije in dialoga. Samoumevno je, da to vkljucuje tudi dvom vase
in preizprasevanje lastne tradicije, ne glede na to, ali gre za evropsko ali
vzhodnoazijsko tradicijo. Na vprasanje, ali je isto razumsko preizprasevanje,
ki je ustvarilo obcutek nelagodja (Unbehagen) s posledicami dobe globalne

16 Voltaire v Orphelin de la Chine. Tragédie en cing actes et en vers (1755). Citirano iz Spence
1990, 4.

17 Voltaire v Essais sur les moeurs et I'esprit des nations (1756). Citirano iz Spence 1990, 4.

43



44

Bart Dessein

znanosti, tisto, ki bi lahko in bi moralo sluZiti kot orodje racionaliziranja tega
nelagodja, je mogoce odgovoriti le pritrdilno. V tem procesu je odlocilen, kot
je treba ponoviti, »odnos« do samega sebe in do drugega.

Bibliografija

Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. Miinchen:
Verlag C. H. Beck.

Beckwith, Christopher |. 2012. Warriors of the Cloisters. The Central Asian
Origins of Science in the Medieval World. Oxford: Oxford University Press.

Berkeley, George. 1964. »A Treatise Concerning the Principles of Human
Knowledge.« V The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Vol. 2,
uredila A. A. Luce in T. E. Jessop, 411-413. London: Nelson.

Bowra, Cecil Maurice. 1958. The Greek Experience. London: Weidenfeld and
Nicolson.

Bronkhorst, Johannes. 2001. »Pourquoi la philosophie existe-t-elle en Inde.«
V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia, uredil Johannes Bronkhorst,
7-48. Lausanne: Etudes de Lettres.

—. 2011. »Buddhism in the Shadow of Brahmanism.« Handbuch der Orien-
talistik 2: 24.

Casirer, Ernst A. 1927. Individuum und Kosmos in der Philosophie der Rena-
issance. Studien der Bibliothek Warburg Herausgegeben von Fritz Saxl.
Leipzig in Berlin: B. G. Teubner.

Ch’en, Kenneth. (1964) 1973. Buddhism in China. A Historical Survey. Prince-
ton: Princeton University Press.

Cheng, Anne. 1997. Histoire de la pensée chinoise. Pariz: Seuil.

—, ur. 2007. »Les tribulations de la ‘philosophie chinoise’ en China.« V La
pensée en Chine aujourd’hui, 159-184. Pariz: Gallimard.

Conger, George P. 1952. »Did India Influence Early Greek Philosophies?« Phi-
losophy East and West 2 (2): 102—-128.

Dessein, Bart. 2001. »Climbing a Tree to Catch Fish: Some Reflections on Pla-
to, Aristotle, and China.« V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia,
uredil Johannes Bronkhorst, 97—125. Lausanne: Etudes de Lettres.

Ershi’er zi —~ —F. (1986) 1988. Sanghaj: Changhai guji chubanshe.

Frankenhauser, Uwe. 1996. »Die Einfihrung der buddhistischen Logic in Chi-
na.« Opera Sinologica 1. Wiesbaden: Harrassowitz.

Fung, Yu-lan. 1953a. A History of Chinese Philosophy. Vol. 1: The Period of the
Philosophers (from the beginnings to circa 100 BCE). Princeton: Prince-
ton University Press.



Konfucianizirana racionalnost

—. 1953b. A History of Chinese Philosophy. Vol. 2: The Period of Classical
Learning (from the Second Century B.C. to the Twentieth Century A.D.).
Princeton: Princeton University Press.

Garbe, Richard. 1987. The Philosophy of Ancient India. Chicago: The Open Court.

Goller, Thomas, in Achim Mittag. 2008. Geschichtsdenken in Europa und Chi-
na. Selbstdeutung und Deutung des Fremden in historischen Kontexten.
Sankt Augustin: Academia Verlag.

Graham, Angus C. 1989. Disputers of the Tao. Philosophical Argument in An-
cient China. La Salle: Open Court.

Hansen, Chad. 1983. Language and Logic in Ancient China. Ann Arbor: The
University of Michigan Press.

Harbsmeier, Christoph. 1998. Science and Civilization in China. Vol. 7: Pt. 1:
Language and Logic. Cambridge: Cambridge University Press.

Hirakawa, Akira. 1990. A History of Indian Buddhism. From Sakyamuni to
Early Mahdyana. Asian Studies at Hawaii 36. Prevedel in uredil Paul
Groner. Honolulu: University of Hawaii Press.

Jaspers, Karl. 1949. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Zirich: Artemis Verlag.

Kuzminski, Adrian. 2008. Pyrrhonism. How the Ancient Greeks Reinvented
Buddhism. Studies in Comparative Philosophy and Religion. Lanham et
al.: Lexington Books.

Lee, Th. H. C. 2000. Education in Traditional China, a History. Handbuch der
Orientalistik, Section 4, China. Vol. 13. Leiden: Brill.

Lloyd, Geoffrey E. R. 1979. Magic, Reason and Experience: Studies in the Ori-
gin and Development of Greek Science. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Lloyd, Geoffrey E. R., in Nathan Sivin. 2002. The Way and the Word. Science
and Medicine in Early China and Greece. New Haven and London: Yale
University Press.

Needham, Joseph. 1974. La tradition scientifique chinoise. Collection Savoir.
Pariz: Hermann.

Mou, Zongsan 5% =. 1963. Zhongguo zhexue de tezhi " [5]¥7 £ [¥) 45 & .
Tajpej: Student Book Company.

Plato. 2001. The Apology, Phaedo and Crito of Plato. Prevedel Benjamin
Jowett. The Harvard Classics. Uredil Charles W. Eliot. New York: P. F. Col-
lier & Son, 1909-14. Objavil Bartleby.com.

Przyluski, Jean. 1932. »Llinfluence iranienne en Grece et dans I'Inde.« Revue
de I'Université de Bruxelles 37: 283-294.

Romberg, C. 2003. »Inleiding (Uvod).« V 25 Eeuwen Qosterse Filosofie.
Teksten, Toelichtingen, uredila Jan Bor in Karel Van der Leeuw, 527-540.
Amsterdam: Boom.

45



http://Bartleby.com

46

Bart Dessein

Rosker, Jana S. 2008. Searching for the Way. Theory of Knowledge in Pre-mo-
dern and Modern China. Hong Kong: The Chinese University Press.

Sansom, George Bailey. 1978. Japan. A Short Cultural History. Stanford: Stan-
ford Univerrsity Press.

Scharfstein, Ben-Ami. 1978. Philosophy East / Philosophy West. A Critical
Comparison of Indian, Chinese, Islamic, and European Philosophy. Ox-
ford: Basil Blackwell.

—. 1989. The Dilemma of Context. New York in London: New York University
Press.

Seiwert, Hubert. 1994. »Orthodoxie, Orthographie und Zivilreligion im vor-
neuzeitlichen China.« V Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Fe-
stschrift fiir Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag, uredili Holger Preiller,
Hubert Seiwert in Heinz Mirmel, 529-541. Marburg: Diagonal-Verlag.

Sivin, Nathan. 1995. Medicine, Philosophy and Religion in Ancient China. Re-
searches and Reflections. Variorum Collected Studies Series. Aldershot:
Variorum.

Spence, Jonathan. 1990. »Western Perceptions of China from the Late Sixte-
enth Century to the Present.« V Heritage of China. Contemporary Per-
spectives on Chinese Civilization, uredil Paul S. Ropp, 1-14. Berkeley, Los
Angeles in London: University of California Press.

—. 1991. Op zoek naar het Moderne China. Amsterdam: Agon. (Nizozemski
prevod originalnega The Search for Modern China. New York: Norton &
Company, 1990).

Staal, Frits. 1989. »The Independence of Rationality from Literacy.« Europe-
an Journal of Sociology 30: 301-310.

—. 1993. Concepts of Science in Europe and Asia. Leiden: International Insti-
tute for Asian Studies.

Thoraval, Joél. 2007. »La tentation pragmatiste dans la Chine contempora-
ine.« V La pensée en Chine aujourd’hui, uredila Anne Cheng, 103-134.
Pariz: Gallimard.

Wang, Bo. 1999. »What Did the Ancient Chinese Philosophers Discuss? Zhu-
angzi as an Example.« Contemporary Chinese Thought 30 (4): 28—-40.
Willemen, Charles, Bart Dessein in Collett Cox. 1998. Sarvastivada Buddhist
Scholasticism. Handbuch der Orientalistik 2. Abteilung. Indien. Leiden:

Brill.

Zircher, Erik. (1959) 1972. The Buddhist Conquest of China. The Spread and

Adaptation of Buddhism in Early Medieval China. 2 vols. Leiden: E. J. Brill.



Ljudska republika Kitajska: izgradnja
ideoloskega, politicnega in kulturnega
projekta za novo tisocletje






Hans Kuebner

Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

Uvod

zadnjih letih so opazovalci zaznali znake »konservativnega obrata« v

intelektualni sferi celinske Kitajske. Ze v devetdesetih letih prejinjega

stoletja so se nacionalisti¢na stalis¢a in retorika ponovno pojavili tako v
uradnih publikacijah kot v intelektualnem diskurzu.! Konfucij in konfucijanske
ideje, ki so bile od »Gibanja za novo kulturo« (xin wenhua yundong #7 X4k,
1# 1)) iz drugega desetletja dvajsetega stoletja naprej napadane kot »reak-
cionarne« in »fevdalne« ter so veljale za eno glavnih ovir za modernizacijo
Kitajske, so doZivele ponovno ovrednotenje ali celo renesanso.? Vrednote, ki
veljajo za konfucijanske, zdaj promovirajo izobrazevalne in akademske institu-
cije ter so celo vklju¢ene v nacionalne zakone.® V soglasju s pozivi oblasti so se
intelektualci in akademiki na celinski Kitajski, kot kaZze, obrnili navznoter in se
vracajo h kitajski intelektualni dediscini. Tako smo prica ozivitvi zanimanja za

1 Iz Stevilnih poroCil v tisku in znanstvenih del na to temo bi rad omenil zgolj dva primera: Gries
2004 in Zhao 1997.

2 O renesansi konfucianizma na celinski Kitajski glej Makeham 2003; o kompleksnem odnosu
med oZivitvijo guoxue in konfucianizmom glej Makeham 2011.

3 Klavzule o »filialnem spostovanju« so bile vklju¢ene v revidirani zakon o zakonski zvezi in v
Zakon o zasciti pravic in interesov starejsih (glej Weber 2011, 19-20).



50

Hans Kuehner

»nacionalne Studije« ali »nacionalno ucenje« (kot je kitajski izraz guoxue
£ obi¢ajno preveden) in njihova privlaénost za intelektualce nara$¢a. Poleg
tega je guoxue prejel podporo strankarskih in vladnih teles, ustanovljeni pa
so bili tudi univerzitetni oddelki, posveleni izobraZevanju in raziskovanju na
tematiko guoxue.* Po drugi strani pa so bili uCitelji in profesorji opozorjeni, naj
ne razpravljajo o liberalnih zahodnih mislecih ali »zahodnih« temah, kot so ci-
vilna druzba, pluralisti¢ni politi¢ni sistemi in ¢lovekove pravice.> Ko opazujemo
ozivitev zanimanja za guoxue v tem kontekstu, se zdi povsem naravno, da to
zavrnemo kot zgolj Se en primer konservativnega obrata ter ga razumemo kot
orodje za krepitev in poglabljanje vpliva nacionalisti¢nih idej med izobrazenimi
na celinski Kitajski. Vendar je pri obravnavi te teme treba imeti v mislih, da »ni
ni¢ ocitno narobe ali avtomati¢no regresivno v spostovanju preteklih dedis¢in
na Kitajskem ali drugje« (Dirlik 2011, 11). Prav tako bi lahko trdili, da, gleda-
no z globalne perspektive, ponovni vzpon zanimanja in ponovno vrednotenje
kitajske intelektualne dediscine predstavljata legitimen odziv na hegemoni-
sticne zahteve izklju¢no zahodne ali evrocentricne modernizacije ter ponovno
uveljavitev avtohtonih tradicij, ki so ogroZene zaradi globalizacijskih trendov.

V omejenem prostoru, namenjenem temu ¢lanku, bo nemogoce podati do-
konéno presojo o sedanjem gibanju guoxue. To je tudi posledica dejstva, da
gre za precej nov pojav, ki ima veliko razli¢nih obrazov. Se vedno je preuranje-
no napovedovati, v katero smer se bo razvijal, njegov znacaj pa je Se vedno
nejasen in sporen; zato se je ugledni kitajski u¢enjak pritozeval, da »$e danes
nimamo jasnega razumevanja, o ¢em gre pri guoxue [...]. Guoxue je velika ko-
Sara, v katero lahko damo kar koli« (»Zhongguoshehuikexueyuan ...« 2006).
Tako se bom omejil na zgodovinsko perspektivo ter ta vprasanja obravnaval
s podrobnim pregledom idej ucenjakov, ki so prvi oblikovali program »nacio-
nalnih Studij« kot loceno podrocje uéenja in ki jih danes smatramo za njegove
predhodnike. Nato bom njihove ideje soocil s preoblikovano razlicico guoxue,
kot je v uporabi danes. Pri poskusu ocene danasnjega preporoda guoxue, ali,
kot nekateri pravijo, »vroice nacionalnih $tudij« (guoxue re [B{%:#), lahko
pricakujemo nekaj vpogleda v njegov znacaj, pomisleke in usmeritve s prou-
c¢evanjem njegove intelektualne genealogije.

Osredototil se bom na Zhang Taiyana % X 4 in njegov jedrnati uvod v guo-
xue, ki je bil prvi¢ objavljen leta 1922 (ponatisnjen leta 1997). V danasnji ce-
linski Kitajski so Zhang Taiyanova dela (Taiyan je bil njegov literarni vzdevek,

4 Odlicen pregled teh dogodkov je v posebni Stevilki revije China Perspectives (2011) o nacio-
nalnem ucenju.

5 O teh omejevalnih ukrepih so Siroko porocali v zahodnem tisku, glej na primer »Class stru-
ggle ...« 2015.



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

Binglin /i#k pa njegovo pravo ime) referenca in orientacijska to¢ka v gibanju
guoxue. Siroko velja kot eden od ustanoviteljev tega trenda, $ole ali akadem-
ske discipline — kakor koli Ze to imenujemo. Priljubljena spletna stran guoxue.
com, ki navaja priznane uéenjake, kot so Ji Xianlin Z=##K, Yue Daiyun % &%
%, Pang Pu JiEFE, Lin Wenzhao MR SCHE, Ren Jiyu (L4472 in Tang Yijie ¥ —
4}, kot svoje svetovalce, priporoca $tiri dela kot uvod v tematiko guoxue, med
katerimi so tudi Zhang Taiyanovi Zbrani eseji o zgodovini ucenjastva (Xueshu-
shi lunji 247 52 5 4E).6

Terminologija

Izraz guoxue, ki pomeni »nacionalne Studije«, je bil na Kitajsko vpeljan v
prvem desetletju dvajsetega stoletja. PriSel je iz Japonske, skupaj z drugimi
novimi izrazi, kot so guocui [B{# (»nacionalna esenca«), guomin [B [ (»dr-
zavljan«) in minzu [XJ%% (»narod, rasa, etni¢na skupina«). Nacionalne $tudije
so spodbujali uéenjaki in protimandZurski aktivisti, povezani s skupino Naci-
onalna esenca (guocuipai BI¥JK), kot so Deng Shi F , Huang Jie ¥ i, Liu
Shipei 2IJffit% in Zhang Taiyan & K 4.

V starodavnih kitajskih besedilih se izraz guoxue ni uporabljal za podrocje
Studija ali miselno Solo, ampak je bilo to ime ustanove. Prvi€ je bil omenjen
v Zhouli J&1#% (Rituali dinastije Zhou) (Hanyu dacidian 3 1995, 646). Tam je
bilo Guoxue ime izobraZevalne ustanove, ki so jo upravljale fevdalne drzave.
Izraz guoxue/kokugaku se je prvi¢ uporabil kot ime za intelektualno Solo v za-
cetku devetnajstega stoletja na Japonskem. Japonski uc¢enjaki, povezani s to
Solo, so zavracali vse tuje intelektualne vplive, zlasti neokonfucijanske ideje,
ki so prisle iz Kitajske in so do takrat prevladovale v intelektualnem Zivljenju
Japonske. V ortodoksni kitajski miselnosti je bila politiéna oblast legitimna le,
e je vladar deloval moralno in vladal v korist svojih podloZnikov. Nasprotno
tem idejam so japonski misleci poudarjali bistveno razliko in edinstvenost

6 Drugi priporo¢eni uvodi v guoxue so naslednje zbirke esejev: Liang Qichaotovi /%l Gu-
oxue jiangxuelu erzhong [B 55852 5% — Rl Dve predavanji o nacionalnih studijah, Liu Shi-
peievi Zhonggu wenxue lunji Wi SCEE AR Zbrani eseji o starodavni knjiZevnosti in Wang
Guoweijevi TB4E Wang Guowei lunji F B4 Zbrani eseji Wang Guoweija. (Beijing
guoxue shidai)

7 Na temo skupine Nacionalna esenca ter vloge in ideje Deng Shia in Huang Jieja glej Hon
2003; Liu 1995; Zheng 1997; Schneider 1976. Liu Shipei se je sprva posvetil tradicionalnemu
Studiju, nato pa se je obrnil k protimandZurskemu nacionalizmu in anarhizmu. Med izgnan-
stvom na Japonskem je postal obvescevalec za cesarsko vlado in samooklicani monarhist.
Njegova intelektualna pot je opisana v delih Bernal 1976; Miiller 2001, 169-90; ter Chang
1987, 146-79.

51


http://guoxue.com
http://guoxue.com

52

Hans Kuehner

Japonske kot shinkoku ! [E, deZele bogov. Po njihovem mnenju legitimnost
vladanja tennéja K & (cesarja), bistvena lastnost japonske tradicije, ni bila
odvisna od moralnih lastnosti. Po mnenju japonskih mislecev kokugaku
2% je tennéju mandat za vladavino dodelila boginja Amaterasu, vladar pa je
veljal za bozanskega predstavnika in neposrednega potomca boginje; zato je
bila vladavina dinastije vecna in nespremenljiva (Antoni 1987, 270-2).

Izraz guoxue in njegov japonski pomen so za kitajski intelektualni svet prene-
sliin prilagodili kitajski Studenti na Japonskem v prvem desetletju dvajsetega
stoletja. V prevzemu tega izraza s strani mladih kitajskih nacionalistov je dvoj-
na ironija. Prvi¢, v japonskem kontekstu je pomenil zavracanje vseh kitajskih
vplivoy, in drugic, ta izraz je bil, tako kot mnoge druge »povratne graficne
izposojenke« (kot jih je imenovala Liu 1995),% uvoZen iz Japonske, da bi ga
uporabili kitajski nacionalisti¢ni misleci.

Prvain druga generacija uéenj akov guoxue

Kot Ze omenjeno, je danes Zhang Taiyan Siroko priznan kot pionir in uteme-
ljitelj novega podrocja nacionalnih studij. Drugi, obicajno imenovani predniki
novega guoxue, so €lani skupine Xueheng, skupine ucenjakov, povezanih z
istoimenskim ¢asopisom 7 Xueheng (Kriticni pregled). Mei Guangdi 1
Y6l in Wu Mi =%, vodilna €lana skupine, sta $tudirala pri Irvingu Babbi-
ttu v ZdruZenih drzavah Amerike. Po zgledu svojega ucitelja so ti uéenjaki
spodbujali obliko univerzalnega humanizma, v katerem bi se zdruzili najboljsi
elementi kitajske in evropske tradicije (Hon 2003, 255-7). Nasprotovali so
materialisticnim in utilitarnim vidikom modernosti ter »si zamisljali univerzal-
no humanisti¢no civilizacijo, ki bi zdruZevala evropsko klasi¢no tradicijo grske
filozofije, indijski budizem in kitajski konfucianizem« (Schneider 2001, 135).
Ucenjaki v tej skupini, ki jih lahko Stejemo za drugo generacijo Sole guoxue,
so trdili, da »se nacionalna bit Kitajske lahko najde v klasi¢ni literaturi, ki jo
je treba zascititi pred modernim materializmom [...] in utilitarizmom« (ibid.).
V nasprotju z drugimi konservativci iz tega obdobja konfucianizma niso videli
kot zdravilo za te domnevne tezave zahodne druzbe, temvec so »poudarjali
temeljno podobnost kitajske in zahodne klasi¢ne civilizacije« (ibid.).°

8 Izraz »povratna grafi¢na izposojenka« lahko najdete v njenem delu Translingual Practice, str.
302-42. »Povratne graficne izposojenke« so opredeljene kot »klasi¢ne kitajske zloZene pis-
menke, ki so jih Japonci uporabljali za prevajanje modernih evropskih besed in so bile ponov-
no uvedene v moderno kitajs¢ino« (Liu 1995, 302; glej tudi Zheng 1997, 1-6).

9 Ta odnos je dodatno ponazorjen z dejstvom, da sta bila na prvih straneh prve Stevilke Xue-
heng (januar 1922) reproducirana portreta Sokrata in Konfucija.



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

Liang Qichao, ki je na spletni strani guoxue omenjen kot Se en pionir, spada v
starejSo generacijo u¢enjakov. Sprva je bil reformator ter obcudovalec zaho-
dnih idej in institucij, in Sele ko je videl katastrofalne posledice prve svetovne
vojne v Evropi, se je obrnil h kitajski tradiciji. Sele takrat je postalo upravice-
no, da ga Stejemo za predstavnika guoxue — Ceprav se sam ni povezal z nobe-
no od konservativnih skupin.®

Ocitno so danes pod naslovom »mojster nacionalnih Studij« guoxue dashi
B £ K Hili zbrani razliéni posamezniki in skupine. Kar jih zdruzuje, ni afirma-
tivni pogled na kitajsko tradicijo samo po sebi: Wang Guowei je bil Student
zahodne filozofije,** Liang Qichao, kot je Ze omenjeno, je bil sprva kritik kon-
fucijanske ortodoksije in ob¢udovalec zahodnih politi¢nih institucij, medtem
ko je skupina Xueheng sledila Babbittovim idejam univerzalnega humanizma.
Liu Yizheng G512, zgodovinar in $e en tako imenovani mojster nacionalnih
Studij (glej Xue ren bu ... 2015), je vztrajal pri posebnosti kitajskega duha in
kulture ter ju videl kot zdravilo za teZave, povezane s pozahodenjem in mo-
dernizacijo. Liu je tudi prispeval ¢lanke za Xueheng, vendar nikoli ni Studiral
v tujini.?2 Torej znacilnost, ki zdruzuje vse te uc¢enjake, ni njihov skupni odnos
do kitajske tradicije, niti ni njihovo zavra¢anje zahodnega ucenja; nasprotno,
vsi so bili pod vplivom zahodnih idej in so odkrito priznavali svoj intelektualni
dolg. Zdi se, da je edina intelektualna lastnost, ki so jo ti misleci delili, njihov
odpor do idej skupine Nova mladina ali »Gibanje za novo kulturo« na splosno
(ki sta jo poosebljala Chen Duxiu 75 in Hu Shi #i#) skupaj z njihovimi
ikonoklasti¢nimi idejami in ciljem uporabe pogovorne kitajsc¢ine kot literar-
nega jezika. Naj navedem dva primera tega stalis¢a: Mei Guangdi je uporabil
zelo Eustven in polemicen ton, ko je v svojem programskem c¢lanku na prvih
straneh prve Stevilke revije Xueheng (Mei 1922) izrazal nasprotovanje sku-
pine Kriticni pregled idejam skupine Nova mladina. Podobno Zhang Taiyan
ni skoparil z besedami, ko je omalovazeval novo slogovno poezijo. V svojih
predavanjih leta 1922 je rekel:

Dela pesnikov iz pozne dinastije Qing ne morejo Steti za poezijo. Pesmi v
pogovorni kitajs¢ini niso poezija.

10 O Liangovi intelektualni evoluciji in njegovi vlogi reformatorja ter intelektualnega vodje mla-
de generacije glej Huang 1972. Liangov »konservativni obrat« je opisal Tang, ki ga obravnava
v kontekstu domnevno »postnacionalisticnega« pogleda na kulturo (glej Tang 1996, 234).

11 Zarazvoj miselnosti Wang Guoweija in vpliv evropske filozofije glej Kogelschatz 1986.

12 Liujevo najpomembnejse delo je njegova knjiga Zhongguo wenhua shi "B AL S (Zgo-
dovina kitajske civilizacije), katere prva razlicica je bila objavljana serijsko v reviji Xueheng,
zacensSi leta 1925, nato pa v knjizni obliki v letih 1926, 1928 in 1932. Revidirana izdaja je izSla
leta 1947 in bila ponovno natisnjena leta 1988 ter Se enkrat v dveh zvezkih v seriji Zhongguo
xueshu congshu H1 B 521k # & (Zbirka del kitajske znanosti).

53



54

Hans Kuehner

Ce si ne bomo prizadevali razviti se na vijo raven, bomo nazadovali v
degeneracijo. Poezija v pogovorni kitajscini je tisto, kar imenujemo naza-
dovanje v degeneracijo. (Zhang 1997, 80)

Guoxue in vzpon nacionalizma

Zhang Taiyan (1869-1935) je bil eden vodilnih ué¢enjakov svojega ¢asa na po-
drocju klasi¢nega izobraZevanja, vendar pa ga je njegova vloga protimandzu-
rskega aktivista, revolucionarja in zgodnjega ¢lana nacionalisticnega zdruze-
nja Tongmenghui [7]¥%3 € (Revolucionarna zveza) naredila za legendarnega
junaka revolucionarnega gibanja.!* Zhang je bil klasi¢no izobrazen, vendar ni
nadaljeval obicajne kariere uradnika. Namesto tega je postal eden izmed ak-
tivistov reformnega gibanja, ki se je oblikovalo okoli Kang Youweija in Liang
Qichaota. Ko je reformno gibanje leta 1898 propadlo, je moral — kot mnogi
drugi reformisti — v izgnanstvo na Japonsko. Takrat je postajal vse bolj radi-
kalen protimandZurski revolucionar. Po vrnitvi v Sanghaj je pisal in objavljal
protimandzurske pamflete in ¢lanke ter bil obsojen na dosmrtno zaporno ka-
zen (pozneje spremenjeno v triletno) v znamenitem primeru Subao (Jiangsu
News %% ). Po izpustitvi iz zapora leta 1906 je sledilo $e pet let izgnanstva
na Japonskem, kjer je nadaljeval svoje revolucionarne dejavnosti.’* Po uspe-
hu republikanske revolucije leta 1911 se je vrnil na Kitajsko, kjer so ga castili
in spostovali kot enega izmed veteranov revolucije. V eseju, napisanem ob
Zhangovi smrti, je Lu Xun zapisal: »[Zhangov] prispevek k [...] revoluciji je de-
jansko vedji kot tisti k [...] uCenosti« (Lu 1987, 545). Za Lu Xuna, ki je sicer do
kulturnih konservativcev Cutil le prezir in ostro kritiko, je bila to presenetljivo
blaga in naklonjena ocena Zhangovih prispevkov.

Med svojimi revolucionarnimi leti je bil Zhang redni sodelavec revije Guo-
cui xuebao [BIFEEEER (Revija nacionalna esenca). To revijo je izdajalo »Dru-
$tvo za ohranitev narodnih $tudij« Guoxue baocunhui [ {#4£ €, ki so ga
leta 1904 v Sanghaju ustanovili Liu Shipei, Deng Shi in Huang Jie. Prva $tevilka
Guocui xuebao je izsla leta 1905 in se razvila v eno najvplivnejsih revij v naci-
onalisti¢nih krogih tistega ¢asa (obstajala je do leta 1912).

Sploni cilj tako drustva kot revije je bil vrnitev domnevno ¢iste rase Han V&£
(Kitajcev), pripadniki katere so bili prvotno »resnicni gospodarji Kitajske kot

13 Odlicen uvod v intelektualni razvoj Zhang Taiyana je mogoce najti v Chang 1987, 104-45.
Njegova kariera kot protimandzurskega revolucionarja je opisana v Wong 1989 in Laitinen
1990.

14  Zavec o tej fazi politicnega aktivizma v Zhangovi karieri glej Wong 1989, 4-83. Primer Subao
je bil opisan v Rankin 1971, 69-88.



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

potomci Rumenega cesarja« (Huang Jie v predgovoru k svoji Rumeni zgodovini
Huang shi ¥ 5, 1905), na njen nekdanji dominantni polozaj v kitajski politiki,
druzbiin civilizaciji. Nasprotovali so ideji, da bi Kitajsko obvladovale »tuje rase,
zlasti MandZzurji, ter so si prizadevali za ponovno vzpostavitev domnevno Cistih
kulturnih praks in idej obdobja pred dinastijo Qin. S svojimi publikacijami so se
trudili pridobiti podporo javnosti za politicno revolucijo proti absolutni monar-
hiji mandzurske dinastije. V ta namen so spodbujali obcutke rasnega naciona-
lizma in poskusali ustvariti obliko rasne identitete Han. Sklicevanje na oddalje-
ne legendarne izvore rase Han je bila ena izmed njihovih osrednjih strategij v
tem projektu. Na ta nacin so si prizadevali ozZiviti kitajsko kulturno dedisc¢ino.

Medtem ko je skupina Nacionalne esence videla obdobje pred dinastijo Qin
7% (obdobje pred vladavino prvega cesarja Qin Shihuangdija Z&84f 251, ki
je vladal od leta 221 do 210 pred nasim Stetjem) kot politicno in kulturno
pluralisti¢cno, so centralizacije politicne moci, okrepljen ideoloski nadzor in
vse bolj avtokrati¢na vladavina v poznejsih dinastijah veljale za »nekitajske«
(Hon 2003, 247). Po mnenju teh ucenjakov in aktivistov je treba novo podro-
&je guoxue razumeti v nasprotju z junxue # & (besedo in pismenko jun & je
treba razumeti v smislu »vladarja« ali »fevdalnega gospoda; tukaj nima mo-
ralnih konotacij), ki so ga prakticirale poznejse dinastije. Polarnost med guo
in jun namiguje na jedro skrbi in namenov teh zgodnjih promotorjev guoxue.
Zanje je guoxue pomenil vrsto znanja s perspektive in v interesu naroda ali
drzave ter njenih prebivalcev, medtem ko je junxue pomenil vrsto znanja, ki
je bilo koristno za avtokratske vladarje in njihove interese. To spominja na
sodobno nasprotje med zgodovinopisjem od zgoraj ter zgodovinopisjem od
spodaj, ki naj bi razkrilo dogodke, konflikte in Zelje, ki so v prevladujoéem zgo-
dovinopisju ostali neopazeni. Trdili so, da je junxue poznejsih dinastij privedel
do situacije, v kateri ni bilo »niti ljubezni do naroda niti ucenja za sluZzenje na-
rodu« (Deng Shi, citiran v Hon 2003, 252), medtem ko je bil guoxue oznacen
s kriti¢cnim pogledom na avtokratsko vladavino. Misleci guoxue so domnevali,
da vsaka posamezna nacionalna kultura predstavlja Ziv organizem, ki se raz-
vija v skladu z evolucijo ¢lovestva. Tako so tudi nacionalne kulture podvrzene
darvinistichemu konceptu »boja za obstanek«. Guoxue so videli kot izvirno ki-
tajsko znanje, ki so ga izkrivljali vladavina cesarskih dinastij in tuji vplivi; zato
naj bi veljal za prenasalca esence narodne kulture. Da bi revitalizirali kitajsko
narodno kulturo in »duo naroda« (guohun [2#),% ki naj bi bila »shranjena«
VvV guoxue, je potreben preporod narodnega znanja (Zarrow 2007, 23 f.).

15 To je se ena izposojenka iz japonscine, ki se je uporabljala za prevod idej »Volksseele« (dusa
ljudstva), »Volksgeist« (duh naroda) in »Nationalgeist« (nacionalni duh) v nemski romantiki.
Za ve€ o razvoju in pomenu te besede v razmisljanjih Justusa Mdserja in Johanna Gottfrieda
Herderja glej Kohn 1962, 335, 353-8, 406—29.

55



56

Hans Kuehner

Projekt guoxue se je pojavil kot odgovor na kitajsko krizo v poznem devet-
najstem in zacetku dvajsetega stoletja. Zaradi vdora zahodnih sil in poraza
kitajske mornarice v kitajsko-japonski vojni leta 1895 je bila legitimnost vla-
dajoce dinastije in tradicionalne identitete mo¢no omajana. Z namenom ok-
repitve nacionalne ali rasne identitete Kitajcev Han ter vzpostavitve mocne
kitajske nacije in nacionalne drzave so reformatoriji in nacionalisti zaceli raz-
iskovati vprasanja, kot so izvor kitajskega naroda in bistvo kitajske kulture.
Ustanovitev nacionalnih Studij je bila klju¢ni del njihovega projekta ustvarja-
nja (ali izumljanja; cf. Harrison 2001) hanske nacije. Pri tem so sledili zaho-
dnim vzorom, ki so bili na Kitajsko preneseni prek Japonske. Njihova priza-
devanja so tako odmevala evropske diskurze o izvoru in prednikih modernih
nacij ter so moc¢no spominjala na evropska prizadevanja pisanja nacionalnih
zgodovin in zgodovin nacionalnih knjizevnosti v devetnajstem stoletju.

V devetnajstem stoletju je pomen zgodovinopisja v Evropi tical predvsem v
njegovem prispevku k oblikovanju zdruzenih nacij. Za nemske zgodovinarje
je bilo na primer pomembno izslediti izvor nemskega naroda v zgodnji anti-
ki, da bi lahko dokazali domnevno kontinuiteto germanskih plemen od rim-
skih ¢asov do sodobnih Nemcev in Nemk ter s tem konstruirali genealogijo
naroda. Ustanovitev nemskega Drugega rajha leta 1871 lahko vidimo kot
uresnicitev pomena zgodovinske evolucije.'® Takrat so nemski zgodovinariji
trdili, da je njihova osrednja naloga pojasnitev izvora Nemcev in Nemk ter
zaCetka nemske zgodovine. Po mnenju enega avtorja so zgodovinske razi-
skave teh tematik veliko korist imele od izsledkov zgodovinske lingvistike,
ki so »ugotovili izvor Nemcev in Nemk, dolocili neskonéno razsirjeno praz-
godovino nasega naroda in dokazali, da je povezan z drugimi evropskimi
narodi«. Tako bi bilo po mnenju tega avtorja mogoce ustanoviti Deutsche
Alterthumskunde (Nemsko staroZitnost), kar naj bi domnevno pokazala, da
je »nas narod« bil

veja velike indogermanske ali arijske druzine narodov, Arijci, kot se je
prvotno ljudstvo samo imenovalo, torej plemeniti ali gospodariji, v
nasprotju s sosednjimi barbari, ki so govorili tuje jezike (Arnold 1879, 3).

Podobno so kitajski zagovorniki nacionalnih Studij, kot so Zhang Taiyan,
Liu Shipei in Huang Jie, poskusali vzpostaviti genealogijo naroda Han z Ru-
menim cesarjem kot prvim prednikom ter pisali nacionalne zgodovine po
evropskih vzorih. Prav tako je pomembno, da je — podobno kot v nemskem

16 Glej Lutz 1987, 12; in Hobsbawm 1983, 7, ki govori o nujnosti »izumljanja tradicij« ter »zgo-
dovinske kontinuitete [...] z ustvarjanjem starodavne preteklosti onkraj uc¢inkovite zgodovin-
ske kontinuitete bodisi s polfikcijo [...] ali s ponarejanjem [...]«.



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

zgodovinopisju devetnajstega stoletja — zgodovinska fonologija igrala klju¢no
vlogo v Zhang Taiyanovi razlicici guoxue (glej spodaj).

Priblizno v istem Casu ter v istem intelektualnem in politicnem kontekstu je
bila ustanovljena nova disciplina, Germanistik, Studij nemske literature in nje-
ne zgodovine. Nameni nekaterih pionirjev te nove discipline so bili podobni
namenom pionirjev kitajskih nacionalnih studij v prvih desetletjih dvajsetega
stoletja. Po mnenju enega izmed zgodnjih predstavnikov je bila osrednja na-
loga Germanistik pojasniti, kako je nastal nemski narod, ter pokazati posebne
znacilnosti in edinstvenost nemskega duha (des deutschen Geistes). Tako naj
bi nemske Studije pripomogle k vzpostavitvi sistema nacionalne etike (Grefl3
1971, 34, 42; Hermand 1994, 30-4). Na tem mestu se ne bom podrobneje
spuscal v to; v kontekstu nase razprave o idejah pionirjev guoxue iz zacetka
dvajsetega stoletja je zanimivo videti, da so bile njihove skrbi podobne tistim
evropskih uc¢enjakov v dobi nacionalizma in oblikovanja narodov.”

»Mojster nacionalnih $tudij«

Ko je bil Zhang Taiyan leta 1906 izpuséen iz zapora, je odSel v svoje drugo
izgnanstvo na Japonsko. Tam se je pridruZil revolucionarni organizaciji Ton-
gmenghui in postal glavni urednik njenega ¢asopisa Minbao [k (Ljudske
novice). Med bivanjem na Japonskem ni samo prispeval ¢lankov za revijo
skupine Nacionalne esence, temvec je nadaljeval tudi s svojimi akademskimi
dejavnostmi. Ustanovil je Guoxue jiangxihui [55#% % & (»Drustvo za pre-
davanja o nacionalnih Studijah«), kjer je predaval na temo guoxue. Ko je bila
ustanovljena republika, je Zhang nadaljeval s svojimi dejavnostmi na tem po-
drocju ter preostala leta svojega Zivljenja posvetil predavanju in objavljanju z
namenom ozZivitve tradicionalne kitajske ucenosti. Tako je v seriji predavanij
leta 1922 podal sistemati¢no razlago tem in metodologije guoxue. Specificno
je urejal revije, posveéene tem in sorodnim temam.*® Proti koncu Zivljenja, ko
se je vrnil v Suzhou, je obudil Drustvo za predavanja o nacionalnih Studijah
(Tang 1997, 3).

17  Arif Dirlik je izpostavil nekatere bolj ali manj sodobne vzporednice: »sasofilski odzivi na grad-
njo naroda v Rusiji v devetnajstem stoletju, prepisovanje zgodovine v dvajsetem stoletju v
Turciji, vracanje v predosmansko preteklost v arabskem nacionalisticnem zgodovinopisju ali
iskanje avtoritativne domace preteklosti v predmogulski zgodovini Indije« (Dirlik 2011, 9).
Trend pisanja in objavljanja novih obseZznih zgodovin Kitajske z nacionalisticnega vidika, ki je
bil priljubljen v zadnjem desetletju devetnajstega in prvih desetletjih dvajsetega stoletja, sta
opisala Y (1987) in Hon (2007).

18 Namreé Huaguo #[H (Kitajska) (1923-1926) in kratkotrajno Zhiyan il & (Previdni govor)
(1935).

57



58

Hans Kuehner

Zdi se, da je Zhang Taiyan ucenjak, ki je za ¢asa svojega Zivljenja najvec pri-
speval k razvoju te Sole ali discipline; zato upravi¢eno velja za prednika da-
nasnjega novega guoxue. S predstavitvijo in analizo Zhangovega jedrnatega
uvoda v guoxue, ki je bil prvi¢ objavljen leta 1922 (in ponovno natisnjen leta
1997), zelim prenesti vtis o njegovem intelektualnem in retori¢nem slogu ter
njegovi intelektualni zapuscini. To bo zagotovilo zgodovinsko perspektivo o
pomislekih, temah in namenih sedanjega gibanja guoxue.

V eni od zgodnjih Stevilk Minbao, glasila revolucionarnega Tongmenghui, je
Zhang opredelil nalogo, ki jo je predvidel za novo podrocje Studij:

Kar imenujemo nacionalne Studije, je izvir, ki vzpostavlja in oblikuje na-
rod. Slisal sem, da v svetu konkurence zagotovo ni dovolj zgolj promovira-
ti nacionalne Studije za ustanovitev naroda; vendar pa nikoli nisem slisal,
da bi bil narod ustanovljen brez cvetocih nacionalnih studij. Slisal sem za
primere, ko je narod izginil, medtem ko njegove nacionalne Studije niso
izginile, vendar Se nikoli nisem slisal za primer, ko so njegove nacionalne
Studije izginile, medtem ko je narod Se vedno obstajal. (Zhang 1906, 124)

Zhangova serija predavanj v Sanghaju (objavljena novembra 1922 kot Guo-
xue gailun BIE2:MkER Oris nacionalnih Studij, Zhang 1997) se je zacela 1. mar-
cainkoncala 17. junija. Vsako predavanje je bilo napovedano v vodilnem $an-
ghajskem dnevnem &asopisu Shenbao H1#R, ki je prav tako obseino poroéal o
vsebini vsakega predavanja. Prvega predavanja se je udeleZilo vec kot Seststo
ljudi, in ker je predavalnica lahko sprejela le 350 ljudi, so morali predavanje
preseliti na drugo prizoris¢e. Na drugo predavanje je prislo Stiristo ljudi, ven-
dar se je Stevilo poslusalcev do zadnjih predavanj zmanjsalo na sedemdeset
ali osemdeset (Tang 1997, 4-6).

V svojih predavanjih je Zhang guoxue razdelil na stiri veje:

a) Studij zgodovine. Ta tema ni bila podrobneje obravnavana, ker, kot je
dejal Zhang, »zgodovine ni mogoce razloZiti v predavanjih, [...] treba se
je potruditi in knjige prouciti sam.« (Zhang 1997, 6)

b) Studij kanoni¢nih besedil in poznejsih $ol, povezanih s posameznimi be-
sedili in ukvarjanjem z njihovo eksegezo. Zhang se je dotaknil tudi pole-
mike med tako imenovanima tradicijama starih besedil in novih besedil,
pri ¢emer je jasno izkazal svojo naklonjenost do tradicije starih besedil,
medtem ko je tradicijo novih besedil obtozil religioznih tendenc. Tako naj
bi bila interpretacija besedila Hongfan 1t #1 (»Veliki naért«) s perspektive
tradicije novih besedil »blizu religiji«, medtem ko je komentar Gongyang
7 k Spomladansko-jesenskim letopisom »zelo dale¢ od dejstev«, nje-
gova novobesedilna eksegeza pa je »zelo ¢udna«; podobno naj bi imelo



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

delo Dong Zhongshuja E 47 Chungiu fanlu K% & (»Razko$na rosa
Spomladansko-jesenskih letopisov«) »veliko ¢udnih odstavkov« (Zhang
1997, 20).1

Kar zadeva metodologijo, je Zhang poudarjal, da je treba kanonicna besedila
proucevati kot zgodovinske dokumente, in ne kot verska besedila. Analizira-
ti jih je treba z vidika tekstualne in zgodovinske kritike. Zhang je podal tudi
kriticne komentarje o napaénih razlagah teh besedil Zhu Xija 4<% in drugih
ucenjakov iz obdobja Song & (ibid., 26). Zanimivo je, da je za napake v ekse-
gezi iz obdobja Song okrivil »okolje, v katerem se misel ni mogla svobodno
razvijati« (ibid., 25). V nasprotju z u¢enjaki iz obdobja Song je pohvalil dosez-
ke tekstualne kritike iz obdobja Qing. Tako je Zhang izrazil svoje strinjanje s
tekstualno kritiko uéenjakov iz obdobja Qing, kot so Mao Qiling E#F#%, Hui
Dong %, Dai Zhen #i/Z in Wang Niansun £/ %) (ibid., 27 f.).2°
c) Studij filozofije, zhexue ¥ %2, ki je po njegovih besedah ve¢inoma vse-
bovan v zibu 13, (filozofskem) oddelku cesarskega kataloga Celovita
zbirka $tirih zakladnic (Siku quanshu Y J& 4= 35) (Zhang 1997, 30). Zhang
je obravnaval ustrezne zasluge in pomanjkljivosti Razprav (Lunyu i)
Konfucija .7, Mencija 71, Xunzija %j§-, Laozijevega & - Daodejing
TE/E4LE in predvsem Zhuangzija 31 Bistvo Zhuangzijeve filozofije je
videl v izrazih ziyou E H in pingdeng ~“F-%% (»svoboda« in »enakost« —to
sta nekoliko anahronisti¢na izraza, ki ju uporablja sam Zhang). To »hrepe-
nenje po svobodi in enakosti je skupno vsemu ¢lovestvu, je komentiral
(ibid., 34). Zhang se je precej trudil, da bi prikazal blizino Zhuangzijevih
idej z budizmom. Kljub lastnim budisti¢cnim nagnjenjem ter nasproto-
vanjem filologiji iz obdobja Song in njihovi eksegezi klasikov je svojim
poslusalcem svetoval, naj se ne ukvarjajo s Studijem budisti¢ne filozofije
brez predhodne intelektualne priprave. Mladi ljudje potrebujejo neka-
ksno intelektualno imunizacijo, Sele po studiju konfucianizma ali, kot ga
imenuje, ruxue &% naj bi bili $tudentje izpostavljeni budisti¢nim ide-
jam. Besedila neokonfucijancev iz obdobja Song priporoca kot najboljsi
uvod v studij konfucianizma (Zhang 1997, 48).
d) Cetrta veja guoxue je knjizevnost — wenxue . V sedanjem konte-
kstu ni mogoce podrobno obravnavati Zhangovih pojasnil tradicional-
nih Zanrov, posameznih pesnikov in proznih piscev. Jasno je, da je sledil

19 Za obravnavo vprasanja stara besedila : nova besedila glej van Ess 1993. Hongfan je poglav-
je Shangshu 2 (Knjige dokumentov). Zhang je bil prista$ tradicije starih besedil klasikov,
medtem ko je bil Kang Youwei, ki ga je Zhang nekaj ¢asa podpiral, glavni zagovornik razlicice
novih besedil. To nesoglasje je verjetno predstavljalo osnovni razlog za razkol med njima.
(glej Chang 1987, 107-8).

20 Za pregled te Sole in nekaterih njenih predstavnikov glej EIman 1984.

59




60

Hans Kuehner

tradicionalnim kategorijam in delitvam na razlicne Zanre proze in lirike.
V skladu s tradicionalnimi pogledi poezija oCitno zaseda najviSje mes-
to v knjizevnosti. Zhang je najvecji del svojega besedila posvetil opisom
tradicionalne poezije iz Shijing #F4% (Knjige pesmi) do poznega cesar-
skega obdobja, medtem ko ni omenijal kategorije xiaoshuo /IN&it (fikcija)
ali katerega koli od velikih romanov iz obdobij Ming in Qing. Njegov kon-
servativni pristop k interpretaciji klasicne knjiZzevnosti je lepo ponazor-
jen z njegovimi komentarji o pogledih filologa iz obdobja dinastije Song,
Huang Chaoyinga #5 5 9%.2! Huang je oblikoval neortodoksen pogled na
Knjigo pesmi, pogled, ki ga delijo nekateri sodobni razlagalci, vendar ga
Zhang Taiyan obravnava z gnusom: »Gospod Huang [...] vidi [pesmi iz]
Shijing kot [besedila, kjer] se moski in Zenske zapeljujejo med seboj. To
je vsaj tiso¢ milj dale¢ od prvotnega namena Shijing« (Zhang 1997, 26).%

Uvod Zhang Taiyana v guoxue zaznamuje poudarek na racionalnosti, empi-
riénih dejstvih in pragmati¢nih filoloskih metodah. Njegove klju¢ne trditve
so: »Kanoni¢na besedila, ki se ukvarjajo z zgodovino, niso miti«; »Kanonic-
na besedila, ki se ukvarjajo s filozofijo, niso religijax; »Zgodovina ni fikcija«
(op. cit., 1). Glede metodologije guoxue je Zhang zacel s pozivom k besedilni
kritiki, ki bi vzpostavila zanesljivo besedilno podlago; slediti bi ji morale em-
piriéne Studije zgodovinske fonologije, zgodovinske eksegeze in etimologija
pismenk. Drugi kljuéni disciplini za Studij guoxue sta zgodovinska geografija
in zgodovinska evolucija mentalitet. Kljub svojemu kriticnemu pristopu pa
Zhang ni Sel tako dalec, da bi podvomil v verodostojnost zapisov o legendar-
nih cesarjih v Wudi benji T.7% 4<4C (Osnovni letopis petih cesarjev) v Sima
Qianovem ) 5i& Shiji S50 (Zapisi velikega zgodovinarja).”* Nedvomno je
verjel, da so bili Rumeni cesar in njegovi nasledniki zgodovinske osebnosti
(Zhang 1989, 3).

Kot je bilo razvidno iz Zhangovih predavanj, je njegov koncept guoxue pred-
stavljal ambiciozen program z namenom ustanovitve novega podrocja ali
akademske discipline, vendar nikakor ne program za ljudsko gibanje ali novo
etiko. Ob branju zapiskov predavanj zlahka razumemo, zakaj se je Stevilo obi-
skovalcev v ¢asu predavanj dramati¢no zmanjsalo. O¢itno je njegovo tedanje

21 O Huang Chaoyingu ZEH7% je v standardnih biografskih referen¢nih delih tezko najti kakrine
koli biografske podatke; knjiga, ki jo omenja Zhang, je s kratkim opisom navedena v oddelku
zibu T3 (filozofski oddelek) cesarskega kataloga Celovita zbirka $tirih zakladnic (Siku quan-
shu VY J#i4=). (glej Yong 1987, 1017 f)

22 Zavec o nekoliko »puritanski« interpretaciji Shijing v obdobju Song glej Mittag 1993.

23 Za prevod glej Nienhauser 1994. Za ve¢ o ponovnem odkritju Rumenega cesarja in njegove
vloge v zgodnjem nacionalisticnem diskurzu glej Kiihner 2006.



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

obdinstvo upalo na neko vrsto moralne orientacije. Pri¢akovali so jasna spo-
rocila, povezana z njihovimi trenutnimi skrbmi, in jasne izjave o vprasanjih
intelektualnih debat tistega ¢asa. Namesto tega so dobili trezen poziv k res-
nemu zgodovinskemu Studiju, filoloski analizi in tekstualni kritiki. Nobena od
sodobnih razprav in tematik ni bila eksplicitno obravnavana, politi¢na vprasa-
nja niso bila omenjena, prav tako ni bilo omenjeno sicer Siroko razpravljano
vprasanje pozahodenja proti kitajskosti.

Guoxue — preteklost in sedanjost

Clovek se ne more izogniti vpra$anju, zakaj bi Zhang Taiyanova razli¢ica guo-
xue danes privlacila bralce in Studente. Dvomim, da ima danasnja vrocica
guoxue veliko skupnega z Zhangovo izvirno razli¢ico guoxue. Naj soocim
Zhangove poglede s stalis¢i Liu Donga Xl 4%, enega najvidnejsih promotorjev
novega guoxue. V nedavnem ¢lanku je Liu trdil, da je bila renesansa guoxue v
devetdesetih letih prejSnjega stoletja ljudsko gibanje, ki ga niso sproZili nobe-
ni krogi, povezani z vladajoco stranko ali vlado. Nisem v polozaju, da bi ocenil
resni¢nost te izjave, vendar pa je Liu Dong, v skladu s takimi glasniki Komu-
nisticne partije Kitajske (KPK), kot je tiskovna agencija Xinhua, videl pozitiven
odnos do konfucijanstva kot klju¢nega za preZivetje kitajske kulture in celo
kitajskega naroda. V tem ¢lanku navaja:

Vztrajam [...], da nadaljnje uni¢evanje tradicije, Se zlasti konfucijanske,
ne bo pomagalo premagati moralne anomije na Kitajskem. Ce se konfuci-
janstva ne omeji, bi zaradi zahodnega individualizma lahko bila egoistic-
na filozofija Yang Zhuja* ponovno aktivirana in slavljena kot »napredna
teorija« (xianjin xueshuo). Zato, Ceprav »vrocica guoxue« v svoji trenutni
zacetni fazi morda ne bo preprecila dobickonosnih dejavnosti, Se vedno
verjamem, da bo inherentni vrednostni sistem kitajske kulture ostal naj-
bolj vitalno in ucinkovito sredstvo za urejanje javnega moralnega Zivlje-
nja ter obogatitve kitajske zgodovinske izkusnje. Verjamem v edinstven
in pozitiven vpliv »vrolice guoxue« na prihodnost Kitajske. Na podlagi
tega prepri¢anja brez zadrzkov trdim, da ¢e naj kitajska civilizacija preZivi,

24 Liu Dong se nanasa na nauke %ole filozofa Yang Zhuja #% %k, za katerega se domneva, da je
zivel med letoma 440 in 360 pred nasim Stetjem. Nobenega dela mu ni mogoce pripisati
z gotovostjo; nekatere izjave, ki so mu pripisane, so se prenasale v delih drugih mislecev;
knjiga Liezi %)-F, ki verjetno izvira iz tretjega stoletja, vsebuje eno poglavje z naslovom
Yang Zhu, vendar je njegova avtenti¢nost vprasljiva. Ideje, izraZzene v tem poglavju, so bli-
zu filozofskemu daoizmu. Po mnenju njegovega kritika Mencija # ¥ so ideje Yang Zhuja
izdajale drzavo in zagovarjale radikalni egoizem. Mencij je tudi izjavil, da Yang Zhu ne bi
Zrtvoval niti enega lasu, da bi resil svet. (glej Roetz 1992, 386-93)

61



62

Hans Kuehner

si kitajska tradicija zasluzi popularizacijo in tradicionalni guoxue, Se pose-
bej ruxue, mora doseci Se SirSe obcinstvo. (Liu 2011, 46)

Liujeva izjava kazZe, da je danasnji guoxue v primerjavi z Zhang Taiyanovimi na-
merami in prakso pridobil drugacen status ter namen. Danes je guoxue uraden
projekt, ki ga podpirata in promovirata tako KPK kot tudi vlada. To ponazarja
naslednji ¢lanek, ki ga je leta 2010 objavila tiskovna agencija Xinhua News:

Kulturni festival v Pekingu promovira nacionalno uéenje

eves

vi Kitajske v ¢asu dinastij Yuan, Ming in Qing, zacel prvi kitajski kulturni
festival Guoxue.

Festival se je zacel z nastopi Ha Hui, ambasadorke podobe guoxue (sic!).
Ha je v svoje recitale in petje na izviren nacin vkljucila bistvo Lija, po-
membnega dela tradicionalne kitajske filozofije.

Ceprav je Hajino petje spremljala kitajska dvorna glasba, je bila njena iz-
vedba osveZena s preureditvijo starodavnih melodij s pomocjo sodobnih
glasbil. [...] Sobotni vecerni nastop na prostem je potekal pred dvorano
Biyong v Guozijianu, ki velja za najvisjo izobraZevalno ustanovo v tradi-
cionalnem kitajskem izobrazevalnem sistemu. V njej je Konfucijev tem-
pelj, v katerem so cesarji v cesarski Kitajski redno izvajali obrede v ¢ast
Konfuciju, najve¢jemu kitajskemu mislecu (sic!) in druzbenemu filozofu
vseh ¢asov.

[.]

V zadnjih letih je po vsej drzavi zaznati navdusenje nad studijem konfuci-
janstva. Prav tako narasc¢a zanimanje za guoxue, kar pomeni proucevanje
in spostovanje tradicionalne kitajske zgodovine, kulture, umetnosti in
knjizevnosti.

Prvi kulturni festival guoxue vklju€uje tudi obrede ¢as¢enja Konfucija, fo-
rume guoxue in razstave, ki podrobneje obravnavajo Konfucijevo teorijo
etike. (Xinhua News Agency 2010)

OCcitno je, da skrb in namere danasnjih promotorjev guoxue, tako v akadem-
skih krogih kot v politiki, presegajo skrbi njegovih pionirjev, kot je bil Zhang
Taiyan. Danes so poudarjene sploSne politi¢ne in kulturne teme, preporod
guoxue pa se je razvil v celovit politi¢ni in kulturni projekt, prvotni akadem-
ski cilji pa so potisnjeni v ozadje. Medtem ko je imel Zhang Taiyan skepti¢en
pogled na konfucijanstvo v njegovih razli¢nih zgodovinskih oblikah in preo-
brazbah, danasnji promotorji nacionalnih studij v konfucijanstvu ne vidijo



Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

le osnovne znacilnosti kitajske civilizacije, temvec tudi zdravilo za negativne
posledice modernizacije. Se ena lastnost, ki je bila klju¢na za prvo generacijo
ucenjakov guoxue, je v sedanji razlicici guoxue izgubljena. Za nacionalisti¢ne
ucenjake in aktiviste, kot sta bila Zhang Taiyan in Liu Shipei, je bil guoxue
opredeljen v nasprotju z junxue — Studijami v interesu vladajoce avtokracije.
Zdi se, da so te egalitarne in protiavtokratske lastnosti pozabljene.

Po drugi strani je bil Zhang Taiyanov projekt (Ceprav ambiciozen glede aka-
demskih vprasanj) v primerjavi z velikimi trditvami danasnjih promotorjev
guoxue v obsegu veliko skromnejsi. V svojih predavanjih leta 1922 ni trdil, da
bo guoxue ponudil odgovore na dejansko krizo in resil sodobne teZave. Pre-
davanja so bila vabilo in poziv mladim njegovega Casa, naj klasi¢na besedila
berejo s kritiénim duhom ter pridobijo vse potrebne metodoloske kompeten-
ce za empiri¢ne Studije, besedilne kritike in eksegeze.

V danasnji Kitajski guoxue obujajo intelektualni krogi in ga spodbujajo oblas-
ti, vendar se to dogaja v kontekstu, ki se bistveno razlikuje od zgodovinskih in
politiénih aspektov na Kitajskem v prvih dveh desetletjih dvajsetega stoletja;
zato je logi¢no, da se sedaniji cilji in znacilnosti nacionalnih Studij na Kitaj-
skem, ki jih podpirajo, spodbujajo in subvencionirajo drzavni ter strankarski
organi, razlikujejo od guoxue poznega obdobja Qing in zgodnjega republi-
kanskega obdobja. Zaradi spremenjenega konteksta preporod guoxue igra
novo vlogo in zadovoljuje drugaéne potrebe. Liu Dong v prej citiranem ¢lanku
daje nekaj namigov glede novih nalog nacionalnih Studij danes, vendar pa ne
predstavlja celovitega porocila o sodobnem gibanju guoxue, saj izpusca vidik
njegove podpore s strani politicnih oblasti. V tem ¢lanku so opisani le neka-
teri vidiki spremembe funkcije, ki jo danes doZivlja guoxue. Za celovito sliko
danasnjega guoxue ter skrbi in ciljev njegovih promotorjev v civilni druzbi,
strankarskih oddelkih in vladnih organih bodo potrebne dodatne raziskave.

Bibliografija

Antoni, Klaus. 1987. »Kokutai — Das ‘Nationalwesen’ als japanische Utopie.«
Saeculum. Jahrbuch fiir Universalgeschichte 2 (3): 266—82.

Arnold, Wilhelm. (1879) 1881. Deutsche Geschichte. Erster Band: die Urzeit.
Gotha: Friedrich Andreas Perthes.

Bernal, Martin. 1976. »Liu Shih-p’ei and National Essence.« The Limits of
Change. Essays on Conservative Alternatives in Republican China, uredi-
la Charlotte Furth, 90-112. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Chang, Hao. 1987. Chinese Intellectuals in Crisis, 1890-1911. Berkeley: Uni-
versity of California Press.

63




64

Hans Kuehner

»Class Struggle: Officials are Trying to Stifle Independent Voices.« 2015. Privzeto
28. februarja 2015. http://www.economist.com/news/china/21645222-of-
ficials-are-trying-stifle-independent-voices- universities-class-struggle.

Dirlik, Arif. 2011. »Guoxue / National Learning in the Age of Global Moder-
nity.« China Perspectives 1: 4-13. http://chinaperspectives. revues.
org/5371.

Elman, Benjamin. 1984. Social and Intellectual Aspects of Change in Late Im-
perial China. Cambridge, Mass: Council on East Asian Studies, Harvard
University.

Ess, Hans van. 1993. Politik und Gelehrsamkeit in der Zeit der Han (202 v. Chr.—
220 n. Chr.): Die Alttext/Neutext-Kontroverse. Wiesbaden: Harrassowitz.

Beijing guoxue shidai. Privzeto 28. februarja 2015. http://www.guoxue.
com/?page_id=2.

Grel3, Franz. 1971. Germanistik und Politik. Kritische Beitréige zur Geschichte
einer nationalen Wissenschaft. Stuttgart: Frommann.

Gries, Peter Hays. 2004. China’s New Nationalism: Pride, Politics, and Diplo-
macy. Berkeley itn.: University of California Press.

Hanyu dacidian bianji weiyuanhui 7855 KEFSLARRZS B €. (1990) 1995.
Hanyu dacidian 758 K& #. Sanghaj: Hanyu dacidian chubanshe.

Harrison, Henrietta. 2001. China: Inventing the Nation. London: Arnold.

Hermand, Jost. 1994. Geschichte der Germanistik. Reinbek b. Hamburg:
Rowohlt.

Hobsbawm, Eric. 1983. »Introduction.« V The Invention of Tradition, uredila
Eric Hobsbawm in Stewart Granger, 1-14. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Hon, Tze-ki. 2003. »National Essence, National Learning, and Culture: Histo-
rical Writings in Guocui xuebao, Xueheng and Guoxue jikan.« Historio-
graphy East & West 1 (2): 242—-86.

Hon, Tze-ki, in Robert J. Culp, ur. 2007. The Politics of Historical Production
in Late Qing and Republican China. Leiden: Brill. Privzeto 20. februarja
2015. http://www.guoxue.com/?page_id=2, http://www.guoxue.com/
master/lyzh/lyzh.htm.

Huang, Jie % fi. 1905. »Huangshi zongxu & S 44 .« Guocui xuebao B
23R 1: 1-4.

Huang, Philip. 1972. Liang Ch’i-ch’ao and Modern Chinese Liberalism. Seattle
in London: University of Washington Press.

Kogelschatz, Hermann. 1986. Wang Kuo-wei und Schopenhauer. Eine philo-
sophische Begegnung. Wiesbaden: Franz Steiner.

Kohn, Hans. 1962. Die Idee des Nationalismus. Frankfurt a. Main: S. Fischer
Verlag.


http://www.economist.com/news/
http://chinaperspectives/
http://revues.org/5371
http://revues.org/5371
http://www.guoxue
http://www.guoxue.com/?page_id=2
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm

Zhang Taiyan in » nacionalne $tudije«

Kihner, Hans. 2006. »Vom ‘Gelben Kaiser’ und der ‘Neuen Zeit’. Die Anfinge
des chinesischen Nationalismus.« V Das Reich der Mitte — in Mitte. Studien
Berliner Sinologen, uredil Florian Reiter, 11-29. Wiesbaden: Harrassowitz.

Laitinen, Kanko. 1990. Chinese Nationalism in the Late Qing Dynasty. Zhang
Binglin as Anti-Manchu Propagandist. London: Curzon Press.

Liu, Dong. 2011. »National Learning (Guoxue): Six Perspectives and Six Defini-
tions.« China Perspectives 1: 46—54. Privzeto 20. februarja 2015. http://
chinaperspectives. revues.org/5380.

Liu, Lydia H. 1995. Translingual Practice. Literature, National Culture and Tran-
slated Modernity China 1900-1937. Stanford: Stanford University Press.

Liu, Yizheng MIEE12. (1947) 1996. Zhongguo wenhuashi 1[5 4k 5. San-
ghaj: Dongfang chuban zhongxin.

Lu, Xun &I, (1937) 1987. »Guanyu Zhang Taiyan xiansheng er san shi A
TR K IME =5 .« Lu Xun quanji &1 4% 6: 545-51. Peking: Ren-
min wenxue chubanshe.

Lutz, Heinrich. 1987. »Rankes bayerische Politik — Nationale und weltgeschi-
chtliche Perspektiven.« V Schriften des Historischen Kollegs Miinchen 3,
Leopold von Ranke, Vortréige anldfilich seines 100. Todestages, uredil
Horst Fuhrmann, 11-30. Miinchen: Stiftung Historisches Kolleg.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism: A Critical Examination. New
York: Palgrave.

—. 2011. »The Revival of Guoxue. Historical Antecedents and Contemporary
Aspirations.« China Perspectives 1: 14-21. Privzeto 20. februarja 2015.
http://chinaperspectives.revues.org/5372.

Mei, Guangdi il 1922. »Ping tichang xin wenhuazhe FFHE1E#T LA,
# .« Xueheng 247 1: n. p.

Mittag, Achim. 1993. »Change in Shijing Exegesis: Some Notes on the Redi-
scovery of the Musical Aspects of the ‘Odes’ in the Song Period.« T'oung
Pao 1 (29): 197-224.

Midller, Gotelind. 2001. China, Kropotkin und der Anarchismus. Eine Kul-
turbewegung im China des friihen 20. Jahrhunderts unter dem Einfluf8
des Westens und japanischer Vorbilder. Wiesbaden: Harrassowitz.

Nienhauser, William H., ur. 1994. The Grand Scribe’s Records, Vol 1. Bloo-
mington: Indiana University Press.

Rankin, Mary Backus. 1971. Early Chinese Revolutionaries: Radical Intellec-
tuals in Shanghai and Chekiang, 1902-1911. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Roetz, Heiner. 1992. Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstrukti-
on unter dem Aspekt des Durchbruchs zu postkonventionellem Denken.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

65



http://chinaperspectives/
http://chinaperspectives/
http://revues.org/5380
http://chinaperspectives.revues.org/5372

66

Hans Kuehner

Schneider, Axel. 2001. »Bridging the Gap: Attempts at Constructing a ‘New’
Historical-Cultural Identity in the People’s Republic of China.« East Asian
History 22: 129-44.

Schneider, Laurence A. 1976. »National Essence and the New Intelligentsia.« V
The Limits of Change. Conservative Alternatives in Republican China, ure-
dila Charlotte Furth, 57—89. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Tang, Xiaobing. 1996. Global Space and the Nationalist Discourse of Moderni-
ty: The Historical Thinking of Liang Qichao. Stanford: Stanford University
Press.

Tang, Zhijun ¥ :£%%. 1997. »‘Guoxue gailun’ daodu , B 2 i i E5H .« Zhang:
1-19.

Weber, Ralph. 2011: »Konfuzianische Selbstkultivierung als Philosophem und
Politikum.« Polylog 26: 19-42.

Wong, Young-tsu. 1989. Search for Modern Nationalism. Zhang Binglin and
Revolutionary China 1869-1936. Hongkong: Oxford University Press.
Xinhua News Agency. 2010. »Guoxue Cultural Festival Promotes National Le-
arning.« Privzeto 20. februarja 2015. http://china.org.cn/ learning_chi-

nese/news/2010-08 /11/content_20684718.htm.

Xue ren bu. Guoxue dashi. 2015. »Liu Yizheng.« Privzeto 20. februarja 2015.
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm.

Yong, Rong 7K ¥4 et al. (1965) 1987. Siku quanshu zongmu VU )E 4= =48 H .
Peking: Zhonghua shuju.

Yd, Ying-Shih. 1987. »Changing Conceptions of National History in Twentieth
Century China.« V Conceptions of National History. Proceedings of Nobel
Symposium 78, uredili Erik Lonnroth et al., 155-74. Berlin: De Gruyter.

Zarrow, Peter. 2007. »The New Schools and National Identity: Chinese His-
tory Textbooks in the Late Qing.« V The Politics of Historical Production
in Late Qing and Republican China, uredila Tze-ki Hon in Robert J. Culp,
21-54. Leiden: Brill.

Zhang, Taiyan &= K 4 (psevdonim: Guoxue jiangxihui fagiren [ €253 & 9% 2
A). 1906. »Guoxue jiangxihui xu [B£25# & & 7.« Minbao 3R 7: 124-30.

—.(1922) 1997. Guoxue gailun B4 5. Sanghaj: Shanghai guji chubanshe.

Zhao, Suisheng. 1997. »Greatness and Nationalist Writing in the 1990s.« Chi-
na Quarterly 152: 725-45.

Zheng, Shiqu. 1997. Wan Qing guocuipai: Wenhua sixiang yanjiu W7 B
IR: AL B AR R 5. Peking: Beijing shida chubanshe.

»Zhongguoshehuikexueyuan jiaoshou Yu Dunkang zuoke xinlang tan guoxue yu-
antou H {4 e R ER T 2 AR BT B TR B £ B« 2006. Privze-
to 20. februarja 2015. http://blog.sina.com.cn/Im/8/2006/ 0825/5997.html.


http://china.org.cn/
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm
http://blog.sina.com.cn/lm/8/2006/

Jyrki Kallio

Ustvarjanje vloge za konfucijansko
Kitajsko na svetovnem prizori$cu

Uvod

novo naracijo, ki bi legitimirala polozaj Kitajske kot svetovne voditeljice

tudi z vidika mehke moci. Potreba po taksni narativi izhaja iz spozna-
nja, da znotraj Kitajske obstaja ideoloski vakuum, saj ideali komunizma niso
vec relevantni za sodobno druzbo. Poleg tega si Partija ne Zeli, da bi se ljudje
obracali k tujim sistemom prepric¢anj ali sprejemali zahodne vrednote, zato je
sprozila namenski projekt s ciljem oblikovanja novega nabora vrednot, ki bi
vodile ljudstvo. Kitajske tradicionalne miselne Sole zagotavljajo dobro osno-
Vo za to, hkrati pa vzbujajo nacionalni ponos pri ljudeh. Med tradicionalnimi
Solami misli je konfucianizem najbolj usmerjen k dobremu vladanju, zato je
postal osrednji del partijskega projekta.

T rda moc Kitajske je v porastu, in partijska drzava si prizadeva zgraditi

Sunzi, avtor Umetnosti vojne, na Zahodu uziva dolgotrajno priljubljenost,
zahvaljujoC¢ populariziranim razlicicam svoje knjige, ki njegove vojaske ideje
prenasajo na podrocja vodenja, upravljanja in celo odnosov. Vendar Sunzi
ni najboljsi predstavnik miroljubnega vzpona Kitajske. To pomanjkljivost so




68

Jyrki Kallio

prepoznali avtorji fiktivne knjige, napisane leta 1997 (Kitajska je stevilka ena
v letu 2030), ki opisuje vzpon Kitajske do vodilne velesile do leta 2030. V
knjigi kitajski mirovniki vzpostavljajo red v Zdruzenih drzavah Amerike. Ko
se ameriski begunci julija 2016 vrnejo domov iz Kitajske, mnogi s seboj pri-
nesejo dve knjigi; ne Umetnosti vojne, ki je bila tako priljubljena v prej$njih
desetletjih, ampak kitajsko kuharsko knjigo ter Konfucijeve Razprave (Song,
Zhang et al. 1997, 62).

Ce je Konfucij (priblizno 552-479 pred nasim S$tetjem) novi predstavnik Ki-
tajske, je predsednik Xi Jinping predstavnik projekta oZivljanja tradicionalnih
miselnih Sol na Kitajskem. Zacetki tega partijskega projekta so bili opazni ze
v osemdesetih letih prejsSnjega stoletja, med vodenjem Hu Jintaota (2002—
2012) pa je »harmoniéna druzba« postala geslo za partijske cilje. Lahko re-
¢emo, da je harmonija konfucijanska vrednota. Xi Jinping je od takrat razsiril
okvir in govori o kitajski Zelji po izgradnji »harmoni¢nega sveta«. Njegovi go-
vori so polni klasi¢nih referenc. O njem pravijo, da je po Mao Zedongu (1893—
1976), ustanovitelju Ljudske republike, v klasi¢ni literaturi najbolje podkovan
kitajski voditelj in da se je zatekal h klasiénim citatom, Ze dolgo preden je
postal voditelj na nacionalni ravni (Ye 2014). »Kitajske sanje«, geslo Xijeve
dobe, naj bi predstavljala pomladitev kitajskega naroda (Xi 2014, 37-8), del
teh sanj pa je oZivitev in internacionalizacija tradicionalnih kitajskih vrednot.

Xi Jinpinga so primerjali tudi z Deng Xiaopingom (1904-1997), ocetom kitaj-
skih reformnih politik, ki so odprle drzavo (Zhuang 2014). Pod Xijevim vod-
stvom je bila vloga trznih sil okrepljena, obljubljene so bile pravne reforme
in protikorupcijska kampanja, ki jo je zacel, je bila v javnosti ugodno sprejeta
(Economy 2014). Uradno sporocilo Cetrtega plenuma 18. Centralnega komi-
teja Komunisti¢ne partije Kitajske (Xinhuawang 2014) je zdruZilo Xijeve re-
formne politike in projekt, usmerjen k oZivljanju tradicije: »Mi ... moramo
vztrajati pri integraciji vladanja drzavi po zakonu (yi fa zhi guo #iZ¥A ) in
vladanja drzavi z vrlinami (yi de zhi guo VAT 5 [5]).«

Zadnji del fraze je prezet s konfucijanskimi politicnimi ideali. To je celo spod-
budilo nekatere politine strokovnjake k ugibanju, ali Xi Zeli, da bi ga videli
kot vodjo, ki vodi s svojo lastno osebno krepostjo. V razpravi o Xi Jinpingovi
»ljubezenski aferi s Konfucijem« je Michael Schuman (2014) za Time zapisal:

Xi ocitno tudi verjame, da lahko Konfucij okrepi njegov lastni polozaj v
drzavi. Konfucijeva idealna vlada je na ¢elu imela »modrega kralja« ... S
kombinacijo vladavine ene osebe in morale kitajske antike se zdi, da se
[Xi] slika kot nekaksen novodobni komunistiéni/konfucijanski modri kralj
— vseukazovalna figura, ki bo uvedla novo obdobje prestiza in blaginje.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Vendar je pretirano govoriti o »ljubezenski aferi«. Do zdaj sta se tako Xi Jin-
ping kot Komunisti¢na partija na splosSno izogibala odkritega podpiranja kon-
fucijanstva. To je zato, ker so bili komunisti¢na revolucija in njeni predhodniki
mocno protikonfucijanski. Konfucijanstvo je bilo videno kot poosebitev vse-
ga, kar je bilo gnilega in reakcionarnega v kitajski druzbi. Partija Se ni priprav-
liena obrniti plosce, zato uradno promovira »tradicionalno ucenje« (guoxue
[B£; tudi prevedeno kot »nacionalno uéenje«): amalgam skrbno izbranih
vrednot iz vec tradicionalnih miselnih Sol.

Jasno je, da je Partija pripravljena podpreti le tiste tradicionalne vrednote,
ki se ji zdijo koristne za njene namene. Vsi komunisti¢ni voditelji, od Mao
Zedonga do Xi Jinpinga, so poudarijali, da je treba »zavreci plevel in obdrzati
bistvo« tradicionalnih miselnih Sol. Vzporedno s projektom Partije v drzavi ze
leta poteka nekaksen preporod tradicionalnih miselnih Sol. To je delno posle-
dica projekta Partije in delno odraz spoznanja ljudi, da so se druzbene vred-
note izgubile. Mnogi ljudje so se prav tako zaceli sprasevati o temelju svoje
identitete kot kitajski drzavljani. Posledi¢no tudi obi¢ajni ljudje nenehno isce-
jo »pravo« tradicijo. Nacin, kako so partijski strokovnjaki interpretirali jedro
konfucijanstva, ni bil sprejet zgolj z odobravanjem (Kallio 2011).

Nekateri ljudje pa vendar Zelijo verjeti v pravo povezanost med Partijo in tra-
dicijo. Profesor Kang Xiaoguang z Univerze Renmin, pomemben predstavnik
tako imenovanih novih konfucijancev, raznolike skupine intelektualcey, ki Zelijo
ponovno ovrednotiti konfucijanske nauke kot uporabne za sodobno druzbo,
verjame, da se na Kitajskem trenutno dogaja temeljna kulturna in sistemska
sprememba, ki jo imenuje »Velika preureditev« (Da zhuangui KXHE5H). Kang
predvideva, da bo naslednja stopnja razvoja Kitajske »konfucijanski socialisti¢ni
konstitucionalizem«. To bi zdruzilo kitajsko kulturno tradicijo, ki je bila dolgo
zapostavljena, z zahodnimi vplivi, ki so oblikovali kitajski politicno-ekonomski
sistem v zadnjem stoletju. Politi¢na legitimnost nove poti bi izhajala iz vladanja
v skladu s konfucijansko vrlino ren 1=, ki se razli¢no prevaja kot »&love¢nost« ali
»dobrota«. Sistem bi zorel postopoma, pri ¢emer bi trino gospodarstvo pred-
stavljalo osnovo, kulturne sile pa bi oblikovale proces (Kang 2014).

Kang (2014) verjame, da bi edinstveni konfucijanski socialisti¢ni konstituci-
onalizem na neprimerljiv nacin okrepil mehko mo¢ Kitajske, kar bi Kitajsko
naredilo globalno dominantno silo. Parafrazirajo¢ konfucijanski klasi¢ni tekst
Veliko u¢enje (Daxue K*%2), je zapisal: »Pot velike sile ilustrira slavno vrlino,

eves

1 Citat izvira iz Knjige obredja, Daxue 1. Stevil¢enje odstavkov v klasi¢nih besedilih tukaj in
drugod sledi spletni bazi Chinese Text Project.

69



70

Jyrki Kallio

kako bi bila ta vrsta mehke moci videti ali kako bi spremenila svet. Zdi se, da
je zadovoljen z implicitno podporo shemi za nacionalno pomladitey, ki jo vodi
Xi Jinping.

Medtem ko je Kangova vizija morda pretirana, se bo projekt Partije za ozi-
vitev — ali revizijo, odvisno od staliS¢a — tradicije verjetno nadaljeval Se kar
nekaj ¢asa. Morda se izkaze za pomembno, da je najpomembnejsi mejnik pri
uresnievanju kitajskih sanj stoletnica Ljudske republike leta 2049, ki je hkrati
tudi 2600. obletnica Konfucijevega rojstva. Verjetno je, da bo ta vrsta simbo-
like v polni meri izkoriS¢ena. Profesor Liu Xiaoying (2012, 111) z Univerze za
mednarodne odnose (Peking) je pripomnil, da bo tradicionalna kultura, ki je
Ze igrala veliko vlogo pri vzponu Kitajske, ostala osnova za celovito krepitev
Kitajske tudi v prihodnosti.

Nekateri kitajski raziskovalci na podro¢ju mednarodnih odnosov so izrazili
pricakovanje, da bi rasto¢i pomen Kitajske v globalni areni moral privesti do
»kitajske teorije mednarodnih odnosov, ki temelji na tradicionalnih, zlasti
konfucijanskih vrednotah in idealih (glej na primer Yan 2011, 256). Mednje
naj bi med drugim sodile dostojanstvo, harmonija, mir in skupna blaginja.
Ko bi se te vrednote razsirile na mednarodno prizoris¢e, naj bi spodbujale
vedénje, ki ga zaznamujejo spravljivost, zdruZevanje za skupno dobro, re-
ciprocnost, pravicnost, solidarnost in protihegemoniénost (glej na primer Li
2011). Pogosto se omenja, da se cesarska Kitajska, ko je bila vladavina v skla-
du s konfucijanskimi krepostmi, ni zapletala v agresivne vojne ali osvajanje
tujih ozemelj; vendar pa ekstrapolacija taksnih idealov v sodobne realnosti
zahteva precejSen korak zaupanja.

Prvo vprasanje, ki se zastavlja, je, ali ideja »konfucijanske mednarodne po-
litike« temelji na resni¢nem zgodovinskem precedensu. Mnenja med kitaj-
skimi znanstveniki se razlikujejo. Nekateri trdijo, da lahko kot precedens
delujeta idealizirani sistem vazalov pod vladarji dinastije Zhou ali tributar-
ni sistem poznejse cesarske dobe. Drugi, predvsem profesor Yan Xuetong
(2011) z Univerze Tsinghua, ki je eden vodilnih v razpravi o kitajskih medna-
rodnih odnosih, se obracajo na obdobje vojskujocih se drzav (475-221 pred
nasim Stetjem), ki ima, kot Ze ime pove, dolo¢eno podobnost s klasi¢no
Gr¢ijo in njenimi mestnimi drzavami. Menijo, da je to bilo edino obdobje v
kitajski zgodovini, ko so na Kitajskem dejansko obstajali »meddrzavni odno-
si«. Ce Zelimo verjeti v obstoj zgodovinskega precedensa, vsaj teoreti¢no,
moramo prouciti, ali je v takSnem zgodovinskem sistemu mogoce najti pre-
poznavna vodilna nacela, in e je tako, ali so ta nacela principi relevantna
za sedanjost.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Mnenja se razlikujejo tudi glede relevantnosti. Nekateri zahodni akademi-
ki pozdravljajo kitajska prizadevanja za Sirjenje mehke moci prek njihove
tradicionalne kulture. Sinolog Roger Ames (2011, 4) je na primer izjavil, da
vzpon Kitajske vodi v »ustvarjalno fuzijo konfucianizma z drugimi narativi«.
Nasprotno pa dr. Christopher Ford, ki je imel dolgo kariero v ameriski viadi,
novonastajajoco narativo, ki uporablja konfucianizem za legitimacijo Komuni-
sti¢ne partije, vidi kot temeljno neliberalno in trdi, da »harmonija« temeljno
nasprotuje zahodnemu politicnemu liberalizmu. Opozarja, da se »monisti¢-
ni, hierarhi¢ni in samozavestno vrlinokratski konfucijanski model avtoritete«
vzpostavlja kot »predloga za celoten mednarodni sistem« (Ford 2014).

Po mnenju profesorja Sungmoon Kima (2014, 10) z Mestne univerze v Hon-
gkongu pri neskladju med »Vzhodom« in »Zahodom« ne gre za domnevno
nezdruzljivost liberalizma in konfucianizma, temve¢ za dejstvo, da liberal-
nodemokrati¢ne institucije, uvoZzene z Zahoda, »niso druzbeno relevantne v
vzhodnoazijskih druzbah, kjer so drzavljani prepojeni s konfucijanskimi na-
vadami in obicaji«. Podobno mnenje izraza Frangois Godement (2013), ki je
opazil, da mednarodno pravo in mednarodne institucije predstavljajo zahod-
ne uvoze, ki se v Aziji niso ukoreninili.

Kim (2014, 9, 18-9) verjame, da filozofski konfucianizem ni vec relevanten,
saj so vzhodnoazijske drzave Ze ponotranjile zahodne diskurze, ki temeljijo
na pravicah in interesih. Kljub temu trdi, da vzhodnoazijske druzbe ostajajo
vedenjsko konfucijanske, saj so njihove konfucijanske navade in lastnosti zu-
nanjemu opazovalcu takoj ocitne. Med te lastnosti spadajo patriarhalni dru-
zZinski sistem v Juzni Koreji, kot tudi hierarhi¢ne organizacije na Japonskem.

Ker je podobne navade in lastnosti mogoce najti tudi v drugih vzhodnoazij-
skih druzbah, je vprasljivo, ali je njihova prisotnost sploh povezana s kitajsko
zunanjo politiko. Ce bi to bilo tako, bi pri¢akovali, da zunanja politika vseh
vzhodnoazijskih drzav sledi podobnim nacelom. In do neke mere jim sledi.
Maksima »bogata drZava in moéna vojska« (& [&55 £%) je znana tako na Kitaj-
skem (fuguo giangbing) in Japonskem (fukoku kyéhei) kot tudi v Koreji (bukuk
gangbyung). Kljub temu pa to maksimo tezko Stejemo za konfucijansko, saj
izhaja iz besedila legalisticne Sole (Knjiga gospoda Shang Yanga, Shangjun
Shu T 7 2, Yiyan 2).2 Govori o trdi modi, in vprasanje je, kje je tu prostor za
mehkejse konfucijanske vrednote.

2 Ceprav se legalizem obicajno $teje za nasprotje konfucijanstvu v spektru kitajskih tradicio-
nalnih miselnih 3ol, imata vendarle nekaj skupnih korenin. Han Fei, pomemben protagonist
legalizma, je bil na primer mocno pod vplivom svojega ucitelja Xunzija, ki je bil eden najbolj
znanih naslednikov Konfucija. Pozneje, v politicnem sistemu cesarske Kitajske, so se konfuci-
janski in legalisticni elementi prepletli.

71



72

Jyrki Kallio

Povzdigovanje nad konfucijansko hermenevtiko

V kitajskih pa tudi drugih akademskih publikacijah lahko trenutno najdemo
stalen tok ¢lankov, ki razpravljajo o moznosti »kitajske teorije mednarodnih
odnosov« in njeni naravi. Ohlapno lahko razlo¢imo tri pristope. Prvi nasteva
dolocéene relevantne klju¢ne konfucijanske koncepte in vrline ter nato razpra-
vlja o njihovi uporabnosti v mednarodnih odnosih. Drugi pristop obravnava
tista konfucijanska besedila, ki izrecno govorijo o odnosih med drzavami, in
analizira vedenjske vzorce, izrazene v njih. Tretji in zadnji pristop skicira kitaj-
ski svetovni nazor na podlagi razli¢nih konfucijanskih besedil in nato ta idea-
lizirani svetovni nazor projicira v prakso sodobnega sveta.

Prvi pristop zahteva identifikacijo kljuénih konceptov konfucijanstva ter raz-
pravo o njih in njihovem »pravem« znacaju. To nas popelje na podrocje her-
menevtike, v primeru konfucijanskih klasikov celo eksegeze. Pomembno je
razumeti, da so osrednji koncepti in kategorije konfucijanstva dozivele Ste-
vilne semanti¢ne premike. Poleg tega so rivalske Sole in rivalski filozofi upo-
rabljali iste koncepte za promocijo zelo razli¢nih idej (Raphals 1992, 7). Vsak
posamezen koncept ali konfucijanska vrlina lahko pripada vec razliénim poj-
movanjem. Poleg tega so semanti¢ne rabe neskladne glede na ¢as in kontekst
(ibid., 231).

Pristop uporabe konceptov iz tradicionalnih miselnih Sol za razlago kitajske
druzbe — pristop, ki ne prevladuje le na podro¢ju mednarodnih odnosov — je
pisatelja in esejista Yu Qiuyuja (2006) privedel do tega, da je v frustrirano
pripomnil:

V zadnjih letih so se mnogi uradniki in literati vse bolj vdajali izlivanju niza
idiomov, starodavnih izrekov, opisnih besed in vzporednih stavkov za opis
kitajske kulture ter kitajskega duha in pravi pomen ter denotacija mnogih
od teh sta tezko razumljiva, ko so prevedeni v tuji jezik ... (citat preveden
iz Martinsen 2006)

Obstaja veliko primerov, ki to potrjujejo. Pogosto je, da kitajski avtorji v
angles¢ini navajajo: »Kitajska kulturna tradicija poudarja he wei gui 145 &,
,prednost za mir‘« (glej na primer Liu 2008). Ceprav he v moderni kitaji¢ini
izraza tako mir (heping F1°F) kot skladnost (hemu Fl1[E), ga v frazi he wei gui
ni mogoce prevesti kot »mir« (to je nasprotje »vojne«), vsaj vsaj glede na
njegov izvorni pomen v Razpravah (1.12), kjer pomeni »skladnost« ali, po Le-
ggeju (1972, 143), »naravna lahkotnost«. Zhongyong H)& je dvoumen izraz,
ki ga obicajno prevajajo kot zmernost, ravnovesje ali zlata sredina; vendar so
raziskave pokazale, da so se interpretacije razlikovale od »uporabe sredis¢a«



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

po ucenjaku Zheng Xuanu (127-200) do »sosrednega in stalnega« po Zhu Xiju
(Johnston in Wang 2012). Pravi pomen koncepta — ¢e sploh lahko re¢emo, da
obstaja — je zato dale¢ od jasnega.

Vrednot ni mogoce izbirati poljubno, kot da bi bile nekakSen samopostrezni
bife. So produkt dolocenega referenénega okvira in delujejo le znotraj nje-
govih parametrov, zato je nesmiselno neposredno prenasati ideale, kot sta
harmonija ali zhongyong, na meddrzavne odnose. Tako se lahko drugi pristop
izkaZe za bolj plodnega priiskanju korenin kitajske teorije mednarodnih odno-
sov. To pomeni, da bi se morali omejiti na tista besedila in odlomke, ki izrecno
obravnavajo meddrzavne odnose. Sele takrat je mogoce odkriti, da konfuci-
janska besedila zagovarjajo sloZznost med vsemi ljudstvi (Knjiga zgodovine,
Yu Shu: Yao Dian 1), praviéno vojno (Da Dai Liji, Yong bing 2), nadvlado brez
vojaskih sredstev (Xunzi 1X.12) in dobrohotnost namesto tiranije (Razprave
XVI.1 in drugi) (glej Wang Y. 2011). Kar zadeva samega Konfucija, je izjavil, da
Ce je vladar pravicen, zaupanja vreden in spostuje pravila obnasanja, se celo
ljudje iz oddaljenih deZel zgrinjajo k njemu (Razprave, Xlll.4). Po Zhongyong
(21) je Konfucij svetoval vladarju, naj tujce obravnava prizanesljivo in ceni
manjse prince pod svojim poveljstvom.

Te pripombe govorijo o vladarjevi mehki moci, ki se pojavi kot stranski pro-
dukt njegove kreposti do lastnih podloznikov, kar je glavno nacelo Konfucije-
vih naukov. Ekstrapolacija teh pripomb, ki se pretezno nanasajo na notranje
zadeve drZave, kot so pozivi k etiketi in pravi¢nosti, na mednarodne odnose
bi bila ahistori¢na. Kljub temu se zdi, da je ta pristop pogost (glej na primer
Wang R. 2011, 47; Zhu 2013, 61).

Zagovorniki tretjega pristopa k opredelitvi kitajske teorije mednarodnih od-
nosov si prizadevajo premagati zgoraj opisane ovire in odkriti, ali obstaja ne-
kaj trajnega, s ¢imer bi se lahko vsi strinjali. In morda tudi obstaja. Tradicio-
nalni kitajski pogled na svet je lepo povzet v naslednjem odstavku iz Daxue:

Starodavni, ki so Zeleli ponazoriti sijajno vrlino pod Nebom, so najprej
dobro uredili svoje drzave. Ker so Zeleli dobro urediti svoje drZave, so
najprej uredili svoje druzine. Ker so Zeleli urediti svoje druZine, so najprej
izpopolnili sami sebe. [...] Ko so bili sami izpopolnjeni, so bile njihove dru-
Zine urejene. Ko so bile njihove druZine urejene, so bile njihove drzave
pravilno vodene. Ko so bile njihove drzave pravilno vodene, je vse pod Ne-
bom postalo mirno in sre¢no. (Liji, Daxue 1, citirano v Legge 1972, 357-9)

Osredniji koncept v tem odstavku je tianxia X . Neposredno se lahko pre-
vede kot »vse pod nebom« in je bil izraz, ki so ga Kitajci uporabljali za znani
svet. To je bil svet, v katerem Kitajska kot civilizacija niimela tekmecey, in tako

73




74

Jyrki Kallio

sta bila svet in Kitajska dejansko eno in isto — tianxia. Cesar je bil Sin neba,
in »pod Sirokim nebom ni bilo zemlje, ki ne bi bila kraljeva« (Knjiga pesmi,
Xiaoya: Beishan 2).

Raziskovalec Zhu Zhongbo (2013, 59-62) s kitajskega Instituta za mednaro-
dne 3$tudije je opisal, kako so »tri vodilna nagela« (san gang =#il)3, nave-
dena v Daxue, torej kultiviranje lastne osebe, urejanje druZine in urejanje
driave, utele$ala idealno kombinacijo »notranje modrosti« (neisheng N %2)
ter »zunanje kraljevskosti« (waiwang %) na nacin, ki je povzro¢il, da so
se »vsi znotraj Stirih morij ozrli navzgor, gledali [modrega vladarja] in Zele-
li, da bi bil njihov suveren« (Mengzi, Teng Wen Gong 11.10, citirano v Legge
1972, 274). Neisheng se nanasa na to, da s samokultivacijo postanes svetniski
v znanju, modrosti in morali, medtem ko waiwang pomeni preoblikovanje
razsvetljenega stanja v razsvetljeno delovanje za izboljSanje druzbe kot modri
kralj iz preteklosti. Po Zhujevem mnenju bi se v taksni situaciji »barbari« iz
stirih smeri sveta podredili vladarju, »kot se nesteto zvezd pokloni Severni-
ci« (Razprave 11.1).* Zhu (2013, 62-4) je nadalje poudaril, da sta tako Konfu-
cij kot Mencij zagovarjala krepost pred vojaskimi vesc¢inami kot sredstvo za
premagovanje nasprotnikov, kar je v kombinaciji s »tremi vodilnimi naceli«
tvorilo miroljubno osnovo za tradicijo kitajske zunanje politike. Vendar pa je
Zhu opazil tudi, da to ni bila pacifisti¢na tradicija, saj so bile pravi¢ne vojne in
nasilje, namenjeno koncanju kaosa, sprejemljive.

Kot je pripomnil profesor Li Cunshan (2012, 15) s Kitajske akademije druz-
benih znanosti, so idealisti¢ni misleci pozne imperialne dobe (kot sta Kang
Youwei, 1858—-1927, in Tan Sitong, 1865—1898) poskusali vzpostaviti sintezo
kitajskega ideala Vsega pod nebom z realnostjo narodnih drZzav. Najbolj mor-
da izstopa oce republike, Sun Yat-sen (1866—1925; citiran v Li 2012, 15), ki
je dejal:

Okrepiti moramo harmonicne in prijateljske odnose s prijateljskimi naro-
di, zagovarjati pacifizem, povecati tezo Kitajske v mednarodni skupnos-
ti in delovati proti postopnemu uresni¢evanju »univerzalne skupnosti«
(datong K [A]) v svetu.

Sun Yat-sen je idejo prevzel od Kang Youweija, ki je svojo bodoco utopijo po-
imenoval Datong in jo opisal kot ¢as, ko bodo nacionalne meje in razredi
izginili ter bo prevladal univerzalni mir. Sun je pozneje pojasnil, da bi morala
Kitajska, preden se usmeri proti internacionalizmu, najprej ponovno pridobiti

3 Zmesnjavo povzroca, da lahko san gang v drugih kontekstih pomeni tudi »tri kardinalne na-
potke« filialnosti, to je vladar vodi podloznika, oCe vodi sina, mozZ vodi Zeno.

4 Navedek iz Razprav verjetno ne govori o »barbarskih« plemenih, ampak o posameznikih.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

svoj polozaj kot svobodna in enakopravna drzava med drugimi narodi (Li 2012,
16). To stalisce so od takrat naprej podpirali vsi kitajski voditelji.

Sunov sodobnik Cai Yuanpei je prepoznal njegove ideje, znane kot »tri nacela
ljudstva« (san min zhuyi, = [X; F 3§), kot utele$enje starodavnega konfucijan-
skega ideala zhongyong, razumljenega kot zlata sredina (ibid., 16). Najbolj
znano je, da je Sun za svoj slogan sprejel rek tianxia wei gong < %72, ki
je danes najpogosteje razumljen kot »vse pod nebom je eno« ali »vsi delimo
skupni svet«. Dobesedno ta slogan pomeni, da vse pod nebom pripada vsem
(ali: spada skupaj).

Li Cunshan (2012) vidi tako Sun Yat-senov pacifizem kot tudi epitom moderne
kitajske zunanje politike, »pet nacel miroljubnega sobivanja« (ki vkljucujejo
nacelo nevmesavanja v notranje zadeve drugih drzav), kot del neprekinje-
nega niza tradicionalnih konfucijanskih nacel. Podobno je raziskovalec Wang
Hongxu (2011, 97) s Centralne partijske Sole zapisal, da je leta 1955 premier
Zhou Enlai (1898-1976) dejal:

Na Kitajskem obstaja starodaven pregovor (v Razpravah, X11.2), »Ne stori
drugim tistega, ¢esar ne Zelis, da bi oni storili tebi«. Nasprotujemo zuna-
njemu vmesavanju, zakaj bi se torej vmesavali v notranjo politiko drugih
drzav? (citirano v Wang H. 2011, 97)°

Wang Hongxu (2011, 98-100) in drugi (na primer Yang 2011) so pojasnili,
kako je bilo »pet nacel« primer neprekinjene tradicije iskanja »harmonije«
(hehe F14) v kitajski politiki. Harmonijo pogosto razumemo skozi starodav-
no frazo (iz Razprav X111.23), ki poveli¢uje vrlino harmonije nad konformiz-
mom (he er bu tong A A [F]). »Pet nacel« je mogoce videti kot uporabo
te fraze, saj pozivajo k miroljubnemu sobivanju in priznavanju pravice drugih
drzav, da ohranijo svoje individualne znacilnosti. Idealno to posledi¢cno omo-
goca potencialno plodne izmenjave celo med ideoloskimi nasprotniki.

Medtem ko je izraz tianxia lahko prevesti, ga je teZje interpretirati. Kot so opo-
zorili nekateri kitajski uc¢enjaki (glej Peng 2013), je pogosta napaka, da staro-
davne ideale superponiramo na sodobni svet, ko govorimo o konceptu tianxia,
vse pod nebom. Z danasnje perspektive je to zlahka razumeti kot »svet« in
je kot tak nadnacionalen po znacaju; zato se pogosto trdi, da konfucianizem
spodbuja internacionalizem, vendar se je v resnici tianxia prvotno nanasal na
kitajsko cesarstvo, ki je veljalo za enakega kitajski kulturni sferi. Obstojece »dr-
7ave« (guo [3) so se nanasale na vazale, ki jim je vsem vladal Sin neba, cesar.

5 Vendar bi bilo napacno trditi, da je konfucianizem proti vsem vrstam vmesavanja v zadeve
drugih drzav. Profesor Wang Zhongjiang z Univerze v Pekingu je pripomnil, da je bil Mencij
zagovornik humanitarnih intervencij (Peng 2013, 93).

75




76

Jyrki Kallio

Lahko bi trdili, da bi ideal »vse pod nebom je eno« lahko postal zdruzljiv z
modernim, vestfalskim sistemom le, ¢e bi opustili nacelo cesarja v srediScu.
Nekateri kitajski misleci, na primer Yan Xuetong (2006; 2011, 39—-64), so po-
skusali to preseci s poudarjanjem razlikovanja med »pravim«, dobrohotnim
kraljem (ali cesarjem) in hegemonisti¢nim kraljem. V klasi¢nih besedilih naj bi
prvi sledili »kraljevski poti«, wangdao 1, medtem ko slednji sledijo »he-
gemonisti¢ni poti«, badao #iiH. Logika, ki iz tega izhaja, je, da enotni sistem
tianxia ni nujno hegemonistic¢en.

V kitajskih besedilih je idealna in pravi¢na vladavina, znana kot wangdao,
predstavljena kot nasprotje badao, ki se pogosto prevaja kot »hegemonija,
Ceprav nosi tudi implikacije tiranije.® Li Cunshan (2012, 13) je pripomnil, da
sta dobrohotnost in moralnost »pravega kralja« neke vrste mehka mo¢, pri
¢emer je citiral starodavnega misleca Dong Zhongshuja (179-104 pred nasim
Stetjem):

(Pravi) kralj izkazuje svojo skrb celo do barbarov iz vseh stirih smeri neba,
medtem ko (tiranski) hegemon svojo skrb izkazuje samo vazalnim gospo-
dom pod seboj. (Chungiu Fanlu, Ren yifa 1)

Li je opazil, da je Wang Chong, ki je Zivel vec kot sto let po Dongu, uravnotezil
mehko in trdo moc¢ z ugotovitvijo, da moralnost ni dovolj za vladanje drzavi,
prav tako kot moc ni dovolj za podjarmljenje sovraznika.’

Ceprav so bili tirani obsojeni kot hegemoni, ni bilo nobene misli o enakovred-
nih odnosih med drzavami. V sistemu tianxia je nemogoce popolnoma opus-
titi potrebo po sredisc€u. Li Cunshan (2012, 14) je bralce opomnil, da je bil sis-
tem, zgodovinsko gledano, sestavljen iz vazalov pod suverenom. Pod nebom
je lahko bil le en vladar, ¢eprav po moznosti dobrohoten. Tudi v ¢asu zadnje
cesarske dinastije Qing, so drZave zunaj neposrednega cesarskega nadzora
Se vedno veljale za vazalske ali tributarne drzave, e Ze ne za naravnost bar-
barske. Ta sistem se je koncal v kolonialni dobi, ko se je Kitajska zbudila v

6 Zanimivo je, da je akademik Fu Sinian (1896—1950) pripomnil, da je Konfucij v mednarodnih
odnosih podpiral hegemonizem, medtem ko je Mencij (Cetrto stoletje pred nasim Stetjem),
eden najbolj znanih Konfucijevih naslednikov, zagovarjal kraljevsko pot (Wang R. 2011, 47).
Fu je svojo oceno ocitno oprl na nekaj verzov v Razpravah (XIV.16—17), v katerih je Konfucij
izrazil svoje spostovanje do politike unifikacije vojvode Huana iz dezele Qi (vladal 685—643
pred nasim Stetjem) in njenega premierja Guan Zhonga. Vojvoda Huan je bil znan kot eden
od petih hegemonov obdobja pomladi in jeseni (770-476 pred nasim Stetjem), torej eden od
vladarjev z dovolj moci, da je deloval kot regent in zascitnik kralja dinastije Zhou, s ¢imer je
manifestiral enotnost dinastije Zhou (priblizno 1045-221 pred nasim Stetjem), ki je s krepitvi-
jo fevdalnih drzav postala zgolj simboli¢na.

7 Dong Zhongshujev citat lahko najdemo v Chungiu Fanlu, Ren yi fa 1. Wang Chongov citat pa
je mogoce najti v Lunheng, Fei Han 10.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

realnost vec tekmujocih sil. Poleg tega, kot so opatzili Stevilni u¢enjaki, je kra-
ljievska pot prav tako nekaksna hegemonija (glej Peng 2013). Kako drugace
bi »privlekli tiste, ki so dalec stran« (Razprave XlIII.16, citirano v Legge 1972,
269), in priznali superiornost dobrohotnega kralja? Morda ne gre za hegemo-
nijo s silo, ampak bolj za mehko mo¢, torej vendarle za hegemonijo.

Xi Jinpingova »vladavina s krepostjo «

Ye Zicheng (2013) s Pekinske univerze je skoval izraz Huaxia zhuyi X -3
(»kitajcizem«, Huaxia se nanasa na kitajsko kulturno sfero), ki oznacuje kom-
binacijo tradicionalnih miselnih 3ol, za katere verjame, da bi morale tvoriti
osnovo vladanja na Kitajskem. Menil je, da bi se Kitajska morala zavzemati za
daoisticen »naraven« nacin vladanja, konfucijansko »na ljudstvo osredotoce-
no« vladanje in legalisticno »na zakonih osnovano« vladanje. Poleg tega Ye
(2014) verjame, da Xi Jinping Ze uresnicuje takSno kombinacijo.

Po mnenju Ye Zichenga (2014) je Xi Jinping uporabil svoje poznavanje tradici-
je na petih podrodjih vladanja. V zvezi z (1) »gradnjo ekoloske civilizacije« se
Xi zanasa na daoisti¢ne vrednote, ki po Yeju spodbujajo trajnostni razvoj in
harmonijo med naravo ter ¢lovekom. Xi se je skliceval tudi na daoisti¢na be-
sedila, ko je govoril 0 (2) odnosu med trznimi silami in vlado. Ye je daoisti¢no
nacelo wuwei f %4, dopu$ganje naravnega poteka stvari na neprisiljen nacin,
Stel za jedro Xijevih domacih ekonomskih politik. Kar zadeva (3) ravnanje z
ljudstvom, je Xi pogosto citiral konfucijansko naéelo yi min wei ben VL %
K, »postavljanje ljudstva kot temelja« vseh vladnih politik.

Glede na Ze prej omenjeni cilj Partije, da drzavi vlada z integracijo zakona in
vrline, si zasluZita podrobnejsi pregled se dve podrodji, ki ju je opredelil Ye Zi-
cheng. Ti se nanasata na (4) kitajski pravni okvir in (5) zunanje odnose. Cetrti
plenum 18. Centralnega komiteja Komunisticne partije Kitajske je poudaril
potrebo po razvoju fazhi %15, ki je v kitajskih medijih preveden kot »vlada-
vina prava«. Fazhi se pogosto uporablja kot sinonim za yi fa zhi guo #Ki%iA
— standardni prevod za vladavino prava — kar pa je zavajajoce. V resnici
je fazhi nasprotje renzhi N\if, »vladavine ¢loveka«. Global Times (2014b)
je o cetrtem plenumu zapisal: »Na Kitajsko je tisoCe let trdovratno vplivala
Vladavina ¢loveka’, katere ostanki Se vedno vplivajo na sodobne mehanizme
vladanja.« Danes renzhi ne pomeni le cesarjeve vladavine v zgodovini, ampak
tudi vrsto neomejene modi, ki sta jo Mao Zedong in Deng Xiaoping Se vedno
lahko uporabljala, preden je Partija zacela spodbujati kolektivno vladavino in
notranjo strankarsko demokracijo.

77




78

Jyrki Kallio

Poleg tega Ustava Ljudske republike Kitajske (1. ¢len) doloca, da je Kitajska
»socialistiCna drzava pod ljudsko demokrati¢no diktaturo, ki jo vodi delavski
razred«. To je nekaj precej drugacnega od ustavnosti. Na Kitajskem je vla-
davina prava (yi fa zhi guo) vedno predstavljena kot »socialisticna vladavina
prava s kitajskimi znacilnostmi«: sistem, ki ne temelji na enakih nacelih kot
»zahodna« vladavina prava.t Na predvecer Cetrtega plenuma je Global Times
(2014a) izjavil, da »mora Kitajska zacrtati svojo lastno pot do vladavine pra-
va«. Komuniké plenuma navaja:

Vodenje Partije in socialisticna vladavina prava sta identi¢na, socialistic-
na vladavina prava mora vztrajati v vodenju Partije, vodenje Partije pa se
mora zanasati na socialisticno vladavino prava. (Xinhuawang 2014)

Ko Partija pravi, da Zeli promovirati fazhi na Kitajskem, torej v resnici govori o
kolektivni vladi, podprti z moc¢nim pravnim sistemom.®

Zdi se, da Xi Jinpingov osebni pogled na upravljanje, podprto z zakoni, temelji
na razumevanju druzbe, ki ga ponuja legalisti¢na Sola. Legalisticna Sola, ki je
spodbujala kazni in nagrade kot najucinkovitejsi nacin za ohranjanje nadzora
nad podaniki, je bila priljubljena pri ustanovitelju dinastije Qin, ki je te ideje
uporabil pri oblikovanju prvega zdruZenega cesarstva na Kitajskem leta 221
pred nasim Stetjem. Ye Zicheng (2014) je opozoril, da je Xi leta 2006 citiral
Shang Yanga, legalisticnega ucenjaka in drzavnika, ki je Zivel stoletje pred di-
nastijo Qin: »Vse drzave imajo zakone, vendar ni zakona, ki bi prisilil ljudi, da
se jih drzZijo.« To pomeni, da zakoni sami po sebi niso dovolj, saj jih mora vodi-
ti viSje nacelo ali akter. Kot je zapisal Shang Yang, nered v drzavi ni krivda neu-
rejenih zakonov, ampak preprosto tega, da so zakoni na sploSno nezadostni.*

V imperialni dobi, ki je sledila dinastiji Qin, so bili ostri nauki legalizma opus-
¢eni v korist bolj humanega konfucianizma kot drZzavne ideologije, vendar
so se vladarji zaradi njihove prakti¢ne vrednosti Se vedno zanasali na nacela
legalizma. Tako je bilo re¢eno, da je bilo cesarsko vladanje »legalizem pod
krinko konfucianizma«. Po podobni logiki bi lahko Xi Jinpingovo idejo fazhi
oznacili kot »legalizem pod krinko vladavine prava«.

8 Yi fa zhi guo, dobesedno »vladati drzavi v skladu z zakonomy, je bilo prej homonimno zapisa-
no kot LLEVA [, dobesedno »uporabljati zakon za vladanje dravi, kar je v resnici sinonim
za fazhi, vladavino z zakonom.

9 Hongqi Wengao Z1Jil S H (Manuskript rdece zastave), teoretiéna revija, ki jo vodi Partija, je
oktobra 2014 objavila ¢lanek, v katerem je obtoZila zagovornike ustavne vladavine, da se od-
rekajo razrednemu boju. Clanek je opozoril, da bi zamenjava ljudske demokrati¢ne diktature
z vladavino prava pomenila padec v past »univerzalnih vrednot«, kar bi koristilo mednarod-
nemu kapitalu, a bilo Skodljivo za kitajsko ljudstvo (QStheory.cn 2014).

10 lzvirno besedilo je v Shangjun shu, Huace 3.


http://QStheory.cn

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Xi Jinpingova zunanja politika je bila nedavno povzeta v ideji »pravilnega rav-
nanja s pravi¢nostjo in interesi«. V kitajs¢ini so »pravi¢nost« in »interesi« yi
5 in li F. Li se lahko prevede tudi kot »korist« ali »dobi¢ek«. Ta ideja je
bila predstavljena v mnogih avtoritativnih ¢lankih, pa tudi v knjigi, ki jo je
leta 2014 objavil Urad za informiranje drzavnega sveta (Guowuyuan Xinwen
Bangongshi 2014). Ze leta 2006 je Wang Shengcai iz Drzavne uprave za verske
zadeve razpravljal o razliki med zahodnim realizmom in konfucijanstvom v
mednarodnih odnosih (z vidika teh dveh tradicionalnih konceptov). V skladu
z Yan Xuetongom je Wang izjavil, da je realizem enak hegemonski poti, med-
tem ko ima konfucianizem, ki pridiga kraljevsko pot, podobnosti z idealisti¢-
no $olo mednarodnih odnosov. V konfucianizmu mora biti pravi¢nost, ¢etudi
oddaljena, na prvem mestu, koristi, Cetudi takojsnje, pa morajo zavzeti drugo
mesto. Ni treba zanemariti lastnih interesov, vendar jih ni dovoljeno dosegati
z nepravicnimi sredstvi (Wang 2006).

Wang Shengcai (2006) je nadalje trdil, da kitajsko zunanjepoliticno odlocanje
daje enak poudarek pravi¢nosti in interesom ter bolj poudarja pravi¢nost kot
druge drzave. Miren vzpon Kitajske bo mogoc le, ¢e bo vzpostavljeno sode-
lovanje v azijsko-pacifiski regiji, kar se bo zgodilo le, ¢e bodo druge drzave
postavile pravi¢nost in skupno dobro pred lastne interese. Zakljucil je z izjavo,
da tradicija ne sme zavesti ljudi: prizadevanje za globalno praviénost ne sme
voditi k zanemarjanju lastnih nacionalnih interesov.

Po besedah Wang Yija, ministra za zunanje zadeve, v ¢lanku v Ze omenjeni
knjigi, ki jo je izdal Drzavni svet za informacije, je bilo v kitajski tradiciji do-
seganje pravilnega ravnotezja med pravicnostjo in interesi vedno klju¢nega
pomena (Wang 2014, 27). S konfucianisticnega vidika to ni povsem res. Na-
sprotno, konfucijanstvo je vedno poudarjalo pravi¢nost in zanemarjalo lastne
interese ali koristi. Po besedah Konfucija mora ¢lovek, ko mu ponudijo koristi,
razmisliti, ali so upravicene ali ne (Razprave XIV.12). Treba je iskati pravi¢nost
in zavrniti materialno korist ali slavo. Konfucij je tudi dejal: »Bogastva in Casti
so tisto, ¢esar si ljudje Zelijo. Ce jih ni mogoce pridobiti na pravi nacin, jih
ne bi smeli imeti« (Razprave IV.5). To je bil ideoloski razlog za konfucijanski
prezir do trgovine in trgovcey, ki so jih videli kot tiste, ki si prizadevajo maksi-
mirati svoj dobi¢ek na rac¢un drugih.

V poznejsem konfucianizmu so se staliS¢a nekoliko omilila. V ¢asu dinastije
Ming so se doloceni konfucijanski ucenjaki, kot je bil na primer Wang Yan-
gming (1472-1528), bolj naklonjeno ozirali na trgovce, trdili, da vsi — uéen-
ci, kmetje, obrtniki in trgovci — enako prispevajo k blaginji drzave (Yu 1987,
525). Iskanje koristi je postalo sprejemljivo pod pogojem, da se daje prednost

79




80

Jyrki Kallio

pravi¢nosti. Ye Zicheng (2014) je opatzil, da je Xunzi, eden najvplivnejsih pri-
vrzencev Konfucija, pripomnil, da ljudje hrepenijo tako po koristih kot po pra-
viénosti. Xunzi je sklenil, da so tisti, ki dovolijo, da njihova Zelja po pravi¢nosti
premaga Zeljo po koristih, primerni za vladanje cesarstvu, medtem ko pos-
tanejo tisti, ki ne zmorejo omejiti svoje Zelje po koristih s svojim obcutkom
za praviénost (yi yi zhi li LA F]), podloZniki, ki jim je treba vladati (Xunzi,
Daliie 61 in Zhenglun 19).1! Cez nekaj stoletij je Dong Zhongshu dejal, da je
korist oblika materialnega prehranjevanja, medtem ko je pravi¢nost oblika
duhovnega prehranjevanja; zato sta obe potrebni. Toda tudi on je sklenil, da
lahko druZba preZivi revscino, ne pa tudi pomanjkanja pravic¢nosti (Chungiu
Fanlu, Shen zhi yang zhong yu yi 1).

Tezko je priti do kakSnega drugega sklepa, kot da konfucijanstvo na koncu le
nasprotuje iskanju osebnih koristi. Za konfucijanca je upravi¢enost njegovih
dejanj izrazena v njegovi pravi¢nosti; zato v konfucijanski tradiciji pravi¢nost
pride pred koristmi ali lastnimi interesi. Glede na to je trditev Ye Zichenga
(2014) o klju¢nem trendu v kitajski tradiciji neargumentirana.

Seveda je pravilno trditi, tudi v lu¢i konfucijanskih klasikov, da iskanja lastnih
interesov ni mogoce povsem zanemariti, saj je izboljSanje materialnih razmer
koristno za druzbeno pravi¢nost. Kot drzavni akter ima tudi Kitajska svoje te-
meljne interese (kakrsni koli Ze so) in jih ne more Zrtvovati zaradi abstraktne
pravi¢nosti. Po drugi strani pa se Kitajska Zeli prikazati kot drzava, ki se na
mednarodnem prizoris¢u bori za vecjo pravi¢nost. Koristi in pravi¢nost je tre-
ba v sodobnem svetu uravnoteZiti. Razumljivo je, da je treba kitajsko tradicijo
tolmacditi v skladu s tem, pa naj bo to Se tako ahistori¢no.

Glede pravicnosti je treba podati Se eno opazanje. Koncept, ki sem ga preve-
del kot pravi¢nost, yi, je prvotno zajemal Sirok spekter pomenov. V anti¢nih
besedilih se yi pogosto razlaga skozi svoj homonim ., ki se nanasa na to, kar
je primerno: kadar ¢lovek stori to, kar mora storiti, je to prav. To se odraza v
Ye Zichengovem argumentu (2014), da je tisto, kar je prav za Kitajsko, primer-
no in pravocasno ukrepanje v vsaki dani situaciji. Tako ravnotezje med yi in /i
pomeni, da Kitajska ne sme delovati slepo v skladu z abstraktnimi naceli, niti
se osredotoditi zgolj na lasten dobicek ali zunanjo slavo. Medtem ko je Xi Jin-
ping dejal, da ima Kitajska dolZnost pomagati revnejSim drzavam, bo Kitajska
delovala v skladu z okolis¢inami in lastnimi viri ter iskala vzajemno korist, je
sklenil Ye. Skratka, pravilno ravnanje s pravi¢nostjo in koristmi se prevede v

11V mnogih ¢lankih (glej na primer Chen 2013) je yi yi zhi li napacno predstavljen kot yi li zhi yi
PLF 12 in razloZen kot »uporaba materialnih sredstev za spodbujanje pravi¢nosti«, ocitno
v poskusu, da bi dokazali, da yi in /i nista nujno nasprotna. To sta verjetno sodobna formula-
cija in razlaga, ki se zdita brez povezave z anti¢nimi besedili.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

pragmati¢no, utilitarno zunanjo politiko. S tradicionalnega kitajskega vidika
bi se to morda lahko poimenovalo »oportunizem pod krinko konfucianizma«.

Konfucijanski odziv

Za zakljucek, zdi se, da je oris konfucijanske pripovedi o mednarodnih zade-
vah z jasno opredeljenimi spremenljivkami in dosledno logiko jalov podvig.
Prav tako oznacevanje dolocenih idej, konceptov ali kategorij kot »konfuci-
janskih« ne vzdrzi vedno podrobnejSega pregleda. Bilo pa bi prenagljeno in
kriviéno sklepati, da konfucijanstvo ne more nicesar prispevati h globalnim
diskurzom. V konfucijanstvu obstaja element, ki vsebuje neko vrsto relevan-
tnosti in izvirnosti, ki ima resni¢en potencial za izboljSanje nasih druzb. To je
podoba Vsega pod nebom, zdruZena z idealom decentralizirane vladavine.

Podobno kot ugledni politicni teoretik Wu Jiaxiang (2013) trdim, da je Sun
Yat-senov slogan tianxia wei gong zgodnjim konfucijanskim mislecem pred-
stavljal ideal za druzbo. Slogan moramo le prebrati v njegovem izvirnem po-
menu: »Vse pod nebom pripada vsem« (v Leggejevem prevodu, »javnost in
skupni duh vladata vsem pod nebomg; glej CText.org, Liji, Liyun 1). Ta fraza
izvira iz besedila »Liyun« #4i& (»Posredovanje in uporaba obredov«) v staro-
davni Knjigi obredja, kjer je omenjena kot znacilnost pretekle zlate dobe, da-
tong. Od tu je Kang Youwei vzel ime za svojo utopijo. Vendar se pogosto spre-
gleda, da izvirna zlata doba datong ni bila enaka Kang Youweijevi prihodnji
utopiji. V »Liyun« je datong natancéneje preveden kot »popolna skupnost, in
ne kot »univerzalna skupnost«. Po »Liyun« je tianxia wei gong nasprotje vse-
ga, kar je pripadalo vladajo¢im druzinam, vkljuéno s pravico do nasledstva.
Wu (2013, 112, 335) je zapisal, da je bistvo ideala v nacelu, da prestol ni mo-
nopol nobenega klana, ampak naj bi ga podedovali najbolj sposobni.

V svoji knjigi, ki spodbuja »policentriéno upravljanje« na Kitajskem, je Wu Ji-
axiang (2013, 1-164) trdil, da je bil konfucianisti¢ni projekt poskus ustvariti
prostor za funkcije ideala tianxia wei gong znotraj sistema, ki je v bistvu de-
loval pod predpostavko, da vse pripada vladajo¢im druzinam. Te funkcije bi
vkljucevale idejo nasledstva zasluznih, kot tudi »deljeno fevdalno ureditev«
ali decentralizirano vladanje (v kitajs&ini imenovano fengjian %1% in pogosto
prevedeno kot »fevdalni sistem«, ker se izraz nanasa na sistem polavtonomnih
vojvodin pod nadvlado Sina neba, ki tvorijo nominalno enotno cesarstvo).

Idejo decentraliziranega vladanja so nadalje promovirali in razvijali poznejsi
konfucijanski misleci, kot je bil Gu Yanwu (1613-1682). Bil je nezadovoljen s
prevladujo&im sistemom centraliziranega vladanja (junxian £}5%) in trdil, da

81



http://CText.org

82

Jyrki Kallio

bi »vgraditev« ideje sistema fengjian v cesarski sistem upravljanja pomaga-
la cesarstvu, da se znebi se pomanjkljivosti in presezkov centralizirane moci
(Gu, citiran v Liu 2000, 24-5). Napisal je:

Danes je centralizacija oblasti presegla vse meje ... Zivljenje ljudi se zato
iz dneva v dan slabsa, Osrednje kraljestvo vsak dan slabi in sploSna ne-
mirnost narasca. Zakaj je prislo do tega? Tezava decentraliziranega vlada-
nja (fengjian) je bila v centralizaciji oblasti navzdol, medtem ko je tezava
centraliziranega vladanja v centralizaciji oblasti navzgor. Stari modri vla-
dariji so skrbeli za svoje ljudstvo skupnostno in razdelili svojo zemljo na
fevde. Danes gospodarji vso zemljo znotraj Stirih morij obravnavajo kot
svojo lastnino, in tudi to jim ni dovolj. Vsakega ¢loveka obravnavajo s su-
mnicavostjo in Zelijo urejati vsako najmanjso stvar. Zakonov in predpisov
je vsak dan vec. (iz eseja »Junxianlun« 1, citiran v Liu 2000, 24-5)

Drugi misleci pozne cesarske dobe, kot sta Huang Zongxi (1610-1695) in Zeng
Jing (1679-1736), so delili Gu Yanwujeva stalis¢a. Zeng Jing je pojasnil sistem
fengjian na nacin, ki zveni podobno nacelu subsidiarnosti v Evropski uniji.
Njegov ideal je bil povezan z enakopravnim sistemom razdelitve zemljiS¢ »iz
Casov, ko je bilo manj centralne modi ...« (Spence 2001, 75). Gu je napisal:

Prostranost sveta je takSna, da je oci ali um ene osebe ne morejo v celoti
zajeti ... Modreci so predsedovali veljakom, saj so najpomembnejse za-
deve imele prednost pred manj pomembnimi. Tako je bilo doseZeno rav-
novesje: vsakdanje posle so upravljali veljaki, toda Se vedno je bila ena
oseba, ki je odlocala o splosni politiki. TakSen je bil sistem »deljene fev-
dalne ureditve« (fengjian), ki so ga vladarji uvedli v davnih ¢asih. Ceprav
je Sin neba predsedoval ..., je naloga skrbi za ljudstvo in odgovornost
za njegovo upravljanje presla na fevdalne vladarje vsake manjse regije.
(prevedeno in citirano v Spence 2001, 166)

Nekateri sodobni ucenjaki so primerjali druzbene ideale konfucianizma s ko-
munitarizmom (glej na primer Fox 1997). Komunitarizem si prizadeva zago-
varjati potrebe skupnosti in se postavlja proti interesni politiki. Sungmoon
Kim (2014, 5-6, 12-4) je obsodil dejstvo, da zagovorniki »komunitaristi¢ne
teze« spodbujajo nadomescéanje »zahodne« demokracije, ki temelji na indi-
vidualnih pravicah, s konfucijansko demokracijo, ki temelji na etiki vlog. Med-
tem ko verjamejo, da je konfucijanski druzbeni jaz v simbiozi s skupnostjo in
da lahko obredni esteticizem (»spodobnost, /i f&) deluje kot alternativa vla-
davini prava, jim ne uspe odgovoriti na pomembno vprasanje: kdo ima pra-
vico presojati, kaj pomeni harmonija? Kim (2014, 8) trdi, da komunitaristi'?

12 Kim (2014, 8 fn. 18) se je skliceval zlasti na sinologa Davida L. Halla in Rogerja Amesa.



Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

»v celoti izklju¢ujejo demokracijo«, ko ne ponudijo nobenih izvedljivih alter-
nativ zahodnemu modelu, ki ga kritizirajo.

Trdil bi, da bi bilo bolj plodno primerjati konfucianizem s komunizmom kot pa
s komunitarizmom. Kot teorija upravljanja se komunizem nanasa na federa-
cijo avtonomnih komun. Lahko ga razumemo tudi kot poziv k moralnemu go-
spodarstvu, ki bi uskladilo ¢loveske skupnosti z naravnim svetom (Bookchin
2005, 85-7). Dejansko prej omenjeni starodavni konfucijanski ideal spominja
na danasnje pozive k decentralizaciji, regionalni avtonomiji in demokraciji na
lokalni ravni, pa tudi na kritike nepotizma, korupcije in plutokracije. TakSne
pozive sliSimo z vseh koncev sveta, tako iz Kitajske kot iz Evrope; zato obstaja
prostor za zdruZevanje konfucianizma s komunalizmom.

Receno je bilo, da je konfucianizem, odkar so revolucije na prelomu prejSnjega
stoletja koncale njegov poloZaj kot glavne ideologije Kitajske, postal tavajo-
Ca dusa brez telesa (Yu 1998, 229). Z zdruZitvijo s komunalisticnimi gibanji bi
konfucianisti¢cna dusa morda nasla nov dom. Oblika »konfucianisti¢cnega ko-
munizma« ne bi izzvala prevladujocega liberalnega svetovnega reda, ampak
bi zapolnila nekatere njegove vrzeli. Prav tako bi lahko postala primer resni¢ne
zdruZitve elementov iz kitajske in »zahodne« kulture. Na Kitajskem bi to lahko
vkljucilo demokracijo v konfucijansko pripoved na nacin, ki ne bi predstavljal
neposredne groznje partijski drzavi. Skratka, to pomeni, da ¢eprav konfucia-
nizem morda nima velikega pomena za mednarodne odnose, bi kot druzbeno
gibanje vendar lahko igral pomembno viogo v sodobnem svetu.

Bibliografija

Ames, Roger T. 2011. Confucian Role Ethics: A Vocabulary. Honolulu: Uni-
versity of Hawai’i Press.

Bookchin, Murray. 2005. The Ecology of Freedom: The Emergence and Disso-
lution of Hierarchy. Oakland: AK Press.

Chen, Xiuping [%:75F-. 2013. »Rujia de “yi-liguan’ jiqi dangdai jiazhi 17 Z 1 X
TR B2 F 24440 H. « Qiushi Lilun Wang 8. november. Privzeto 10. de-
cembra 2014. http://www.qgstheory.cn/zl/bkjx/ 201311/t 20131108 _
288633.htm.

China Copyright and Media. 2014. »Official Central Committee Com-
muniqué On 4™ Plenum.« Privzeto 23. oktobra 2014. http://chi-
nacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.
central-committee-communique-on-4th-plenum/.

Chinese Text Project. Privzeto 23 oktobra 2014. www.ctext.org.

83



http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://www.ctext.org/

84

Jyrki Kallio

Economy, Elizabeth C. 2014. »China’s Imperial President. Xi Jinping Tightens
His Grip.« Foreign Affairs 93 (6) (november/december): 80-91.

Ford, Christopher A. 2014. »Confucian Rationalizations for One-Party Di-
ctatorship.« Pripombe dne 9. maja 2014 na konferenci »Rethinking the
Chinese World Order; Historical Perspectives on the Rise of China« na
univerzi v Denverju. Izdano pri New Paradigms Forum. Privzeto 20. maja
2014. http://www.newparadigms forum.com/NPFtestsite/?p=1835.

Fox, Russell A. 1997. »Confucian and Communitarian Responses to Liberal
Democracy.« The Review of Politics 59 (3): 561-92.

Global Times. 2014a. »China Must Chart Own Course to Rule of Law.« Global
Times, 21. oktober. Privzeto 21. oktobra 2014. http://www.globaltimes.
cn/content/887350.shtml.

Global Times. 2014b. »‘Rule of Man’ Tradition Changed by New Law Blu-
eprint.« Global Times, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. http://
www.globaltimes.cn/content/889069.shtml.

Godement, Francois. 2013. Divided Asia: The Implications for Europe. Policy
Brief of the European Council on Foreign Relations. London: European
Council on Foreign Relations. Privzeto 19. novembra 2014. http://www.
ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf.

Guowuyuan Xinwen Bangongshi [E 25 B¢ #7 8 /A %, ur. 2014. Jiedu Zhon-
gguo Waijiao Xin Lilun fifiszH [ 4052 7 218 Peking: Wuzhou Chuanbo
Chubanshe.

Johnston, lan, in Ping Wang, prev. in ur. 2012. Daxue & Zhongyong. Bilingual
Edition. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Kallio, Jyrki. 2011. Tradition in Chinese Politics. The Party-state’s reinvention of
the past and the critical response from public intellectuals. FIIA Report 27.
Helsinki: The Finnish Institute of International Affairs. Privzeto 2. marca
2014. http://www:fiia.fi/fi/publication/165/tradition_in_chinese_politics/.

Kang, Xiaoguang Bl Jt. 2014. »Da zhuangui—quangiuhua shidai de guojia
zhuangui lilun ji Zhonghua minzu fuxing zhanlie. K##——4ER{LIS
AR B FAL RS S A R B D4k .« Zhongguo Renmin Daxue
Feiyingli Zuzhi Yanjiusuo, 30. april. Privzeto 16. oktobra 2014. http://npo.
ruc.edu.cn/displaynews. php?id=464.

Kim, Sungmoon. 2014. Confucian Democracy in East Asia, Theory and Practi-
se. New York: Cambridge University Press.

Li, Cunshan Z=4#1l1. 2012. »Zhong-shu zhi Dao yu Zhongguo jin-xiandai de
duiwai guanxi. 88 2 38 5 A B AR I 788 .« Zhongguo Shehui
Kexueyuan Yanjiushengyuan Xuebao 5 (191) (september): 11-8.

Li, Fawei 2= /& f15. 2011. »Rujia xin-xing lilun dui chuantong Zhongguo duiwai
guanxi de yingxiang.« Ningxia Shehui Kexue 3: 120-3.


http://www.newparadigms
http://forum.com/NPFtestsite/?p=1835
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.fiia.fi/
http://www.fiia.fi/
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizoris¢u

Liu, Guoli. 2008. »Domestic Sources of China’s Emerging Grand Strategy.«
Journal of Asian and African Studies 1, 43 (5): 543-61.

Liu, Jiuzhou ZIJLIM, ur. 2000. Xin yi Gu Tinglin wenji FTFE R85 MR CEE. Taj-
pej: Sanmin Shuju.

Liu, Xiaoying XI5 4. 2012. »Shiyong lixing: Yingxiang Zhongguo jueqi de ne-
izai wenhua yinsu 52 FH H 4 520 H (] EC 1R A 72 SCAB IRl .« Guoji Gu-
anxi Xueyuan Xuebao (Peking) 3: 108-15.

Martinsen, Joel. 2006. »Yu Qiuyu on cross-cultural communication.« Danwei.
org, 28. oktober. Privzeto 31. marca 2013. http://www.danwei.org/chi-
na_and_foreign_relations/yu_giuyu_on_crosscultural_comm.php.

Peng, Yongjie ¥%7Kk$. 2013. »Wangdao zhengzhi yu Tianxia zhuyi FiEEIE
5K K ¥ X .« Xiandai Zhexue 127 (2) (marec): 90-102.

QStheory.cn. 2014. »Yifa zhiguo yu jianchi renmin minzhu zhuanzheng
e I 5B AN R K FEHL.« QStheory.cn, 1. oktober. Privze-
to 19. novembra 2014. http://www.gstheory.cn/dukan/hgwg/ 2014-
10/11/c_1112780248.htm.

Raphals, Lisa. 1992. Knowing Words, Wisdom and Cunning in the Classical
Traditions of China and Greece. Ithaca: Cornell University Press.

Schuman, Michael. 2014. »The Chinese President’s Love Affair with Confucius
Could Backfire on Him.« Time.com, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014.
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping- confucius-communism/.

Spence, Jonathan D. 2001. Treason by the Book. New York, NY: Penguin Books.

Song, Qiang “Kifi, Zhang Zangzang RJEJH in Qiao Bian &i%. 1997. Er-
lingsanling Zhongguo diyi — & =2 +[#|Z5—. Hong Kong: Mingbao
Chubanshe.

Wang, Hongxu F4[%E. 2011. »Hexie shijie linian de Zhonghua chuantong
wenhua jichu A1 tH: Fi 3 8 1) Fh 445 G5 SO FE A« Zhong-Gong Zhon-
gyang Dangxiao Xuebao 15 (1) (februar): 96—100.

Wang, Rihua . H #£. 2011. »Kongzi zhuyi guoji guanxi lilun yu Zhongguo waiji-
ao L7 & F [ 55 [H 17 PE a B op () /8 22 .« Xiandai Guoji Guanxi 5: 47-54.

Wang, Shengcai 4 7. 2006. »Rujia yi-liguan de xiandai jiedu jiqi dui Zhon-
gguo waijiao juece de yingxiang 1 28 XCHI WL I IRA A 52 1 ok v [ 41
AR IR I .« Xibei Di‘er Minzu Xueyuan Xuebao 2 (70): 24-8.

Wang, Yi £ 5. 2011. »Rujia guojia guanxi lilun sixiang de xiandai jiazhi yu
lishi shiming i 2% [E 5% 3¢ Z 46 BB AR IAME 5 1 S Af 6.« Chuan-
gxin 5 (31): 8-13.

—. 2014. »lianchi zhengque yi-liguan, jiji fahui fuzeren daguo zuoyong F¥F
TEHA SCR, FR B2 % 45 51 504 K EE .« V Jiedu Zhongguo Waijiao Xin
Lilun f#EEH [E AN HT FEL, uredil Guowuyuan Xinwen Bangongshi
2558 BT 1 7528 %, 27-33. Peking: Wuzhou Chuanbo Chubanshe.

85



http://Danwei.org
http://Danwei.org
http://www/
http://www/
http://QStheory.cn
http://QStheory.cn
http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/
http://Time.com
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping-

86

Jyrki Kallio

Wu, Jiaxiang S=FF#. 2013. Gong Tianxia — Duo zhongxin zhili yu shuang zhu-
ti faquan AR N —Z R0 EHE S W ARERL. Nanning: Guangxi Shifan
Daxue Chubanshe.

Xi, Jinping. 2014. The Governance of China. Peking: Foreign Languages Press.

Xinhuawang #T1#EM. 2014. »Shouquan fabu: Zhongguo Gongchandang di-
shibajie Zhongyang Weiyuanhui disici quanti huiyi gongbao X & Afi :
o E S s R RS IR BRI AR« 23, okto-
ber. Privzeto 24. oktobra 2014. http://news.xinhuanet.com/politics/
2014-10/23/c_1112953884.htm.

Yan, Xuetong. 2006. »The Rise of China and its Power Status.« The Chinese
Journal of International Politics 1: 5-33.

—. 2011. Ancient Chinese Thought, Modern Chinese Power, uredila Daniel A.
Bell in Sun Zhe; prevedel Edmund Ryden. Princeton: Princeton University
Press.

Yang, Meng #%H. 2011. »'He er bu tong’ yu heping gongchu wu xiang yuanze
FHTTAS [R5 A0~ Ak 350 57 0.« Honggi Wengao 2: 34-5.

Ye, Zicheng " H J%. 2013. »Huaxia zhuyi: Zhongguo de bentu renwen jin-
gshen T2 5 3= S A [ 1 A+ N SCRE#.« Xueshu Qianyan 2: 64— 83.

—. 2014. »Chuantong wenhua jinghua yu Xi Jinping zhiguo linian 1% 4t 34t
K5 )i Fia E H 8.« Renmin Luntan, 7. februar. Privzeto 9. de-
cembra 2014. http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
24291830.html.

Yu, Qiuyu R FKF. 2006. »Zhongguo chuyu ‘wenhua guli’ zhi zhong ma? T
AL 2 FiiE 2« Huangiu Shibao, 9. oktober, ponatis Renminwang
11. oktobra. Privzeto 31. marca 2013. http://culture.people.com.cn/
GB/27296/4903226.html.

Yu, Yingshi 4L, 1987. Shi yu Zhongguo wenhua -+ 5 1 [E 324k, Sanghaj:
Shanghai Renmin Chubanshe.

—. 1998. Xiandai ruxue de kunjing ¥ A% 5 1] Al 5%, Sanghaj: Shanghai Ren-
min Chubanshe.

Zhu, Zhongbo 2k H 18, 2013. »Rujia de da zhanliie sixiang daoxiang jigi liang
mian fi 2 i K fi% i AR 5 1) J2 F T« Guoji Guancha 1: 59— 65.
Zhuang, Pinghui. 2014. »Party Mouthpiece Compares Xi with Deng as the ‘New
Architect of Reform’.« South China Morning Post, 14. november. Privzeto
19. novembra 2014. http://www.scmp.com/news/china/article/1639250/

party-mouthpiece-compares-xi-deng-new-architect- reform.


http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://www.scmp.com/news/china/

87

Bart Dessein

Boj za resnico: konfucijanstvo v

sodobni LR Kitajski

Uvod

predgovoru »Zdaj smo v Miamiju« (»We een Mee-AH-mee Now«) k
V svojemu romanu Nazaj h krvi (Back to Blood, 2013) Tom Wolfe opi-

suje, kako neka dama, imenovana »Mac, vozi »svoj ljubljeni in sme-
$no utesnjeni povsem novi hibridni avto Mitsubishi Green EIf, ik in moralno
razsvetljeno vozilo« (Wolfe 2013, 3), do enega od »nocnih klubov stoletja
tega meseca v Miamiju, ,Pri Balzacu‘« (ibid., 4). Ko se je avto blizal klubu, je
bilo mogoce videti prizor:

Deset Cevljev nad vhodom v restavracijo je bil ogromen disk iz pleksi stekla,
Sest Cevljev v premeru in osemnajst palcev debel, v katerega je bil vgrajen
doprsni kip Honoréja de Balzaca, »prisvojen« — kot umetniki danes imenuje-
jo umetnisko krajo — iz slavne dagerotipije fotografa z enim imenom, Nadar.
Balzacove o€i so bile usmerjene naravnost v oci stranke in koticki njegovih
ustnic so bili dvignjeni v velik nasmeh, vendar je bil »prisvojitelj« nadarjen
kipar, in svetloba iz notranjosti je ogromno plosco pleksi stekla prezemala z
zlatim sijajem, in tout le monde je bil nad tem navdusen (ibid., 4).



88

Bart Dessein

V trenutku, ko je »Mac« Zelela parkirati svoj avto na prazno parkirno mesto,
je »Sok, zmedenost — in bango — njune osrednje Zivéne sisteme preplavilo ...
poniZanje« (ibid., 16), saj se je na prav to parkirno mesto vrinil Ferrari 403, za
volanom katerega je bilo najverjetneje kubansko dekle. Ko sta bila v restavra-
ciji, je Mac zacela pripovedovati o incidentu na parkiris¢u in nenadoma se je
v glavi Eda — njenega moza — pojavila fraza:

Vsi ... vsi skupaj ... nazaj h krvi! Religija umira ..., toda vsi morajo Se vedno
v nekaj verjeti. Bilo bi neznosno — ne bi zdrzali — ¢e bi si konéno mora-
li reci: »Zakaj se Se naprej pretvarjati? Nisem ni¢ drugega kot nakljucni
atom v supertrkalniku, znanem kot vesolje.« Ampak verjeti v nekaj po
definiciji pomeni slepo, iracionalno, kajne? Torej, ljudje moji, ostane nam
le Se nasa kri, krvne linije, ki te¢ejo skozi nasa telesa, da nas zdruzZi. »La
Razal« kot vpijejo Portoricani. »Rasal« vpije ves svet. Vsi ljudje, vsi ljudje
vsepovsod imajo v mislih le Se eno, zadnjo stvar — »Nazaj h krvi.« Vsi ljud-
je, vsepovsod, nimate druge izbire kot — Nazaj h krvi! (ibid., 22)

Ikonoklasti¢ni nacionalizem in ustvarjanje
marksistiéno-leninistiénega »vsega pod nebom «

Pogosto se poudarja, da je bil zaton dinastije Qing (1644-1911), ki je postal
ocCiten v drugi polovici devetnajstega stoletja, edinstvena izkusnja v smislu, da
se je — v nasprotju z drugimi primeri kitajskega dinasticnega zatona — zgodil v
¢asu narascajoce evropske prisotnosti v Aziji. SploSno je sprejeto, da je to vo-
dilo v globoko kulturno samokritiko (glej na primer Jansen 2009, 402) ter da je
z Gibanjem Cetrtega maja 1919 zaznano nasprotje med stagnirajoco kitajsko
in napredujoco evropsko kulturo sproZilo fazo »ikonoklasticnega nacionaliz-
mag, to je vrsto politicnega nacionalizma, ki »se spodbuja z gonjo po mocni,
suvereni drzavi, nacionalni odresitvi in modernosti, kapitalisticni ali sociali-
sticni, na racun kulturnih tradicij«* (Guo 2004, 17). Politi¢ni nacionalizem se tu
bistveno razlikuje od kulturnega nacionalizma, ki ga opredeljuje »nacionalni
duh« ali »nacionalna esenca«? in ki si prizadeva ohranjati narod v kulturnem
smislu (glej Hutchington 1987, 122-3). Ker je bila kitajska »nacionalna esen-
ca« enacena s konfucianizmom, so politi¢ni nacionalisti za vse, kar je Slo naro-
be v drzavi od Gibanja ¢etrtega maja naprej, krivili konfucianizem; videli so ga
tudi kot oviro na poti k vzpostavitvi sodobne nacionalne drzave.

1 Poudarek je dodal avtor ¢lanka (B. D.).

2 Prepricanje, da posameznik pripada posebni civilizaciji, ki je sama po sebi edinstven zgodo-
vinski in kulturni produkt (glej Guo 2004, 18).



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Po drugi strani pa so se zaradi dejstva, da so bile tradicionalne institucije, ki
so jim konservativni kitajski intelektualci dolgovali svoj poloZaj v druzbi, proti
koncu dinastije Qing na robu prevrata, ti intelektualci soocili z mozno izgubo
statusa, ki so ga uzivali kot utelesenja politi¢nih institucij in druzbene orga-
nizacije vse od dinastije Song in Zhang Zaija 5k#¢ (1020-1077) (glej de Bary
1975, 3).

Tako neizbeZen in temeljen prelom s tradicijo lahko pomaga pojasniti, za-
kaj, kot ugotavlja Tze-ki Hon (2014, 31), to obdobje zaznamuje obstoj dveh
vzporednih tipov konfucianizma: tako imenovanega drzavnega konfucianiz-
ma (guoxue [3%%) in radikalnega konfucianizma (junxue %), ki se je tak-
rat zdelo mocnejse kot v drugih primerih dinasticnega zatona skozi celotno
cesarsko obdobje. Medtem ko je vlada »drZavni konfucianizem« uporablja-
la za legitimacijo svoje oblasti ter ohranjanje svoje prevlade, je »radikalni
konfucianizem« moralni nauk, ki je kriti¢en do politi¢nih in druzbenih kri-
vic. Analiza publikacij teh »radikalnih konfucianistov« v poznogingovskih
revijah Guocui xuebao (EI¥EE23R; Revija nacionalne esence) in Minbao (
ECHR; Ljudska tribuna) razkriva mo&no vero v revolucijo na Kitajskem, ki bi
se zgodila s povratkom k temu, kar so smatrali za bistvo kitajske civilizaci-
je, namesto z zavracanjem kitajske kulturne dedisc¢ine. Po mnenju radikal-
nih konfucianistov naj bi kitajska »renesansa« temeljila na povratku v cas
pred dinastijo Qin, za katerega so bile znacilne filozofske razprave, ki niso
bile pod nadzorom vlade, in $irjenje znanja med vsemi izobrazenci. Ce po-
tegnemo vzporednice z evropsko zgodovino, lahko re¢emo, da so obdobje
Zhou videli kot zlato dobo kitajske zgodovine, obdobje od zdruzitve naprej
(v obdobju Qin) pa kot »mracno dobo«, bistveno zaznamovano z avtoritar-
no vlado. Trdili so, da sta bili avtoritarnost in centralizacija cesarske oblasti
pospeseni zaradi prevlade tujih etni¢nih skupin, kot so bili Mongoli in Man-
dZurji. Ob koncu dinastije Qing so radikalni konfucianisti na novo interpreti-
rali starodavne klasike tako, da so izpodbijali legitimnost mandzurske vlade
in monarhi¢nega sistema.?

3 Ta prezir do nekitajske vladavine je razviden iz eseja »Gujin zhengtong dalun« 154> IE4T K
& (»Vélika razprava o resni¢ni vladavini od najzgodnej$ega ¢asa do danes«), ki naj bi ga
napisal Zheng Sixiao Z{ /8 14 (1241-1318) in je vsebovan v delu Xin shi 0> 5 (Zgodovina sréne
zavesti), v katerem avtor opisuje mongolsko vladavino nad Kitajsko. Trdil je, da barbari (to je
Mongoli) ne pripadajo ¢lovedki rasi (renlei A%H), saj so podobni psom in ovcam. Po besedah
eseja je bil to tudi razlog, zakaj »so bili izklju€eni iz resni¢ne vladavine in zato niso pripadali
Srednjemu kraljestvu«. Resni¢na vladavina se po Zhang Sixiaotovem mnenju nanasa le na
vladavino legendarnega cesarja Shuna, dinastij Xia, Shang in Zhou ter dinastij Han in Song.
Zheng Sixiao je verjel, da je vladavina Tang »vredna Kitajske«, saj so vladarji Tang izhajali iz
kitajske/Xianbei/turske aristokracije iz severozahodne Kitajske (glej Goller in Mittag 2008,
78-84). Za pregled cenjenja tuje vladavine na Kitajskem glej Dessein 2015.

89



90

Bart Dessein

Potem ko je bil cesarski konfucijanski izpitni sistem — v skladu z dolocili »bo-
ksarskega protokola« iz leta 1901 — za pet let prekinjen (kot povracilni ukrep
zaradi sodelovanja kitajskega plemstva v boksarski vstaji, glej Ebrey 2006,
230), je njegova dokonc¢na ukinitev leta 1905 povzrocila, da so tako radikalni
kot drzavni konfucianisti izgubili pomembno orodje za razvoj in Sirjenje svo-
jih idej, potek zgodovine pa je njihova nadaljnja prizadevanja onemogocil.
Nadaljnji dogodki svetovne zgodovine so dali prostor bolj radikalnim revolu-
cionarjem in komunisti¢ni alternativi, ki se je razvila znotraj Gibanja Cetrtega
maja. Komunisti¢na partija Kitajske (KPK), ustanovljena v Sanghaju leta 1921,
je dopolnila zahtevo politi¢nih nacionalistov, da mora Kitajska, ¢e Zeli postati
sodobna nacionalna drzava, nujno pozabiti na konfucijansko preteklost in jo
nadomestiti z marksisti¢cno-leninisticno ideolos$ko alternativo.

Z ustanovitvijo Ljudske republike Kitajske (LRK) leta 1949 so ti radikalni re-
volucionarji prisli na oblast, kar je vodilo v dve desetletji »ikonoklasti¢nega
nacionalizmac, ki je vrhunec dosegel v kulturni revoluciji.* V prvem desetle-
tju LRK so mnoZi¢ne kampanje nadomestile koncept enotne konfucianisticne
drzave, ki je obstajala na ozemlju nekdanje dinastije Qing, z enotno marksi-
sticno-leninisticno nacionalno drzavo. Posledi¢no tradicionalni konfucijanci
niso vec predstavljali kitajskega »kulturnega naroda, saj so jih nadomestili
KPK in njeni voditelji kot predstavniki marksisticno-leninisti¢ne ideologije, ki
so uveljavili novi kitajski »politi¢ni narod«.>

Nasprotno sploSno sprejetemu prepri¢anju, da je ustanovitev LRK in vlade
KPK kot naslednice cesarske oblasti predstavljala temeljni prelom s tradici-
onalnim konfucijanstvom in popolno zamenjavo konfucijanskih konceptov
z marksisti¢no-leninisti¢nimi, lahko enako trdimo, da je uvedba marksistic-
no-leninisticne ortodoksije prezela tradicionalni konfucijanski koncept »vse
pod nebom« (tianxia X ) z novo domovino in novim mednarodnim pome-
nom. Za domovino je marksisticno-leninisti¢cno »vse pod nebom« pomenilo
zdruzitev vseh kitajskih drZavljanov v multietni¢no brezrazredno nacionalno
drzavo skozi razredni boj, medtem ko je povojna namestitev marksisti¢no-le-
ninistiénih rezimov v razli¢nih drzavah pokazala tudi mednarodni potencial te

4 Vélika proletarska kulturna revolucija se je, med drugimi, politicno izrazila v kampanji »Pi Lin,
pi Kong« #LAMRHEFL (Kritiziraj Lin (Biaota), kritiziraj Konfucija) v letih 1971-1973.

5 Na Cetrti seji Prvega ljudskega kongresa (med 26. junijem in 15. julijem 1957) je Zhou
Enlai J& A2 (1898-1976) navedel pet kampanj, ki so pomagale vzpostaviti komunisti¢-
no oblast na Kitajskem: kampanja za zemljisko reformo je koncala fevdalizem, kampanja
»Upiraj se Ameriki, podpiraj Korejo« (Kang Mei, yuan Chao }i31%5}) je zmanjsala za-
hodni vpliv na Kitajskem, kampanja za zatiranje kontrarevolucionarjev je zlomila opozicijo
KPK, kampanja za reformo miselnosti je pridobila intelektualce za KPK in kampanja »Pet
proti« (Wu fan T1.)%) je odpravila burzoazijo (glej Meissner 1990, 27).



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

ideologije — podobno kot je konfucijanstvo dolocalo kulturo drugih vzhodno-
in jugovzhodnoazijskih drzav.

Tako kot sta trdila Karl Marx in Friedrich Engels:

Ceprav ne po vsebini, pa vendarle po obliki je boj proletariata z burzo-
azijo prvotno nacionalni boj. Proletariat vsake drzave se mora seveda
najprej spoprijeti s svojo lastno burZoazijo.® (Marx in Engels 2009, 17)

To vkljuduje vizijo brezrazrednega sveta. Leta 1920 je Chen Duxiu [R5
(1880—-1942), eden od ustanoviteljev KPK, izjavil, da priznava

obstoj le dveh nacij: kapitalistov in delavcev [...] Trenutno »nacija« delav-
cev obstaja samo v Sovjetski zvezi; povsod drugje imamo »nacijo« kapi-
talistov. (Chen v Schwartz 1968, 28; glej tudi Dessein 2012)

Prepricanje, da bi morali razredni boj uporabiti kot orodje za zdruzitev domovi-
ne »vsega pod nebomg, je nedvomno imelo svoje korenine v zaznanem neuspe-
hu MandZurjev, da bi ohranili enotnost svojega vecetni¢nega imperija. Potem
ko so Mandzuriji prisli na oblast, so postopoma razsirili ozemlje, nad katerim so
imeli jurisdikcijo, in na koncu vladali drzavi, ki je vklju¢evala domene nekdanje
dinastije Ming (1368-1644), Mandzurijo, Mongolijo, Tibet in del muslimanske
Srednje Azije. Ker se mandzurski vladarji niso mogli sklicevati na dedno poreklo
iz hanske kulture,” so poudarjali konfucijanski koncept »vrline« (de %), ki so ga
razumeli kot harmoni¢no sobivanje razli¢nih etni¢nih skupin v njihovem impe-
riju (glej Harrison 2001, 36-8). V praksi je to pomenilo, da so se odlodili vliadati
razlicnim etni¢nim domenam svojega imperija prek razliénih domacih elit, torej
tako, da so jim dali dolo¢eno stopnjo avtonomije in jim omogocili, da ohranijo
svoje razli¢ne tradicije. Ker je MandZurjem uspelo ohranjati harmonijo (hexie
H1i#) vegji del prvih stoletij dinastije Qing, je prvotno nezaupanje, s katerim
so nekdaniji intelektualci dinastije Ming gledali na mandZursko vlado, zbledelo.
Vendar pa je v devetnajstem stoletju relativni zaton mandzurske moci privedel
do razpada njihovega »vse pod nebom«. Hanski intelektualci so za to krivili ne
le njihovo mandzursko poreklo, temvec tudi njihovo (etni¢no navdihnjeno) po-
litiko etni¢ne raznolikosti. Posledicno sta revolucionarjem postala sumljiva tako
konfucijanstvo kot tudi etni¢na raznolikost. To je dalo prostor KPK za uvedbo
novega koncepta, ki bi pomagal ustvariti nacionalno harmonijo: razredni boj.

6 Vladimir I. Lenin (1999, 19) je prav tako verjel, da »nam vsaka revolucija skozi unicenje drzav-
nega aparata pokaze goli razredni boj«.

7 To pojasnjuje dejavnosti protimandzurskih uporniskih skupin, ki so trdile, da izvirajo iz di-
nastije Ming ali celo iz zgodnejse cesarske hise Song.

8 Iz oCitnih razlogov nekateri novi konfucijanci menijo, da je razredni boj v svojem bistvu ne-
zdruzljiv s konfucijansko harmonijo (glej Guo 2004, 78).

91



92

Bart Dessein

Glede na mednarodno razseznost konfucianisticne vladavine pa je Se po-
membnejse to, da so zaradi poudarjanja konfucijanskih vrednot s strani man-
dzurske vlade uéenjaki dinastije Qing verjeli v »univerzalni potencial« kitajske
konfucijanske kulture. Njihovo prepri¢anje so dodatno podkrepile izjave, kot
je tista cesarja Yongzhenga % II- (vladal 1723-1736), ki jo je dal dvanajsti dan
devetega meseca leta 1729, in sicer da dejstvo, da je njegov imperij presegel
vse prejsnje imperije, dokazuje, da »Mandat nebes« (tianming K1) pripada
tistemu z najvi$jo (konfucijansko) vrlino (de %), ne glede na njegovo etni¢no
poreklo.® Pod cesarjem Qianlongom #z[% (vladal 1736-1796), naslednikom
cesarja Yongzhenga, se je razcvetela ideja o »univerzalizirajoCi« zmoZznosti
konfucijanske kulture. To je jasno razvidno iz naslednjega cesarskega edikta,
izdanega na prvi dan Sestega meseca leta 1751:

Potem ko je nasa dinastija zdruzila cesarstvo, so vsa nekitajska ljudstva
(miaoyi 11 9%) vseh regij sveta (quyu [X5%) znotraj in zunaj [dravnih
meja] razglasila svojo povezanost [z naso vladajoco hiSo] in se obrnila
[nanjo], da bi postali podlozniki njenega preobrazbenega vpliva (shu-
cheng xianghua % [714L).1° (Géller in Mittag 2008, 100)

Prepri¢anje, da ima »preobrazbeni vpliv« konfucijanske kulture sposobnost
»civiliziratic barbare in zdruZiti »vse pod nebom, je razvidno tudi iz dela
Yuan Dao Jii1& (Izvorni dao) uéenjaka dinastije Qing Zhang Xuechenga &
45, (1738-1801). Po njegovem mnenju imajo vsi ljudje v vsakem trenutku
moznost, da se »civilizirajo«, to je postanejo »Kitajci«. Trdil je, da je dihoto-
mija Kitajci/barbari, ki je bila prevladujoca v zgodnejsi politi¢ni filozofiji, zato
postala zastarela (ibid., 105-11). Delo Huang-Qing zhigong tu 5% 5% = &
(Slike z urada za sprejem tributov pod dinastijo Qing), dokoncano leta 1757,
je nakazovalo, da bi lahko tudi Evropa postala del »vsega pod nebomg, kar
jasno kaZe obseg te »univerzalizirajoCe« interpretacije konfucijanstva.

Na enak nacin, kot so bile zaznane zdruZevalne lastnosti konfucijanstva na-
domescene z zaznanimi zdruZevalnimi lastnostmi marksizma-leninizma, pri
c¢emer je bilo etni¢no merilo zamenjano s socioloskim, bi lahko rastoci vpliv
marksizma-leninizma v povojnem svetu dojemali kot notranjo lastnost te
nove ideologije. Ta interpretacija je jasno vidna v trditvi Zhou Enlaia Ji &l
3, da »socialistiéni patriotizem ni ozek nacionalizem, temve¢ patriotizem,

9 Cesar Yongzheng se je skliceval na Shuna in kralja Wena iz dinastije Zhou, ki sta bila prav tako
nekitajskega porekla (glej Goller in Mittag 2008, 98). Med dinastijo Tang so budisti trdili, da
je imel mitologki kulturni junak Fuxi po zapisih iz Shiji $!5C (Zapisi zgodovinarja) %ivalsko
telo in ¢lovesko glavo ter da so ustanovitelji dinastij Xia in Zhou izhajali iz ljudstva Qiang (glej
Abramson 2008, 76-7).

10 Poudarek je dodal avtor ¢lanka (B. D.).



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

katerega cilj je krepitev nacionalnega ponosa pod vodstvom internaciona-
lizma« (Chen 2005, 41) — trditev, ki spominja na razlikovanje med »malim
nacionalizmom« (xiao minzu zhuyi /) [ J% 3= 2£) in »vélikim nacionalizmom«
(da minzu zhuyi K % F32), ki ga je na zagetku dvajsetega stoletja postavil
Liang Qichao %244t (1873-1929) v svojem prizadevanju za »véliki naciona-
lizem«. V njegovi teoriji je »mali nacionalizem« predstavljal ob¢utke ljudstva
Han do drugih etni¢nih skupin znotraj meja nekdanjega imperija Qing (guo-
nei [ [N), medtem ko je »véliki nacionalizem« oznageval ob&utke celotnega
ljudstva do vseh ljudi zunaj meja nekdanjega imperija Qing (guowai [B{4})
(Liang 1983, 75; glej tudi Schneider 2012, 66-7). V prakticnem smislu je lah-
ko mednarodna razseznost marksisticno-leninisticnega koncepta »vse pod
nebom« vidna v kitajsko-sovjetski tekmi za vodstvo komunisti¢nega sveta.'

Ozivljanje konfucijanstva

Prizadevanja za vzpostavitev moderne nacionalne drzave na ozemlju nekda-
nje dinastije Qing pod nacionalisti¢nim in komunisti¢cnim vodstvom niso bila
le naporna, ampak so kitajskemu ljudstvu povzrocila tudi veliko trpljenja. V
sodobnem obdobju so bili mnogi Kitajci oropani obcutka varnosti, ki so ga
imeli pred reformami. Kapitalisti¢ni gospodarski razvoj v obdobju po Mao
Zedongu je povecal premoZenjsko neenakost med razli¢nimi druzbenimi sku-
pinami, socialni protesti pa so postajali vse glasnejsi.!? Poleg tega so etni¢ne
napetosti, ki so Se naprej vplivale na kitajsko domaco politiko, onemogoci-
le, da bi marksisticni boj razredov zdruzil vse ljudi, ki so Ziveli na ozemlju
nekdanjega imperija Qing, v enotno nacionalno drZavo. Posledi¢no se je

11  Predlog Mao Zedonga B35 & za ustanovitev kitajske razlicice socialisti¢nega internacionaliz-
ma, potem ko se je Kitajska leta 1959 oddaljila od Sovjetske zveze, ter prizadevanje drzave,
da oblikuje lastno »svetovno politiko« z vzpostavitvijo zdruzene fronte protiimperialisticnih
sil (zacete leta 1963), s Cimer bi izolirala tako ZdruZene drzave Amerike kot Sovjetsko zvezo in
njene zaveznice, je jasen pokazatelj, da je Kitajska Sovjetsko zvezo obravnavala kot tekmico
za vodstvo komunisticnega »vsega pod nebom« (glej Chen 2005, 43; glej tudi Nath 1975,
259-68 za poskuse Kitajske, da izpodbija sovjetske politike v Vzhodni Evropi in mednarod-
nem komunisti¢cnem gibanju, ter njene poskuse, da izolira Sovjetsko zvezo kjer koli je bilo to
mogoce; in Nath 1975, 284 za Zhou Enlaijev poudarek na konfliktu z Zdruzenimi drzavami v
obdobju 1968-1971). Kitajsko zunanjo politiko je zaznamovalo njeno ostro protisovjetsko
stalisce, ki se je po Nixonovem obisku Kitajske leta 1972 le Se okrepilo (glej Nath 1975, 307).

12 Vnedavnianalizi pisem in pesmi, objavljenih na blogih delavcev migrantov, je Florence (2013)
pripomnil, da se njihove zahteve po uzivanju temeljnih pravic vse bolj spreminjajo v zahteve,
usmerjene proti vladi, naj spostuje lastno zakonodajo: naj ljudem zagotovi minimalno social-
no in ekonomsko blaginjo ter ne dovoli, da bi bili izpostavljeni izkoris¢evalnemu delu. Ti blogi
prav tako razkrivajo vse vecjo pripravljenost, da se zdruzijo, da bi dosegli spostovanje teh
temeljnih pravic.

93



94

Bart Dessein

tradicionalna nacionalisti¢na in socialisticna legitimnost vladajoce Kitajske
komunisti¢ne partije (KPK) vse bolj izpodbijala.

V teh okolis¢inah — ko se postavlja vprasanje o naravi in zaZelenosti sekula-
rizirane modernosti — je sodobna Kitajska pri¢a oZivitvi konfucijanske misel-
nosti. Kot je opazila Catarina Kinnvall (2004, 744), lahko v ¢asih negotovosti
»vrnitev v zamisljeno preteklost z uporabo rekonstruiranih simbolov in kul-
turnih referencnih tock« predstavlja izvedljivo alternativo, zlasti v druzbah,
ki so postale sekularizirane. TakSne druzbe lahko postanejo zaznamovane z
iskanjem ideologij, povezanih z verami, ki lahko pomagajo pri soo¢anju s sve-
tom, v katerem clovek Zivi (ibid., 759).13 Podobno kot radikalni konfucianisti
v zacetku dvajsetega stoletja, ki so delovali proti drZzavnim konfucianistom
in tudi proti mandzurski vladi, poskusajo nekateri sodobni novi konfucijanci
obuditi »pristno« obliko konfucianizma kot alternativo vladavini KPK. V nada-
ljevanju bo nekaj pozornosti namenjene mislim Jiang Qinga % ¥ (1953-) in
Zhao Tingyanga #7115 (1961-), dveh modernih konfucijanskih mislecev, ki
sta se zavzela za svojo domovino.

Jiang Qingov povratek h kulturni esenci

Jiang Qingov koncept »ustavnega konfucianizma« je simptomatic¢en za to,
kako kritika sekularizirane modernosti omogoca in pogojuje vzpon novega
konfucijanstva. Ta izraz pomeni, da Jiang Qing % &, akademik, ki je zapustil
svoj polozaj, da bi ustanovil lastno akademijo, temelje¢o na konfucijanskih
akademijah iz dinastij Song in Ming'* (Weber 2013), ne kritizira samega »Za-
hodag, saj sprejema dolocene oblike »ustavnosti«, ampak kritizira zgolj dolo-
cene vidike (zahodne) »modernosti«.' Da biilustrativno predstavil dejstvo, da
se druzbe, ki so postale sekularizirane, bolj verjetno vracajo k tradicionalnim

13 Kot je opazil Tu Wei-ming (1994, 30), so se tradicionalni intelektualci, ki so se imeli za varuhe
nacionalnih tradicij ter prenasalce nacionalne kulture in ki so s tem prevzeli osrednjo vlogo
pri definiranju pomena biti Kitajec, sklicevali na simbolne vire.

14 Glej opombo st. 61.

15 Moderno novo konfucijanstvo ni zgolj prizadevanje za ponovno ovrednotenje konfucijan-
stva v nasprotju z zahodnimi ideologijami ali (krono)logi¢no nadaljevanje tako imenovanega
neokonfucianizma. Stevilni moderni konfucijanski misleci, pa tudi $tevilni tolmaci moder-
nega konfucijanskega gibanja, tako na Kitajskem kot na Zahodu, so poudarili kontinuiteto
modernega novega konfucijanstva in song-mingovskega neokonfucianizma. Vendar je zaradi
svojega drugacnega, povsem modernega konteksta Moderno novo konfucijanstvo, katerega
zaCetke je mogoce izslediti v zgodnjem obdobju Republike, Ze postalo poseben pojav v kitaj-
ski intelektualni zgodovini in ga zato ne gre preprosto enaciti s prejSnjimi, predmodernimi
Solami misljenja. (Zahvala Christianu Uhlu za ta vpogled.)



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

veram, saj jih je mogoce razumeti kot alternativo zaznani moralni degenera-
ciji, je Jiang Qing opisal konfucijanstvo kot sredstvo za ozdravitev ¢loveka od
njegove izgube morale, za katero trdi, da je naravna posledica delitve »cerkve
in drzave« v zahodnih liberalnih demokracijah (Jiang 2013, 182—4, 187). To
prepricanje pojasnjuje, zakaj njegov »ustavni konfucianizem, ¢eprav je v bi-
stvu sekularen izraz, dejansko zagotavlja sodobni intelektualni razpravi globo-
ko »religiozno« interpretacijo tradicionalnega koncepta »vse pod nebom«.!®
Jiang Qing ne poskusa braniti ustavne vlade, ampak verjame, da bi se moralo
vladanje izvajati po »kraljevski poti« (wangdao Fi&), konceptu, za katerega
David Elstein (2011, 396) trdi, da ni nujno povezan z (ustavno) monarhijo v za-
hodnem smislu (glej Jiang 2004, 162; Elstein 2011, 396).Y Jiang Qing smatra,
da je »kraljevska pot« oblika vladanja, ki poudarja »vladanje z vrlino« (dezhi
15Y8), izraz, ki spominja na trditev dinastije Qing o vladanju z vrlino (de), kar
namiguje na poskus »modernizacije« konfucijanske cesarske vladavine. Zato
je zanimivo, da je Jiang Qing, podobno kot konfucijanski politi¢éni reformator
Kang Youwei Fif %% (1858-1927), svojo politiéno teorijo prav tako zasnoval
na besedilu nove tekstualne $ole (Xinwen jia 7 3. %) Gongyangov komentar
(Gongyang zhuan 7~ =EfH), ki ni niti blizu najzgodnejsi formulaciji konfucijan-
ske doktrine (Chan 2013, 107). Kang Youweijeva politi¢na vizija je bila poskus
vkljucitve konfucianisticnega cesarja v ustavni sistem, politicna reforma, ki ga
ne uvrs¢a med radikalne konfucianiste.

Uporaba Gongyang zhuan Jiang Qingu omogoca tudi povezavo »kraljevske
poti« vladanja s tradicionalnim konfucijanskim konceptom enotnosti treh
podrocij: neba, ¢loveka in zemlje (glej Jiang 2004, 293). S to trojico Jiang Qing
vzpostavlja trojno legitimnost: svetih vrednot, ljudske volje in zgodovinsko-
-kulturne tradicije. V skladu z njegovim prepri¢anjem, da je sodobno obdobje
zaznamovano z moralnim upadom, je bila izbira Gongyang zhuan morda se
dodatno navdihnjena z njegovo potrebo po hierarhi¢nem sistemu, v katerem
»transcendentalno nebo« stoji nad tradicionalno konfucijansko trojico neba,
zemlje in ¢loveka. Sprejetje »transcendentalnega neba«, koncepta, ki je bil
nedvomno prevzet iz krS¢anske vere, iz katere je Jiang v nekem trenutku svo-
jega Zivljenja ¢rpal navdih, je preoblikovalo konfucijanstvo in njegov ustavni

16 To religiozno interpretacijo konfucianizma lahko vidimo tudi v njegovem delu Shengming xi-
nyang yu wangdao zhengzhi -4 {5 ML FIEBUA (Ziva vera in kraljevska pot politike), ki ga
je objavila Yangzhengtang wenhua % iE & 3C4k, Tajvan, 2004 (glej tudi Elstein 2011, 395).

17 To prav tako pojasnjuje, zakaj Jiang Qing hvali svoje novokonfucijanske kolege za poskuse ob-
likovanja alternative zahodnim politiénim teorijam in institucijam, obenem pa jih kritizira — e
zlasti Mou Zongsana 5% = — ker se niso odlo¢no zavzeli za »kraljevsko pot«. Kot je pokazal
Ady Van den Stock (2014, 154-64), je Mou Zongsanova kritika kitajskega komunizma kritika
modernosti na splosno, saj je komunizem v resnici oblika drzavnega kapitalizma.

95



96

Bart Dessein

konfucianizem v transcendentalni sistem (Jiang 2013, 3, 118-9, 122, 135).18
Ta hierarhi€na struktura, v kateri prevladuje »transcendentalno nebo«, impli-
cira, da se ¢lovek zrcali v »sveti« instituciji, primerljivi s »cerkvijo«, in je od te
institucije odvisen za vodenje svojega moralnega ravnanja.'® Po mnenju Jiang
Qinga to tudi pojasnjuje, zakaj »vrednote delujejo kot zakon«: osnovni namen
»ustavnega konfucianizma« ni zascita pravic, temvec uveljavljanje morale. Za
izvajanje »ustavnega konfucianizma« so oblikovani trije sine qua non pogoji:
1) konfucianizem je treba na Kitajskem v celoti obnoviti, 2) konfucijanske uce-
njake je treba izobraziti in 3) konfucianizem bi moral biti vkljuéen v kitajsko
ustavo. V zvezi s tem je treba poudariti, da »konfucijanski« Gongyang zhuan
ni zgolj nenajzgodnejsa formulacija konfucijanske doktrine, temvec je bil tudi
mocno pod vplivom nekonfucijanskih idej. Uporaba tega besedila je zato Ji-
ang Qingu omogotila, da uvede koncept »moralne spremembe« (jiaohua #{
k) kot atribut »kraljevske poti« (ibid., 182—4, 187). Ni treba poudarjati, da ta
koncept spominja na koncept konfucijanske »transformativne moci, ki se je
razvil v poznem cesarstvu.

V Jiang Qingovem »ustavnem konfucianizmu«, »transcendentalnem nebu,
»nebok, »Elovek« in »zemlja« predstavljajo »simbolne moci«. Vsaka od teh
»simbolnih moci« ima homologno politicno institucijo. V tem smislu ima
»ustavni konfucianizem« potencial premostiti delitev med cerkvijo in drZzavo,
ki je znacilna za liberalne demokracije.

Zvesta svojemu konfucijanskemu prepricanju, je sekularna »akademija,
sestavljena iz konfucijanskih uc¢enjakov/uradnikov, ki nadzorujejo vsa vladna
telesa, organizirajo konfucijanske izpite in zagotavljajo, da imajo vsi ljudje v
vseh drZavnih institucijah osnovne kvalifikacije za vladanje, usposabljajo par-
lamentarce za »hiso ru« ali hi$o konfucijanske tradicije (tongru yuan 18 {F )
in tako naprej, predstavljena kot sekularni homolog Jiangovega »transcen-
dentalnega neba«.’ Se ena pomembna naloga »akademije« je ohranjanje
religije, to je konfucijanstva kot »edinega izraza, ki se lahko nanasa na speci-
ficnost kitajske civilizacije in kulture« (Jiang 2013, 47). Skratka, »akademija«

18 Kot je pripomnil Li Chenyang (2013, 136), idejo, da koncept »transcendentalnega neba«
izhaja iz krs¢anskega navdiha, dodatno potrjuje dejstvo, da harmoni¢na povezava med ne-
bom, zemljo in ¢lovekom ne pomeni, da so ti trije enakovredni: gre za hierarhicni red, ki visek
doseze v »nebu«. Glede krscanskega navdiha Jiang Qinga glej Jiang 2013, 3, 118-9, 122, 135.

19 Ta ideja je podobna konceptu konfucianizma kot »civilne religije«, kot jo definira Hubert
Seiwert (1994).

20 Dejstvo, da je bila »hiSa Ru« navdahnjena s konfucijanskimi ucenjaki/uradniki iz preteklosti,
vendar pa —kot navaja Ralph Weber (2013), ki se sklicuje na Chena (2011, 208) — ocitno
tudi z »islamskimi teokratskimi institucijami v sodobnem Iranu«, dodaja Jiang Qingovemu
»ustavnemu konfucianizma« Se eno religiozno razseznost.



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

je sekularna inkarnacija »transcendentalnih konfucijanskih vrednot« in ¢u-

vajka konfucijanske morale.

Tabela 1: Filozofski koncepti in njihove politicne ureditve (Jiang 2013)

Filozofski koncepti Politicne ureditve
simboli¢na moc¢ dedni kralj
transcendentno nebo akademija

nebo hisa ru

¢lovek hisa ljudstva
zemlja hisa naroda

Drugi trije elementi »simbolne moci«, torej elementi kulturne esence, so
nebo, ¢lovek in zemlja. Homologno s temi tremi elementi je bil razvit tridom-
ni sistem. »hiSa ru« predstavlja »nebo« konfucijanskega holisticnega sveta,
»hisa ljudstva« (shumin yuan JfEECF5E) predstavlja »€loveka« in »hida naroda«
ali »hi%a nacionalne esence« (guoti yuan [Bl#&F) predstavlja »zemljo«. »Hisa
naroda« ali »hiSa nacionalne esence« dodatno predstavlja »kulturno legitima-
cijo«, medtem ko »hisa ljudstva« predstavlja »legitimacijo s strani ljudstva«.
Jasno je, da je s »hiSo naroda« ponovno uveden koncept Kitajske kot »kultur-
nega naroda« v nasprotju z modernim »politicnim narodomg, saj se kultur-
ni nacionalizem zanasa na nacionalno esenco (glej Guo 2004, 17). V skladu
s hanskim konfucijanstvom Jiang Qing sprejema, da je harmoni¢na povezava
med nebom, zemljo in ¢lovekom tista, ki doloca, ali bodo ljudje, ki jih predsta-
vlja »hisa ljudstva«, ubogali politicne oblasti. Ker vidi nadaljevanje oblasti kot
produkt odobravanja s strani ljudstva, se njegova vizija ne razlikuje od tega,
kar je Ze prej trdil Mencij. V Mengziju, knjigi VII, delu Il, poglavju 14, je napisal:

Ljudstvo je najpomembnejsi element [v narodu]; duhovi zemlje in Zita so
naslednji; vladar je najmanj pomemben. Pridobiti kmete je zato nacin,
kako postati vladar; pridobiti vladarja je nacin, kako postati princ drzave;
pridobiti princa drzave je nacin, kako postati veliki uradnik.

Vodenje »hise ru« pripada konfucijanskemu ucenjaku, ¢lanstvo pa je dolo-
¢eno na podlagi priporocil in nominacij ué¢enjakov, ki so opravili preizkuse
iz Stirih knjig in Petih klasikov (Si shu, Wu jing VU325 F1.4%). Z uporabo demo-
krati¢nih metod zahodnega sloga se ¢lanstvo v »hisi ljudstva« potrdi znotraj
skupine kandidatov, izbranih na podlagi dednih kriterijev in dodelitev. Vodja
»hise ljudstva« mora biti neposreden potomec Konfucija. Vodja prav tako
izbere Clane »hiSe naroda« izmed potomcev vladarjev, znanih osebnosti,

97



98

Bart Dessein

domoljubov, profesorjev kitajske zgodovine, diplomatov, sodnikov ... ter
predstavnikov budizma, daoizma, krS¢anstva, islama ... Slednje ocitno vse-
buje ponovno uvedbo koncepta »vse pod nebome, ki zdruzuje »vse pod ne-
bom« pod enim osrednjim, konfucianistiénim vodstvom. To odraza njegovo
mnenje, da »vse pod nebom« zajema cesarstvo Qing, vendar s hansko kul-
turo in zato s konfucianizmom kot prevladujoco ideologijo (Jiang 2013, 222,
opomba 9); koncept, ki ga upravicuje s trditvijo, da »vsi Kitajci nosijo kri Ru-
menega cesarja« (ibid., 224, opomba 25). Nazadnje je hierarhi¢na organiza-
cija tridomnega sistema potrjena z uvedbo »dednega kralja, ki je inkarnacija
zgodovine in politi¢ne avtoritete ter predstavlja »simboli¢no moc«.?

Zhao Tingyangova nova svetovnost

V nasprotju z Jiang Qingom pa Zhao Tingyang ponuja sekularizirano interpreta-
cijo tianxia. Pomen tega za kitajsko domovino je razviden iz njegove trditve, da

[k]ar se steje za dokaz v kitajskem nacinu razmisljanja, ni vedno osnova-
no na statistiki, demokrati¢nih volitvah, temvec [...] na ocitnem dejstvu,
da se ljudje avtonomno odlocajo slediti in priseci zvestobo, namesto da
bi glasovali za enega izmed ve¢ dvomljivih politikov. (Zhao 2006, 30)

Trdi, da je

neizreCena teorija, [...] da vecina ljudi v resnici ne ve, kaj je zanje naj-
boljSe, vendar to ve elita, zato bi morala elita resni¢no odlo¢ati namesto
ljudi. (ibid., 31)

Meni tudi, »modernizacija natancno predstavlja kitajske sanje o demokra-
ti¢ni izbiri. To so paradoksalne sanje o oZivitvi Kitajske z razvrednotenjem
Kitajske« (ibid., 3). Vidimo lahko, da Zhao Tingyangov novi konfucianizem za-
znamuje dilema med zgolj »duhovnim« in prakti¢no Sibkim ter »politicnim,
ampak prakti€no mocnim konfucianizmom.

Prasenjit Duara (1993, 787) je »univerzalizirajoCi« znacaj konfucianizma opisal
kot idejo, da lahko konfucianizem preobrazi »barbare, to je tiste, ki »$e niso«
Kitajci, v »Kitajce« v procesu izobraZevanja in posnemanja, zaradi ¢esar bi posta-
li del kulturnega »vsega pod nebom«. Poleg tega, ker kitajska »identiteta« lahko
obstaja samo v nasprotju z nekitajskimi identitetami, nekitajski »drugi« naravno

21 Vzvezistem Guo (2004, 18) pripominja, da je »osrednjega pomena za kulturni nacionalizem
ustvarjanje nacina ,nacionalne’ komunikacije in socializacije, v katerem etni¢ne vrednote,
miti in spomini postanejo temelj nacionalne skupnosti ter utrjujejo in kristalizirajo idejo et-
ni¢ne nacije v mislih ¢lanov skupnosti z ,ustvarjanjem Siroke ozave$c¢enosti o mitih, zgodovini
in jezikovnih tradicijah skupnosti‘« (glej tudi Smith 1991).



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

postane »dopolnilo« sebi.?? To pomeni, da ta dihotomija »Kitajec« — »Se ne (po-
polnoma) Kitajec« vsebuje ekspanzionisticno teznjo znotraj konfucianisticnega
pogleda na svet. Zdaj, ko so kitajski ekonomski in politi¢ni uspehi v poznem dvaj-
setem in zgodnjem enaindvajsetem stoletju okrepili kitajsko samozavest, se je
ponovno vrednotenje konfucianizma prelilo v novo konfucijansko razmisljanje o
vlogi Kitajske v svetu. To pojasnjuje, zakaj je zgodnje enaindvajseto stoletje pri-
neslo ustvarjanje »kitajskega modela« (Zhongguo moshi H1 B #5 1X) in ponovno
predstavilo Kitajsko kot moZzen model za posnemanje (glej Ramo 2004). Ta vidik
se odraZa v novi interpretaciji »vsega pod nebom« kot alternativa vestfalskemu
svetovnemu sistemu (glej Callahan 2008, 750, 752—3, 759).

Da pomisleki novokonfucijanskih intelektualcev niso omejeni zgolj na Kitaj-
sko, ampak imajo tudi globalne aspiracije, je jasno razvidno iz nove inter-
pretacije »vsega pod nebom« (tianxia), ki jo je predlagal Zhao Tingyang. Ta
v nasprotju z Jiang Qingovo »nacionalno« interpretacijo ponuja »mednaro-
dno« interpretacijo koncepta. Zhao Tingyang je reformuliral vlogo Kitajske
kot politicnega vzornika z dolocitvijo, da je teorija »vsega pod nebom« naj-
boljsa filozofija za svetovno upravljanje, saj vsebuje ideal popolnega imperija
(Zhao 2006, 29); zato se vraca h konceptu »vsega pod nebomg, kot je bil
razumljen v ¢asu dinastije Zhou, torej pred zdruzitvijo Kitajske pod dinastijo
Qin, obdobiju, ki so ga povelic¢evali radikalni konfucijanci v za¢etku dvajsetega
stoletja. V nasprotju z Zdruzenimi narodi, ki so »vzeli Enost kot poslanstvo za-
hodne modernosti, ki jo je treba doseci, in ki vidijo »drzave« kot podrejene
enote znotraj tega okvira (ibid., 30; glej tudi Zhao 2013, 2), Zhao Tingyang
verjame, da »moderni« koncept tianxia ne bo spodbujal enosti, ampak ra-
znolikost, torej da ne gre za mednarodno teorijo, temvec teorijo svetovnosti
(zhao 2006, 36-7; glej tudi Zhao 2012, 52-3).

Na enak nacin, kot je poglavje »Daxue« K% (»Veliko ugenje«) v Liji 85
(Knjigi obredja) videlo hierarhi¢ni red moralnega zgleda, ki se zacenja s kul-
tiviranjem samega sebe ter se Siri prek druZine in drZave do »vsega pod ne-
bomg, in hierarhiéni politicni red v obratnem vrstnem redu, Zhao Tingyang
glede upravljanja globalnega sveta verjame, da

se mora ucinkovit politi¢ni red sveta razvijati od »vsega pod nebom« do
drzave in nato do druZin, da bi zagotovil univerzalno doslednost ter pre-
nosljivost v politicnem Zivljenju, [...] medtem ko se eti¢ni red razvija od
druZin prek drZzav do »vsega pod nebomg, da bi zagotovil eticno dosle-
dnost in prenosljivost (Zhao 2006, 32).

22 »‘Dopolnilo’ vklju€uje paradoks, da je lo¢eno od pojava, vendar nujno potrebno za njegovo
celovitost« (Duara 1993, 788).

99




100

Bart Dessein

Boj za resnico

Vrnitev h konfucijanskim vrednotam ni omejena zgolj na akademsko okolje,
temvec je vplivala tudi na sodobno retoriko KPK, kot je razvidno iz govora
predsednika Xi Jinpinga, ki ga je imel na Konfucijevem raziskovalnem institu-
tu v Qufuju maja 2014:

To, da sem priSel sem, v Qufu, na Konfucijev raziskovalni institut, utelesa
dejstvo, da Centralni komite Komunisti¢ne partije Kitajske krepi tradici-
onalno kulturo. [...] Konfucijev raziskovalni institut [...] pooseblja preda-
nost (zhongshi E45) partije in drzave. [...] Stevilna konfucijanska stali-
S¢a predstavljajo velik prispevek k intelektualni zakladnici ¢lovestva, saj
so ponudila Stevilne temeljne koncepte, od katerih si nekatere delimo z
miselnostmi drugih drzav, medtem ko so drugi — kot so »¢lovecnost« (ren
{=) in »ne stori drugim, esar ne Zeli§, da bi drugi storili tebi« (ji suo bu yu,
wu shi yu ren TRTAEK, 21T N) — edinstveni. [...] Ne smemo zane-
mariti zgodovine. Povzeti in sprejemati moramo dragoceno dediscino od
Konfucija do Sun Zhongshana. [...] Tovaris Mao Zedong je v svojih govorih
uporabil Stevilne citate Konfucija in konfucijanskih idej. [...] Tudi jaz v svo-
jih govorih uporabljam veliko idej, ki jih je skoval Konfucij. [...] Zdaj lahko
veliko jasneje vidimo vrednost konfucijanske miselnosti. [...] Da bi Kitajski
na koncu uspelo, je nujno, da se ravhamo po metodah, ki so v skladu s
kitajskimi narodnimi razmerami (Zhongguo guoging 7 [H[5 7). (Xi 2014)

Zgodovina nas uci, da konfucianizem ne ponuja orodij za lajsanje tezav kme-
tov (in industrijskih delavcev). Vrnitev h konfucianizmu se ne zdi izvedljiva
reSitev za rastoci srednji razred, ki ga sprejema KPK — kot je izjavil Timothy
Beardson (2013, 260): »Mnogi Kitajci spostujejo preteklost, vendar hrepenijo
po modernosti.« Zato bi trdil, da uporaba konfucijanske retorike s strani KPK
ni pristno obujanje konfucianizma, temvec premisljen poskus vlade, da zdruzi
Se vedno prisotna ljudska ¢ustva ter hrepenenje po »zlatih predmarksisti¢no-
-leninistiénih ¢asih« s svojo uradno nacionalisti¢no in domoljubno retoriko
(glej tudi Chen 2005, 51). Kot je izjavil Ralph Weber:

Ce bi bilo obujanje konfucianizma v LRK le nekak$na kulturna renesan-
sa, iskanje identitete v dobi globalizacije, potem morda sploh ne bi bilo
problema. Toda kjer sta kultura in identiteta, sta pogosto tudi kulturna
politika in politika identitete. In kjer so te, tam ni dalec niti druga realpo-
litika. In resni¢no, konfucijanska obnova, ki jo lahko izsledimo do poznih
sedemdesetih let prejsnjega stoletja, nakazuje tudi takSne politike. (We-
ber 2013)



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

S tega vidika je oslabitev marksisticno-leninisticnega sistema, ki naj bi enkrat
za vselej nadomestil konfucijanske vrednote, ustvarila ideoloski kontekst, v
katerem KPK uporablja nakljuéno izbrane konfucijanske vrednote, za katere
meni, da lahko prispevajo k utrjevanju kohezije nacionalne drzave — ali, s so-
dobnimi izrazi, kot je pojasnila Fu Ying, tiskovna predstavnica Nacionalnega
ljudskega kongresa: »[P]oliticna reforma je ,samoizboljSanje in razvoj soci-
alistiénega sistema s kitajskimi znacilnostmi’. Ali drugace povedano, gre za
krepitev partijske vladavine, ne za njeno razvodenitev« (Banyan 2013, 54).

To odmeva kulturnonacionalisti¢ni ton Kang Xiaoguanga, nekdanjega sveto-
valca bivSega premierja Zhu Rongjija, ki je izjavil:

Tako se bo v naslednjih dvajsetih do petdesetih letih konfucijanstvo odlo-
¢ilno spopadlo z zahodno kulturo. To bo boj na Zivljenje in smrt, saj zade-
va prihodnost kitajskega naroda. In trdno verjamem, da bo demokracija
pogubna za prihodnost Kitajske, medtem ko konfucijanstvo ali konfucija-
nizacija najbolj ustreza interesom kitajskega naroda. To je moje osnovno
stalisce. ,[H]egemonija konfucijanske kulture mora biti najprej vzpostav-
ljena’, ,Zavedati se je treba, da bodo potrebni dolgotrajni in trdovratni
napori, da bo konfucijanstvo premagalo Zahod. (Kang 2006, 113-4)

Zakljucek

Mao Zedong je trdil, da sta, »potem ko je uspeh ruske revolucije Kitajce prive-
del do odkritja marksizma kot univerzalne resnice« (Mao 1991, 1470), oma-
hujo¢a marksistiéno-leninisticna ideologija ter posledi¢na ideoloSka tekma
med preostalimi konfucijanskimi €ustvi, univerzalnimi upi po pravi¢ni druzbi
in rasto¢im hrepenenjem po mitoloskih »zlatih ¢asih« ustvarili prostor za pre-
misljeno in orkestrirano uporabo simbolov iz preteklosti, ki so predstavljeni
kot ponazoritev »kitajskega preporoda«.

Glede na to, da bo »zaradi naravnega delovanja zakona inercije velikih mno-
Zic vecdina ljudi vedno zelo dobro skrbela za tradicionalne elemente, ki so jim
ljubi«, in da je »zato neutemeljeno ter povsem nepotrebno, da bi misleci in
voditelji naroda skrbeli, da se bodo tradicionalne vrednote izgubile« (Walker
1967, 138), zahodna liberalna demokracija ne bi smela predstavljati groznje
tradicionalnim konfucijanskim vrednotam, ki so ljudem ljube.

Ker je vecina ljudi po definiciji konservativna in ker konfucijanske vrednote
nikoli niso povsem izginile, lahko namerna uporaba konfucijanskih simbolov s
strani KPK privede do tekmovanja med marksisticno-leninisti¢nimi in konfuci-
janskimi ideali za resnico. V tem smislu se lahko KPK izkaZe za »Sik in moralno

101




102

Bart Dessein

razsvetljeno vozilo«, ki vozi kitajski narod ¢ez (drzavni) kapitalisti¢cni Miami
ter drvi proti demoraliziranemu konfucianizmu, ki je zato, kot Balzac, oropan
vsake literarne in resni¢ne kulturne vrednosti ter je izgubil svoj pravi namen
in pomen. Konfucianizem bi se tako lahko stisnil na izpraznjeno marksisticno-
-leninisti¢no parkirno mesto.

Koda

Januarja 2011 je bil na Trgu Tian‘anmen postavljen desetmetrski bronasti kip
Konfucija (Zhu 2011). Aprila 2011 je bil odstranjen — ker je bil (tisti trenutek)
neprimeren — kar je razkrilo tezave vlade s kulturno in politiéno nacionalisti¢no
zapuscino. Zelel bi zakljugiti s konénimi stavki knjige Toma Wolfa Back to blood:

»No, imam nekaj dobrih novic. Sef mi je vrnil zna¢ko in revolver. Ponovno
sem v sluzbi; spet sem pravi policaj.« »O, moj Bog, Nestor! To je ... tako ...
cudovito!« je rekla Ghislaine. (Wolfe 2013, 704)

Zdi se, da ima Back to blood lahko precej opraviti s temo tega prispevka.

Bibliografija

Abramson, Marc S. 2008. Ethnic Identity in Tang China. Philadelphia: Uni-
versity of Pennsylvania Press.

Banyan. 2013. »The Old Regime and the Revolution. Why Some think Chi-
na Is Approaching a Political Tipping Point.« The Economist. 16. ma-
rec. Privzeto 24. aprila 2015. http://www.economist.com/news/
china/21573546-why-some-think-china-approaching- political-tipping-
-point-old-regime-and-revolution.

Beardson, Timothy. 2013. Stumbling Giant. The Threats to China’s Future.
New Haven in London: Yale University Press.

Callahan, Willliam A. 2008. »Chinese Visions of World Order: Post- hegemo-
nic or a New Hegemony?« International Studies Review 10 (4): 749-61.

Chan, Joseph. 2013. »On the Legitimacy of Confucian Constitutionalism.« V
A Confucian Constitutional Order. How China’s Ancient Past Can Shape
Its Political Future, uredil Jiang Qing z Danielom A. Bellom in Ruiping Fa-
nom, 99-112. Princeton in Oxford: Princeton University Press.

Chen, Albert H. C. 2011. »Three Political Confucianisms and Half a Century.«
V The Renaissance of Confucianism in Contemporary China, uredil Fan
Ruiping, 205-24. Philosophical Studies in Contemporary Culture 20. Hei-
delberg, London, New York: Springer Dordrecht.


http://www.economist.com/news/china/21573546-why-some-think-china-approaching-
http://www.economist.com/news/china/21573546-why-some-think-china-approaching-

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Chen, Zhimin. 2005. »Nationalism, Internationalism and Chinese Foreign Po-
licy.« Journal of Contemporary China 14 (42): 35-53.

de Bary, Wm. Theodore et al. 1975. The Unfolding of Neo-Confucianism. New
York in London: Columbia University Press.

Dessein, Bart. 2012. »Nieuw confucianisme en het ‘Mandaat van de Hemel’.«
Mededelingen der Zittingen van de Koninklijke Aademie voor Overzeese
Wetenschappen = Bulletin des Séances de I’Academie Royale des Scien-
ces d’Outre-mer 58 (2-4): 261-78.

—. 2015. »Historical Narrative, Remembrance, and the Ordering of the World:
A Historical Assessment of China’s International Relations.« V China’s In-
ternational Roles: Challenging or Supporting International Order?, uredi-
li Sebastian Harnisch, Sebastian Bersick in Jorn-Carsten Gottwald, 22—-37.
New York: Routledge.

Duara, Prasenijit. 1993. »Provincial Narratives of the Nation: Centralism and
Federalism in Republican China.« V Cultural Nationalism in East Asia —
Representation and Identity, uredil Harumi Befu, 9—35. Research Papers
and Policy Studies 39. Institute of East Asian Studies. Berkeley: University
of California.

Ebrey, Patricia B. 2006. China. A Cultural, Social, and Political History. Boston:
Wadsworth.

Elstein, David. 2011. »Review of Living Faith and the Kingly Way of Politics "
fir {5 M EL FIEBUA by Jiang Qing #% .« Dao 10 (3): 395- 8.

Florence, Eric. 2013. »Migrant Labour Culture in Post-Mao China.« Privzeto
14. marca 2013. http://www.booksandideas.net/.

Goller, Thomas, in Achim Mittag. 2008. Geschichtsdenken in Europa und Chi-
na. Selbstdeutung und Deutung des Fremden in historischen Kontexten.
Sankt Augustin: Academia.

Guo, Yingjie. 2004. Cultural Nationalism in Contemporary China. The Search
for National Identity under Reform. RoutledgeCurzon Studies on China in
Transition. London: RoutledgeCurzon.

Harrison, Henrietta. 2001. China. Inventing the Nation. London: Arnold.

Hon, Tze-ki. 2014. »Radical Confucianism: The Critique of Imperial Orthodoxy
in Guocui xuebao (1905-1911).« V Interpreting China as a Regional and
Global Power. Nationalism and Historical Consciousness in World Politi-
cs, uredil Bart Dessein, 30—43. Politics and Development of Contempora-
ry China. London: Palgrave.

Hutchington, John. 1987. The Dynamics of Cultural Nationalism. London: Al-
len & Unwin.

Jansen, Thomas. (2008) 2009. »New Tendencies, Religious and Philosophical,
in the Chinese World of the Third through Sixth Centuries.« V Conceiving

103


http://www.booksandideas.net/

104

Bart Dessein

the Empire. China and Rome Compared, uredila Fritz-Heiner Mutschler
in Achim Mittag, 397-419. Oxford: Oxford University Press.

Jiang, Qing 34 . 2004. Shengming xinyang yu wangdao zhengzhi “E {54
B FIEFUA Tajvan: Yangzhengtang wenhua.

—. 2013. A Confucian Constitutional Order. How China’s Ancient Past Can
Shape Its Political Future. Princeton in Oxford: Princeton University Press.

Kang, Xiaoguang. 2006. »Confucianization: A Future in the Tradition.« Social
Research: An International Quarterly of the Social Sciences 73 (1): 112—4.

Kinnvall, Catarina. 2004. »Globalization and Religious Nationalism: Self, Iden-
tity, and the Search for Ontological Security.« Political Psychology 25(5):
741-67.

Legge, James. 1970. The Works of Mencius. Translated, with Critical and
Exegetical Notes, Prolegomena, and Copious Indexes. New York: Dover
Publications.

Lenin, Vladimir I. 1999. The State and Revolution. Resistance Marxist Library.
Resistance Books: Chippendale NSW.

Li, Chenyang. 2013. »Transcendent Heaven? A Critique of Jiang Qing’s Gro-
unding of the Right to Rule.« V A Confucian Constitutional Order. How
China’s Ancient Past Can Shape Its Political Future, uredila Daniel A. Bell
in Ruiping Fan, prevedel Edmund Ryden, 129-38. Princeton in Oxford:
Princeton University Press.

Liang, Qichao Z/5#. (1903) 1983. »Zhengzhixue dajia Bolunzhili zhi xue-
shuo.« Yinbingshi heji, Wenji 13: 67—89.

Marx, Karl, in Friedrich Engels. 2009. The Communist Manifesto by Karl Marx
and Friedrich Engels. Middlesex: The Echo Library.

Mao, Zedong ¥ 4. 1991. »Lun renmin minzhu zhuanzheng it A R T
.« V Mao Zedong Xuaniji, zv. 4. Peking: Renmin chubanshe.

Meissner, Werner. 1990. »La voie orthodoxe (1949-1955).« V La Chine au
XXe siecle. De 1949 a aujourd’hui, uredili Marie-Claire Bergere, Lucien
Bianco in Jirgen Domes, 10—-33. Pariz: Fayard.

Nath, Marie-Luise. 1975. »Die Aussenpolitik der VR China: Talleyrand Redivi-
vus?« V China nach der Kulturrevolution, uredil Jiirgen Domes, 259-331.
Minchen: Wilhelm Fink Verlag.

Ramo, Joshua Cooper. 2004. The Beijing Concensus. London: The Foreign Po-
licy Centre.

Schneider, Julia. 2012. »Ethnicity and Sinicization. The Theory of Assimilative
Power in the Making of the Chinese Nation-State (1900s— 1920s).« Ne-
objavljena doktorska disertacija. Gent/Go6ttingen.

Schwartz, Benjamin. 1968. Chinese Communism and the Rise of Mao. New
York, Evanston in London: Harper & Row.



Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Seiwert, Hubert. 1994. »Orthodoxie, Orthographie und Zivilreligion im vor-
neuzeitlichen China.« V Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Fe-
stschrift fiir Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag, uredili Holger Preil3ler,
Hubert Seiwert in Heinz Mlrmel, 529—41. Marburg: Diagonal-Verlag.

Smith, Anthony. 1991. National Identity. Reno, Las Vegas in London: Universi-
ty of Nevada Press.

Tu, Wei-ming, ur. 1994. »Cultural China. The Periphery as the Center.« V The
Living Tree. The Changing Meaning of Being Chinese Today, 1-34. Stan-
ford: Stanford University Press.

Van den Stock, Ady. 2014. »The Horizon of Modernity. Observations on New
Confucian Philosophy in History and Thought.« Neobjavljena doktorska
disertacija, Ghent University.

Walker, Richard L. (1956) 1967. China and the West: Cultural Collision. Se-
lected Documents. Sinological Series 5. New Haven: Yale University Far
Eastern Publications.

Weber, Ralph. 2013. »The Politics of ‘Confucian Political Philosophy’.« Warp,
Weft, and Way. Chinese and Comparative Philosophy. http://warpwe-
ftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political- philosophy.
Angleska verzija »Politik, Konfuzianismus und konfuzianische politische
Philosophie in der VR China heute«. V Widerspruch — Miinchner Ze-
itschrift fiir Philosophie 56.

Wolfe, Tom. 2013. Back to Blood. London: Vintage.

»Xi Jinping zhuxi dao Qufu Kongzi ruxue yanjiuyuan canguan bing fabiao
yanjiang« (1T 32 i 2 i B AL TF SR 5T e 2 B EE), 16, maj
2014. Privzeto 24. aprila 2015. http://www.hytxe.com/info/361. html.

Zhao, Tingyang #&X7] PH. 2006. »Rethinking Empire from a Chinese Concept
‘All-under-Heaven’ (Tianxia).« Social Identies 12 (1): 29-41.

—. 2009. »Ontology of Coexistence: Relations and Hearts.« Yanjiu. Beijing
Philosophical Research 9.

—. 2012. »All-under-Heaven and Methodological Relationism.« V Contem-
porary Chinese Political Thought. Debates and Perspectives, uredila Fred
Reinhard Dallmayr in Zhao Tingyang, 46—66. Lexington: The University
Press of Kentucky.

—. 2013. »The China Dream in Question.« Harvard-Yenching Institute Wor-
king Paper Series, 1-13.

Zhu, Linyong. 2011. »Confucius Stands Tall Near Tian’anmen.« Renmin Ri-
bao 13. januar. Privzeto 24. aprila 2015. http//English.peopledaily.com.
cn/90001/90776/90882/7259160.html.

105


http://warpweftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political-
http://warpweftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political-
http://www.hytxe.com/info/361
http://English.peopledaily.com.cn/90001/90776/90882/7259160.html
http://English.peopledaily.com.cn/90001/90776/90882/7259160.html




Tajvan: inovativni metodolosgki in
filozofski pristopi ter transformacije






Jana S. Rosker

Mou Zongsanova negacija moralnega
sebstva: nov dialekti¢ni model?

Mou, Kant in iskanje kitajske modernosti

Mou Zongsan (1909-1995) je bil eden najpomembnejsih kitajskih filozofov
med letom 1980 in ¢asom svoje smrti. Vecina njegovih del se je ukvarjala z
logiko in metafiziko, vendar se je obc¢asno poglabljal tudi v politicno teorijo.
Bil je odprt in radikalen nasprotnik marksizma in marksisti¢ne teorije ter s
tem tudi prevladujoce ideologije v Ljudski republiki Kitajski.

Kot inovativen teoretik je bil najbolj znan pripadnik druge generacije mo-
dernih konfucijancev. Na tej tocki je treba omeniti, da kategorizacija v »ge-
neracije« sledi dolgi tradiciji v konfucijanskih Studijah, ki ima svoje korenine
v klasi¢nem konfucijanstvu in jo Se vedno uporablja vec¢ina akademikov (na
primer Makeham 2003, 3).

Ceprav je mogoce v danasnji Kitajski najti nekoliko druga¢ne kategorizacije,
sem se odlocila® uporabiti naslednjo:

1 Razlogi za to odlocitev so vecplastni in preve¢ kompleksni, da bi jih opisovala v omejenem
prostoru tega prispevka.

109



Jana S. Rosker

Prva generacija: Feng Youlan 5 /R (1859-1990), Xiong Shili &1 7/7(1885-
1968), Zhang Junmai & F ) (1886—-1969), Liang Shuming k= (1893~
1988) in He Lin & I (1902-1992).

Druga generacija: Fang Dongmei J7 % 3% (1899-1977), Xu Fuguan 1#18
B (1903-1982), Tang Junyi FE %% (1909-1978) in Mou Zongsan 5% =
(1909-1995).

Tretja generacija: Yu Ying-shih &3¢} (1930), Liu Shu-hsien 2iA 4% (1934),
Cheng Chung-ying {15 (1935) in Tu Wei-ming 4 (1940).

V svojih zgodnjih letih je Mou Zongsan vedinoma pisal besedila o logiki in
metafiziki, obfasno pa se je poglabljal tudi v politicno teorijo. Ko se je vpi-
sal na Pekinsko univerzo, je poleg tradicionalne kitajske filozofije, zlasti Zhu
Xijeve Sole strukture (Li xue), Studiral tudi razlicne zahodne filozofske siste-
me. Sprva so ga privlacili misleci, kot so Bergson, Dewey in Darwin, ki so bili
»v modi« med mladimi intelektualci tistega ¢asa.? Nobeden od teh mislecev
nanj ni imel trajnega vpliva, ¢eprav se je Mou drzal njihovega sistemati¢nega
in strukturiranega misljenja, s katerim se je srec¢eval med branjem njihovih
besedil. Nekoliko pozneje so ga zaceli zanimati filozofija Bertranda Russel-
la, matemati¢na logika in neoempirizem. V tem obdobju je prouceval dela
Whiteheada in Wittgensteina ter Knjigo premen (Yi jing) (Mou 1989, 42). Kot
rezultat svojih Studij, povezanih s Knjigo premen, je objavil svojo prvo knjigo,
z naslovom Raziskava metafizicne in moralne filozofije Kitajske z vidika Knji-
ge premen (Cong Zhouyi fangmian yanjiu Zhongguo zhi xuanxue yu daode
zhexue), ki je izsla v Tianjinu Ze leta 1935, kmalu po zaklju¢ku njegovega stu-
dija. Njegovo zanimanje za Knjigo premen je spodbudilo raziskovanje Whi-
teheadove filozofije (Mou 1988, 4), med katerim je ugotovil, da se njegova
stalis¢a mocno razlikujejo od staliS¢ tega modernega britanskega matematic-
nega filozofa, katerega dela so bila takrat priljubljena na Kitajskem.

Medtem ko je Whitehead estetsko zaznavanje in intuicijo obravnaval kot dve
fizi¢ni realnosti, ki sta avtonomni in zunanji druga drugi, je Mou (1988, 4)
verjel v nasprotno.

2 Glede na to, da so najbolj vplivni diskurzi v kitajski filozofski tradiciji pragmaticni, so kitajski
intelektualci lazje razumeli ameriski pragmatizem kot analiti¢ne in formalnologic¢ne diskurze,
ki jih najdemo v evropski tradiciji. Na nove filozofske tokove je mocno vplival socialni darvi-
nizem, saj je bil njegov koncept povezave med naravo in druzbo veliko bliZji tradicionalnemu
kitajskemu, holisticnemu razumevanju sveta kot teorije, ki temeljijo na strogi loCitvi med nj-
ima. Ideja evolucije (jinhua) je bila za kitajske mislece Se posebej zanimiva, saj je vkljucevala
koncept napredka, ki nikoli ni bil del kitajske tradicije.



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

Kljub tem temeljnim razlikam je bil Mou v svojih zgodnjih letih verjetno edini
moderni konfucijanec, ki se je priblizal izvirnim naukom prek logike. In ¢eprav
je bilo njegovo brezpogojno navdusenje nad logicno metodo omejeno na
njegova zgodnja dela ter je pozneje priznal nepopolnosti, ki so lastne tej me-
todi, je vendar nikoli ni povsem prenehal uporabljati (Tang 2002, 328).

Leta 1939 je Mou spoznal svojega najpomembnejSega ucitelja, Xionga Shilija,
s katerim je ostal v stiku, dokler je to dopuscala politi¢na situacija. Xiong je
pustil trajen pecat na mladem filozofu. Mnogo let pozneje se je Mou njunega
prvega srecanja spomnil z naslednjimi besedami:

To je bila moja prva priloZznost, da sreCam resni¢no izpopolnjeno osebo
(zhen ren). Prvi¢ sem lahko zacutil diSavo ucenosti, povezano z Zivljenjem
samim.® (Mou 1984, 134-5)

V svoji knjigi Nauk o Zivljenju (Shengmingde xuewen -1t f\1#2[]) navaja
osnovne ideje, s katerimi ga je seznanil Xiong. Za Mouja ti »nauki Zivljenja«
niso temeljili le na konceptualnem, ampak tudi na »eksistencialnem« razu-
mevanju Zivljenja (ibid.). Mou pa ni sledil svojemu ucitelju Xiongu Shiliju zgolj
v teh osnovnih pristopih, ampak tudi glede nekaterih problemov, povezanih s
splosno metodologijo, saj je bil prav Xiong tisti, ki je njegovo pozornost usme-
ril na potrebo po ponovni oceni kitajske filozofske tradicije s perspektive mo-
derne evropske filozofije, zlasti Kanta.

Leta 1971 je objavil delo Intelektualna intuicija in kitajska filozofija (Zhide
zhijue yu Zhongguo zhexue %[ H & BLrh B #5:), ki na splo$no velja za
njegovo najpomembnejse delo. V tej knjigi je prouceval specificno kitajsko
razumevanje strukture bivanja. V tem kontekstu je potegnil dolocene vzpo-
rednice s Heideggerjevo ontologijo in izpostavil dolo¢ene nedoslednosti v
Kantovih teorijah. Do konca Moujeve filozofske kariere je bil Immanuel Kant
zanj tako temeljni vir navdiha kot tudi predmet ostre kritike. Zaradi eksisten-
cialnega pomena, ki ga je Kant pripisoval morali,* je Mou menil, da je Kant
vrhunec evropske in zahodne filozofije.

Hkrati pa je bil preprican, da je Kantov teoreti¢ni sistem logi¢no nedosleden
in pomanijkljiv. Dejansko véasih dobimo vtis, da je Mou verjel, da je Kantova
najvecja napaka ta, da ni imel trdne klasiéne konfucijanske izobrazbe, ki bi

BRGL T (HELN,  JRNRE T AR EAE A R

Kot je dobro znano, je Mou zelo obcudoval Kantovo moralno filozofijo in trdil, da je Sele s
Kantom zahodna filozofija zacela kazati resni¢no razumevanje narave morale. Kant je bil prvi
na Zahodu, ki je rekel, da »biti moralen dolo¢a moralno pravilo, in ne zunanji predmeti«.
Vendar je Mou (1985, 239—-40) mocno kritiziral Kantovo trditev, da je obstoj Boga nujni pogoj
za obstoj celovitega podroc¢ja morale in srece.

111



Jana S. Rosker

mu lahko pomagala zapolniti vrzeli v njegovem pogledu na svet. Zato nikakor
ni nakljucje, da je veliko Moujevega dela posveceno izvajanju »nadgradenj«
in »popravkov« Kantove filozofije. Mou je bil prepric¢an, da lahko po tej misel-
ni liniji zgradi veljavno moralno metafiziko, ¢eprav Kantu to ni uspelo (Mou
1975, 37). Po Mou Zongsanovem mnenju se moralna metafizika nanasa na
obstoj stvari z moralno substanco, ki jih odraza moralna zavest; zato verjame,
da je ta jasna zavest »moralna in hkrati ontoloska substanca«® (ibid., 40).

Po drugi strani ne smemo pozabiti, da je Mou Zongsan prek Kanta pridobil
vpogled v pomembnost koncepta subjekta, ki je bil kljuénega pomena za
vzpostavitev teorij in ideologij, ki so podpirale proces modernizacije. Po-
dobno kot vecina modernih konfucijanskih filozofov je bil Mou Zongsan
temeljito soocen z razlicnimi problemi, povezanimi z vprasanjem kitajske
modernizacije. V tem kontekstu je trdno verjel v nujnost konsolidacije su-
bjekta, ki ga je treba postaviti v sredisce racionalnega dojemanja resni¢nosti
in ki je zaradi svoje avtonomije sposoben aktivno in ustvarjalno soustvarjati
ter spreminjati realnost.

Mou Zongsan se je strinjal tudi z u¢enjaki, ki so trdili, da je kitajska kultura
uspesno razvila moralnost in etiko, vendar ji ni uspelo vzpostaviti demo-
kracije in znanosti. Podobno kot drugi moderni konfucijanci ni verjel, da
je kitajska kultura nezdruzljiva z znanostjo in demokracijo, ampak da je ta
neuspeh predvsem posledica specificnih zgodovinskih okolis¢in, ki so obli-
kovale razvoj kitajske zgodovine in kulture. Ti pogoji so seveda vplivali tudi
na specificne znacilnosti tradicionalne kitajske epistemologije. He Xinquan
(2000, 76-7) je izpostavil, da je bilo v tem kontekstu pomembno, da Mou
Zongsan ni videl strukture tradicionalne kitajske druzbe kot dolo¢ene z raz-
rednim bojem; v filozofiji je to povzrocilo pomanjkanje individualnega sa-
mozavedanja (ibid., 75-6). Po Moujevem mnenju je to tudi vodilo v razvoj
univerzalnih nacel, toda brez vzpostavitve nacel partikularnosti.® Te speci-
ficne znacilnosti so prav tako privedle do integritete vseh dualnih nasprotij,
ki definirajo tradicionalne metode sklepanja; v tem smislu jim ni uspelo
lociti med subjektom in objektom:

Ti dve entiteti nista bili v medsebojnem nasprotju: bodisi je bil objekt
vklju¢en v moj subjekt bodisi sem bil sam integriran v objekt ... V mojem
notranjem svetu so bili vsi objekti del moje sréne zavesti in sréna zavest
je bila del (zunanjih) objektov. Obe sta bili dejansko ena entiteta. Ce Zeli-
mo vzpostaviti nekaksno razmerje med subjektom in objektom z nasilno

FIRE IR A T, RN A R 0 B
H A R A B, T DA B4 < i ek iR R A R SR R (He 1996, 78)



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

razdelitvijo obeh, bo to vodilo v subordinacijo. Enako velja za »preobraz-
bo« svetnikov in modrecev. V taksni modri vladi je bil odnos med vladar-
jem in njegovim ljudstvom viden kot odnos med starsi in njihovimi otro-
ki. V tem pogledu otroci ne morejo biti sovrazniki svojih starSev.” (Mou
1989, 52)

Vendar se je ustanovitev svobodnega in avtonomnega subjekta zdela kljué¢en
pogoj za modernizacijo. Ampak ker je Mou verjel, da kitajske modernizacije
ni mogoce enaciti s pozahodenjem, je Zelel vzpostaviti specifi¢no kitajsko ob-
liko avtonomnega subjekta. Za dosego tega cilja je izhajal iz koncepta subjek-
ta, ki je zakoreninjen v tradicionalnem kitajskem pojmu moralnega sebstva.

Novo moralno sebstvo in dvojna ontologija

To moralno sebstvo se manifestira skozi prirojeno moralno substanco
(xingti P£1#), ki zdruZuje vse, kar sestavlja Kantov koncept prakti¢énega ra-
zuma, vkljuéno s svobodno voljo. Ta moralna substanca temelji v izvorni
sréni zavesti (ben xin Z<:(»), ki se manifestira kot pojavna oblika brezmej-
ne sréne zavesti (wuxiande zhixin JGFR []% ») in predstavlja dodelavo ne-
okonfucijanskega koncepta prirojenega znanja (praznanja; liangzhi [ %50).
Ta opredelitev predstavlja osnovo moralnega delovanja; je transcendentna
in neskoncno univerzalna. Kot oblika neskonc¢ne sréne zavesti se pojavlja
kot predpogoj za dejansko uresnicitev kategoricnega imperativa, ki je tudi
sam po sebi neskonéen. Mou Zongsan je svobodno voljo razumel kot kon-
stitutivni element moralnega subjekta. TakSno razumevanje je nujno ukore-
ninjeno v stalis¢u, po katerem ta volja predstavlja osnovni razlog za kakrsno
koli dejanje. V tem pogledu je moralno sebstvo enako boZanski zavesti ter
zato absolutno in neskonéno.

Neskoncni um se manifestira v Moujevem konceptu intuitivnega razuma ali
intelektualne intuicije (zhide zhijue #HJE &), ki se bistveno razlikuje od
Kantovega koncepta. Mou je verjel, da je Kantova delitev med noumenoni
in fenomeni potrebna. Vendar je po njegovem mnenju glavna nedoslednost
Kantove filozofije v tem, da je ta nemski filozof moZnost intuitivhega razuma,
ki omogoca dostop do noumenalne sfere, pripisal samo Bogu in bozZanski za-
vesti ali bozanskemu spoznanju (shende zhixing # #5114, Mou 1971, 51). V
svoji konceptualizaciji moralnega sebstva kot novega, modernega kitajskega

7 RTEEAREE. EEERENRICE S R EREEAR, SETH CHREINR
AT 2 WA e, SMRRI e AEY) . LI — W B SR REPTI AR —
BfR, (2 [#EER]  (sub-ordination) . HEAM [{b] Rantk: HEHEBEAHM
B, BARAROBEMIEES T, TR, TR at.




114

Jana S. Rosker

subjekta je Mou poskusal preseci to »nedoslednost« na naslednji nacin: prvi
korak je izhajal iz budisticnega koncepta dvojne zavesti (yi xin er men —»
—["). Na podlagi tega je Mou Zongsan postavil tezo, po kateri ljudje obsta-
jajo v dvonivojski ontologiji, kar pomeni, da sta dve sferi oprijemljiva (zhide
1) in neoprijemljiva (wuzhide ¥ 1]) svetova. Kot taki sta opremljeni z
dvonivojskim umom, konénim in neskonénim. Po njegovem mnenju imajo
ljudje tudi intuitivni razum (zhide zhijue %5 ) &), ki jim omogoc¢a dostop
do »stvari samih po sebi.«®

Ta teza je Se vedno zdruzljiva s Kantovo omejitvijo spoznanja na raven feno-
menov, saj Mou verjame, da intuitivni razum ni vrsta kognicije, temvec razu-
mevanje vrednot. Po Moujevem mneniju je intuitivni razum (ali intelektualna
intuicija) klju¢nega pomena za celoten sistem, ki v nasprotju s Kantom ni zgolj
metafizika morale, ampak sistem moralne metafizike. Mou je bil preprican,
da je popravil vrzel v Kantovi miselni liniji in da bi lahko Kantov filozofski sis-
tem nasel dokoncanje v kitajski filozofiji. Mou je trdil, da lahko po tej miselni
liniji zgradi veljavno moralno metafiziko, kar Kantu ni uspelo.

Ta model bomo zaceli pojasnjevati s podrobnejSim pregledom nekaterih naj-
pomembnejsih implikacij Moujevega dualistiCnega pogleda na realnost.

V okviru svoje »dvojne ontologije« je Mou Zongsan (1975, 37-40) videl oba
tipa sebstva v komplementarnem odnosu; vendar je verjel, da konfucijanstvu
(in kitajski kulturi na splos$no) ni uspelo razviti ideje resni¢nega, to je konkret-
nega, individualnega sebstva. Ena od pomembnih posledic tega neuspeha
je bila odsotnost epistemoloSke osnove za razvoj tehnologije in znanstvene
miselnosti.

Zgodovinsko gledano so konfucijanska teoreticna dela intuicijo vedno
obravnavala kot manifestacijo osebnosti modreca ali svetnika, torej v smis-
lu magicnih ucinkov modrosti. Ti ucinki so bili vedno postavljeni znotraj
¢lovednosti (ali vzajemnosti, ren 1=) in zato se niso mogli lo¢iti od nje, niti
zacasno, da bi pridobili »¢isto spoznanje«. Po Moujevem mneniju je to raz-
log, zakaj se logika in matematika nikoli nista razvili na Kitajskem® (Mou v
Han in Zhao 1994, 176).

Mou je zato predlagal idejo moralnega sebstva, ki se je sposobno zavestno
zanikati. Lahko prehaja iz sfere neskoncnosti v sfero konénosti in obratno.

8 Treba je upostevati, da se ta koncept cloveske intelektualne intuicije nanasa pretezno na
transcendentalno sfero.
9 FHEUMMMEREMER T, HKREEEEEARTHNERERELE, X
R Wb M Y e 48R R R A A AT R, TR W IR R R PR AT TR A
[0RE 0 e 1. DA e, 3 SR R A R



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

V tem spominja na transcendentno dinamiko Heglovega absolutnega duha.
Vendar, kot bomo videli v nadaljevanju, se Moujev dialekti¢ni model razlikuje
od tistega, ki ga je razvil Georg Wilhelm Friedrich Hegel, ki je izjavil:

Namesto da bi se uresnicila v razmerju vzro€nosti, se je neskonénost v
njem razdrobila. Neskonéno je samo po sebi povezava nepovezanega, je
enostavnost, ki postane drugo samo sebi, ki je nato drugo samega sebe
in s tem prva enostavnost. (Hegel 1986, 68)

Vendar Moujev model samonegacije moralnega sebstva ustreza glavnim zna-
¢ilnostim njegove »dvojne ontologije«. V tem okviru dualisticnih razmejitev
znotraj subjekta obstajata dve vrsti resnice — ekstenzionalna in intenzional-
na. Po Moujevem mnenju je zahodna znanost razvila predvsem ekstenzio-
nalno resnico, medtem ko se je kitajska miselnost osredotocala predvsem na
intenzionalno.

Na podrocju epistemologije obstajata dve obliki razuma, ki ustrezata tema
dvema resnicama: funkcionalni in konstruktivni. Prvi se je manifestiral v
okviru kitajske intelektualne zgodovine, ki je razvila moralni (daode zhu-
ti JE1E F8E8) in umetnidki (yishuxing zhuti Z4f114: 32 88) subjekt. Drugega
lahko najdemo v zahodni znanosti, ki je ustanovila koncept kognitivnega
(spoznavnega) subjekta (renshi zhuti, zhixing zhuti F2k -85, FIvE - 88).
Mou je sklenil, da kulturni duh, ki je zakoreninjen v funkcionalnih resni-
cah, ne more zagotoviti temeljev za razvoj demokracije in/ali znanosti, zato
je morala Kitajska, da bi aktivirala empiri¢ni subjekt ali zunanje sebstvo,
razviti kognitivni subjekt kot produkt konstruktivnega razuma. Prevedeno v
tradicionalne kitajske kategorije, morala je razviti novega, bolj aktivhega in
vplivnega »zunanjega vladarja«.

Stari notranji modrec, novi zunanji vladar in
samonegacija moralnega sebstva

Tradicionalni konfucijanci so koncept tako imenovanega zunanjega vladarja
prevzeli iz daoistinega klasika Zhuangzi, kjer je bil opredeljen kot osebnost,
ki je zaradi svoje zdruzitve z lastnim »notranjim modrecem« sposobna vzpo-
staviti idealno ¢lovesko Pot.* V konfucijanskih diskurzih je Slo za ideal mo-
ralnega vladanja. Prva generacija modernih konfucijancev je imela podoben

10  PEEANF 238 (Zhuangzi 2014, Tianxia 1). V tem poglavju je Zhuangzi opozoril, da lahko Pot
postane skrita ali zamegljena, ¢e ne znamo slediti kozmiénemu redu daota. Tu je neisheng
waiwang metafora za prefinjeno osebo, ki kultivira svoje intimno duhovno sebstvo, obenem
pa je aktivno vpletena v druzbene zadeve.

115



Jana S. Rosker

pogled na ta tradicionalni ideal »zunanjega vladarja«, vendar so poudarjali
tudi pomen znanstvenega znanja. Clani druge generacije so sklenili, da je
taksna idealna moralna vladavina v njihovi druzbeni realnosti nedosegljiva,
zato je bil njihov »novi zunaniji vladar« v veliki meri pogojen z zahodno zna-
nostjo in demokracijo.

V svoji teoriji samonegacije moralnega sebstva, v kateri to prehaja iz sfere
transcendentne morale v sfero konkretnega (spoznavnega, politicnega in
druzbenega) delovanja, torej iz sfere »notranjega modreca« v sfero »zuna-
njega vladarja«, je Mou Zongsan obema oblikama sebstva pripisal ustrezno
predstavitev razuma. Moralno sebstvo, ki je postavljeno znotraj »ontologije
neoprijemljivosti« (wuzhide cunyoulun #3174 &), tako ustreza funkci-
onalni reprezentaciji razuma (lixingzhi yunyong biaoxian ¥4 2 18 1 £ 11);
vendar pa v svoji samonegaciji (ziwo kanxian HFIXF), ki se manifestira v
spoznavnem subjektu in je postavljena znotraj »ontologije oprijemljivega«
(zhide cunyoulun $AH){FH &), ustreza konstruktivni reprezentaciji razuma
(lixingzhi jiagou biaoxian B4 2 ZEFEFR ).

notranji modrec zunanji vladar

ontologija neoprijemljivosti ontologija oprijemljivega

moralno sebstvo empiri¢no sebstvo

funkcionalna reprezentacija razuma konstruktivna reprezentaciji razuma

Obe fazi sta torej komplementarni in faza, v kateri moralno sebstvo prehaja
(samonegacija) v empiri¢no sebstvo, je zato zgolj zacasna. Tako kot drugi mo-
derni konfucijanci je tudi Mou Zongsan dojemal moralno sebstvo (to je »no-
tranjega modreca«) kot temelj (Lee 2001, 14) in nujni predpogoj za kakrsno
koli civilizirano druzbo. Hkrati njegovo empiri¢no sebstvo, ki je obdarjeno
s »konstruktivno reprezentacijo razuma«, ne nasprotuje morali. Empiricno
sebstvo, ki se manifestira v »novem zunanjem vladarju« in predstavlja nujni
predpogoj za modernizacijo Kitajske, je amoralno le v smislu pomanjkanja
moralnega vrednotenja naravnega sveta. Ta »novi zunanji vladar« je osre-
dotoéen na »instrumentalno racionalnost« (mudi helixing H FIFIFEE), ki
se v dialekticnem razvoju komplementarnih odnosov med obema fazama
vedno vraca na osnovno podroc¢je moralnega sebstva, ki deluje v okviru »ra-
cionalnosti vrednot« (jiazhi helixing fEAEFIFEYE). V zvezi s tem Lee Ming-
-huei (2001, 17) izpostavlja, da je v nasprotju z Moujevim komplementarnim
modelom problem Webrovega koncepta moderne racionalizacije v tem, da
ostaja ujet v fazi ciljne racionalizacije (Zweckrationalitdt), ki bi morala vedno



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

ostati ukoreninjena v aksioloski izbiri glavnih usmeritev in ciljev, ki so jo pro-
izvedli. Tako Webrov model racionalnosti ostaja ujet v staticnem okviru izoli-
ranega in staticnega moralnega subjekta:

»Instrumentalna racionalnost«, kot jo najdemo v razvojnih procesih za-
hodne druzbene tehnologije, je nastala iz »racionalnosti vrednot«, ki so
podlaga za izbiro njenih usmeritev (ali ciljev); vendar je pretiran pouda-
rek na »ciljni racionalnosti« postopoma pripeljal do popolnega pozablje-
nja razlogov, zaradi katerih je bila tehnologija prvotno razvita (ibid.).!*

Zaradi svojega prepri¢anja o nujnosti vzpostavitve empiricnega, svobodnega
subjekta, ki bi lahko zadostil zahtevam azijske in kitajske modernizacije, je
Mou Zongsan poskusal spremeniti tradicionalno komplementarno enotnost
v odnosu med notranjim modrecem in zunanjim vladarjem (neisheng wa-
iwang N EE4MTF). S sprejetjem kantovskega dualistiénega okvira je poskusal
ta odnos postaviti v dualisti¢cno obliko, definirano z demarkacijsko ¢rto med
moralnim in empiriénim subjektom. V tem poskusu je mogoce zaznati vzpo-
rednico z njegovim sploSnim prepri¢anjem o nujnosti kantovskega locevanja
med stvarmi samimi po sebi na eni strani in ¢lovesko percepcijo teh stvari
na drugi strani. Kot smo videli, je to demarkacijsko ¢rto poskusal presedi s
pomocjo svojega koncepta brezmejne sréne zavesti oziroma intuitivnega ra-
zuma. Podobno je poskusal preseci dualisticno demarkacijo, ki opredeljuje
antipode transcendentnega in empiri¢nega sebstva.

Da bi vkljucili koncept aktivnega kognitivhega subjekta, ki je bil bistven tako
za razvoj znanosti kot za vzpostavitev demokrati¢nega druzbenega sistema,
je bilo treba tradicionalni koncept moralnega sebstva preoblikovati v proce-
su prej omenjene samonegacije (ziwo kanxian H X [#). Vendar pa je bila
tak$na samonegacija subjekta videna zgolj kot zacasna faza v »dialekticnem
procesu« (Mou 1995, 94), kajti ¢e bi staticna, primarna pozicija moralnosti
izklju€evala priznanje celotne pluralnosti znanja, bi njena popolna odsotnost
imela uni¢ujoce posledice za druzbo (ibid., 95). V dialekticnem procesu, ki je
povezoval moznost pridobivanja znanstvenega znanja z aksiolosko regulacijo
(ali moralnim vodstvom), je bilo moralno sebstvo tako videno kot »most, ki
povezuje konfucijanstvo z moderno demokracijo« (ibid., 97).

Nekateri u¢enjaki menijo, da je to glavni prispevek Mou Zongsana k sodob-
nim konfucijanskim poskusom razvoja ter modernizacije semena demokraci-
je in znanosti, ki jih najdemo v kitajski intelektualni tradiciji:

11 R E R R AR D, F RS B« BN UR A b RIS rp R AN B
PER b, (ER H A B 36 IR (A6 AR AN (s RAE AN B E H 25 2840, (8 S0 1 IR
SRR H K.




118

Jana S. Rosker

Ce gledamo z vidika razvoja demokracije in znanosti, dialekti¢ni razvoj
moralnega sebstva seveda ni edina moznost. Toda Ce gledamo z vidika
konfucijanstva, ki je bilo prevladujoci dejavnik pri dolo¢anju vrednostnih
sistemov v kitajski kulturi, se zdi Mou Zongsanov teoreti¢ni okvir vkljuce-
vanja demokracije prek notranjega dialekticnega razvoja konfucijanstva
pomemben za ohranjanje dolgoletne nacionalne suverenosti Kitajske.?
(He 1996, 97-8)

Mou in Hegel: dva razli¢na dialekti¢na modela?

Kot je bilo omenjeno, je bil Mou Zongsan edini teoretik druge generacije, ki je
poskusal spremeniti tradicionalno komplementarno enotnost v odnosu med
notranjim modrecem in zunanjim vladarjem ter jo formulirati v dualisticno
obliko, definirano z razlikovanjem med moralnim in empiri¢énim sebstvom.
Ta pristop je bil posledica njegovega prepricanja o potrebi po vzpostavitvi
empiri¢nega, svobodnega sebstva, ki bi lahko izpolnjevalo zahteve azijske in
kitajske modernizacije, in je bil v skladu z njegovim sploSnim prepri¢anjem
o nujnosti kantovskega loCevanja med stvarmi samimi po sebi in ¢lovesko
percepcijo le-teh. Kot Ze omenjeno, je poskusal preseci to omejitev z uved-
bo koncepta brezmejne sréne zavesti ali intelektualne intuicije. Prav tako je
poskusal v dualistiéno razmerje uvesti dinamiko komplementarnosti, saj bi
to definiralo antipode transcendentnega in empiriénega sebstva. Vendar pa
se z uporabo te metode zastavlja vprasanje, ali je njegov koncept samone-
gacije subjekta resni¢no elaboracija tradicionalne komplementarnosti med
notranjim in zunanjim sebstvom ali pa njegov model predstavlja zgolj bolj
sofisticirano in strukturirano reprodukcijo tradicionalnih binarnih kategorij,*
kot so jih uporabljali drugi moderni konfucijanci.

12 ER, MR BB SR A, ko — E R R R B R AR, MR — 2 K. A
i, RS A R BB E R 10, R S 2 N AR R R B e DA Rl AR R 2
HIER R A, B BR AR BT &, A HE RN ERE.

13 Binarne kategorije (duili fanchou ¥ 37 %) so ena od temeljnih znadilnosti tradicionalne kitaj-
ske filozofije. Ta dualnost skusa doseci najbolj resni¢no (mozno) stanje dejanskosti skozi relativ-
nost, izrazeno v odnosu med dvema nasprotujoc¢ima si pojmoma. Nekaj znanih binarnih kate-
gorij je: yinyang F£F5 (sonéno/senéno), tiyong & F (substanca/funkcija), mingshi 4 B (ime ali
koncept / realnost), ligi #E4& (struktura / vitalna ustvarjalnost), benmo 4K (korenine/krognja).
Kot je poudaril Graham (1989, 286), so bile razlike videne v binarnih izrazih in predvsem med
pari nasprotij (celo figure in barve so bile reducirane na kvadratno/okroglo in belo/¢rno). Ko jih
narisemo in prepoznamo ponavljajoc se ali trajen vzorec (na primer belo, veliko, kvadratno, trdo
ali tezko), lahko kamen lo¢imo od drugih stvari na enak nacin, kot izrezemo kos blaga ali odre-
Zemo kos mesa. Stvari niso bile videne kot izolirane, vsaka s svojimi esencialnimi in naklju¢nimi
znacilnostmi; namesto tega so bile razlikovalne lastnosti ve¢inoma videne kot relativne.



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

Mou je samonegacijo moralnega sebstva videl kot del dialekti¢nega procesa, ki
aktivira ekstenzionalno resnico, empiri¢no sebstvo, spoznavni subjekt in kon-
struktivni razum. Vendar ta »dialekti¢ni proces« nadzorujeta svobodna volja in
moralna avtonomija, ki sta njegov protipol ter aktivirata intenzionalno resnico,
transcendentalno sebstvo, moralni/umetniski subjekt in funkcionalni razum.

V okviru hegeljanske dialektike tega procesa ni mogoce obravnavati kot kla-
si¢no obliko dialektike, saj mu manjka potrebna napetost med dvema ena-
ko pomembnima in medsebojno protislovnima stranema, ki ju predstavljata
teza ter njena negacija, to je antiteza.

Mou Zongsanov model zato ne more proizvesti nobene oblike sinteze, saj se
v hegeljanski dialektiki sinteza lahko proizvede le z vzajemno sublacijo (Au-
fhebung) obeh, tako teze kot antiteze. V Heglovi dialektiki se oba protipola
medsebojno izkljucujeta; sinteza, ki predstavlja tretjo stopnjo dialekti¢cnega
procesa, je kvalitativno drugacna stopnja, v kateri so pozitivni (progresivni)
deli dveh medsebojno nasprotujocih si polov ohranjeni, medtem ko so ne-
gativni odstranjeni. Vendar pa je Moujevo moralno sebstvo neskoncno, vse-
obsegajoce in splosno. Je integralno ali celovito in implicira samo bistvo dob-
rote v smislu ontohermenevti¢ne (ali ontoepistemoloske) vrednosti, zato ne
more predstavljati teze, ki bi bila negirana; prav tako ne more predstavljati
»pozitivnega« ali »progresivnega« dela sinteze, v kateri bi bili doloceni ele-
menti odstranjeni in bi ostali le pozitivni. Tako Moujevega koncepta moralne-
ga sebstva ocitno ni mogoce umestiti v okvir hegeljanske dialektike.

Poleg tega je v Heglovi dialektiki antiteza reakcija na tezo, ki je teza sama ne
more aktivno povzroditi. V Heglovem modelu je antiteza neodvisna sila ali
entiteta, ki predstavlja zunanjo reakcijo na tezo. Vendar pa po Moujevem
razumevanju teza (to je moralno sebstvo) aktivno negira samo sebe, da bi
spodbudila empiri¢no sebstvo, ki (kot je razvidno iz tradicionalnega kitajske-
ga komplementarnega modela notranjega modreca in zunanjega vladarja)
tvori del samega sebe. Skratka, v hegeljanskem modelu je antiteza lo¢ena od
teze, kar pa ne velja za Moujevo filozofijo.

Razlog za glavne nedoslednosti v Mou Zongsanovem modelu novega subjek-
tiviziranega moralnega sebstva bi lahko bil v tem, da je Sel predalec pri spre-
jemanju globljih ravni Kantove demarkacije med stvarmi samimi po sebi in
stvarmi, kakor jih zaznavajo ljudje. S tem ko ljudem daje intuitivni razum, kot
predlaga Moujeva teorija, in s tem ko mu omogoci delovati kot aksioloski
kriterij, ki doloca (in ustvarja) obstoj, njegova teorija ne resuje Kantovih po-
manjkljivosti in prav tako ne zagotavlja koherentne razlage »dialektiénega«
procesa, ki ga ponuja samonegacija moralnega sebstva.

119



120

Jana S. Rosker

Potrebujemo nov referencni okvir, e Zelimo razresiti staticno naravo, na ka-
teri temelji ta dialekti¢ni model, ter raziskati nadaljnje moznosti kreativnega
zdruZevanja duhovnega in fizi€nega obstoja, ideje in snovi, subjekta in objek-
ta. Mogoce bi bilo smiselno razmisliti o uporabi klasi¢nega kitajskega nacela
korelativnosti ali komplementarnosti, ki bi lahko ponudilo resni¢no dinami-
¢en model, ki bi morda presegel omejitve klasi¢ne dialektike. Vendar pa Mou
v svoji teoriji ni uporabil Ciste oblike tega tradicionalnega kitajskega modela,
ampak je trdil, da je njegov model samonegacije moralnega subjekta nadgra-
jen model hegeljanske dialektike.

Zahvala

Avtorica se zahvaljuje za finan¢no podporo Agencije RS za raziskovalno in ino-
vacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in druzbo in raziskovalnega programa Azijski
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija

Graham, A. C. 1989. Disputers of the Tao—Philosophical Argument in Ancient
China. Cikago: Open Court Publishing.
Han, Qiang 458, Guanghui Zhao i Y- 1. 1994. Wenhua yishi yu daode lixing
—Gang Tai xin rujia Tang Junyi yu Mou Zongsande wenhua zhexue S AV, &
AR TE R VE — 3B T R E B L AR SR = S5 &, Shenyang:
Liaoning renmin chuban she.
Xinquan /{5 4. 1996. Ruxue yu xiandai minzhu — Dangdai xin rujia
zhengzhizhexue yanjiu &5 BHAR E — EACHH K BUG A7,
Tajpej: Zhongyang yanjiu yuan.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. The Jena System, 1804-5: Logic and
Metaphysics. Kingston in Montreal: McGill-Queen’s University Press.
Lee, Ming-Huei Z=fA}#. 2001. Dangdai ruxuede ziwo zhuanhua &1 fFH 2 1
E k@ 1k.. Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism. A Critical Examination. New
York: Palgrave Maximilians.

Mou, Zongsan 5% =.. 1971. Zhide zhijue yu Zhongguo zhexue % ¥ B 5l
Hh B ¥ £, Tajpej: Taiwan shangwu yinshu guan.

—. 1975. Xianxiang yu wu zishen ¥i % B E & . Tajpej: Xuesheng shuju.

—. 1984. Shengmingde zhexue £ 17722, Tajpej: Sanmin shuju.

He

~



Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva: nov dialekti¢ni model?

—. 1985. Yuanshan lun B35 (On Summum Bonum). Tajpej: Xuesheng
shuju.

—. 1988. Zhou yide ziran zhexue yu daode hanyi J& 5 t) B 98 £ 2 B i 55
5. Tajpej: Wenjin chuban she.

—. 1989. Wushi zishu T.1 HiA. Tajpej: Penghu chuban she.

—. 1995. »Zhengdao yu zhidao, di san zhang BE HliA1E, 58 = .« V Xian-
dai xin ruxue xue’an FALHTH K22, Vol. 3, uredila Keli Fang /7 537 in
Jinquan Li 25§ 4, 89-102. Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Tang, Refeng. 2002. »Mou Zongsan on Intellectual Intuition.« V Contempo-
rary Chinese Philosophy, uredila Cheng Chung-Ying in Nicholas Bunnin,
235-346. Oxford: Blackwell Publishers.

Zhuangzi #£f. 2014. Spletna baza Chinese Text Project. Pre-Qin and
Han. Privzeto 7. julija 2014. http://chinese.dsturgeon.net/ text.
pl?node=3925&if=en.

121



http://chinese.dsturgeon.net/
http://text.pl?node=3925&if=en
http://text.pl?node=3925&if=en




Téa Sernelj

Novi metodoloski pristopi k
preporodu konfucijanstva v
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova
hermenevti¢na metoda dinami¢nega
in strukturnega holizma

=

oderni konfucijanec Xu Fuguan 1&{E#{ (1904-1982) je bil zgo-
IVI dovinar idejne tradicije predqinske Kitajske, ki se je prvenstveno

osredotocal na njene druzbeno-kulturne znacilnosti. Poleg tega je
bil izjemen filolog, politolog, pa tudi literarni in umetnostni kritik. V okviru
idejne zgodovine je seveda obSirno Studiral filozofijo, ni pa ustvaril lastnega
filozofskega sistema. Bil je edini v drugi generaciji modernih konfucijancey,
ki je nasprotoval ideji, da je za prenovo konfucijanstva potrebna izgradnja
nove ontologije in metafizike.! Konfucijanska prenova naj bi bila primarno

1 Druga generacija modernih konfucijancev, ki je od leta 1949 dalje delovala na Tajvanu, je
poleg Xu Fuguana vklju¢evala Mou Zongsana (1909-1995), Tang Junyija (1909-1978) in Fang
Dongmeija (1899-1977), vsi pa so se ukvarjali s problemom, kako ponovno ovrednotiti in
prilagoditi kitajsko, predvsem konfucijansko intelektualno tradicijo potrebam modernizacije.

123



124

Téa Sernelj

osnova za ohranjanje kulturne tradicije in identitete v kontekstu moderniza-
cije Kitajske v dvajsetem stoletju, na katero so mocno vplivali zahodni inte-
lektualni diskurzi.

Xu Fuguanov argument proti izgradnji metafizike in ontologije je temeljil
na stalis¢u, da pragmati¢no jedro tradicionalne kitajske misli ni vodilo do
konstrukcije strukturiranega metafizicnega sistema, kot so ga razvili anti¢ni
Grki. Po njegovem mnenju je bil razlog za to v tem, da se je v anti¢ni Ki-
tajski ideja etike razvila neposredno iz mitoloSke druzbe in je temeljila na
bozanskem jedru ¢loveka. Etika zato ni imela nobene zveze z metafiziko, kaj
Sele z religijo.

Po Xuju so se etika in morala ter vse osrednje konfucijanske vrline razvile na
podlagi koncepta zaskrbljene oziroma tesnobne zavesti (youhuan yishi % i

)2

Xu je obsirno prouceval druzbenopoliticno teorijo tradicionalne in moderne
Kitajske ter zagovarjal idejo, da je edina reSitev za Kitajsko v moderni dobi
vzpostavitev demokracije. Demokracija, je trdil Xu, bi tako zamenjala avtori-
tarni rezim, ki je prevladoval na Kitajskem po dinastiji Han (202 pred nasim
Stetjem — 220 naSega Stetja), in omogocila kitajski druzbi enakovredno so-
delovanje v globaliziranem svetu, hkrati pa prispevala tudi eti¢ni sistem, ki
temelji na demokrati¢nih vrednotah, namrec vrednosti ¢loveka in varovanju
¢lovekovih pravic ter samokultivacije in refleksije moralnega sebstva, ki iz-
hajata iz izvornega konfucijanstva. V tem oziru je Xu Fuguan ogromno truda
vloZil v zgodovinsko in besedilno analizo klasi¢nih konfucijanskih besedil, s
katero je pokazal demokrati¢no jedro izvornega konfucijanstva ter se zavze-
mal za njegovo ohranitev in vpeljavo v sodobni Kitajski.

V tem prispevku bomo proucili Xu Fuguanovo metodologijo raziskovanja ki-
tajske idejne tradicije, ki bo pokazala njegov inovativni in ustvarjalni pristop
k interpretaciji zgodovinskega razvoja ter konceptualnega pomena konfuci-
janske misli. V tem kontekstu se ta prispevek osredotoca tudi na vprasanje,
ali niso ti pristopi nastali pod neposrednim ali posrednim vplivom evropskih
hermenevti¢nih teorij tistega Casa.

2 Xujeva analiza in interpretacija koncepta tesnobne zavesti sta zagotovo med njegovimi naj-
vecjimi prispevki k razumevanju kitajske idejne zgodovine. To tudi odgovarja na vprasanje,
zakaj se na Kitajskem nikoli ni razvila monoteisticna religija, ceprav so bila proizvodna sred-
stva in odnosi na taksni ravni, da so vodili v tovrsten preobrat v drugih visoko razvitih civi-
lizacijah v istem zgodovinskem obdobju. Za podrobno analizo in razlago tega koncepta glej
Huang 2018a in Sernelj 2020.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Problem metodologije raziskovanja zgodovine v prvi
polovici dvajsetega stoletja

Po letu 1949 so se moderni konfucijanci v izgnanstvu ukvarjali s problemom,
v kaksno smer se razvija kitajska kultura in kaj se bo z njo zgodilo v prihodno-
sti. Zanje konfucijanstvo ni predstavljalo zgolj razlagalnega sistema za opiso-
vanje sveta, ampak tudi program za vodenje transformacijskih sprememb v
svetu (Huang 2018b, 11/2). Resitev za trpljenje Kitajske v dvajsetem stoletju
so tako iskali na podlagi konfucijanskih Studij. Ideali modernih konfucijancev
niso bili omejeni le na prizadevanje za oZivitev in rehabilitacijo lastne idejne
tradicije, temvec jim je bilo kristalno jasno, da se intelektualni proces moder-
nizacije konfucijanstva lahko za¢ne le na podlagi njegove sinteze z idejami,
uvozenimi iz evro-ameriske filozofije, saj je bilo to kulturno ozadje, iz katere-
ga je modernizacija pravzaprav izsla.

Predpostavljeno sprejemanje zahodnih modelov demokracije in znanosti, ki
naj bi Kitajsko popeljali iz zaostale v modernizirano druzbo, je torej privedlo
do novega razmisleka o vlogi in pomenu konfucijanske intelektualne tradi-
cije. Glavno vodilo modernih konfucijancev je torej bilo oZiviti tradicionalno
kitajsko intelektualno tradicijo, ki je temeljila na izvornem konfucijanstvu in
neokonfucijanstvu dinastij Song ter Ming, v kombinaciji s poglobljenim po-
znavanjem zahodnih filozofskih konceptov in kulturnih znacilnosti. Ta proces
je pomenil reprodukcijo konfucijanskega intelektualnega sistema misljenja,
ki je temeljil na reinterpretaciji in redefiniciji konfucijanskih konceptov na
podlagi zahodnih filozofskih sistemov (Chang et al. 2018, 53).

Druga generacija je v procesu modernizacije zavzela stalis¢e, da mora Kitaj-
ska ohranjati in razvijati pomembne elemente lastne tradicije, saj so v njih
zametki njenega demokrati¢nega in znanstvenega razvoja. Za razliko od ve-
¢ine drugih kitajskih intelektualnih struj tistega ¢asa, katerih zagovorniki so
bili prepric¢ani, da je konfucijanska ideologija glavna ovira za modernizacijo
Kitajske, je bila druga generacija prepri¢ana, da je ta zdruZljiva tako z zna-
nostjo kot z demokracijo in da vzhodnoazijskim druzbam ne bo uspelo razviti
sodobnih demokrati¢nih druzbenih sistemov, ¢e ne bodo zajeli in upostevali
razlicnih segmentov konfucijanske tradicije (ibid., 97).

V petdesetih in Sestdesetih letih dvajsetega stoletja je priSlo do polemike
med modernimi konfucijanci, ki so delovali na Tajvanu in v Hongkongu, ter
liberalno strujo tajvanskih intelektualcev, ki jo je vodil Hu Shi #Hi# (1891-
1962), o tem, ali sta konfucijanstvo in kitajska kultura sploh primerna za ra-
zvoj demokracije, znanosti in tehnologije. Ta struja je zagovarjala popolno

125



126

Téa Sernelj

pozahodenje in menila, da v kitajski politiéni misli ni nicesar, kar bi bilo
vredno proucevati in prevzeti v procesu modernizacije. Tajvanski liberalci
so zato trdili, da je za modernizacijo treba radikalno prekiniti s konfucijan-
skim nacinom razmisljanja (RosSker 2019, 255).3 Moderni konfucijanci pa so
menili, da demokracija, znanost in tehnologija sicer niso v ospredju tradi-
cionalnega konfucijanstva, vendar to ne pomeni, da ovirajo modernizacijo
kitajske druzbe.

V reSevanju nastale krize so moderni konfucijanci skusali oZiviti konfuci-
janstvo tako, da so se bodisi opirali na Kantovo in Heglovo misel bodisi iskali
osnovo konfucijanske prenove kitajske kulture v reinterpretaciji zgodovine ki-
tajske misli. Po mnenju Huang Chun-chiehja (2018b, 11/4-18) lahko tajvansko
in hongkonsko moderno novo konfucijanstvo razumemo tudi kot novo me-
todologijo. Njeni predstavniki so po eni strani kritizirali kitajsko hermenevti-
ko 3ole Qian-Jia* (Qianjia xuepai ¥z%%5IK), ki se je razvila v Easu vladavine
cesarjev Qianlonga ¥z [% (1735-1796) in Jiaginga 3% /& (1796—-1820), po drugi
strani pa scientizem, ki je izhajal iz prevzemanja zahodnega znanja.

Xu Fuguan je mocno nasprotoval besedilni kritiki Sole Qian-Jia in njenemu
zatekanju k filoloskim in fonoloSkim metodam, Studiju jezika, bibliografi-
ji in naboru klasi¢nih del. Po Xujevem mnenju je Sola Qian-Jia popolnoma
zanemarila proucevanje ¢loveSkega razuma, medosebnih odnosov, har-
monicnega sobivanja in osebne prakse, torej podrocja, ki so prevladovala
od zgodnje dinastije Zhou (med enajstim in tretjim stoletjem pred nasim
Stetjem) do dinastije Qing (1644-1911). Xu je sicer priznaval, da je metoda
Sole Qian-Jia vsebovala neko razseznost realizma, vendar njihova vrsta re-
alizma ni upostevala resnicnih zgodovinskih kontekstov besedil. Predstav-
nika prve generacije modernega konfucijanstva, Xiong Shili (1885-1968) in
Qian Mu (1895-1990) sta prav tako zavracala metodo Sole Qian-Jia, ki je
prevladovala pri sprejemanju zahodne znanstvene metodologije (prav tam).
Z drugimi besedami, problem metodologije oziroma pomanjkanja le-te je
bil v sredis¢u intelektualnih razprav v prvi polovici dvajsetega stoletja. He
Bingsong A4 (1890-1946) je na primer v svojem delu Nov pogled na

3 Xu Fuguan je to liberalno strujo, ki jo je vodil Hu Shi, ostro kritiziral in si zato nakopal Stevilne
tezave. Med drugim tudi to, da je leta 1970 izgubil poloZaj na Univerzi Donghai v Taizhongu
(tam je bil od leta 1955 dalje profesor kitajske knjizevnosti), ker je bil Hu Shi predsednik Aca-
demie Sinice (1957-1962) in njegovo ime je tudi po njegovi smrti leta 1962 v politi¢nih krogih
imelo zelo velik vpiv (Lee 1998, 130).

4 Imenovana tudi $ola hanskih $tudij (Hanxue %), ki je konfucijanska besedila razlagala
predvsem s filolokimi metodami (xungu FlIEk) in se opirala izkljuéno na izvirnike konfuci-
janskih klasikov, ki so nastali med dinastijo Han (glej Theobald 2022). Moderni konfucijanci
konfucijanstva dinastije Han niso videli kot del prave konfucijanske tradicije.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

splo$no zgodovino (Tongshi xinyi 18 52 1 3%), ki je iz8lo leta 1927, potofil, da
cetudi so kitajski zgodovinarji zapisali marsikaj pomembnega, niso posve-
cali dovolj pozornosti teoriji in metodologiji svojega raziskovanja, zato naj
bi prav njegova knjiga predstavila metodologijo zahodne znanosti zgodovi-
nopisja (prav tam). Leto pozneje, leta 1928, je bila v Tajpeju ustanovljena
Academia Sinica in humanisti¢no raziskovanje, vkljuéno z zgodovinopisjem,
je vstopilo v novo in pomembno fazo. Fu Sinian {514 (1896-1950), ki je
bil privrzenec Hu Shija in ustanovitelj Instituta za zgodovino in filologijo na
Academiji Sinici, je jasno razlozil akademijin cilj, ki je bil razvoj sodobnih
znanosti, ne pa spodbujanje tako imenovanih tradicionalnih disciplin. Cilj je
torej bil obravnavati Studij zgodovine in filologije po metodah naravoslovnih
znanosti. Ta usmeritev, namrec razvoj sodobnih znanosti, je bila tesno pove-
zana s scientizmom, strujo, ki je prevladovala na podrocju kitajske misli na
zaCetku prve polovice dvajsetega stoletja. Fu Sinian in drugi raziskovalci so
zaceli uvajati nemsko Solo zgodovine znanosti, kar je privedlo do tega, da je
proucevanje zgodovinskega gradiva postalo glavna vsebina zgodovinskega
raziskovanja na Institutu (prav tam). Fu je trdil, da je sodobno zgodovinopis-
je ravno proucevanje zgodovinskih virov, pri ¢emer naravoslovje zagotavlja
potrebno orodje za urejanje zgodovinskega gradiva. Ta pozitivisti¢ni pristop
k raziskovanju idejne zgodovine, prevzet iz nemske Sole, je mocéno zagovarjal
prav Fu Sinian. Fujev cilj je bil razloziti vprasanja o idejni zgodovini s filolo-
Ske perspektive, saj je filozofija stranski produkt jezika (argument, ki ga je
prevzel z Zahoda). Fu Sinianov pristop k raziskovanju zgodovinopisja je bil
po letu 1949 sprejet tudi med zgodovinarji na Tajvanu in je bil zelo vpliven.
Zavracal je metafiziko in izkljuceval vse interpretacije idejne zgodovine zunaj
zgodovinopisnega raziskovanja. Zanj je bil temelj zgodovinopisja bolj opi-
sovanje empiri¢nih dejstev kot interpretacija pomena zgodovinskih dejstev,
torej je strogo razlikoval med »subjektivno filozofijo in moralnimi vrednota-
mi« ter »objektivnim proucevanjem zgodovinskega gradiva« (prav tam, 20).

Xu Fuguan je mocno nasprotoval Fujevemu metodoloskemu pristopu in ga
kritiziral. Trdil je, da takSna metoda besedilne kritike pri proucevanju idej-
ne zgodovine ne more zajeti njenega dinamicnega razvojnega procesa (prav
tam). V prvem poglavju svoje knjige Zgodovina kitajske filozofije ¢loveskega
znacaja (Zhongguo renxing lunshi H B N\ 4 & 52) iz leta 1969, kjer je predsta-
vil svoj metodoloski pristop k proucevanju idejne zgodovine, je zapisal:

V zadnjih desetletjih so nekateri kitajski u¢enjaki, ki delajo na podrocju
intelektualne zgodovine, zagovarjali sprejetje »filoloSke perspektive kot
metode za razlago vprasanj intelektualne zgodovine«. Osnova za to filo-
loSko perspektivo je pristranska teorija, ki jo zagovarja pescica zahodnih

127



128

Téa Sernelj

ucenjakov, ki menijo, da je »filozofija stranski produkt jezika«. Kitajski
ucenjaki so to filolosko perspektivo povezovali z obrobnim miselnim to-
kom Sole Qian-lia. Tisti, ki uporabljajo to metodo, analizirajo bistveni
besednjak idejne zgodovine in po postopkih starodavnih komentarjev
poskusajo ugotoviti njegovo izvirno obliko in izgovorjavo ter verjamejo,
da so nasli njegov izvorni pomen. Tako ta izvorni pomen uporabljajo za
razlago vsebine dolocenih zgodovinskih miselnih tokov. Ker je imel Fu
Sinian v tem obdobju vodilni poloZzaj na tem raziskovalnem podrocju,
lahko njegovo delo Studij starodavnih naukov o naravi in usodi $tejemo
za reprezentativno delo te Sole. Toda pri proucevanju pomenske vsebine
besedis¢a ne zanemarja le dejstva, da se pomen izraza spreminja gle-
de na njegovo prvotno uporabo in pojav dolo¢enega toka misljenja, ki
uporablja ta izraz, ampak tudi dejstvo, da ima znotraj danega obdobja
isti besedni izraz pogosto razlicne konotacije znotraj razlicnih miselnih
tokov. Se veg, in to je $e posebej pomembno, ta metoda zanemarija te-
meljno idejo same filologije: pomen izraza v ¢asu njegovega nastanka ne
vkljucuje vseh njegovih poznejsih, sodobnih pomenov in lahko nekatere
pomembne celo zanemari.® (Xu 1969, 1/1-2)

Za Xuja je torej napaka Fujeve metode uporabe filoloSke perspektive ta, da
ne uposteva razvoja konceptov; zato je razvil lastno metodologijo dinamic-
nega holizma, ki pojme postavlja v celostni kontekst zgodovinskega razvo-
ja. Na ta nacin ne moremo izlusciti konceptov oziroma pomena pismenk
iz idejnega sistema filozofov ali od vzdusja obdobja in se vrniti k njihovim
izvornim pomenom prek izolirane statisti¢ne analize. Pri analizi in interpre-
taciji zgodovine kitajske idejne tradicije je Xu Fuguan uvedel domnevno
novo metodologijo, ki temelji na doslednem upostevanju hermenevti¢nega
kroga, sam pa je svojo metodologijo poimenoval dinami¢ni in strukturni
holizem (prav tam, 22).

5 Ak,  WEASREALRPA, EREM (LGRS 2R0BIE, R E 8
SR 7). HARBERARE DB LLE (B 5EE S 28 E M) K
W, CURIKBIE  FRIRORTARASTT. BRTTSGE S IR ER, IRE AR S
MR R, TR EARRAT,  HARRENRAR, SAAE PR AR R, KB
FEFTESR IR, RAEME A WA, FRZ SR E R G, HE RS
%, IRMEmEREE, UAHERE mER HRiEmRGER LSRR L hE
— RN AR, HR A R SR T R AL (R D PR 3t
fir, IERUMERdE R (ARFBHE, BAERN 7 hEEE B
AL, FLNZE O R ) SR R AE, s 1R A 4w, fER RS, R
A AR B ARTTT SRS A R I . JCILEZEN, Bh—T5ik, 2 W TS 2R R
—IHE R, MERRNALS, it AR reER B TNeit &8, )12



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Xu Fuguanova metodologija dinamic¢nega in
strukturnega holizma

Dve temeljni razseznosti Xujeve metodologije sta njegov holisti¢ni pristop in
primerjalna perspektiva. Bistveni pomen Xujevega holizma je razumevanje
celote in njenih delov v njihovih konkretnih zgodovinskih kontekstih. Xu v
svojih raziskavah idejne zgodovine razmislja o pomenu zgodovinskih koncep-
tov s poudarjanjem konkretnosti njihovega zgodovinskega konteksta kot ce-
lote in tudi specificnosti tega konteksta (Huang 2018b, 11/14).

Interakcija med celoto in njenimi deli je metodoloski pristop, ki ga Xu uporab-
lija za razumevanje razli¢nih miselnih tokov v anti¢ni Kitajski.

Ko je raziskoval literaturo in miselnost, ju je postavljal v druzbenopoliti¢ni in
ekonomski kontekst posamezne dobe, in obratno, ko je preiskoval druzbe-
nopoliti¢no in gospodarsko strukturo posameznega obdobja, jo je preiskoval
skozi literaturo in miselnost. Ta pristop je opredelil kot dinami¢no metodo-
logijo in primerjalno perspektivo, primerjalno perspektivo pa je poimenoval
strukturni holizem (prav tam, 15). Njegovo holisticno metodologijo tako ses-
tavljata dinamicni in strukturni holizem, pri ¢emer sta za dinamiéni holizem
znacilna nenehna sprememba in razvoj. Xujev strukturni holizem temelji na
ideji, da je strukturna enota entiteta, sestavljena iz delov klasi¢nih besedil,
sistema misljenja in realnosti. Xu meni, da interpretacija in kritika besedil
ne zadostujeta za razumevanje anti¢ne kitajske misli. Za Xuja je v prouceva-
nju treba uporabiti metodo strukturne enotnosti, ki, kot bomo videli, ustreza
Schleiermacherjevi metodi hermenevti¢nega kroga, Ceprav se sam nanj ne
sklicuje neposredno.

Kot Ze omenjeno, je Xu nasprotoval besedilni kritiki in metodi eksegeze Sole
Qian-Jia in menil, da mora raziskovalec uporabljati kroZzno gibanje hermenev-
ticnega kroga, ki povezuje dele in celoto, da bi vstopil v kozmos miselnosti
ljudi, ki so Ziveli v preteklosti (prav tam, 25). V svojem delu Zbrani spisi o kitaj-
ski idejni zgodovini (Zhongguo sixiangshi lunji 1[5 A8 s 5@ 4E) Xu Fuguan
podrobno pojasnjuje svojo metodo strukturnega holizma:

Besedna zveza je sestavljena iz besed, zato je treba za razumevanje po-
mena besedne zveze razumeti vsako njeno besedo. Poglavje je sestavlje-
no iz besednih zvez, zato je treba za razumevanje pomena poglavja razu-
meti vsako izmed besednih zvez. Knjiga je sestavljena iz poglavij, zato je
za razumevanje celotne knjige treba razumeti pomen vsakega poglavja.
Tako je treba brati knjige starih mojstrov. Proces je podoben kopicenju,
ki se za¢ne z enim delom in postopoma pripelje do dojemanja celote. Na

129



130

Téa Sernelj

zacetni stopnji lahko uporabimo Studije, ki so jih literati dinastije Qing
imenovali eksegeza in besedilna kritika. Zavedati pa se je treba, da je ne-
mogoce razumeti celoto brez poznavanja njenih delov, se pravi fraz. Tovr-
treba vrniti in dolociti pomen vsake fraze, ki sestavlja del, njeno gibanje
pa mora izhajati iz celote, ki je besedilo. Na ta nacin se pomen besede
dolodi iz fraze, katere del je ta beseda; pomen fraze iz poglavja, katerega
del je ta fraza; pomen poglavja iz knjige, katere del je to poglavje, in po-
men knjige iz celotne avtorjeve misli. To je delo doloc¢anja delov besedila
kot celote. Tako je Zhao Qi jfHl# (108—201) poimenoval prizadevanje,
»da bi se poglobili v avtorjevo misel, da bi razumeli avtorjeva besedila«
(Mengzi tici, Splosni predgovor h komentarjem o Menciju). To je nujna
druga stopnja raziskovanja in do nje ni mogoce priti zgolj s pomocjo Stu-
dija eksegeze in besedilne kritike, ki so ju razvili literati iz dinastije Qing
(Xu v Huang 2018b, 11/26).

Njegovo metodo analize idejne zgodovine lahko povzamemo v dveh tockah
(prav tam):

(a) Vsak miselni sistem je strukturna in celostna mreZa pomenov, zgrajena
tako, da izhaja iz posameznih delov pomenov in iz njih prehaja v celoto.

(b) Ker je miselni sistem mreZza pomenov, ki si jih delita raziskovalec in objekt
proucevanja, se med njima vzpostavi dialoSka povezava, ki ustvarja med-
sebojni oziroma intersubjektivni odnos.

Ta druga tocka je tudi to, kar Xu imenuje »metoda iskanja utelesenih izkusenj«
(zhui tiyan de fangfa 1B 4455 Y] 777%), za katero meni, da bi jo morali obvladati
vsi, ki raziskujejo zgodovino idejne tradicije, saj je z njo mogoce stopiti v stik z
duhovnim (intelektualnim) kozmosom predginskih mislecev in s preteklostjo v
sedanjosti. Po Xuju morajo raziskovalci, ki proucujejo zgodovino idejne tradici-
je, zaceti s konkretno stvarjo, to je pisnim delom, nato pa se premakniti na ab-
straktno raven, ki je razmisljanje o tem delu. So¢asno s tem pa bi morali zaceti
tudi z abstrakcijo misli ter preiti na konkretno realnost ¢lovekovega Zivljenja in
njegovega ¢asa. Ko gremo Cez vse te faze, se lahko avtor dela in delo ponovno
pojavita v nas samih in v ¢asu, v katerem Zivimo. Po Xuju to pomeni, da ne
proucujemo le klasi¢nih del, ampak vstopamo v dialog z njihovimi avtorji. Tako
za raziskovalce kitajske idejne tradicije idejni sistem predginskih mislecev sicer
ne obstaja objektivno, mora pa med njimi obstajati intersubjektivna povezava
(zhuti jianxing 8 [E]14). Obenem pa globlje ko prodremo v intersubjektivni
pomenski sistem, bolj se lahko vZivimo v razmisljanje avtorjev klasi¢nih del, ki
jih proucujemo, in s tem temeljito razSirimo svoja obzorja.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Druga dimenzija Xujevega strukturnega holizma se ukvarja z vprasanjem clo-
veske misli in realnosti. Xu meni, da obstaja stalna interakcija med ¢lovesko
mislijo in realnostjo, ki tvori celostno strukturo, v kateri sta oba elementa
nelocljiva. To podrobno pojasnjuje v naslednjem citatu:

Na genezo ¢lovekovega razmisljanja pogosto vplivajo Stirje glavni dejav-
niki. Prvi je znacaj osebe; drugi je Sola misljenja, ki ji oseba pripada, kot
tudi globina dela te osebe; tretji je kontekst obdobja, v katerem Zivi; in
Cetrti je Zivljenje te osebe. Vpliv teh Stirih pomembnih dejavnikov je pri
vsakem mislecu drugacen, pri nekaterih precejsen, pri drugih minimalen.
Hkrati pa med temi Stirimi bistvenimi elementi obstaja tudi vzajemen
vpliv, zato iz enega samega, izoliranega elementa ne moremo dolociti
avtorjevega misljenja (Xu v Huang 2018b, 11/28).

Xujev namen je bil poudariti, da mora proucevanje idejne zgodovine ved-
no upostevati druzbenoekonomski in politicni kontekst, v katerem so Zive-
li misleci. Po Xuju je zgodovina osebe bole¢ zapis boja med resni¢nostjo in
mislimi oziroma idejami te osebe, medtem ko je na primer za Tang Junyija
in Mou Zongsana zgodovina pravzaprav proces neprekinjene poti neba (tian
dao). Medtem ko Xu Fuguan obravnava osebo kot subjekt, ki se bori v skladu
z zgodovinskimi procesi ali proti njim, Tang in Mou vidita osebo kot tran-
scendentno bitje. To kaZe na bistveno razliko med Tangovo in Moujevo tez-
njo po konstruiranju moralne metafizike, medtem ko je Xujeva teznja ravno
nasprotna (prav tam, 30). Xu Fuguanova metoda proucevanja idejne zgodo-
vine je »razprava o idejah skozi druzbenopoliti¢cno zgodovino«.

Primerjalna perspektiva

Ker Xu pojmuje misel in druzbeno realnost kot dve med seboj povezani razse-
Znosti svojega strukturnega holizma, lahko na zelo konkreten nacin predstavi
izvirne zamisli in komentarje o razli¢énih usmeritvah misljenja. Po njegovem
mnenju je le s primerjalne perspektive mogoce resni¢no dojeti razloge za
obstoj dolocene Sole misljenja. Primerjalno perspektivo je uporabil zato, ker
posveca veliko pozornosti specificnemu znacaju zgodovine idejne tradicije.
Tako meni, da mora proucevanje kitajske kulture in misljenja izhajati prav iz
njune specifi¢nosti, saj se le tako lahko jasno razkrije njuno bistvo. Posebnost
kitajske kulture in misljenja ter njuna razlika z zahodno kulturo je po Xuju v
zlitju subjektivnega in objektivnega, posameznika in skupnosti, ki prevladuje
v kitajski idejni tradiciji. V kitajski kulturi posameznikova samokultivacija in
kultiviranje zunanjega sveta tvorita enoto, in nista dve loceni stvari.

131



132

Téa Sernelj

Sele na podlagi resniénega razumevanja posebnosti kitajskih idejnih koncep-
tov, ki so po Xujevem mnenju vedno produkt druzbenopoliti¢nih dejavnikov
doloéenega ¢asa in se skozi zgodovino nenehno spreminjajo, lahko razisko-
valci idejne zgodovine naredijo korak naprej ter kitajsko idejno tradicijo pri-
merjajo z zahodno (prav tam, 32). V Xujevi holisti¢ni metodologiji se posame-
zna raziskovalna vprasanja obravnavajo kot celota oziroma kot medsebojno
povezana; zato koncepte najbolje razumemo, ¢e jih proucujemo v njihovem
prostorsko-¢asovnem kontekstu.

Xu Fuguanovo interpretativno metodo, ki jo uporablja pri analizi in inter-
pretaciji kitajskih klasikov, lahko po besedah Huang Chun-chiehja imenuje-
mo tudi interpretativna metoda kontekstualizacije (prav tam). Ta metoda je
sestavljena iz dveh postopkov. V prvem postavi konfucijansko misel v zgodo-
vinski kontekst, da prouci njeno interakcijo s takratno druzbo. V drugem po-
stopku pa analizira konfucijansko misel na nacin, da jo umesti v sedanjost in s
to interpretacijo na novo osmisli klasi¢na dela. S tema dvema metodoloskima
pristopoma Xujeva analiza konfucijanskih klasikov, konfucijanskih komentar-
jev in konfucijancev samih ne locuje od dejanske realnosti, v kateri so Ziveli
in delali.

V Xujevih delih najdemo dve premisi, ki ju navaja kot osnovo za svoje stali-
SCe. Po Xuju je ¢lovek zgodovinsko bitje. Poudarja tudi, da je za kitajski na-
¢in razmidljanja znacilna teinja po obracanju k realnosti. Clovek je dolo¢en z
zgodovinskostjo, njegov obstoj ni niti abstrakten niti univerzalen. Xu v svojih
¢lankih podpira Sima Qianovo razumevanje o kompleksnosti, ve¢dimenzio-
nalnosti in zgodovinskem znacaju ¢loveka ter meni, da ¢lovek ni nekdo, ki Zivi
zunaj sveta, temvec bitje, ki aktivno sodeluje v realnosti in njenih produktiv-
nih dejavnostih.

Za Xuja namrec posameznik Zivi v specificnih in konkretnih zgodovinskih oko-
lis¢inah, zato na njegov obstoj vplivajo zgodovinske izkusnje in realnost. Ker
je Clovek zgodovinsko bitje, je treba njegovo miselnost razumeti znotraj dis-
kurzov Casa, v katerem Zivi. Ideje posameznika je torej treba analizirati tako,
da jih postavimo v kontekst njegovega ¢asa. Xu tako poudarja, da je mogoce
miselnost, ki so jo razvili misleci iz predqinskega obdobja in katerih skupni
interes je bilo ¢lovesko Zivljenje, prilagoditi zahtevam sodobne druzbe. Po nje-
govem mnenju mora idejni zgodovinar ideje misleca, ki ga raziskuje, razumeti
kot produkt druzbenih okolis¢in, v katerih je ta Zivel, nato pa ovrednotiti vpliv
njegovega misljenja na poznejsSo zgodovino, ko so ideje postale miselni sistem.

Druga raven Xujeve metodologije je ponovni premislek in nadaljnje vredno-
tenje konfucijanstva tako, da ga postavimo v kontekst dvajsetega stoletja.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pri tem gre predvsem za Xujevo kritiko raziskovanja politi¢nih problemov
konfucianizma in razlogov za 2000 let trajajoco avtokracijo na Kitajskem. Xu
despotizem vidi kot osrednjo znacilnost politiéne tradicije v kitajski kulturi.
Despotski sistem, ki se je vzpostavil Sele po predqginskem obdobju, je izpodri-
nil demokrati¢ne zametke izvornega konfucijanstva.

V tem kontekstu je Xu razvil svojo tezo o »dvojnem subjektu«, po katerem
je ljudstvo vedno veljalo za aktivni politi¢ni subjekt v ideoloski tradiciji sta-
re Kitajske, vladar pa je bilo vedno ekskluzivni subjekt v konkretni druzbeni
realnosti (Rosker 2013, 86). Po Xuju je torej konflikt med tema dvema di-
menzijama mogoce resditi le z uvedbo demokracije, ki bo temeljila na tak$nih
demokrati¢nih elementih, ki so prisotni Ze v izvornem konfucijanstvu.

Po Huang Chun-chiehju (2018a, 235) predstavlja Xujeva interpretacija iz-
vornega konfucijanstva tipi¢en primer hermenevticne analize, ki jo lahko
razumemo kot metodo politicne znanosti in sodi v klasi¢no kitajsko herme-
nevti¢no tradicijo. Temelji te tradicije niso niti ontoloski niti epistemoloski,
temvec politicnoekonomski in druzbenopoliti¢ni, saj pri tej metodi ne gre za
proucevanje abstraktnih konceptov, temvec za idejno zgodovino v povezavi z
druzbenopolitiéno zgodovino.® Ta ni omejena na nominalni svet, saj intenziv-
no posega v fenomenalni svet izkustva in tako zdruZuje intelektualno s prak-
ticnim delovanjem. Tovrstna interpretativna tradicija je sposobna generirati
lastno notranjo dinamiko z vzpostavitvijo moéne kreativne interakcije med
interpretom in klasiki, ki tvorijo vsebino interpretacije. Xujeva metoda inter-
pretacije tako sodi v polje politicne sociologije in ekonomije. Za Xuja so ljudje
politicna in druzbena bitja, ki so vkljuena v dejavnosti vsakdanjega Zivljenja.
Njegova metodologija vklju€uje proucevanje bistva in prakse, torej koncep-
tov in realnosti.

Xujev najvecji prispevek h konfucijanski misli je bilo njegovo ponovno odkrit-
je izvorne konfucijanske politicne ideje »ljudstva kot politicnega akterjag,
vkljuéno z njegovo hermenevti¢éno metodo, ki jo je povezal z demokracijo in
katere vzpostavitev je videl kot klju¢no za sodobno Kitajsko. Pri tem je po-
udaril, da so vsi predqinski konfucijanski filozofi Ziveli v obdobju vojskujo-
¢ih se drzav, ki velja za ¢as pluralisticnih politiénih rezimov in v katerem se

6 Huang poudarja, da so bili taksni druzbenopoliti¢ni vidiki Se posebej pomembni pri prenosu
kitajskih konfucijanskih tradicij v druge dele Vzhodne Azije. Ti elementi so bili po besedah
Marka Ogrizka Se posebej pomembni pri ustvarjanju enotne metodologije vzhodnoazijskega
konfucijanstva, saj so nam omogocili uvideti njihove skupne tocke, ki odtehtajo njihove med-
sebojne razlike: »Medtem ko so metode vzhodnoazijskih konfucianizmov razlicne po svojih
ciljih in obsegu, si delijo razumevanje« (Ogrizek 2020, 91). Zato nikakor ni nakljucje, da so
tudi ti vidiki odlocilno vplivali na Sirjenje in razvoj konfucianizma v Koreji (Rosker 2014, 115).

133



134

Téa Sernelj

avtokratska vladavina Se ni pojavila. V njihovih delih je zato ljudstvo v sredis-
¢u politike; vendar, kot je navedeno zgoraj, je politicni koncept »ljudstva kot
osnove« (minben [&7) od dinastij Qin (221-207 pred nasim $tetjem) in Han
(206 pred nasim stetjem — 220 naSega Stetja) dalje postopoma zamiral in se
zaradi represivne centralne oblasti ni vec¢ razvijal. Xujev metodicni pristop
interpretacije politi¢nih idej izvornega konfucijanstva je tako oblikoval os za
obnovo konfucijanstva v dvajsetem stoletju. V tem kontekstu je pomembno
opozoriti na Xujev argument, da je konfucijanska teorija nelocljiva od demo-
kracije, saj Ze klasi¢na kitajska besedila, na primer Knjiga dokumentov (Shu
jing H#%X), zapisujejo, da je ljudstvo temelj (minben [ 7K) drzave ter pomem-
ben in aktiven subjekt pri izgradnji pravi¢ne in harmonicne druzbe (Sernelj
2019, 5).

Ceprav so ti zapisi nejasni, je Konfucij prevzel to idejo, Mencij pa jo je nato
podrobneje razvil z izrecno navedbo, da so ljudje najpomembnejsi element v
drzavi, vladar pa najmanj pomemben (min wei gui, jun wei qing & %5, #
#4188, Mengzi, Jin xin xia 60). Po drugi strani pa Xu poudarja, da v avtokratski
kitajski zgodovini takih domnevno demokrati¢nih elementov ni bilo mogoce
uresniciti v praksi in se zato ni mogla razviti ideja o subjektu kot politicnem
akterju (prav tam). Trdil je tudi, da uresnicitev konfucijanskih »demokratic-
nih« idej v praksi ni uspela, ker v avtokratski druzbi ni bilo pravnega sistema,
ki bi lahko $¢itil pravice ljudi ter urejal in presojal dejanja vladarjev (prav tam).
Kar zadeva razvoj znanosti, je menil, da ¢eprav konfucijanstvo ni vsebovalo
znanstvene razseZnosti, ni zatiralo ali zavracalo znanosti. Po Xujevem mnenju
kitajska tradicija ni razvila metodologije, primerne za razvoj znanstvenih raz-
iskav, ker bi bil tak pristop naiven, temvec je razvila metodologijo, ki temelji
na kultivaciji osebnosti (Rosker 2013, 104).

Podobnosti z Gadamerjevim »zlitjem horizontov« in
Xu Fuguanov specifi¢ni doprinos

Zdi se, da so Xujeva metodologija strukturnega holizma, ki temelji na strogem
upostevanju zgodovinskih, druzbenopoliti¢nih, ekonomskih in subjektivnih
dejavnikov, metoda iskanja utelesene izkusnje (zhui tiyan) ter intersubjektiv-
ni pristop podobni Gadamerjevemu konceptu zlitja horizontov. Po Gadamer-
ju je horizont sedanjosti odvisen od preteklosti, torej besedila, tradicije, zgo-
dovine, kar samo po sebi implicira predsodke ali predpostavke. »Zgodovinski
horizonti« so neizogibni za razvoj horizontov sedanjosti, zato »razumevanje«
izhaja iz »zlitja teh horizontov«:



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pravzaprav je horizont sedanjosti v nenehnem procesu oblikovanja, ker
moramo nenehno preizkusati vse svoje predsodke. Pomemben del tega
preizkusanja se dogaja v sre¢evanju s preteklostjo in v razumevanju tra-
dicije, iz katere izhajamo. Horizonta sedanjosti zato ni mogoce oblikovati
brez preteklosti. Ni¢ ve¢ ni osamljenega obzorja sedanjosti samega po
sebi, so zgodovinska obzorja, ki jih je treba pridobiti. Namesto tega je
razumevanje vedno zlitje teh horizontov, ki naj bi obstajali sami po sebi.
Mo¢ tovrstnega zlitja poznamo predvsem iz prejsnjih ¢asov in njihove
preprostosti glede sebe in svoje dediscine. V tradiciji se ta postopek zlitja
nenehno dogaja, saj se tam staro in novo vedno zdruZujeta v nekaj, kar
ima vrednost Zivega, ne da bi bilo eno izrecno v ospredju drugega. (Ga-
damer 1975, 305)

V Xujevih razlagah pa je poudarek po eni strani na aktualizaciji anti¢nih misle-
cev in besedil, ki jih ni mogoce videti lo¢eno od sedanjosti, po drugi strani
pa na dejstvu, da lahko vprasanja, ki so jih obravnavali v svoji misli, vedno
resonirajo z realnostjo sedanjosti, ker se ukvarjajo s problemi, povezanimi s
¢loveskim bivanjem. Druga pomembna vsebina Xujeve nove metodologije je
poudarek na neobjektivnem pristopu k proucevanju idejne zgodovine. Med-
tem ko je bil Gadamer zaposlen s svojo Zeljo po premostitvi stroge kartezijan-
ske locitve subjekta in objekta razumevanja (glej Gadamer 1975, 37ff.) in se
je zato raje obrnil stran od produktov v »usmerjenost« subjekta (prav tam,
188) — Se vedno ni zmogel razresiti vprasanja dveh protipolov spoznavnega
procesa ter je na koncu priznal, da »nimamo nobene izhodis¢ne tocke, ki bi
omogocila, da vidimo te meje in razmere same po sebi oziroma da sebe vidi-
mo ,od zunaj‘ kot omejene in na ta nacin pogojene« (prav tam, 83).

Toda po Xu Fuguanu je mogoce vsebino dela najgloblje razumeti strukturno,
celostno, torej tako, da besedila in misleca ne objektiviziramo, torej z iskanjem
uteleSene izkusnje in razvijanjem intersubjektivnega odnosa. V tem smislu
rezultat tega pristopa bralcem in bralkam ne ponuja le pravega razumevanja
besedila, ampak tudi razsiritev znanja in razumevanja samih sebe kot rezultat
nenehnega samokultiviranja (odpravljanja predsodkov in na njih temeljecih
sodb) ter introspekcijo, pa tudi resnicno razumevanje druzbeno-kulturnih in
politicnih okolis¢in realnosti, v kateri Zivijo. Domnevna Xujeva inovativnost
je torej na prvi pogled zelo podobna Gadamerjevi ideji o zlitju horizontov.
V tej luci se zdi Xu Fuguanova kritika Fu Sinianovega »zahodnocentri¢nega«
pristopa ve¢ kot pretirana, €e ne kar nekoliko hipokritska. Ceprav je o¢itno, da
je Xu Fuguanov dinamicni in strukturni holizem popolnoma skladen s Schle-
iermacherjevim hermenevti¢nim krogom, ni jasno, ali je Xu Fuguan poznal
tudi Gadamerjeva koncepta zlitja in horizontov, saj se v svojem delu nanju

135



136

Téa Sernelj

ne sklicuje. Odgovor na vprasanje, ali je Xujeva metodologija inovativna ter
edinstvena in ali jo je razvil brez reference na zahodno metodologijo, zato os-
taja brez odgovora in lahko o tem le teoretiziramo. Ce pa pogledamo njegovo
hermenevti¢cno metodo z vidika kitajske idejne zgodovine, zlahka vidimo, da
implicira posebno inherentno vrednost za razvoj sinofonega diskurza, ker od-
pira novo, prej skrito dimenzijo tradicionalne kitajske misli.

Z uporabo lastne hermenevticne metode in strukturnega holizma je Xu Fu-
guan dejansko pokazal, da Ze od samega zacetka kitajske idejne tradicije
obstaja teznja po dinami¢nem medsebojnem odnosu med ljudmi, druzbo in
realnostjo, ki medsebojno vplivajo in so odvisni drug od druge skozi druzbe-
nozgodovinske procese. To razkriva temeljni znacaj kitajske filozofije, ki se
kaZe v njeni holisti¢ni ontoepistemoloski in aksioloski naravi.

Zakljucek

Kar zadeva zgodovino idejne tradicije in njenih politi¢nih teorij, je Xu Fuguan
visoko cenjen med modernimi konfucijanci prav zaradi svojega poudarka na
izvornem konfucijanskem konceptu »ljudstva kot temelja politike«, dinamic-
nega duha konfucijanstva in koncepta zaskrbljene zavesti, ki je prav zaradi
njegovih hermenevti¢nih analiz in interpretacij postala sredis¢e razprav v
dvajsetem stoletju. Ceprav se na prvi pogled zdi, da ti politi¢ni vidiki nimajo
veliko skupnega s Xujevo interpretativno metodo, je zgornja analiza pokaza-
la, da njegova hermenevtika pravzaprav stoji v jedru njegove politi¢ne filo-
zofije, ker sta obe nelocljivo povezani prek skupne paradigme, ki je osnova
tradicionalne kitajske filozofije ter se kazZe v relacijski naravi naravne in druz-
bene realnosti. Tako kot vladarja v tem pogledu ni mogoce lociti od ljudstva,
je bogati svet ¢lovekove notranjosti vedno tesno povezan s preteklostjo in
sedanjostjo druzbe, katere del smo. Ta paradigma, ki omogoca zlitje vseh teh
horizontov, je natanko paradigma strukturnega holizma, ki ga Xu uporablja v
svojem hermenevti¢cnem delu. Primerjalni vidik, v katerem se manifestira ta
paradigma, nam omogoca vzpostavitev relativisticnega in kontrastnega pog-
leda na vse mnogotere vidike, ki konstituirajo realnost in se lahko prenasajo
od avtorjev in avtoric do njihovih bralk in bralcev. Obe naceli, ki ju v zvezi
s tem poudarja Xu Fuguan, torej nista pomembni le za boljSe razumevanje
kitajske idejne in intelektualne zgodovine, temvec ponujata tudi alternativo
zahodnim hermenevti¢énim metodam, za katere se zdi, da Se vedno ostajajo
ujete v esencialisti¢en in izoliran pogled na horizonte, ki se vedno nanasajo
na lo¢ena podrocja ¢loveske subjektivnosti in objektivnega sveta.



Novi metodoloski pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Zahvala

Avtorica se zahvaljuje za finanéno podporo Agencije RS za raziskovalno in
inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi
prizmo odnosa med posameznikom in druzbo, raziskovalnega programa Azij-
ski jeziki in kulture (P6-0243) ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno
znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z nas-
lovom The problem of freedom, humanism and the human subject in intercul-
tural perspective: Europe and Taiwan.

Bibliografija

Chang, Carsun (Zhang Junmai) 5 /i, Tang Junyi & %%, Mou Zongsan 5%
= in Xu Fuguan 1£1E[#]. 2018 [1958]. Wei Zhongguo we-nhua jingao shi-
jie renshi xuanyan 75 B SCAHELE N E 5 (Manifest za ponovno
ovrednotenje kitajske kulture kot svetovne dediscine). Privzeto 10. februarja
2018. https:// wenku.baidu.com/view/9e7744¢c14028915f804dc254.html.

Gadamer, Hans-Georg. 1975. Truth and Method. Prevedla Joel Weinsheimer
in Donald G. Marsh. London, New York: Continuum.

Huang, Chun Chieh. 2018a. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan ji qi
sixiang B AR AR I8 b (AR 15 8 K H B AR (Xu Fuguan in njegova mi-
selnost v kontekstu vzhodnoazijskih konfucijanstev). Tajpej: Guoli Taiwan
daxue chuban zhongxin.

—. 2018b. Xu Fuguan and His Thought in the Context of East Asian Confucia-
nisms. 1z kitajS¢ine prevedla Diana Arghirescu. Osnutkovna verzija.

Lee, Su San. 1998. Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949-1969):
A Cultural History of the Exile Generation. Rhode Island: Brown University.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy:
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts
and Contexts.« Asian Studies 8 (3): 91-110. https://doi.org/10.4312/
as.2020.8.3.91-110.

Rosker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblacila — teorije modernizacije v delih
druge generacije modernega konfucijanstva. Ljubljana: ZIFF.

—. 2014. »Philosophical Interactions between ‘East and West’: China, Korea,
Europe and the Case of Dasan (Jeong Yak-Yong, 1762—-1836).« Asian Stu-
dies 2 (2): 111-25. https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125.

—. 2019. »Philosophy in Taiwan: The Continuation of Tradition and the Crea-
tion of New Theoretical Paradigms.« Asian Studies 7 (2): 247—68. https://
doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268.

137


http://wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html
https://doi.org/10.4312/
https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125
http://doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268

Téa Sernelj

Sernelj, Téa. 2019. »Modern Confucian Objection Against Communism in Chi-
na: The Unique Case of Xu Fuguan.« Asian Studies 7 (1): 99-113. https://
doi. org/10.4312/as.2019.7.1.99-113.

—. 2020. The Confucian Revival in Taiwan: Xu Fuguan and his Theory of Chi-
nese Aesthetics. London: Cambridge Scholars Publishing.

Theobald, Ulrich, ur. 2022. China knowledge: An Encyclopaedia on Chinese
History, Literature and Art. Privzeto 1. julija, 2022. http://www.chinak-
nowledge.de/ Literature/Religion/philgianjiaxuepai.html.

Xu, Fuguan. 1969. Zhongguo renxinglun shi — xiangin pian B \ 4 & 52 46
7% (The History of the Chinese Philosophy of Human Nature—The Pre-
-Qin Period). Tajvan: Shangwu yinshuguan.

138



http://www.chinaknowledge.de/
http://www.chinaknowledge.de/

Intervju s Huang Chun-chiehom'

Vzhodnoazijska konfucijanstva in

konfucijanski preporod

Uvod

uang Chun-chieh {24 je priznan tajvanski uéenjak in sinolog, $iro-
H ko poznan po svojem vplivnem delu na podrocju konfucijanskih Stu-

dij, vzhodnoazijske zgodovine idej in medkulturne filozofije. Kot dol-
goletni profesor na Nacionalni tajvanski univerzi je pomembno zaznamoval
to podrocje s ponovnim razmislekom o pristopu h konfucijanstvu v global-
nem in pluralisticnem kontekstu, obenem pa je tudi ¢lan instituta Academia
Europaea.

V sredis¢u njegovega raziskovalnega dela je zavezanost primerjalnemu in
regionalnemu razumevanju konfucijanstva. Znan je zlasti po spodbujanju
proucevanja »vzhodnoazijskih konfucijanstev« (v mnoZini), pri cemer pose-
bej poudarja, da se je konfucijanska misel na edinstven nacdin razvijala tako
na Kitajskem kot v Koreji, Vietnamu in na Japonskem. Ta perspektiva dalje
izraza njegovo SirSo intelektualno zavezanost ideji »enotnosti v raznoliko-
sti«, v kateri se filozofske tradicije ne obravnavajo kot uniformne, temvec kot

1 Nacionalna tajvanska univerza, zasluzni profesor; Academia Europaea, tuji ¢lan.




140

Intervju s Huang Chun-chichom

dinamicne in lokalno prilagojene. Huang kritizira tradicionalni sinocentrizem
ter se zavzema za metodologijo konfucijanskih Studij, ki uposteva lokalne in-
telektualne kontekste in ne vsiljuje enotnega, centraliziranega modela. Na ta
nacin pa izpodbija tudi prepricanje, da je kitajsko konfucijanstvo kon¢na ali
Cista oblika, in namesto tega poudarja bogastvo njegovih regionalnih izrazov.
V svojih delih raziskuje, kako lahko konfucijanstvo ostane smiselno v sodob-
nem svetu, pri cemer se ukvarja z demokrati¢nimi vrednotami, kulturno iden-
titeto in filozofskim pluralizmom.

Huang velja za premostitveno osebnost, ki povezuje tradicionalno vzhodno-
azijsko misel s sodobno svetovno filozofijo. Njegova dela, napisana v kitajsci-
ni in anglescini, pa so vplivala ne le na sinologijo, temvec tudi na SirSe podro-
¢je primerjalne filozofije.? Klasi¢na kitajska besedila pogosto reinterpretira
skozi prizmo sodobne misli, zavzema pa se tudi za dialog med konfucijansko
in zahodno tradicijo ter raziskuje vlogo kulture, hermenevtike in zgodovinske
zavesti pri oblikovanju vzhodnoazijske modernosti. S svojo znanstveno de-
javnostjo je pomagal na novo opredeliti Studij konfucijanstva v Vzhodni Aziji
— ne kot fiksno ali monolitno tradicijo, temvec kot Zivo, razvijajoCo se inte-
lektualno dediscino, ki je globoko vpeta v razlicne kulturne in zgodovinske
izkusnje te regije.

Huangove najpomembnej$e publikacije so Meng xue sixiang shilun %
A8 5 [Zgodovina interpretacij Mencijal, delo v treh zvezkih (2022-2025);
Confucianism for the Twenty-First Century [Konfucijanstvo za enaindvaj-
seto stoletje], v sourednistvu z Johnom A. Tuckerjem (2023); Rujia sixiang
yu ershiyi shiji de duihua 172 AR EL21 40 %155 [Dialog med konfuci-
janstvom in 21. stoletjem] (2022); Dongya Rujia renxueshi lun 3 o5 fi 34~
S 5@ [Zgodovinski traktat o so¢loveénosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih]
(2017); East Asian Confucianisms: Texts in Contexts [Vzhodnoazijska konfuci-
janstva: Besedila v kontekstih] (2015), ki je bila prevedena tudi v slovensci-
no (2016) in $panicino (2017); Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 7 5
A8 Bl A 5] JAE 52 B4 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje]
(2014), pozneje prevedena v japonscéino (2016) in nagrajena s tretjo nacio-
nalno nagrado za dosezke v kitajskih Studijah v LRK (2018); knjiga Taiwan in
Transformation: Retrospect and Prospect [Tajvan v preobrazbi: Retrospektiva
in perspektiva] (2014), ki je bila sprejeta kot ucbenik na ameriski univerzi U.S.
Naval War College; Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jigi sixiang *
o AR I T (AR E B K BB [Xu Fuguan v kontekstu vzhodnoazijskih
konfucijanstev] (2009; popravljena in razsirjena leta 2018), prevedena tudi

2 Za obravnavo metodoloske povezave med Huangovim delom in primerjalno filozofijo glej na
primer Ogrizek 2020.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

v francoscino (2015), japonscino (2018) in angles¢ino (2019); Humanism in
East Asian Confucian Contexts [Humanizem v vzhodnoazijskih konfucijanskih
kontekstih](2010) ter Higashi Ajia shisé kérytshi — Chigoku, Nihon, Taiwan o
chashin to shite X 7 ¥ 7 AR BL—FHE-HA-GE & F.0 & L T [In-
telektualna interakcija v Vzhodni Aziji: Kitajska, Japonska in Tajvan] (2013).3

Pric¢ujoCi intervju se osredotoca na razlicna vprasanja konfucijanskega pre-
poroda in njegovih vplivov v deZelah Vzhodne Azije, njegov namen pa je po-
dati prizmo, skozi katero se bo Huangov poglobljeni uvid lahko usmerjeno
dotaknil vprasanj, ki posebej zadevajo tematiko konfucijanskega preporoda
v Vzhodni Aziji, pa tudi vlogo, ki jo v zvezi s tem igrajo novi in posodobljeni
pristopi za Studij vzhodnoazijskih idejnih tradicij.

Med drugim Huang tako odgovarja na raznolika vprasanja, kot so: kaksna
je trenutna in kaksSna bi morda lahko bila nova konfucijanska zavest; kate-
ri elementi tradicije imajo po njegovem mnenju z vidika odnosa med posa-
meznikom in druzbo najvedji vpliv in potencial; pa tudi, kakSen je morebitni
vpliv politicnega vzpona Vzhodne Azije na naravo konfucijanskih Studij in
konfucijanskega projekta v 21. stoletju. Intervju dalje naslavlja tudi Huangov
lastni raziskovalni pristop — metodo, ki jo imenuje »vzhodnoazijska konfuci-
janstva«. Metodo »vzhodnoazijskih konfucijanstev« Huang tukaj utemeljuje
tako z vidika razlogov, zakaj se je treba ponovno vrniti h konfucijanski oziro-
ma $irsi vzhodnoazijski zgodovini idej in jo na nov nacin prouciti, kot z vidika
pristopov, ki se mu zdijo v 21. stoletju za to najbolj primerni.

V svojih poglobljenih odgovorih se Huang hkrati dotakne duhovnih, politi¢nih
in povsem Zivljenjskih razseznosti konfucijanstva ter izpostavi mesta, na kate-
rih se slednje, sploh v svojih humanisti¢nih razseznostih, $e vedno in ponov-
no kaze kot bogat vir uvida v ¢loveski obstoj in delovanje — vir, ki po njegovem
lastnem mnenju vsekakor ne sodi le v Studij kitajske, temvec tudi na oder
globalne zgodovine idej; predvsem pa vir, ki Se zdale¢ ni izérpan ne v svojih
teoreti¢nih niti prakti¢nih razseznostih.

3 Seznam je povzet po: https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications.
Dostop: 10. april 2025.

141



https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications

142

Intervju s Huang Chun-chichom

Danes so v vzhodnoazijskih drZzavah konfucijanski kulturni vplivi razliéno
mochni, prav tako pa se jih ljudje tudi razlicno jasno zavedajo. Ali menite, da
ljudje se vedno na splosno zavestno prepoznavajo posredovane elemente
konfucijanstva ali pa jih dojemajo predvsem kot del SirSega kulturnega iz-
rocila? Ali so elementi konfucijanstva vcasih skriti pod neimenovanimi obi-
caji, kot se to morda dogaja na Japonskem?

Veseli me, da omenjate razlicne stopnje konfucijanskega kulturnega vpliva
in razlicne stopnje zavedanja teh vplivov v vzhodnoazijskih drzavah. Ko go-
vorimo o kulturnem vplivu konfucijanstva v Vzhodni Aziji, sam menim, da
moramo razlikovati vsaj tri razli¢ne vidike ali ravni konfucijanske tradicije, in
sicer konfucianizem kot politicno ideologijo,* konfucijanstvo kot akademski
diskurz in konfucijanstvo kot nacin Zivljenja. Vse te tri ravni konfucijanstva
so si prizadevale ne le razlagati, temvec tudi spreminjati svet. Med njimi je
morda najmocnejsi vidik konfucijanstvo kot nacin Zivljenja. Konfucijanstvo
je predvsem filozofija subjektivnosti, ki se osredotoca na kultivacijo samega
sebe, z namenom preoblikovati druzbo, drzavo in svet. Konfucijanstvo za-
gotavlja niz vrednot za boljsi nacin Zivljenja. Prodor in vpliv konfucijanskih
vrednot v azijskih druzbah sta postala ob¢utna v ¢asu pandemije COVID-19.
Pod vplivom konfucijanstva se je v vzhodnoazijskih druzbah, v nasprotju z in-
dividualizmom na Zahodu, predvsem v ZdruZenih drzavah Amerike, razcvetel
duh komunitarizma. Neki u¢enjak je tako leta 2020 porocal, da »nasa sposob-
nost premagati epidemijo izhaja iz necesa, kar bi v grobem lahko imenovali
konfucijanski kozmopolis« (Magdes 2020). Statisti¢ni podatki iz leta 2020 so
razkrili, da je Stevilo smrti zaradi COVID-19 na 100.000 prebivalcev na kr$¢an-
skem kulturnem obmocdju znasalo kar 58-krat toliko kot na konfucijanskem
kulturnem obmocju.®

V tem pogledu je Tajvan morda najboljsi primer v vzhodnoazijskem kultur-
nem obmocju kot celoti. Kot sem trdil Ze drugje (Huang 2023, 217-29), je
konfucijanstvo »delovalo« kot nacin Zivljenja v osnovni civilni druzbi na Tajva-
nu. Od 17. stoletja dalje so kitajski priseljenci na Tajvan prinesli konfucijanske
vrednote. Konfucijanstvo je bilo vir kulturne moci Tajvana. Med japonsko ko-
lonizacijo Tajvana med letoma 1895 in 1945 so domaci intelektualci predavali

4V slovenscino anglesko besedo Confucianism, ki v tem kontekstu ne podaja razlike, po nava-
di prevajamo z dvema razlicnima izrazoma. Tako »konfucijanstvo« oznacuje izvorni filozofski
nauk, ki ga je razvijal Konfucij s svojimi nasledniki, medtem ko »konfucianizem« oznacuje dr-
avno ideologijo, ki se je uveljavila z dinastijo Han 3 (202 pr. n. §t. — 9 n. §t., 25-220 n. §t.) in
ki sicer Crpa iz konfucijanstva, vendar jo hkrati zaznamujejo elementi legalizma (op. prev.).

5 Za podroben prikaz statisticnih podatkov glej spletno predstavitev WDSI za leto 2020. https://
www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/01131383228669372377/wdsi%202020%20report_
chn_brief.pdf. Dostop: 19. februar 2024.


https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Konfucijeve Razprave, s tem pa kritizirali japonsko vladajoco oblast. Po drugi
svetovni vojni je delovna etika, preZeta s konfucijansko tradicijo, prispevala k
hitremu gospodarskemu razvoju Tajvana, ki je bil v drugi polovici 20. stoletja
prvi in najpomembnejsi med tako imenovanimi stirimi malimi zmaji v Vzhod-
ni Aziji. V zacetku 21. stoletja so bile donacije, ki so jih obicajni prebivalci
Tajvana namenili Zrtvam potresa avgusta 2008 v provinci Se¢uan (V4)1]) na
Kitajskem ter prezivelim po potresu, cunamiju in jedrski nesre¢i marca 2011
v Fukuimi (8 ) na Japonskem, najvisje na svetu. Vse to kaZe, da imajo obi-
¢ajni prebivalci Tajvana tisto, kar je Mencij (372-289 pr. n. §t.) poimenoval
»srce, ki je obCutljivo za trpljenje drugih« (prev. po Lau 1984, 67-9). Konfu-
cijanske vrednote in Zivljenjska etika so prodrle v miselno matrico obicajnih
prebivalcev Tajvana.

Ker so se konfucijanske vrednote tako dobro ohranile in prodrle globoko v
tajvansko civilno druzbo, vsi glavni budisti¢ni samostani in ljudske religije na
Tajvanu spodbujajo branje Stirih knjig.® Samostan Zhong Tai Chan (Zen;
£ ##5F) v osrednjem Tajvanu je na primer v 17. stoletju natisnil Pripombe k
Stirim knjigam meniha Ouyi Zhixuja (78 73 25 /B, 1599-1655), da bi tako spod-
budil zlitje konfucijanstva in budizma. Drug budisti¢ni menih, Richang (H %
723K, 1929-2004), ustanovitelj Izobrazevalnega parka blaZenosti in modros-
ti (Fu zhi jiaoyu yuanqu 18% 2 E [El%) v okroZju Yunlin (Z£4K), je v letih
1993-1994 svojim uc¢encem predaval o Razpravah, ki so bile odsko¢na deska
za $tudij budizma. Leta 2007 je mojster Zheng Yan (78 fiz 12:Ffi, 1937-), vodja
budistiénega zdruzenja Tzu Chi (Ciji; So¢utje in pomog; 2417%), spodbujal mno-
Zi¢no gibanje za Konfucijev nauk »podrediti se in se vrniti k spodobnosti«.
Zdruzenije Ciji je konfucijanstvo Sirilo tudi prek televizijskih in radijskih mrez
tako na Tajvanu kot v celinski Kitajski.

Skratka, Tajvan je kitajska skupnost par excellence (Huang 2014c, xv). Tajvan
je imel sreco, da je bil imun na veliko kulturno revolucijo (1966—-1976) v ce-
linski Kitajski. Na Tajvanu se je zato ohranila tradicionalna kitajska kultura,
predvsem konfucijanske vrednote. V druZbi se spostujeta spodobnost in de-
lovna etika. Iz tega razloga je bil ¢lanek v tedniku New Weekly [Novi tednik],
ki izhaja v kitajskem mestu Guangzhou () /1 Tl), z naslovom »Najlepsa po-
krajina Tajvana so ljudje« tako priljubljen, da je bil julija 2012 ponatisnjen v
120.000 izvodih. Ceprav si nekatere politi¢ne osebnosti na Tajvanu prizade-
vajo za »desinizacijo« in zdruzbe goljufov v zadnjih letih delujejo dan in no¢,
valovi, plima in oseka ne morejo spremeniti sestave vode v moriju.

6 Gre za $tiri temeljna dela konfucijanstva: Lunyu &G [Razpravel, Mengzi 7 F [Mencij], Da xue

K [Veliki nauk] in Zhong yong )& [Nauk o sredini] (op. prev.).

143



144

Intervju s Huang Chun-chichom

Kako bi se lahko med Ijudmi oblikovala prenovijena konfucijanska zavest —
ali bi to pomenilo predvsem ponovno prebujenje in preimenovanje tradicije
ali pa bi zahtevalo razvoj povsem nove konfucijanske zavesti?

Konfucijanstvo je starodaven in vec¢dimenzionalen intelektualni in kulturni
sistem. Zgodovinsko gledano je konfucijanstvo v cesarski Kitajski igralo tri
glavne vloge, in sicer (a) konfucianizem kot ortodoksna politi¢éna ideologija
od zgodnje dinastije Han &, (b) konfucijanstvo kot glavna filozofija med inte-
lektualci in ucenjaki ter (c) konfucijanstvo kot nacin Zivljenja med navadnimi
ljudmi. Konfucijanstvo je bilo tisto, ki je ljudem nudilo zavetje v vzponih in
padcih zgodovine pred 20. stoletjem na Kitajskem.

Ce se ozremo v prihodnost, se zdi uresnicljivo, da se bo med ljudmi oblikovala
prenovljena konfucijanska zavest. Ta nova konfucijanska zavest se lahko raz-
vije iz osnovnega pogleda na cloveka in svet. To ponovno prebujenje bo ver-
jetno pomenilo spremembo v veliki konfucijanski tradiciji. Ne gre za povsem
novo konfucijansko zavest. Po Konfuciju in Menciju biti ¢clovek pomeni biti
Clovecen. Novi konfucijanski humanizem, ki se ponovno prebuja iz te konfu-
cijanske tradicije, je lahko Se posebej primeren za zdravljenje bolezni nasega
stoletja.

Bistvo konfucijanskega humanizma je bila nekaksna »filozofija moralne su-
bjektivnosti«. Konfucijeva »filozofija moralne subjektivnosti« je vsebovala tri
teze, in sicer: (a) ljudje so moralni subjekti, ki so svobodni dejavniki delova-
nja, (b) ¢loveska zavest ohranja avtonomijo in je izvor vrednostne zavesti ter
(c) ljudje so moralne osebe in lahko s svojimi neskonénimi duhovnimi vadba-
mi razumejo mandat neba (tianming K1), ki je »moralni univerzume. Zato
je mogoce doseci nekaksen »homokozmicni kontinuumx.

Prav ker so bile oci konfucijanskih humanistov v Vzhodni Aziji uprte v vsak-
danje Zivljenje v tem vsakdanjem svetu, sta se tu posebej razvili »relacijska
subjektivnost« in druzbena etika (Rosker 2023). Vendar pa to ne pomeni, da
imajo ljudje v konfucijanski tradiciji »enodimenzionalen« obstoj. Nasprotno,
ljudje v konfucijanskem humanisticnem misljenju so bili »ve¢dimenzionalni«
in so lahko postali sposobni komunicirati ali rezonirati z »najviSjo stvarno-
stjo«. Vse tri doloCujoce fasade konfucijanskega humanizma so bile globoko
zasidrane v Mencijevem pojmovanju ljudi. Zdi se torej upravi¢eno trditi, da je
bil Mencij glavni arhitekt konfucijanskega humanizma.

Mencijevo pojmovanje ljudi lahko opazujemo v stirih perspektivah: (a) ljudje
so obdarjeni z moralnim instinktom, pretezno »prirojenim znanjem« (lian-
gzhi %) in »prirojeno sposobnostjo« (liangneng K fE); (b) zavest (sréna
zavest; xin /[») ima univerzalnost in prednost; (c) zavest je izvor vrednostne



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

zavesti; (d) zavest je sposobna razumeti mandat neba. Kljuéna beseda Men-
cijevega humanizma je »postajati«, in ne »biti«.”

Jedro konfucijanskega humanizma je bila torej ¢loveska zavest. Glede funkcij
zavesti v konfucijanskem humanizmu lahko dalje ugotovimo dvoje. (a) De-
javnosti zavesti so opredeljevale »sebstvo«. Teorija, ki so jo zagovarjali kon-
fucijanski humanisti, se je tako glasila: »Moralnost je prirojena, kar pomeni
pristopati k zavesti z razmisljanjem o Cloveski naravi« (renyi neizai, ji xin jian
xing 138 N7E, Bl H 1) (Mou Zongsan 2020, 57).8 »Jaz« v vzhodnoazij-
skih konfucijanstvih ni bil »razdeljeni jaz«, kakrSnega je analiziral William Ja-
mes (1842-1910) (James 1909, 139-56). »Jaz« v konfucijanskem humanizmu
je namesto tega »tripartitni jaz« (Raphals 2023, 208), ki zdruzuje zavest, telo
in duha v harmoniéno celoto. Klju¢na beseda v pojmu »jaza« konfucijanskih
humanistov je bila »kontinuum«, ne »prelom« ali »delitev«. (b) Prostor, ki ga
je razgrnila ¢loveska zavest, je neomejen. Konfucijanski humanisti so vztrajali,
da kultiviranje sebstva vodi k ureditvi druZine in pomiritvi sveta. Prostor za
kultivacijo samega sebe pa se je nenehno izgrajeval in Siril. (Lewis 2006, 1).

Konfucijanski humanizem je bil najboljSa manifestacija tega, kar sem nedav-
no imenoval »duhovno konfucijanstvo«. Kot sem Ze prikazal, »v primerjavi
s politiénim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politike, duhovno
konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k preoblikovanju
samega sebe kot temelju in izhodis¢u za preoblikovanje sveta. Na ta nacin
je duhovno konfucijanstvo orientacijska filozofija, ki se ukvarja s funkcijami
spoznavanja (¢loveSke narave), oCiSCevanja, nauka ter privajanja samemu
sebi, tako kot druge filozofije samokultivacije stare Kitajske, Grcije in Indije«
(Huang 2025; primerjaj Gowans 2021, 18). V 21. stoletju se materialna kul-
tura razvija z neverjetno hitrostjo, vendar na racun duhovne. Duhovno kon-
fucijanstvo, ki se kaze v konfucijanskem humanizmu, usmerjenem v samo-
kultivacijo in preseganje samega sebe, pa je lahko izhod iz velikanskih tezav
Clovestva v 21. stoletju in naprej.

Zgoraj omenjeni konfucijanski humanizem je v nasem stoletju nemirov Se
posebej aktualen. Konfucijansko humanistiéno razmisljanje izhaja iz kultiva-
cije zavesti ter poudarja nauk o homokozmi¢nem kontinuumu in temeljno
vrednoto »solloveénosti« (ren 1=, dobrotljivost). Vse te temeljne vrednote
pa lahko ustvarijo filozofijo intersubjektivnosti, ki bi lahko ozdravila bolezni
nase dobe.

7 Te tocke sem ponazoril drugje, glej Huang 2024.
8 Glej tudi opombo 10.

145



146

Intervju s Huang Chun-chichom

Kateri so po vasem mnenju nekateri vidnejsi (ali omembe vredni) vplivi
konfucijanskega preporoda (v kateri koli obliki) na sodobne vzhodnoazijske
druzbe z vidika odnosa med posameznikom in druzbo?

Vase vprasanje se dotika enega od glavnih izzivov, s katerimi se konfucijanska
tradicija spopada v 21. stoletju. Jedro vasega vprasanja je v veliki meri pove-
zano z naslednjim vidikom: kako ohraniti dinami¢no ravnovesje med svobo-
do posameznika na eni strani in druzbenim redom na drugi. To vprasanje je
postalo zelo ocitno v letih pandemije (2019-2022), zlasti v Ameriki in Evropi.
Neki ucenjak je tako dejal, da morajo Americani, da bi se lahko spopadli z iz-
zivom pandemije, opustiti pretirani individualizem (Mdller 2020). Poleg tega
se napetost med »svobodo« in »redom« nanasa na interakcijo med »posa-
meznikom« in »druzbo«. Konfucij (551-479 pr. n. st.) in Mencij (371-2897 pr.
n. St.) imata veliko povedati o tem pomembnem vprasanju.

V svoiji knjigi z naslovom Poglobljena proucitev Konfucija in Mencija [Shenkou
Kongmeng ixPIfL#:] (Huang 2022, 271-6) sem pokazal, da Mencijev odlo-
mek o »Razumevaniju besed in gojenju gi« [Zhiyan yangqi %1 5 %£%&] obrav-
nava razmerje med »svobodo« in »nujnostjo« ter med »posameznikom« in
»druzbo, ki ju omenjate. Najprej si podrobneje oglejmo odlomek iz Mencija,
ki se glasi takole:

Gongsun Chou je dejal: »Ce bi vam, mojster, dodelili polozaj, visji od po-
loZaja glavnega ministra v drZavi Qi, na ta nacin pa bi vam uspelo ude-
janjiti pot (dao i#), ne bi bilo ni¢ ¢udnega, ¢e bi vam uspelo dose¢i prav
toliko kot vodjam fevdalnih gospodov ali celo samemu kralju. Ce bi se to
zgodilo, ali bi to v vasih mislih povzrocilo vznemirjenje?«

»Ne,« je odvrnil Mencij. »Od mojega Stiridesetega leta dalje se mi zavest
ne vznemirja vec.«

»V tem primeru dale¢ prekasate Meng Bena.«
»To ni tezko. Gaoziju je to uspelo Se pri Se niZji starosti kot meni.«
»Ali obstaja nacin, kako doseci tak uspeh?«

»Obstaja. Beigong You je svoj pogum gojil tako, da ni nikoli pokazal po-
niznosti ali dovolil, da bi ga kdo prelisi¢il. Ce je popustil le za malenkost,
je bilo to zanj enako ponizujoce, kot ¢e bi ga pretepli na trznici. Ni¢ bolj
ne bi sprejel Zalitve od princa z deset tiso¢ vozovi kot od reveza. Enako
hitro bi z mecem prebodel kneza kot obi¢ajnega ¢loveka. Ni spostoval
ljudi in je vedno vrnil vse, kar je bilo slisati na njegov racun. Meng Shishe
pa je o gojenju svojega poguma povedal naslednje: ,Na poraz gledam



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

enako kot na zmago. Kdor naredi korak naprej Sele, ko je enkrat ocenil
sovraznika, in se vkljuci v boj Sele, ko je Ze pretehtal svoje moZnosti za
zmago, preprosto pokaze strahopetnost zoper Steviléno premoc. Seveda
ne morem biti zares prepri¢an o zmagi. Vse, kar lahko storim, je, da sem
brez strahu. Meng Shishe je bil podoben Zengziju, Beigong You pa Zixia-
ju. Tezko je reci, kateri od njiju je bil boljsi, vendar je Meng Shishe trdno
dojemal bistveno. Zengzi je neko¢ dejal Zixiangu: ,Ali obcudujes pogum?
Neko¢ sem od mojstra slisal o vzvisenem pogumu. Ce ¢lovek pogleda
vase in ugotovi, da je vzmoti, se mora od strahu zdrzniti, ¢etudi je njegov
nasprotnik le obi¢ajen ¢lovek. Ce pa ugotovimo, da imamo prav, gremo
lahko celo zoper tiso¢ ali deset tiso€ ljudi. Meng Shishejevo vzdrievanje
qgi %% je vredno manj od Zengzijevega trdnega dojemanja bistvenega.«

»Zanima me, ali mi lahko poveste kaj o zavesti, ki je ni mogoce vznemiriti,
v vasem in Gaozijevem primeru.«

»Kot pravi Gaozi: ,Ce ne razumete besed (zhiyan %17), se s tem ne obre-
menjujte v zavesti; in ¢e ne razumete v zavesti, ne iSCite zadovoljstva v
svojem qi.' Prav je, da Clovek ne is¢e zadovoljstva v svojem qi, ¢e v svoji
zavesti ne razume. Vendar je napacno reci, da se ne bi smeli ukvarjati s tem
v zavesti, kadar nam ne uspe razumeti besed. Volja (zhi i£) je poveljnik nad
gi, medtem ko je gi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe volja, tam se gi
zaustavi. Zato pa pravijo: ,Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega gi.'«

»Ce se, kot pravite, gi ustavi tam, kamor prispe volja, kaken smisel ima
potem govoriti: ,Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega gi.«

»Kadar je volja ovirana, premakne gi. Po drugi strani pa gi, kadar je ovi-
ran, prav tako premakne voljo. Spotikanje in hitenje vplivata na gi, ven-
dar se to zares pokaZe kot razbijanje srca.«

»Smem vprasati, katere so vase odlike?«

»Razumem besede (zhiyan). Dobro skrbim za svoj prostrani gi (yang wu
haoran zhi qi % EVEIRZ ).«

To je najc¢udovitejsi odlomek v celothem Menciju, odlomek, ki je postal splos-
no znan kot odlomek o »Razumevanju besed in gojenju gi«, odlomek z glo-
bokimi idejami in bogatim notranjim pomenom. V odlomku Gongsun Chou (
sf4 1) sprasuje Mencija, ali bi se njegova sréna zavest (xin :(») premaknila
ali vznemirila, ¢e bi domneval, da lahko zasede pomemben poloZaj in se bodo
s tem njegove politicne ideje lahko udejanjile. V kitajskih klasikih je starost

9 Prevod po nekoliko prirejeni razliCici prevoda v Lau 1984, 2A: 2, 55-7.

147



148

Intervju s Huang Chun-chichom

Stirideset let veljala za klju¢no tocko v ¢lovekovem Zivljenju: »Pri Stiridesetih
sem se osvobodil dvomov (huo #)« (Lunyu s. d., 2/4). Veliki neokonfucijan-
ski sintetizator Zhu Xi (1130-1200) je Konfucijeve besede komentiral tako-
le: »Ko nima niti najmanjsega dvoma o tem, kako bi stvari morale biti (suo
dangran JIT & #R), takrat lahko ¢lovek v vseh zadevah ravna v skladu (shou
5F) z razsvetljenostjo spoznanja« (Zhu Xi 2016a, 71). Nekateri komentator;ji
menijo, da pismenka »huo B« pomeni »dong Fj«, se pravi, da dejansko po-
meni vznemiriti se pod vplivom zunanjega sveta. Poleg tega je Gongsun Chou
vprasal tudi, ali obstaja metoda za ohranjanje »sréne zavesti, ki je ni mogoce
vznemiriti (budong xin A~Ej:Ly)«. Mencij mu je odvrnil, da takdna metoda
obstaja, ter kot primer navedel razlike med Beigong Youjem in Meng Shishe-
jem (dofiti ), nadalje pa zatrdil, da je tudi metoda gojenja hrabrosti, ki jo je
uporabljal slednji, v poglavitnih tockah blizu tisti prvi.

Mencij je dodatno pojasnil: »Prav je, da ne iS¢emo zadovoljstva v svojem qi
%A, €e ne razumemo Vv svoji zavesti. Napaéno pa je reci, da se ne bi smeli
obremenjevati v zavesti, kadar ne razumemo besed.« Prav je, da kadar ne-
koga poslusamo, pa ne razumemo, kaj pravi, potem ne iS¢emo pomena in
ga ne raziskujemo v gi. Neprimerno pa je, da takrat, ko ne razumemo besed
drugega, ne i$éemo razumevanja v svoji zavesti (xin /(»). Kajti »volja (zhi &
je poveljnik nad gi, medtem ko je gi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe
volja, tam se gi zaustavi.« Volja (zhi ) je »tisto, Cemur sledi zavest« (xin zhi
suo zhi 02T Z), medtem ko je »zavest« (xin :L») gospodar, ki mu sledi gi.
Mencij je zato zagovarjal nacin negovanja poguma, torej, da svojo pot zacne-
mo z gojenjem zavesti (xin :[»). Za Mencija je najvecja odlika gojenja poguma
»razumevanje besed in gojenje svojega prostranega gi« (wo zhi yan, wo shan
yang wu haoran zhi qi F51 5, LEEEIEIRZHR). Ko Elovek postane do-
ber v gojenju prostranega gi, lahko razume besede drugih ljudi. Ta Mencijev
argument vklju€uje tudi vpraSanje »svobode« in »nujnosti« v ¢lovekovem
Zivljenju, hkrati pa se dotika odnosa med »posameznikom« in »skupnostjo«.

Klju¢ni pojem zgoraj obravnavanega odlomka iz Mencija je pojem gi %&.. Be-
njamin |. Schwartz (1916—-1999), priznani harvardski u¢enjak 20. stoletja, je
zapisal, da je gi poseben pojem kitajske kulture, ki ima kitajske kulturne zna-
Cilnosti in ga ni mogoce prevesti v noben zahodni jezik (Schwartz 1985, 179—
84). Pojem gi je prisoten na vseh podrocjih kitajske kulture; kitajske slike si
prizadevajo za »resonanco yun in vitalnost gi« (giyun shengdong &8 B1));
v svojem pisanju si kitajski prozaisti prizadevajo za »prefinjenost in jasnost
gi« (wengi tongchang S 4RI 1); pri govorjenju so Kitajci posebej pozorni na
»besede, ki zdruzujejo gi in milino« (ci he gi wan & FI5 Wi); v tradicionalni
kitajski medicini zdravnik opazuje, poslusa, poizveduje in se dotika, da bi s



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

»$estimi giji« (liu gi 75%) pojasnil »$est bolezni«; starodavni Kitajci so opazo-
vali »meglo« (yungi ZZ%, dobesedno »oblak gi«), da bi napovedali dobro in
slabo usodo; preden so stari Kitajci uporabljali orozje, so morali imeti vojaki
»izostren gi« (ligi F)4&) oziroma »razsirjen gi« (yangi ZE5.); Mencij je govoril
0 »gojenju prostranega gi«, Xunzi (i, 298-238 pr. n. §t.) pa o »upravljanju
gi in gojenju sréne zavesti« (zhigi yangxin JG & L).

V tradicionalni kitajski miselnosti se ¢lovesko telo (shenti &%) obravnava
kot nepopolno. Edina moznost, da se nase telo pribliZza popolnosti ali jo dose-
Ze, je, da njegove organe vodi podskupina organov, zlasti glava ali zavest, ali
pa da telo omejujejo zunanje sile (na primer pravila lepega vedenja). Za to,
da se »telo« iz nepopolnosti pribliza popolnosti, je kljucnega pomena prav
qgi &, in sicer tako, da se teko¢i in spreminjajoc¢i se gi poveze s loveskim xin
iL» (zavestjo) ter xing J& (telesnostjo), kar &loveskemu telesu omogoda, da
tvori celovito enoto. V 17. stoletju je mojster japonske $ole kogaku (%,
starodavno uéenje) Ito Jinsai (&1 %%, 1627—-1705) interpretiral Mencijevo
razpravo o gojenju lastnega prostranega ali »no¢nega gi« (yeqi %) in ta
prostrani gi opisal kot »enotno tvorno polje ki (ichigenki —JG5&), ki se raz-
teza med nebom in zemljo« (1t 1901, 11). Pozneje pa je ucenjak Sole yome-
igaku F5 P22 (japonski yangmingizem) iz 19. stoletja Yamada Hokoku 111 H
J74% (1805—1877) pripomnil: »Nebo, zemlja in deset tiso¢ stvari so ena sama
velika [sfera] gi (ichidaiki — K% )« (Yamada 1902, 6). Teoreti¢no podlago
tovrstnih teorij gi pa pravzaprav najdemo v teoriji medsebojne povezanosti
»telesa« in »zavesti« v starodavni kitajski medicini.

Zgoraj obravnavani odlomek iz Mencija tako vsebuje $tiri klju¢ne ideje. Te so:

(1) Zhiyan %15 »razumevanje besed«: Mencij je menil, da »zavest dolo¢a
besede« (yi xin ding yan PL:05€ &), Zhu Xi pa je ta stavek razlagal kot
dologanje »besed« (yan &) z »nacelom« (/i #). Dejal je: »Poznavanje
besed je poznavanje nacela (zhi yan, zhi li ye %15, F1¥ )« (Zhu v Li
2002, 1708). V Zaupnih pogovorih mojstra Zhuja (Zhuzi yulei % 55 %H)
je Zhu Se zapisal:

Poznati besede je popolnoma enako kot raziskovati stvari (gewu %
¥1)) in iriti znanje (zhizhi 3(50). Ce €lovek ne razume besed, potem
tudi ne bo mogel prepoznati razli¢nih pokvarjenosti, nenormalnosti,
laskanj in izmikanj, s katerimi se sre¢uje v kraljestvu pod nebom. Ce
Zelimo prakticirati so¢lovec¢nost, a ne poznamo njenih necloveskosti,
in Ce jo Zelimo narediti pravi¢no, ne da bi poznali njeno nepravic¢nost
— kako naj torej kopic¢imo pravicnost, da bi vzgojili svoj prostrani gi?
(zhu v Li 2002, 1732)

149



150

Intervju s Huang Chun-chichom

(2)

Ker je Zhu razlagal Mencijev nauk o moralnem ravnanju z vidika inte-
lektualne dejavnosti, se je pojavilo veliko neskladje med njegovim in
Mencijevim prvotnim razumevanjem moralnosti. V velikih intelektu-
alnih tradicijah Vzhoda in Zahoda vedno obstajajo dolocene napeto-
sti med intelektualnim naporom in moralno kultivacijo. Pomembni
primeri so: »spostovanje moralne narave« (zun dexing BL.{E4) in
»zasledovanje poti znanja« (dao wenxue & [\%2) iz Nauka o sredini
ali pa »molitev« in »branje svetih spisov« v krs¢anski tradiciji ter dol-
gotrajne razprave o prednosti »$irokega posludanja« (guangwen f&
fi]) pred »kultiviranjem zavesti« (xiuxin 1&:») v budisti¢ni tradiciji.
Ko je Zhu razlagal nauk o kreposti skozi pojem intelektualnega napo-
ra, se je moc¢no oddaljil od predhodnih naukov Konfucija in Mencija,
Ceprav je hkrati ostajal zvest lastnim nacinom razmisljanja.

Sishi budong xin VY- AE)j.t» »Pri $tiridesetih letih se [moja] zavest ne
vznemirja«. Ta stavek pomeni, da ima »zavest« svojo avtonomijo in
spontanost, zato ne potrebuje zunanjih entitet, ki bi jo vodile in usmer-
jale. Konfucij je dejal: »Pri stiridesetih letih sem se osvobodil dvomov,«
Mencij pa: »Moja zavest se od stiridesetega leta dalje ne vznemirja vec.«
Tako sta oba menila, da je Stirideset let klju¢na starost v ¢lovekovem Ziv-
ljenju, ter poudarjala, da bi moral ¢lovek, ko doseZe taksno starost, Ze
imeti zavest (xin /(»), ki je ustaljena v svoji samostojnosti in spontanosti.

Yong 5 »pogum«: Filozofi predginskega obdobja, kot sta Konfucij in
Mencij, so razlikovali med dvema vrstama »poguma« (yong %) — pogu-
mom, ki se rojeva iz krvi in gi (xueqi zhi yong Ill%&.Z 5), ter moralnim
pogumom (daode zhi yong TE 1.2 5) — pri éemer so poudarjali urjenje
drugega poguma pred prvim. Poleg tega so si vztrajno prizadevali, da bi s
pomocjo moralnega razuma preoblikovali ¢lovekovo primarno vitalnost
in tako preobrazili ¢lovesko Zivljenje v mreze pomena, ki prekipevajo od

vitalnosti.

Yang % »negovati«: Najprej je treba poudariti, da ima znak »yang £«
tako svoj tradicionalni kot sodobni pomen. Tako na primer slovar Erya
pravi: »Yang % je yi i (kultivirati), yi 3£ (kositi) in yu & (vzgajati)« (Guo
Puin drugi s. d., 55). V »Komentarjih k razlagi diagramov« [Shuoguazhu-
an 5 EMEE] v Knjigi premen beremo: »Kun 3fi je zemlja, ki hrani nesteto
stvari (yang %)« (Gao Heng 1979, 613). V Knjigi zgodovine pise: »Uprav-
ljati pomeni zagotavljati ljudem preZivetje (yang min % [<)« (Kong An-
guo in Kong Yingda s. d., 89). Knjiga pesmi vsebuje naslednji verz: »Pre-
Zivljati &as v pozabi (zun yang shi hui %K)« (Mao Heng in drugi



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

s. d., 1610). In koncno, v Razpravah lahko preberemo stavek: »Danes
za Cloveka biti sinovski ne pomeni ni¢ drugega kot to, da je sposoben
star§em zagotoviti hrano (yang %)« (prev. po Lau 1979, 2:7, 13). V vseh
teh primerih znak yang pomeni »hraniti, rediti« ali »biti sposoben nah-
raniti«. Vendar je v Mencijevih besedah »yang wu haoran zhi qi & it
SR Z %R« isti znak uporabljen v novem, inovativnem smislu, in ne v tradi-
cionalnem pomenu besede. Mencij je besede »haoran zhi gi 159K 2 .«
opisal tudi takole:

eves

meri. Ce ga negujemo (yang %) z integriteto ter mu na pot ne pos-
tavljamo ovir, bo zapolnil ves prostor med nebom in zemljo. To je gi,
ki odgovarja praviénosti in poti (dao 1&). Ce mu to dvoje odvzame-
mo, bo stradal. Rodi se iz nakopicene pravi¢nosti, nemogoce si ga je
prilastiti le z njenim obcasnim izkazovanjem. Kadar ¢lovek ravna na
nacin, ki ne ustreza standardu, ki si ga je postavil v zavesti, bo [gi]
stradal. (prev. po Lau 1984, 2A:2, 57)

Na tem mestu lahko navedemo tri ugotovitve. Prvi¢, gi mora ustrezati pravic-
nosti in dao iH, sicer bo usahnil; biti mora »nakopi¢ena pravi¢nostg, in ne ne-
kaj, kar je mogoce prevzeti od zunaj. Tu Mencij uporablja »yang %« v smislu
moralnega kultiviranja, in ne kot »yang £« v smislu materialnega jesti in piti.

Drugi¢, Mencijevo pojmovanje »negovanja gi« je zagnalo »notranji obrat«
ideje pojma »yang« in osvetlilo pojmovanje funkcionalnosti v konfucijanski
filozofiji telesa. Mencij je zagovarjal idejo preobrazbe naravnega, fizicnega
¢loveskega Zivljenja s humanisti¢no racionalnostjo, pri ¢emer je gi v fiziolo-
Skem smislu spremenil v »prostrani gi« z vsebino humanisti¢ne racionalnosti.
Iz istega razloga je »gojiti gi« enako »gojiti zavest« ali, kot pravi Mou Zongsan,
ta »zavest« (xin ‘[») ni »zavest spoznavanja« (renshixin #&iL»), temveg je

D,

»moralna zavest« (daodexin JEfE.»).

Tretji¢, delovanje yang % je na¢in ali postopek, ki ga opredeljujeta poslu$nost
in pridobivanje, to je postopek usposabljanja zavesti so¢lovecnosti in pravic-
nosti za »kopicenje pravi¢nosti« z »gojenjem gi«. Glede tega, kaj sledi gojenju
gi, pa obstaja nauk o telesni popolnosti ali »izpolnitvi telesa« (jianxing ESJE).
V zvezi z implikacijami nauka o »izpolnitvi telesa« je Mencij trdil: »Nasa telo
(xing JZ) in polt nam je dalo nebo. Le modrec pa lahko svojemu telesu da
popolno izpolnitev (jian )« (prev. po Lau 1984, 7A:38, 281). Clovesko telo
nam da nebo (narava), modrec pa lahko svoj zunanji videz neguje in spremi-
nja s pomocjo svojega duha. Mencij je zato nadalje trdil, da »so¢lovecnost,
pravi¢nost, obredna spostljivost in modrost koreninijo v njegovi zavesti in se

151



152

Intervju s Huang Chun-chichom

kaZejo na njegovem obrazu ter mu dajejo uglajen videz. Kazejo se tudi na
njegovem hrbtu in se razsirijo na njegove ude, zaradi ¢esar bo njegovo sporo-
¢ilo razumljivo brez besed« (prev. po Lau 1984, 7A:21, 271). Ze v zgodnji fazi
je tovrstna moralna zavest ukoreninjena v zavesti srca, pozneje pa se lahko
izrazi navzven, tako da se kaze v fizicnem videzu posameznikovega obraza,
hrbta in Stirih udov. Mencij meni, da lahko ¢lovesko Zivljenje razdelimo na tri
glavne ravni: »zavest«, »gi« in »telo«. Tako se gojenje zavesti, to je »gojenje
prostranega qi«, kaze v telesni izpolnitvi (jianxing EJ). Z drugimi beseda-
mi, fizicno telo predstavlja vmesnik, na katerem poteka stik med »jazom« in
»svetom« — je nosilec nasega duha.

Mencijev nauk o »razumevanju besed in gojenju gi« poudarja integrativno
vitalnost, ki kot pojav sledi popolni racionalizaciji fizicnega ¢loveskega Zivlje-
nja. Fizioloska vadba in dejavnost sta pod vodstvom nasega razuma (volje).
Kot taka nasa telesna dejavnost pripada tako naravnemu svetu, ki vsebuje
pomen, kot tudi kulturnemu svetu, ki ustvarja smisel in pomen. Poleg tega
pa je Mencij gi pripisal tudi eti¢ne konotacije. Ce povzamemo, teorija »goje-
nja gija« (yangqi %) potrjuje hipotezo Josepha Needhama (1900-1995),
ki pravi, da je posebna znacilnost starodavne kitajske misli pozicija »organi-
cizma« (Needham 1956, 286-7).

Iz tega razloga je Mencijeva teorija »razumevanja besed in gojenja gi« sodob-
no pomembna, zlasti za odnos med posameznikom in druzbo v 21. stoletju.
Konfucij in Mencij sta razmisljala o odnosu med posameznikom in druzbo v
svetu »organicizma«. V svetu konfucijanske misli je preoblikovanje druzbe
temeljilo na preoblikovanju samega sebe in se je z njim tudi zacelo. Zdi se,
da ne pretiravamo, ¢e re¢emo, da konfucijansko-mencijanska teorija odnosa
med seboj in drugimi lahko pomembno vpliva na konfucijanski preporod v
sodobni Vzhodni Aziji in svetu.

Ali menite, da bi lahko konfucijanstvo zaradi vse vecjega kulturnega in po-
litiénega vpliva Vzhodne Azije pridobilo na svetovnem pomenu? Ce je tako,
kako bi lahko ta premik vplival na konfucijanske studije ali preoblikoval so-
dobni konfucijanski projekt? Ali bi ponovna kalibracija moci omogocila kon-
fucijanstvu v vseh njegovih oblikah, da bi pridobilo vecjo globalno veljavo?

Preden se dotaknem globalnega pomena konfucijanstva v 21. stoletju, bi rad
podal dve uvodni pripombi glede narave konfucijanstva. Prvi¢, glede na zgo-
dovinsko ozadje svojega Casa je bil Konfucij hudo »revolucionaren. Izraz jun-
zi ¥, na primer, se je pred Konfucijem uporabljal v kontekstu druzbenega
poloZaja ter se nanasal na kralja, princa, moZa ali ljubimca. Konfucij je bil tisti,



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

ki je ta isti izraz uporabljal v moralnem kontekstu za oznacevanje moralno
»plemenite osebe«. Konfucij je svoje u¢ence spodbujal, naj s samopreobraz-
bo postanejo taksna »plemenita oseba«. Poleg tega je Konfucij, ko je odloc¢-
no razglasil svojo doktrino o »izobrazbi za vsakogar«, prakti¢no sprozil veliko
revolucijo v izobraZzevanju.

Drugic¢, Konfucij je ostro napadal status quo svojega Casa ter predstavil svoj
»konfucijanski projekt«, ki je bil komaj zamisljiv in je dvigal obrvi (YU 2004,
388-407%). Ko so se Konfucij in njegovi privrZenci dovolj poglobili v probleme
zavesti in sveta, je »konfucijanski projekt« postal univerzalno veljaven in je
pridobil globalni pomen.

Skrbi vas, ali bi »ponovna kalibracija moci« »omogocila konfucijanstvu v vseh
njegovih oblikah, da bi se globalno bolj uveljavilo«. Kar imate pri tem v mis-
lih, je morda »dejansko obstojece konfucijanstvo«, kot pravi Torbjorn Lodén.
»Dejansko obstojece konfucijanstvo« se nanasa na »konfucianizem kot dr-
Zavno ideologijo v vecjem delu zgodovine kitajskega cesarstva, pa tudi na
njegovo uporabo kot orodja v rokah politikov danes«. Trenutno pa govorim o
»duhovnem konfucijanstvu« (Lodén 2023, 61). Kot sem dejal, »duhovno kon-
fucijanstvo v nasprotju s politicnim konfucianizmom daje prednost problemu
,postati’ pred problemom ,biti* in se pri razvijanju ,konfucijanskega projekta’
osredotoca na osrednjo konfucijansko idejo ,samokultivacije’ (xiushen & £).
V primerjavi s politicnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politi-
ke, duhovno konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k
preobrazbi samega sebe kot temelju in izhodi$¢u preobrazbe sveta. Duhovno
konfucijanstvo je usmeritvena filozofija, ki obravnava funkcije spoznavanja
(¢loveske narave), ocisenja, doktrine in privajanja samemu sebi« (Huang
2025, v pripravi).

To duhovno razseZnost konfucijanstva so leta 1958 v svojem manifestu o ki-
tajski kulturi in konfucijanstvu prepricljivo prikazali u¢enjaki modernega kon-
fucijanstva (Tang Junyi in drugi 2000, 550-5), leta 2021 pa je bila to tudi tema
manifesta, ki so ga razglasili trije skandinavski ucenjaki (Kallioin drugi 2021).
Na podlagi »duhovnega konfucijanstva« bom predlagal naslednje stiri teze, ki
imajo lahko v 21. stoletju globalni pomen:

(1) Transcendenca se najbolje manifestira v vsakdanjem Zivljenju.

(2) Preobrazba samega sebe je osredotocena na preobrazbo sréne zavesti.

(3) Jaz, druzba, drzava in svet tvorijo koncentri¢ne kroge; zato se preobrazba
sveta zacne s preobrazbo samega sebe.

(4) Smisel Zivljenja je v osvetlitvi kulturnih vrednot.

10 Pojem se pojavi na strani 400.




154

Intervju s Huang Chun-chichom

(1) Kar zadeva prvo tezo, je treba poudariti, da sta tako Konfucij kot Mencij
trdila, da je ¢loveSka narava izvorno dobra in da ima ta dobra narava tran-
scendentalno osnovo. V Konfucijevem ¢asu so bile razlage o ¢loveski naravi
Se razmeroma enostavne, saj so dejale le, da so si »ljudje po naravi blizu, raz-
hajajo pa se zaradi ponavljajoce se prakse«, medtem ko smo v Mencijevem
casu Ze deleZni natancnejSega filozofskega prikaza tega stalis¢a — ali kot je to
s svojimi besedami opisal Mou Zongsan (5% =, 1909-1995), teorije »priro-
jene moralnosti«, s katero »pristopamo k zavesti z razmisljanjem o ¢loveski
naravi« (renyi neizai, ji xin jian xing 1~ Z5N1E, B0 1)1 Mou je pritem
mislil, da sta vrednoti »soclovecnosti« in »praviénosti« prirojeni ¢loveskim
bitjem, kar posledi¢no pomeni, da se ¢loveska narava kaze skozi ¢lovesko »za-
vest« (xin /L»). Na to je veckrat opozoril Mencij. Na primer, v Menciju je zapi-
sano: »Organ zavesti lahko misli. Toda odgovor bo nasel le, ¢e bo razmisljal; v
nasprotnem primeru ne bo nasel odgovora. To je tisto, kar mi je dalo nebo«
(prev. po Lau 1984, 6A:15, 239). V Menciju lahko dalje preberemo: »Ohra-
njanje zavesti in gojenje narave sta sredstvi, s katerima clovek sluzi nebu«
(prev. po Lau 1984, 7A:1, 265). Ce povzamemo, imajo pogledi na &loveka, ki
jih vsebujeta Konfucijeva in Mencijeva misel, pravzaprav skupno izhodisce.
Obe »utelesata neizmerni ¢udez apoteoze v vsakdanjih ¢loveskih odnosih«
(ti shenhua buce zhi miao yu renlun riyong zhi jian BEFFAANHIZ 055 N A
H F 2 [#]), kot pravi Xiong Shili (F&-17J, 1885-1968) (Xiong Shili 1970, 67),
hkrati pa trdita, da je transcendenco ¢loveskega Zivljenja mogoce prepoznati
v vsakdanjosti Zivljenja in da tvori kohezivno celoto z obrednostjo.

(2) Kar zadeva drugo tezo, da je »jaz« osrednji pojem v konfucijanskem pog-
ledu na ¢loveka, sta Konfucij in Mencij oba presodila, da je klju¢ do samopre-
obrazbe v ¢loveski zavesti. Kot je trdil Mencij, je zavest osnova stirih kreposti,
ki vkljuCujejo soclovecnost, pravi¢nost, obredno spostljivost in modrost, za-
radi ¢esar lahko prav vsak posameznik postane kot modrostna kralja Yao (3%)
ali Shun (%%). Pod povréjem te misli se skrivata naslednji dve tezi: (1) Konfucij
in Mencij sta zagovarjala nekakSen »moralni egalitarizem«; (2) vsak ¢lovek
ima prirojene kalcke dobrote. Tako lahko trdimo, da sta bila tako Konfucij
kot Mencij neozdravljiva optimista. Podobno so konfucijanski intelektualci
preteklosti trdili, da tudi ¢e bi bila nebo in zemlja popolnoma zavita v temo,
bi v prihodnosti neizogibno prisel dan, ko bo spet posijalo sonce. Konfucij je

11 Mou Zongsan je v svoji knjigi Znacilnosti kitajske filozofije [Zhongguo zhexue de tezhi 1[5
EL 452 ] poudaril, da je »osrednja ideja pristopa, ki ga predstavlja Mencij, pojem ,priroje-
ne moralnosti‘ (renyi neizai {~35N7E), to pomeni pristopati k zavesti za razmislek o &loveski
naravi. Mencijevo vztrajanje pri staliS¢u, da je moralnost lastna ¢loveski zavesti, bi tako lahko
imenovali tudi ,pristopati k zavesti, z namenom razmisljati o &loveski naravi (ji xin jian xing EJ)
0 J,74)", torej govoriti o notranji naravi s pomog¢jo zavesti« (Mou Zongsan 2020, 57).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

govoril o »kultiviranju samega sebe iz spostovanja« (xiuji yi jing 1& . LAHY),
»kultiviranju samega sebe za pomiritev drugih« (xiuji yi an ren 152 LA %2 N)
in »kultiviranju samega sebe za pomiritev ljudi« (xiuji yi an baixing 1& C.VL %
T ik) (prev. po Lau 1979, 14:42, 147). Konfucijanski intelektualci so verjeli v
enotnost telesa in zavesti, zato so »kultiviranje telesa« (xiushen 1& ) enacili
s kultiviranjem zavesti ter zagnali »konfucijanski projekt« »upravljanja drza-
ve« in »pomiritve sveta« na podlagi »samokultivacije« in »upravljanja lastne-
ga gospodinjstva«. Vendar se lahko vprasamo: zakaj Konfucijev in Mencijev
moralni egalitarizem ni mogel izboljsati dvatisocletne zgodovine avtokratskih
rezimov v cesarski Kitajski? Z drugimi besedami, zakaj se konfucijanski moral-
ni egalitarizem ni mogel spremeniti v politi¢ni egalitarizem?

Na to vprasanje lahko odgovorimo na naslednji nacin. Moralni egalitarizem,
ki sta ga zagovarjala Konfucij in Mencij, je spadal v intelektualno domeno,
medtem ko je dolga tradicija politicnega avtoritarizma, ki se je na Kitajskem
ohranila od prvega cesarja Qina Z dalje, spadala v domeno politi¢nega siste-
ma. Ceprav sta intelektualna in politi¢cna domena medsebojno povezani, pa
sta dejansko medsebojno Se vedno ireduktibilni; Se vedno imata vsaka svojo
logiko delovanja, tako da »politicnega« in »intelektualnega« podroc¢ja ni mo-
goce popolnoma zreducirati v eno.

Poleg tega je v poteku tako imenovanega konfucijanskega projekta Se en
problem, ki ga je vredno razmisliti. »Samokultivacija« (xiu ji {£C.) je po-
drocje, ki ga je mogoce nadzorovati z mocjo lastne volje, ker spada v no-
tranjo sfero, medtem ko so pojmi, kot sta »pomiritev drugih« (anren % \)
in »pomiritev ljudi« (an baixing % 1 1tE), del zunanje sfere. V praktiénem
delovanju se vidiki zunanjega podrocja obicajno ne spreminjajo v skladu z
vidiki notranje sfere. Ceprav je to vprasanje upravi¢eno, bi Konfucij in Men-
cij morda odgovorila na naslednji nacin. Dokler si bo vsak ¢lovek prizadeval
za »samokultivacijo«, bosta celotna druzba in celoten narod stopila na pot
mirne vladavine. Oba misleca sta namrec trdila, da preobrazba sveta izhaja
iz preobrazbe »samega sebe«.

Konfucij in Mencij sta prav tako poudarjala, da mora preobrazba »samega
sebe« vkljuevati »gojenje gi«, to je »gojenje zavesti«, saj se konfucijanski
pojem »prostranega gi« ujema tako s »pravic¢nostjo« kot s »potjo«. V zadnjih
nekaj tiso€ letih so si vsi kitajski intelektualci prizadevali za pomiritev »zaves-
ti«. V pesmi Su Shija (£#ii, 1037-1101) lahko tako preberemo: »Mirno pre-
bivati v zavesti, tu je moja domovina« (Su Shi2002, 579). V pesmi Zhu Xija (4
, 1130-1200) beremo: »Vstopanje in izstopanje iz zavesti brez dolo¢enega
¢asa« (Zhu Xi 2002, 284). Wang Yangming (%1, 1472-1529) pa je zapisal:




156

Intervju s Huang Chun-chichom

»V svoji zavesti sami imam svetle¢i mesec« (Wang v Wu 1992, 792-3). Kon-
fucijanci tako vsi verjamejo, da je nasa »zavest« kljuéna za samopreobrazbo.

(3) Kar zadeva tretjo tezo, sta oba oceta kitajskega konfucijanstva trdila, da
prehod od »jaza« k druzbi, drzavi ali k celotnemu svetu poteka kot razvoj v
koncentri¢nih krogih. Ta misel vsebuje nekaj klju¢nih predpostavk, o katerih
je vredno razmisliti.

Prvi¢, po Zhu Xijevi razlagi sta Konfucij in Mencij priznavala pojem razsloje-
ne ljubezni (ai you chadeng 4 7%5), hkrati pa sta zagovarjala, da se nje-
no »udejanjanje za¢ne pri lastnih starsih« (shi you gin shi Jiti H 3 48) (Zhu Xi
2016b, 365-6). Teza, da ima »ljubezen sloje, je citat iz Mencija, v katerem
filozof oCita mohistiénim ucenjakom njihovo kritiko konfucijanstva — slednjo
pa kljub temu $e vedno lahko Stejemo za dober komentar na konfucijanstvo.
Mohisti so trdili, da je konfucijanska eti¢na misel moéno nagnjena k temu,
da si nacelo »nenadomestljivosti« jemlje za pomembnejse od nacela »nado-
mestljivosti«. Ko sta na primer Mencij in Taoying (k&) razpravljala o vpra-
ganju ravnanja cesarja Shuna kot sina neba, ¢e bi njegov o¢e, Gu Sou (& &),
ubil ¢loveka, je Mencij dejal, da bi se moral Shun po aretaciji svojega oceta
odpovedati poloZaju in oblasti, vdreti v zapor, osvoboditi oceta ter skupaj z
njim pobegniti na obalo. Nato bi moral skrbeti za svojega oCeta in tam Ziveti
srecen in zadovoljen do konca svojih dni. Mencijeva trditev je bila utemelje-
na z naslednjim argumentom. Kot spostljiv sin bi lahko poslusnost in sluZzenje
ocetu opravljal le Shun, vladanje kraljestvu pa bi lahko prevzela tudi katera koli
druga sposobna oseba, ki bi ga nadomestila. Mencij je menil, da ima nacelo
»nenadomestljivosti« prednost pred nacelom »nadomestljivosti, in sicer na-
celom, da je treba ¢lanom iste krvne linije dati prednost pred tistimi, ki niso
iz iste krvne linije. V svojih razpravah o druZini in druzbi so konfucijanci me-
nili tudi, da je »&ustvo« (ging %) bistveno nadrejeno redu »razumac ali /i ¥£.
Ceprav so konfucijanci zagovarjali stalis¢e, da je treba nadzorovati svoja ¢ustva
in Zelje, hkrati niso dopuscali brezsrénosti, brezbriznosti ali neusmiljenosti.*?
Konfucijanci so trdili, da se ne bi smeli ukvarjati s »sklepanjem« (/i 2f), ¢e
zato opustimo »prakti¢nost« (shi 5¥). Ko so govorili o razumu (/i #1), so tako
vedno govorili z neznostjo in iskrenostjo, ¢eprav so vcasih, da bi ga razlozili,
uporabljali zapletene besede. Uporabljali so »primerjavo« (bi tt) in »stimula-
cijo« (xing 1), da bi pokazali, da gredo nasi »nameni« (yi =) onkraj »besed«

12 To stalisce je bolje pojasnil Qian Mu: »V kitajski konfucijanski misli je glede celotnega ¢love-
kovega Zivljenja veliko vecji pomen pripisan ,Custvenemu’ kot ,razumskemu’ delu. [...] Konfu-
cijanski diskurz o ¢loveskem Zivljenju poudarja nadzor nad svojimi Zeljami, pomanjkanje zelja
ali celo biti brez zelja. Nikakor pa ne dopusc¢a pomanjkanja Custey, izbrisa Custev ali celo brez-
Custvenosti« (glej Qian Mu 1994-1998a, 14).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

(yan ) ali pa besedam celo sledijo. Zaradi tega so bili v tradicionalni kitajski
misli najbolj razviti analogno sklepanje, korelativno misljenje in razmisljanje
z metaforo. Konfucijanec je dobro vzgojen in z ljudmi ravna vljudno, da bi jih
tako ganil s »Eustvi« (ging 1) in ne da bi druge presegel z »razumom« (/i £f).
V konfucijanski tradiciji je zato najbolj napredovala eti¢na misel, medtem ko
je epistemologija v razvoju nekako zaostajala. Med konfucijanskimi »petimi
odnosi« (wulun Tiffi) so jezuitski misijonariji, ki so pridli na Kitajsko v 16. sto-
letju, namenijali posebno pozornost enemu, in sicer odnosu med prijatelji ali
tovarisi. Mencij je govoril o »prijateljevanju z nekom zaradi njegove kreposti«
(vou ye zhe, you qi de ye B3, KIL{E) (glej Lau 1984, 207), medtem
ko je Konfucij zagovarjal staliS¢e, da ne bi smeli »sprejeti za prijatelja nikogar,
ki ni tako dober kot mi sami« (wu you buru ji zhe 8/ AU E.3), kjer »ru fill«
pomeni »biti podoben« (si fL1) komu (prev. po Lau 1979, 1/8, 5). Ta »ni kot
jaz« ali »ni tako dober kot jaz sam« (buru ji /NH1C.) se ne nanasa na druzbeni
poloZaj ali mo¢, temvec na moralno integriteto in vzgojo ¢lovekovega znacaja.
Na ta nacin pa nam Konfucij in Mencij razkrivata, da bi moralo sklepanje prija-
teljstev temeljiti na spodbujanju ¢lovekove moralnosti.

Kar pa zadeva probleme politiénega upravljanja, sta oba konfucijanska moj-
stra visoko cenila idejo »moralne vladavine«. Konfucijeva izjava, da bi »Yon-
gu lahko dodelili sedez, obrnjen proti jugu«, se je tako s€asoma razsirila v
Mencijev politi¢ni ideal »kraljevske poti« (wangdao FI&). V opisu slednje
se njegov politi¢ni zorni kot precej priblizuje temu, kar je sodobni zahodni
jezikoslovec George Lakoff opisal kot »model vzgojnega starsa« (Lakoff 1996,
35). Mencij je tako zagovarjal izvajanje politike socutja z uporabo »srca, ki
ne prenese trpljenja drugih« (buren ren zhi xin SZL 2 1(»). To predstavlja
bistvo Mencijevega ideala »¢lovetnega vladanja«, po katerem je tako stra-
stno hrepenel. Njegov ideal »¢lovecnega vladanja« temelji zlasti na empatiji,
saj od monarha zahteva, da se vzivi ter zacuti Zalost in stisko svojega ljudstva,
prakticira pravilo so€utja ter »s svojim ljudstvom deli veselje in sreCo« (yu
min tongle ELEL[F] 4%). Ce re¢emo, da je konfucijansko »¢loveéno vladanje« v
veliki meri oblika »politike Custev« ali »afektivne politike« (ginggan zhengzhi
15 IEER), to sploh ne bi bilo pretirano. Ko je imel Sun Yat-sen leta 1924
v japonskem pristanis¢u Kobe svoj znani govor o »panazijstvu« (Dayazhou
zhuyi KaiPlF38), je v sklepnih besedah odloéno poudaril, da se je Japon-
ska po uspehu prenove Meiji BHJf znasla na razpotju med duhom kraljevske
poti, prevzetim iz kitajske kulture, na eni strani ter hegemonisti¢no ideologijo
iz zahodne kulture na drugi. Prav zato je Sun Yat-sen opozoril Japonce, naj
se vendarle pravilno odlocijo (Luo 1994, 1572-4). Vendar je Japonska kmalu
zatem izbrala pot invazije na Kitajsko in preostalo vzhodnoazijsko obmodje,

157



158

Intervju s Huang Chun-chichom

kar je privedlo do ene najvecjih tragedij v zgodovini. V 21. stoletju, na sle-
di nenadnega vzpona Kitajske, je ideal kraljevskega nacina vladanja znova
dosegel nove razseinosti. Zdruzeni narodi so nedavno izdali globalne »cilje
trajnostnega razvoja«, ki zajemajo gospodarski razvoj, varstvo okolja in soci-
alno pravi¢nost. Medtem ko sta bila prva dva doslej Zze delezna svetovnega
priznanja in pozornosti, pa zadnji cilj Se vedno ¢aka svojo polno uresnicitev.
Pred kratkim je skupina tajvanskih ucenjakov razglasila konfucijanske vred-
note za »Cilje trajnostnega razvoja kraljevske poti« (Wangdao yongxu fazhan
zhibiao F 1 7K 48 %% FE 45122, vsebujejo pa naslednjih pet glavnih elementov:
¢lovecno vladanje, nasprotovanje hegemonizmu, postavljanje ljudi za temelj,
ustvarjalnost brez konca in empatijo. Ta sklop ciljev se Se vedno razvija. Res-
ni¢no lahko upamo, da bodo ti cilji v prihodnosti zmogli spodbuditi proces,
ki bo pokazal nov pomen konfucijanske politicne ideje o kraljevski poti za
21. stoletje, kar bo lahko odpravilo pomanjkljivosti »ciljev trajnostnega ra-
zvoja« ZdruZenih narodov (Sustainable Development Goals, SDGs). Znan
tajvanski podjetnik Ze vec let spodbuja »sistemsko razmisljanje o vrednotah
kraljevske poti« (wangdao jiazhi xitongguan FiEE/E R % #H) ter svoje ko-
lege podjetnike poziva, naj »poleg ,otipljivih, neposrednih in trenutnih” vi-
dnih vrednot so¢asno poskrbijo tudi za latentne ,neoprijemljive, posredne in
prihodnje’ vrednote« (Shi 2020, A13; in 2021, A13). Na Tajvanu obstaja tudi

N,

banka, imenovana »Banka kraljevske poti« (Wangdao Yinhang FIEERAT).

V zgodovini kitajske politicne misli se je uveljavila »pot vladanja« (zhidao &
1H), medtem ko se »pot politike« (zhengdao EIE) ni manifestirala. »Pot vla-
danja« se nanasa na tehnicno upravljanje z uporabo ukrepov, kot sta davcni
sistem in sistem vodnjak-polje (to je sistem razdelitve zemlje). »Pot politike«
pa oznacuje vprasdanje legitimnosti vladavine. Hsiao Kung-chuan (i A,
1897-1981) je v svoji knjigi Zgodovina kitajske politicne misli, ki jo je dokon-
¢al med protijaponsko vojno poleti 1940, poudaril, da je kitajska politicna
misel v vegji meri »politiéna tehnika« (zhengshu ET) in le v manj$i meri
teorija »politi¢nih nacel« (zhengli B{#E) (Hsiao 1982, 946). Poleg tega je Mou
Zongsan v svoji knjigi Pot politike in pot vladanja [Zhengdao yu zhidao BUE
B V5 1&), ki jo je napisal v $estdesetih letih 20. stoletja, poglobljeno razisko-
val zgodovinske zapise celotne kitajske intelektualne zgodovine, ki odrazajo
vedji razvoj »poti vladanja« kot »poti politike« (Mou Zongsan 2020, 1, 534,
58, 149-55), vse to pa je bil odziv na dva tisoc¢ let dolgo politicno realnost
cesarske avtokracije. Na koncu so Konfucija in Mencija kot vodilna predstav-
nika ideala moralnega vladanja izdali avtokratski rezimi. Politika »kraljevske
poti« se ni mogla izogniti temu, da ne bi postala »veéna nostalgija« kitajskih
konfucijanskih intelektualcev, kar je resni¢no Zalostno in obzalovanja vredno!



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Analiza konfucijanskega moralnega vladanja nas tako pripelje do razprave o
ve¢ temah in odpira pomembna vprasanja, od katerih so naslednja morda
najpomembnej$a za sodobno druzbo. Ce »kralj« (wang) izda »pot« (dao)
in politike »kraljevske poti« ni mogoce izvajati, kako naj se na to odzove
ljudstvo? To vprasanje se dotika problema, ki ga je Max Weber imenoval pro-
blem »legitimnosti«. Drugi¢, obstaja tudi vprasanje, kako naj se ¢lovekove
pravice ohranijo v kompleksnih druzbah postindustrijske dobe 21. stoletja. To
je isto kot problem pomanjkljivosti sodobne demokracije in vznika »tiranije
vecline, ki jo povzroca koncept »enakosti pogojev, kot ga je predlagal Alexis
de Tocqueville (1805-1859) v svojem delu Democracy in America [Demokra-
cija v Ameriki] (glej de Tocqueville 2002).

Nobenega dvoma ni, da se je z razvojem »demokracij« po vsem svetu v
21. stoletju pojavila velika zaskrbljenost, v zvezi z amerisko vlado pa lahko
govorimo celo o resnih pojavih, kot sta »demokrati¢na recesija« in »vzpon
avtokratskih reZimov«. Ceprav je na Kitajskem Ze od nekdaj obstajala poli-
ticna misel o »elitisti¢ni politiki« (vladavina »spostovanja krepostnih«), pa
je vprasanje, na katerega Se vedno ni odgovora, kako naj se tradicionalna
politicna ideja »spostovanja krepostnih« izvaja v sodobnih »demokracijah«
na tak nacin, da bi se vzpostavilo nekaksno ravnovesje med njima. V prete-
klosti je o tem vprasanju izérpno razmisljalo ve¢ uéenjakov — torej, kako bi
bila mogoca »konfucijanska demokracija«? Glede na globalne spremembe,
ki jih trenutno dozivljamo, bi morali o zgornjih vprasanjih razmisliti ljudje po
vsem svetu.

(4) Kar zadeva naso Cetrto tezo, o vprasanju zZivljenja in smrti, sta Konfucij in
Mencij zagovarjala iskanje smisla »Zivljenja« v neizogibnosti »smrti«. Ceprav
je Konfucij govoril o tem, da je treba vzeti Zivljenje, da bi postal ¢lovecen,
Mencij o tem, da se je treba odpovedati Zivljenju za pravi¢nost, Xunzi pa o
tem, ali je treba izbrati smrt namesto Zivljenja, so vsi skupaj predpostavljali,
da je cas clovekove fizicne »smrti« tudi dan, ko se zacne njegovo kulturno
Zivljenje, kar pa je moZna metoda za reSevanje vprasanja Zivljenja in smrti.

Ceprav so se tako konfucijanci kot budisti Zeleli soo¢iti z neizogibnostjo smrti,
so se njihova teoreti¢na izhodisc¢a popolnoma razlikovala. Konfucijanski pog-
led na Zivljenjske vrednote je namrec temeljil na kulturnem pogledu, ki trdi,
da se clovekovo fizi¢no Zivljenje sicer Ze konca, vendar se njegova individual-
nost po smrti zlije z velikim tokom kulture in se spremeni v majhno kapljico v
njenih mogoc¢nih vodah. Konfucijanci so se zato s smrtjo soocali mirno. Wang
Yangming se je tako poslovil od tega sveta s svojimi zadnjimi besedami: »Ta
zavest je razsvetljujoca. Kaj bi lahko sploh Se rekli?« (glej Wu Guang 1992,

159



160

Intervju s Huang Chun-chichom

1324). Ceprav si ¢lovek v Zivljenju e tako prizadeva, da bi od znotraj ures-
nicil samega sebe, se ob smrti Zal vrne v nebo in zemljo. Glavna znacilnost
konfucijanske misli je bila predpostavka, da sta posameznikovo Zivljenje na
eni strani in kolektivna kulturna dedis¢ina na drugi tesno povezana. Budis-
ticni pogled na Zivljenje in smrt pa se je po drugi strani oblikoval na podlagi
stalis¢a, da je ¢lovesko Zivljenje neskonéno. Budizem obravnava vprasanje
Zivljenja in smrti v okviru trajnostnega razvoja. V obdobju severne in juzne
dinastije so se polemike med budizmom in kitajsko kulturo osredotocale na
»teorijo neuniéljivosti duse po smrti telesa« (xing jin shen bumie lun & &5 #f
ANVEm). Budistiéni uéenjaki so verjeli, da Eeprav Elovesko telo umre, ¢loves-
ka dusa in zavest ne ugasneta, saj Zivljenje nima meja, tece v ve¢nem krogu
in z reinkarnacijo napreduje iz enega v drugo.

Transcendentni in vzvieni pojem »mandata neba« (tianming 1) v Konfu-
cijevi in Mencijevi misli se spusca ter prodira v ¢loveSko »zavest« in »priroje-
no naravo«. To ustreza trditvi, da se »to, kar nebo podeljuje ¢loveku, imenuje
¢loveska narava« (tianming zhi wei xing K1 2 55 1%) (Zhong yong, pog. 1),
kot na primer, ko je Konfucij trdil: »Pri petdesetih letih sem razumel mandat
neba« (wushi er zhi tianming .11 #1K7rF) (prev. po Lau 1979, 2/4, 11),
Mencij pa 0 »poznavanju svoje zavesti« (zhixin %:(»), »poznavanju svoje na-
rave« (zhixing %114%) in »poznavanju neba« (zhitian %1°K). Vsi konfucijanci
so ze od nekdaj verjeli, da lahko zavest neba in ¢loveska zavest rezonirata
druga z drugo, zato so govorili o »medsebojni povezanosti poti neba, ¢loves-
ke narave in usode« (tiandao xing ming xiang guantong X&' iy #H i),
kar se je nanasalo na zgoraj povedano. |z istega razloga so konfucijanci Sirili
tudi pogled na posvetno kot sveto (glej Fingarette 1999). Ker je vecina Raz-
prav posvecena obravnavi sveta vsakdanjih ¢loveskih odnosov, konfucijansko
ucenje tako predstavlja vrsto »prakti€nega uéenja« (shixue &%), Konfucijev
nauk pa bi lahko imenovali tudi neko vrsto »humanisti¢ne religije« (renwen

jiao N3C#).

Vse stiri teze konfucijanstva, ki jih predlagam, imajo v 21. stoletju Se vecji glo-
balni pomen. Ta premik bo zagotovo vplival na konfucijanske Studije v bliznji
prihodnosti. V 20. stoletju so bile te v Vzhodni Aziji predvsem nekak$ne »dr-
Zavocentric¢ne« Studije, pa naj je Slo za Studije »kitajskega konfucijanstva,
wkorejskega konfucijanstva« ali »japonskega konfucijanstva«. V razli¢ni meri

13 Glej tudi angleski prevod Wing-tsit Chan 1963, 98.

14 Qian Mu je opozoril: »Glavni poudarek konfucijanske doktrine je ucenje ljudi s strani ljudi,
nato pa se ,ljudje’ zdruZijo z ,nebom’ ter iz ,spoznavnega‘ dosezZejo ,nespoznavno’. Zato Kon-
fucijev nauk predstavlja obliko humanistiénega poucevanja (renwen jiao N\ %)« (glej Qian
1994-1998b, 349).



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

in v razlicnem obsegu so te predhodne studije konfucijanstva obi¢ajno posta-
le »nacionalno ucenje«.

Zdi se mi, da moramo, Ce Zelimo dosedi uspeh v Aziji ter mir in blaginjo v
svetu, zapustiti geto »nacionalnega ucenja«. V zadnjih tridesetih letih me je
tako navdusilo proucevanje »vzhodnoazijskih konfucijanstev«, katerega cilj je
bil odpreti nova vrata za proucéevanje velikih konfucijanskih tradicij v Vzhodni
Aziji. Kot sem se izrazil leta 2015, so »‘vzhodnoazijska konfucijanstva‘ studij-
sko podrocdje, ki nas osvobaja ostankov meja in omejitev, ki Se vedno ostajajo
v sedanjem casu in zajemajo celotno Vzhodno Azijo. V danasnji dobi globa-
lizacije ugotavljamo, da v razli¢nih tradicijah vzhodnoazijskih konfucijanstev
obstajajo pomembni duhovni viri, ki bi lahko olajsali dialoge med svetovnimi
civilizacijami« (Huang 2015a, 19).

Vasa metodologija vzhodnoazijskih konfucijanstev ponuja nova orodja za
predrugacenje proucevanja konfucijanstva. Zakaj predlagate, da bi bilo
dobro v 21. stoletju ponovno prouciti vzhodnoazijske tradicije, predvsem
konfucijanstvo? Ali menite, da ta metodologija omogoca tudi Sirsi pogled
na konfucijanstvo in njegov preporod?

Vase vprasanje je izredno pomembno. Najpomembnejsi akademski razlogi
za to, da mora sodobna vzhodnoazijska akademska sfera ponovno prouciti
vzhodnoazijsko kulturno tradicijo, se nanasajo na potrebo po nekaksni aka-
demski »spremembi paradigme«. V 20. stoletju, ko so vse vzhodnoazijske
drzave veckrat trpele zaradi invazij in kolonizacije, ki so jih izvajale zahodne
sile, so vzhodnoazijski intelektualci izgubili vero v svoje mati¢ne kulture. V
21. stoletju, ko se mednarodna ureditev drasticno spreminja, zato ponovno
proucevanje vzhodnoazijskih kultur, z namenom zagotoviti nov sklop inter-
pretacij preteklosti, sedanjosti in prihodnosti te regije, postaja vse bolj nuj-
no. To bom dodatno ponazoril na primeru nekaterih vodilnih intelektualcev
Kitajske in Japonske 19. in 20. stoletja, zacendi s Fukuzawo Yakichijem (1
VAT, 1835-1901), duhovnim oéetom pozahodenja na Japonskem v zgo-
dnji moderni dobi. Fukuzawa Yukichi je trikrat obiskal Ameriko in Evropo ter
napisal vec kot Sestdeset razli¢nih del. Vse Zivljenje je neutrudno zagovarijal
zahodne vrednote, kot so »demokracija«, »znanost«, »svoboda«, »drzavljan-
ske pravice« in »enakost«. Menil je, da civilizacijski razvoj poteka v zaporedju
razlicnih stopenj. Medtem ko sta bili po njegovem mnenju Evropa in Zdruze-
ne drzave Amerike regiji z najnaprednejSo obliko civilizacije, je menil, da so
Turcija, Kitajska in Japonska primeri napol civiliziranih drzav, Afrika in Avstrali-
ja pa barbarski regiji. Fukuzawa je bil zato prepric¢an, da bi si morala Japonska

161




162

Intervju s Huang Chun-chichom

»vzeti zahodno civilizacijo za svoj poglavitni cilj« (Fukuzawa 1997).* Podob-
no je leta 1921 »zadnji konfucijanec« (Alitto 1986), Liang Shuming (2=,
1893-1988), izrazil prepricanje, da je zahodna civilizacija ves¢a »uporabe ra-
zumac (yunyong lishi i# ] FE%Y) (Liang 1935, 158), medtem ko je Hu Shi (#H
1#, 1891-1962) leta 1926 poudaril, da je v sodobni zahodni civilizaciji glavni
namen Zivljenja »iskati sre€o« (giu xingfu SK3E#E) (Hu Shi 1961, 4). Vse te
ideje in mnenja so implicitno vsebovala staliS$¢e o superiornosti ali napre-
dnosti zahodne civilizacije v primerjavi z vzhodno civilizacijo. Od [gibanja]
Cetrtega maja dalje, v ¢asu nacionalne krize, so se kitajski intelektualci vse
bolj nagibali k radikalizaciji (Y4 1993, 125-50). Poleg ucenjakov in intelektu-
alcev so se totalitarnemu antitradicionalizmu pridruzili tudi nekateri politiki.
Do leta 1940 je Mao Zedong (Ei% %, 1893-1976) menil, da je stara ideja o
¢ascenju Konfucija in Studiju klasikov diametralno nasprotna tako imenovani
novi demokratiéni kulturi (xin minzhu zhuyi de wenhua 7 EF& & = F 1) 0 AL).
Mao je zgornji dve kategoriji obravnaval kot dve antagonisti¢ni skrajnosti in
poudaril, da »brez rusenja ne more biti gradnje, brez zajezitve ni pretoka in
brez mirovanja ni gibanja; boj, ki poteka med njimi, je boj za Zivljenje in smrt«
(Mao 1951, 655). Ta kitajski antitradicionalizem 20. stoletja, ki se je od giba-
nja Cetrtega maja 1919 do kulturne revolucije 1966—1976 korak za korakom
pomikal po poti radikalizacije, je bil v celoti izraz tega, da so se sodobni kitaj-
ski intelektualci odpovedali veri v lastno kulturo.

Vzporedno s tem lahko opazujemo tudi izgubo vere sodobnih japonskih in-
telektualcev v tradicionalno japonsko kulturo. V 19. stoletju je japonski inte-
lektualec Mori Arinori (Fx 18, 1847-1889), ki se je izobraZeval v Londonu
in po vrnitvi na Japonsko prevzel mesto prvega ministra za izobrazevanje v
obdobju Meiji (1868-1912), nekoc¢ predlagal, da bi za uradni jezik na Japon-
skem sprejeli angle3¢ino (primerjaj Mori 1873, Iv—lvii; Okubo 1972, 265-7).
Nishimura Shigeki (#7518, 1828-1902), ¢lan uglednega drustva Meiroku
(Meirokusha FH754t) in vplivni japonski pedagog, ki je bil tudi €lan zgornje-
ga doma parlamenta (Kizokuin & J%Ft), je zagovarjal stali¢e, da bi morala
japonska drzava ukiniti uporabo kitajskih znakov (kanji ¥ 7) in japonske pi-
save (hiragana “F{i % in katakana F1f4) ter jih nadomestiti z latinico, ki
se uporablja v angleskem jeziku (Nishimura 1874, 10-2). Po prenovi Meiji so
se japonski intelektualci na podrocju kulture in idej hitro preobrazili iz »zgor-
njega dela telesa sinologije« (hanxue de shangbanshen V£ 1] -2 &), kot

15 Vendar pa so razlicne razprave, ki jih je Fukuzawa Yakichi napisal o Tajvanu kot novi japonski
koloniji, nazorno pokazale njegova imperialisticna intelektualna nagnjenja, ki so bila v popol-
nem nasprotju z vsemi vrstami razsvetljenskih stalis¢, ki jih je zagovarjal kot mislec sodobnega
japonskega razsvetljenstva. Za podrobno predstavitev tega vidika misli Fukuzawe Yukichija glej
Huang 2006, 39-70.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

je to poimenoval Fukuzawa Yikichi, v »spodnji del telesa zahodnega ucenja«
(vangxue de xiabanshen V%) T *f-£f) (Fukuzawa 1978). Vsa navedena
mnenja in stalis¢a, ki jih zagovarjajo sodobne intelektualne elite Kitajske in
Japonske, pa tako odrazajo le majhen delcek izgube vere v vzhodnoazijsko
kulturno tradicijo, ki so jo vzhodnoazijski intelektualci dozivljali v obdobju od
sredine 19. do sredine 20. stoletja.

V takSnem intelektualnem ozracju so raziskovalci Vzhodne Azije 20. stoletja
Vzhod pogosto razlagali v povezavi z Zahodom. V oéeh vzhodnoazijskih uce-
njakov so bodisi temeljne vrednote zahodne kulture bodisi teorije, ki so bile
standardov za proucevanje Vzhodne Azije. Ko so bile pri proucevanju vzhod-
noazijske kulture te norme sprejete, pa sta se proucevala in preverjala zgolj
oddaljenost ali odstopanje vzhodnoazijske kulture od zahodnih standardov.
Leta 1922, v obdobju, ko so ti obcutki napolnili kitajsko intelektualno ozra-
&je, je filozof Feng Youlan (% A [, 1895-1990) vso svojo pozornost usmeril
v vprasanje: »Zakaj Kitajska nima znanosti?« (Fung 1922, 237-63). Fengovo
vprasanje bi lahko prav tako razumeli kot znak izgube zaupanja v kitajsko kul-
turno tradicijo.

V kitajskih in japonskih akademskih krogih 20. stoletja so bile objavljene
Stevilne tovrstne Studije. Tako je na primer Feng Youlan ob prvi izdaji svoje
Zgodovine kitajske filozofije [Zhongguo zhexueshi H[B ¥ £ &1, (stara izdaja,
1931-1934)] zagovarjal stalis¢e, da je naloga tako imenovane kitajske filozo-
fije (Zhongguo zhexue F[HZTE:) »med razliénimi spoznaniji v kitajski zgo-
dovini izbrati in opisati tiste [elemente], ki bi jih na Zahodu lahko imenovali
filozofija« (Feng Youlan 2015, 1). Feng Youlan je v knjigi podal tudi razlago
razvoja kitajske filozofije s filozofskega stalis¢a zahodnega neorealizma, kar je
konkreten primer projekta, ki ga je promoviral. V naslednjem desetletju, leta
1948, ko je intelektualni zgodovinar Hou Wailu (£ 4h &, 1903—-1987) sestavil
knjigo Socialna zgodovina starodavne Kitajske [Zhongguo gudai shehuishi H
B 514 & 5], pa je slednjo ponosno razglasil za kitajsko razli¢ico socialne
teorije Friedricha Engelsa (1820-1895) (Hou Wailu 1948).

Znani japonski sinolog 20. stoletja Naitd Konan (PN i Fd, 1866—1934) je
predlagal teorijo o »prehodu med dinastijama Tang in Song« (T6s6 henkaku
BEoR%RE), ki je 10. stoletje obravnavala kot zacetek kitajskega »zgodnjega
modernega« (kinsei ¥T 1) obdobja. Ta teorija je imela globok in dolgotra-
jen vpliv na japonsko sinolosko znanost. Kljub temu je bila velika vecina pri-
merov, ki jih je Naitdo opredelil kot znake kitajskega zgodovinskega koraka-
nja k »zgodnji modernosti«, kot so zaton aristokracije, nastanek absolutne

163



164

Intervju s Huang Chun-chichom

monarhije, upad ministrske oblasti, dvig statusa ljudstva, organizacijske spre-
membe politi¢nih frakcij, denarni obtok in nastanek plebejske literature (Nai-
t0 1922, 1-11), dejansko osnovana na podlagi zgodovinske izkusnje evropske
»zgodnje modernostik, ki jim je predstavljala glavni referencni okvir (Hisayuki
1955, 533-52). Shimada Keniji (5 H F& X, 1917-2000), eden najvegjih japon-
skih raziskovalcev kitajske intelektualne zgodovine po drugi svetovni vojni,
je sprejel Naitdjevo tezo ter posledi¢no leta 1949 objavil knjigo, v kateri je
poudarjal idejo, da so »frustracije moderne misli na Kitajskem« (Chdgoku ni
okeru kindai shii no zasetsu F[H 2 B % I ACELEDPIT) nastale zaradi
pomanjkanja mo¢nega mescanskega razreda v kitajski druzbi obdobij Ming
i (1368-1644) in Qing |5 (1644-1911) (Shimada 1949). Seveda je bila to-
vrstna teorija osnovana na predpostavki, da zgodovinska izkuSnja moderne
zahodne Evrope predstavlja nekakSen univerzalni zakon ¢loveske zgodovine.

V vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja so raziskovalci vzhodnoazij-
ske kulture in zgodovine pogosto obravnavali zahodne izkusnje ali teorije kot
najvisje standarde, ki jih je treba uporabiti pri raziskovanju ter interpretaciji
zgodovinskega razvoja Vzhodne Azije. Poleg tega sta bila tudi osnovna termi-
nologija in strokovni jezik, ki sta se v Vzhodni Aziji 20. stoletja uporabljala v
druzboslovju in humanistiki, ve¢inoma pridobljena iz zahodnih izkusenj ter
presajena v kontekst Vzhodne Azije. Tako so zahodni pojmi, kot so »drza-
va« (guojia B %), »civilna druzba« (minjian shehui E&[iE] 41 €), »javna sfera
(gong lingyu ~%51%) in »zasebna sfera« (si lingyu FA%H135), vsi izhajali iz zgo-
dovinskih izkusenj modernega Zahoda ter po vzponu zahodne hegemonije
postali prevladujoéi koncepti v vzhodnoazijski humanistiki in druzboslovju.
Pri prizadevanjih vzhodnoazijskih u¢enjakov, da bi pojasnili posebne zna-
Cilnosti vzhodnoazijske zgodovine in kulture, so se zato pogosto pojavljala
neskladja, celo do te mere, da je prihajalo do medsebojne nezdruzljivosti in
protislovij. Leta 1994 je profesor Kwang-chih Chang (Zhang Guangzhi 3R % E,
1931-2001) postavil zelo globoko vprasanje: »Zakaj Kitajska v akademskem
svetu 20. stoletja ni bila sposobna pokazati svojega potenciala za splosni pri-
spevek k druzboslovju in humanistiki?« (Zhang 1994, 64). Prav v tem vpra-
Sanju lahko prepoznamo poskus soocenja s sedanjimi razmerami v vzhod-
noazijskem akademskem svetu — klic po »Vzhodu« —, ki je bil tako dolgo pod
akademsko nadvlado Zahoda.

Tak$ne razmere v vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja, ko so za-
hodni nacini povsem preglasili vzhodne, so privedle do vsaj treh razli¢nih iz-
idov. Prvi¢, v 20. stoletju so Stevilne obravnave Zahod dojemale kot »sredis-
¢e«, v njih razvite teorije pa so veljale za univerzalne modele. Akademiki so
te modele potem uporabili za proucevanje razvoja vzhodnoazijske regije, ki



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

pa je bila obravnavana kot »obrobje«, kar je posledi¢no povzrocilo nastanek
nekaksnih »Studij zvestobe«. Tovrstne raziskave so zavzele metodolosko sta-
lis¢e, ki je bilo blizu »monizmu« in je predpostavljalo, da v razvoju ¢loveske
civilizacije obstaja le ena premocrtna smer. Tovrstni monizem je zagovarjal
tezo, da namesto nacela usklajevanja med razli¢nimi kulturami obstaja le na-
celo podrejenosti in da v razvoju Cloveske civilizacije zahodna ni le na polo-
Zaju najnaprednejse civilizacije, temvec je dosegla tudi najvisje standarde, ko
gre za njene konkretne dosezke. Posledi¢no so Studije nezahodnih civilizacij
po navadi proucevale in potrjevale, kako te civilizacije v svojem razvoju Se
vedno mocno zaostajajo za zahodno. Ko so se taksne Studije, ki jih lahko uvr-
stimo med »Studije zvestobe, lotile raziskovanja kulturne izmenjave med
razlicnimi kulturami, pa so imele obicajno ocitne slepe pege, med katerimi
je bila najpomembnejsa pretirano zanemarjanje dejstva, da ima prejemnik
kulturne izmenjave svojo lastno subjektivnost.'®

Drugic, tovrstne Studije, v katerih je Zahod prevladoval nad Vzhodom, so
predpostavljale, da so vrednostne usmeritve ali teorije, pridobljene iz za-
hodnih izkusenj, globalno »univerzalne vrednote«, s ¢imer so zanemarjale
pluralnost in raznolikost ¢loveskih civilizacij ter dejstvo, da ima vsaka lokalna
kultura v Vzhodni Aziji lastne »svojstvene vrednote, ki jih ni mogoce v ce-
loti zreducirati na vzhodno razli¢ico sodobnih »univerzalnih vrednot«, razvi-
tih na Zahodu. Ta pomanjkljivost vzhodnoazijskih studij, ki se je uveljavila v
akademskih krogih 20. stoletja, je Ze povzrocila, da so zahodne izkusnje ali
teorije postale nekaksna Prokrustova postelja. Da bi se velik del Studij prila-
godil zahodnim teorijam, so se morali nekateri pojmi in kategorije, ki so jih
raziskovali v teh obravnavah, nesmiselno raztegniti ali kako drugace nasilno
spremeniti, da bi ustrezali zahodnemu modelu, celo do te mere, da so vodiliv
neprakti¢ne formalizme. Eden od neposrednih rezultatov tega pristopa je bila
nesrecna okolis¢ina, da so bile posebnosti vzhodnoazijskih kultur obi¢ajno
Zrtvovane za to, da bi zahodna zgodovinska izkusnja lahko postala univerzal-
na. To pa je neizogibno povzrocilo, da so se vzhodnoazijske Studije skréile na
nekaksen »refleksivni orientalizem«.

Tretji¢, zgornji dve vrsti negativnih ucinkov vzhodnoazijskih studij 20. stoletja
sta povzrocili sploSno nerazumevanje resni¢nega znacaja »Vzhodne Azije, ki
je nato prezemalo veliko Stevilo raziskav. To tezavo lahko pripiSemo vrsti ne-
prijetnih zgodovinskih izkusenj v interakcijah med Zahodom in Vzhodno Azijo
ter notranjim pretresom in nemirom, ki so jih te izkusnje sprozile v notranjosti
vzhodnoazijske regije. V 20. stoletju so se vzhodnoazijske drzave skozi vseh sto

16 To sem ponazoril Ze drugje; glej Huang 2016.

165



166

Intervju s Huang Chun-chichom

let nasilnih vdorov zahodnih sil slednjim skusale upirati z valovi izjemno ener-
gi¢nih oblik nacionalizma. V okviru teh nastajajocih nacionalizmov se je zato
veliko Stevilo posameznih Studij, vsaka v svoji meri, spremenilo v nacionalne
$tudije. Ce vzamemo za primer zgodovinske $tudije, lahko opazujemo, kako
se je v zgodnjih letih 20. stoletja koncept »nacionalne zgodovine« (guoshi
1) prenesel iz Japonske na Kitajsko, kjer so ga uporabljali vplivni intelektual-
ci, kot so Liang Qichao (4244, 1884—1919), Zhang Taiyan (¥ X %, Binglin
JFil%, 1869—1936) in Liu Shipei (2Iffi%%, Shenshu Hi AL, 1884-1919). V svoji
kritiki dinasti¢nega pogleda na zgodovino, ki je izhajal iz predmoderne Kitaj-
ske, so se posvetili pisanju razlicice zgodovine, ki se vrti okoli pojma »drzava«
(guojia [8]2X) kot svojega osrednjega predmeta (primerjaj Yi 1994, 155-74).
Leta 1939, med vojno proti japonski invaziji, je Qian Mu (82, 1895-1990),
eno od velikih imen kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, napisal knjigo z
naslovom Oris nacionalne zgodovine [Guoshi dagang [ 52 K4, v kateri si
je z oblikovanjem novega pojma »nacionalne zgodovine« prizadeval prebu-
diti narodni duh ter skusal bralce prepricati, da morajo »predvsem podpirati
nekaksno sréno in spostljivo [predstavo o] pretekli zgodovini svoje drzave«
(Qian 1996, 1). Se ve¢, Qian Mujeva knjiga je bila eno od reprezentativnih del
kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, ki je prevzelo obliko zgodovine kot »na-
cionalnega epa« (ali »nacionalnih epov«) (primerjaj Huang 2014b, 223-68).
Poleg kitajskih pa se tudi japonske zgodovinske Studije 20. stoletja v okviru
tako imenovane nacionalne zgodovine (ikkoku shi — [ 5, dob. »zgodovina
celotne drzave«) niso mogle izogniti nacionalisti¢ni perspektivi. Kot je nekoc
dejal priznani japonski zgodovinar Toyama Shigeki (i LI/, 1914-2011),
sta se zgodovinski Studij in izobrazevanje v predvojni in vojni Japonski razvijala
kot »nacionalni proces« (kuni no ayumi [IZX D & & #). Pojem »zgodovine
ljudstva« (jinmin no rekishi NGO i 51) je zato v japonskem zgodovinopisju
postal pomemben $ele po drugi svetovni vojni (Toyama 1968).

Pod vplivom nacionalistiénega razpoloZenja so se vzhodnoazijske akademske
sfere 20. stoletja pri Studiju humanistike in druzboslovja ve¢inoma osredoto-
Cale na svoje drzave, medtem ko izkusnjam sosednjih vzhodnoazijskih drzav
niso posvecale veliko pozornosti. Posledi¢no je ta odnos povzrocil pomanj-
kanje zgodovinskega razumevanja sosednjih drzav. To pomanjkanje medse-
bojnega razumevanja, ki je nastalo med vzhodnoazijskimi drzavami, se je
Se okrepilo zaradi prevladujoce teZnje po prevladi akademskih paradigem z
Zahoda, ki so preZzemale raziskave v vzhodnoazijskih humanisti¢nih in druz-
boslovnih vedah. Ta teznja je dejansko pomenila, da so vzhodnoazijski uce-
njaki cenili dolo¢ene zgodovinske izku$nje ali vrednote iz Vzhodne Azije le,
Ce je bilo mogoce vzpostaviti analogijo ali kontrast z doloenimi evropskimi



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

izkuSnjami ali vrednotami. Vse tiste izkusnje in vrednote, za katere niso mogli
najti analogije v Evropi, pa so izredno tezko vstopile v perspektivo vzhodno-
azijskih Studij. Dolgorocno je napacna praksa tovrstne raziskovalne usmeritve
onemogocila, da bi bile raziskave humanistov in druzboslovcev o vzhodno-
azijskih izkusnjah kaj vec kot le nekak$na vzhodnoazijska razlic¢ica evropskih
izkusenij, ki pa naj bi bile, nasprotno, vir univerzalnih vrednot ali pa so imele
vlogo univerzalnega modela. Na koncu so bile »svojstvene vrednote« Vzhod-
ne Azije popolnoma spregledane. Ying-shih Yi (£ J<ff, 1930-2021) je zato
v svojem pregledu »kulturnega obrata« v mednarodnih zgodovinskih krogih
od 21. stoletja dalje posebej pozval k ponovnemu odkrivanju tradicij v Aziji,
s poudarkom na »svojstveni vrednosti« edinstvenih izkusenj ¢lovestva, ki jih
predstavlja vsaka od Stevilnih razli¢nih kultur (Y 2016, 368—84).

Na podlagi zgornjih treh problemov vzhodnoazijskih studij lahko upravi¢eno
trdimo, da obstaja resnicna potreba po tem, da raziskovalci, ki se ukvarjajo z
vzhodnoazijskimi Studijami, ponovno proucijo in obravnavajo idejo Vzhodne
Azije z vidika krepitve ter vecanja medsebojnega razumevanja vzhodnoazij-
skih drzav. V tem kontekstu vzhodnoazijske kulture ne bi smeli proucevati le
kot nekaj analognega ali antiteti¢nega evropski kulturi, temve¢ kot Vzhodno
Azijo samo po sebi. Z drugimi besedami, v novi dobi bi se morale vzhodno-
azijske Studije bolj osredotocati na to, da postanejo studije vzhodnoazijske
kulture, ki bodo bogato opremljene s tako imenovanimi mrezami pomena.
Pokojni kulturni antropolog Clifford Geertz (1926-2006) je nekoc¢ zapisal, da
verjame, da je Clovek Zival, viseCa v mrezah pomena, ki jih je sama spredla, in
meni, da je kultura takSna mreZa (pomena), njena analiza pa ni eksperimen-
talna znanost v iskanju zakonitosti, temvec interpretativna znanost v iskanju
pomena (Geertz 1973, 5). Oblikovanje in razvoj vzhodnoazijske kulture kot
»mreZe pomena« se morata dotikati tako skupnih kot tudi posebnih znadil-
nosti regionalnih kultur. Pri spodbujanju te nove vrste pristopa bi si morali
prizadevati za prepoznavanje razlik v podobnosti kulturnih tradicij in zgodo-
vinskih izkusenj posameznih vzhodnoazijskih drzav, hkrati pa iskati tisto, kar
je v njihovih razlikah identi¢nega.

Za konec naj povem, da bo novi pristop »vzhodnoazijskih konfucijanstev«
omogocil tudi SirSi pogled na konfucijanstvo v vzhodnoazijski regiji. Ta nova
pot se lahko odpre v dveh fazah. V prvi fazi je bil izveden »kontekstualni obra-
t«’, ko je konfucijanstvo prislo v Korejo, Vietnam in na Japonsko. Japonski
konfucijanci so na primer izrazoma soclovec¢nost in Pot v kitajskem konfu-
cijanstvu vnesli nov pomen. V njihovih rokah konfucijanstvo ni bilo vec

17 Za podrobnejsi opis »kontekstualnega obrata« glej Huang 2015, 225-35.

167



168

Intervju s Huang Chun-chichom

intelektualna igra, temvec sistem prakticnega in empiricnega misljenja —
»prakticnega ucenja«. Konfucijanci Tokugawe so menili, da njihova utilitari-
sti¢na eti¢na teorija ni le resni¢na za vsakdanje ¢lovesko Zivljenje, temvec tudi
nekako resnicna ali bona fide sama po sebi. Utilitarna eti¢na teorija poudarja
rezultate ali koristi ravnanja; na podoben nacin je konfucijanska pragmati¢na
etika Tokugawe poudarjala utilitaristicni ideal zasledovanja najvecje srece ali
blaginje najvecjega Stevila, kar je bila opredelitev utilitaristicnega nacela bri-
tanskega filozofa Jeremyja Benthama (1748-1832). S proucevanjem »konte-
kstualnega obrata« konfucijanstva iz Kitajske na Japonsko lahko bolje ocenimo
podobnosti in razlike med kitajskim in japonskim konfucijanstvom. Na drugi
stopnji, v primerjalni Studiji konfucijanstev na Kitajskem, Japonskem in v Ko-
reji, pa bomo lahko potrdili, da je konfucijanstvo »skupno znanje« (kyodochi
LT H) (Mizoguchi 1994) in skupni kulturni imenovalec vzhodnoazijske civi-
lizacije. To priznanje pa bo olajsalo tudi SirSi preporod konfucijanstva.

Katere nove strategije proucevanja Vzhodne Azije in konfucijanstva bi vi
osebno izpostavili?

Vase vprasSanje se nanasa na potrebo po »razmisljanju iz Vzhodne Azije« v
21. stoletju. Potem ko so leta 1994 videli razmere, ki so prevladovale v vzhod-
noazijskih akademskih krogih 20. stoletja, kjer tako imenovane vzhodnoazij-
ske Studije niso vsebovale pravega razumevanja Vzhodne Azije, pa tudi kritic-
ne pomanijkljivosti taksnih razmer, je skupina priznanih japonskih ucenjakov,
med katerimi so bili Mizoguchi Yazo (7% £ =, 1932-2010), Hamashita Ta-
keshi (/& N, 1943-), Hiraishi Naoaki (*F*47 ELIH, 1945-), Miyajima Hiro-
shi (= USTH 52, 1948-) in drugi, povzdignila glas ter pozvala k »razmisljanju
iz Vzhodne Azije« (Mizoguchi in drugi 1994). Pod geslom »misliti iz Vzhodne
Azije« morajo imeti nove »vzhodnoazijske Studije« 21. stoletja dispozicijo
medkulturnih, transnacionalnih, regijsko razvejanih, meje preckajocih, plura-
listi€nih in v raznolikost usmerjenih Studij.

Glede izvedljivosti in naCinaizvajanja tovrstne raziskovalne strategije v »vzhod-
noazijskih Studijah« je treba v zvezi s Studijem konfucijanstva opozoriti vsaj
na naslednje tri tocke. Prvic, potreben je premik v raziskovalnem fokusu od
»Vzhodne Azije kot rezultata« k »Vzhodni Aziji kot procesu«.!® Pretekle studije
vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva so imele sicer pluralistien in k ra-
znolikosti usmerjen pristop, vendar so se v celoti gledano $e vedno bolj osre-
dotocale na rezultate razvoja vzhodnoazijske kulture ter se le v precej manjsi
meri posvecale proucevanju njenega procesa. Ker so »rezultatom« pripisovale

18 Za podrobnejso razpravo o tej tocki glej Huang 2015, 237-59.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

prevelik pomen, so se prevec oddaljile od pojma »procesa; zato so se v prete-
klosti Stevilne Studije osredotocale izkljuéno na stati¢no podobo vzhodnoazij-
ske kulture v njenem stanju popolnosti, s ¢cimer so, ¢eprav na nekoliko nejasen
in neizrazit nacin, izkazovale neke vrste »monisti¢ne« metodologke teznje. Ce
pa odvrnemo pogled od »rezultatov« in ga preusmerimo k »procesu«, potem
bomo lahko vec¢ pozornosti namenili dinamic¢nim spremembam, ki so se zgodi-
le v okviru oblikovanja in razvoja vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva. Po-
leg tega bomo lahko bolj upostevali tudi proces oblikovanja kulturne subjek-
tivitete, ki se je izoblikovala v vsaki posamezni regiji Vzhodne Azije, ter tako
spremenili nekdanjo enobarvno sliko vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva
v podobo kulture, ki jo krasi bogata mnozica barv.

Bogato paleto barv vzhodnoazijskih kultur in konfucijanstva lahko najbo-
lie ocenimo z analizo »kontekstualnega obrata« v kulturnih interakcijah v
vzhodnoazijski zgodovini. Kot sem ponazoril drugje (Huang 2015b, 41-56),
je tako imenovani kontekstualni obrat sestavljen iz dveh korakov, in sicer
»dekontekstualizacije« ter »rekontekstualizacije«. S pojmom »dekonteks-
tualizacije« oznacujem proces, v katerem so bile ideje, koncepti ali izrazi v
kitajskih besedilih iztrgani iz prvotnega kitajskega konteksta. S pojmom »re-
kontekstualizacije« pa oznacujem proces, v katerem so se novi pomeni istih
idej, pojmov ali izrazov iz kitajskih besedil razvili v krajih, kamor so bila kitaj-
ska besedila uvoZena, zlasti v Koreji in na Japonskem. Tovrstni dvostopenjski
transkulturni »kontekstualni obrat« se je pojavil na Stevilnih podrocjih, od
filozofske argumentacije do politicne ureditve in druzbenega Zivljenja. TaksSne
»kontekstualne obrate« so sproZili in zaceli posredniki med razli¢nimi kultu-
rami, predvsem konfucijanski uéenjaki, budisti¢ni menihi, diplomati, poslov-
nezi in tolmadi. S skrbnim proucevanjem tovrstnih »kontekstualnih obratov«
v kulturnih interakcijah Vzhodne Azije smo v boljSem polozaju za zacetek no-
vih $tudij Vzhodne Azije. Studij »kontekstualnega obrata« je lahko ploden za
nase raziskovanje skupnih znacilnosti in posebnosti vzhodnoazijskih kultur.

Drugic, potrebna je uravnoteZena pozornost na skupnih znacilnostih in po-
sebnostih regionalnih kultur Vzhodne Azije z vidika »kontekstualnega obra-
ta«. Primerjalno gledano, so raziskave v preteklosti pripisovale vecji pomen
skupnim elementom kultur posameznih regij Vzhodne Azije, na primer ele-
mentom, ki so skupni japonski, kitajski oziroma korejski kulturi. Tako je Ni-
shijima Sadao (U5 2E, 1919-1998) leta 1969 nastel naslednje &tiri glavne
imenovalce, skupne celotnemu vzhodnoazijskemu svetu: kitajska pisna kul-
tura, konfucijanstvo, pravni sistem, ki temelji na cesarskem redu (Ritsuryo-sei
F£4l), in budizem (Nishijima 1969-1980, 5). Mizoguchi Y(z0 je skupaj z ne-
katerimi drugimi raziskovalci poudaril pojem »skupnega znanja« (kyodochi 3

169



170

Intervju s Huang Chun-chichom

[F] %), ki obstaja med vzhodnoazijskimi drzavami (Mizoguchi in drugi 1994).
Poleg tega takSno raziskovalno perspektivo, ki je seveda zelo ustvarjalna, pre-
Zema tudi teZnja po obZalovanju stanja v svetu in so€ustvovanju z ljudmi,
saj lahko tovrstne raziskave zagotovijo skupno tocko med razli¢nimi kultu-
rami vzhodnoazijskih drzav in prispevajo h gradnji »vzhodnoazijske kulturne
skupnosti«, ki bi spodbujala mir med njimi. Tovrstni raziskovalni laboratorij
predstavlja tudi veliko SirSo perspektivo v primerjavi s tisto, ki jo je predstavil
japonski intelektualni zgodovinar Tsuda Sokichi (H /= 45 7, 1873-1961).
Tsuda, ki je predvsem zavracal izraze, kot sta »vzhodnoazijska kultura« (Toyo
Bunka H¥¥ 1) ali »vzhodnoazijska civilizacija« (Toyé Bunmei ¥ SCHH),
ki se nanasajo na vzhodnoazijski svet kot celoto (Tsuda 1965, 195), je posebej
poudarjal razlike med Kitajsko in Japonsko v vidikih, kot so klanski sistem,
druzbena organizacija, vrsta politike in druzbeni obicaji (ibid., 302-3).

Kar bi na tem mestu rad poudaril, pa je to, da ko se trenutno lotevamo po-
novne obravnave ideje Vzhodne Azije in po eni strani poudarjamo skupne
znacilnosti posameznih lokalnih kultur v Vzhodni Aziji, po drugi ne moremo
zanemariti razlik, ki obstajajo med temi kulturami. To pomeni, da se moramo
izogniti spregledovanju teh razlik do te mere, da bi ponovno podlegli ste-
reotipnemu vzorcu »centra proti periferiji« ali »izvora proti razvoju«, ki je
prevladoval v stari vrsti raziskav in pripeljal do nekakSne alternativne razlicice
»Studij zvestobe«. Od 17. stoletja dalje so se s postopnim prebujanjem kul-
turnih in politicnih identitet v drzavah, kot so Japonska, Koreja in Vietnam, v
interakcijah med vzhodnoazijskimi drzavami zacele pojavljati napetosti, ki si
posledi¢no zasluZijo posebno pozornost tudi pri nasi novi opredelitvi ideje
Vzhodne Azije (primerjaj Ge 2014, 145-58). V nasprotju s Studijami zvesto-
be morajo nase Studije Vzhodne Azije iskati podobnosti in opazovati razlike;
iskati morajo »eno« transnacionalno kulturo Vzhodne Azije in opazovati »Ste-
vilne« lokalne kulture znotraj Vzhodne Azije. Le tako se nase Studije ne bodo
spremenile v Se en delen ali izkrivljen pogled.

Pri poglobljeni analizi izmenjave idej v Vzhodni Aziji in konfucijanstvu Zelim
predlagati, da se osredoto¢imo na klju¢ne izraze in pojme. V zgodovini intelek-
tualne izmenjave v Vzhodni Aziji se je pojavilo veliko razli¢nih paradigmatskih
obratov v pomenu klju¢nih pojmov, na primer premik od paradigme foneti¢ne
eksegeze (shengxun 3)ll) dinastij Han in Tang k semanti¢ni eksegezi (ziyi 7
#3), ki je postala pomembna od dinastije Severni Song Jt& naprej; premik
od ucéenja o nacelu (/i ) k uéenju o zavesti (xin /(») in ponovno v smeri uce-
nja o sili tvornosti (gi %&). Ceprav so vsi ti premiki paradigme izvirali iz Kitaj-
ske, so pozneje vplivali tudi na druge vzhodnoazijske drzave, kot sta Japonska
in Koreja, ter tako s€asoma postali ob¢i pojav Sirom Vzhodne Azije. V ¢asu



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

paradigmatskih premikov in radikalnih sprememb so se kitajski, japonski in
korejski intelektualci pogosto zatekali k strategiji razpravljanja o »celoti« (qu-
anti 4=1#%) glede na njene »dele« (bufen #547) — izhajajo€ iz razli¢nih klasi¢-
nih izrazov, kot so dao 1& (»pot«), ren 1= (»soéloveénost«) in /i #& (»obredna
spostljivost«), so na primer prisli do napredka pri razlagi besedil; ali pa so raz-
Sirili pojem »pokonénosti« (zheng 1F), da bi z njim ovrgli »krivice« (xie 4f3), ko
so Zeleli ponovno vzpostaviti »ortodoksnost« in ovreci »herezije« (Henderson
1998). Studij kljuénih izrazov in pojmov, z namenom opazovati splodne misel-
ne tokove skozi prizmo njihovih najmanjsih sestavnih elementov, je zato de-
jansko izvedljiv pristop, ki ga je treba v nasih studijah Vzhodne Azije sprejeti.

Tretji¢, potreben je premik k vizualizaciji zgodovinskih izkusenj in temeljnih
vrednot Vzhodne Azije v kontekstu svetovne zgodovine. Etnocentrizem in z
njim povezana miselnost »zgolj in le jaz« sta med drugim povzrocila vojne ter
konflikte med narodi v 20. in 21. stoletju. Zlahka lahko opazimo, da so bila v
20. stoletju v vzhodnoazijskih akademskih krogih v modi razlicna »nacionalna
ucenja«. Izkusnje in vrednote dolocene vzhodnoazijske drzave so se prouce-
vale v okviru zgolj te drzave, kot da drugi deli Vzhodne Azije ne bi obstajali.
V nasem 21. stoletju, ki se giblje med globalizacijo in protiglobalizacijo, je
verz angleskega pesnika Rudyarda Kiplinga (1865—1936) »East is East, West
is West, and never the twain shall meet« (»Vzhod je Vzhod, Zahod je Zahod
in nikdar se ta dva ne moreta srecati.«) (Kipling 1940, 233-6) odnesel veter.
Studij Vzhodne Azije v 21. stoletju se mora zato emancipirati iz geta vseh vrst
staromodnega »nacionalnega ucenja, ki je gojis¢e etnocentrizma.

V 21. stoletju Vzhodne Azije ne bi smeli proucevati le z vidika njenega znacaja
ali zmogljivosti. Da bi osvetlili pomen vzhodnoazijskih izkusenj in temeljnih
vrednot v konfucijanstvu danes, jih moramo nujno umestiti v kontekst sve-
tovne zgodovine. Ce dr#i izjava Josepha Levensona (1920-1969) iz leta 1964,
da »Kitajska zdaj spada v univerzalni svet diskurza« (Levenson 1964, 512),
potem lahko upravi¢eno trdimo, da nove vzhodnoazijske Studije in »vzhod-
noazijska konfucijanstva« spadajo v univerzalni svet diskurza 21. stoletja.

Ali se primerjalni pristop konfucijanskih studij, utemeljen na metodologi-
ji vzhodnoazijskih konfucijanstev, sklada z drugimi primerjalnimi oziroma
postprimerjalnimi filozofskimi projekti? Ali morda v povezavi z idejo konfu-
cijanskega preporoda stremi k drugacnemu cilju?

Zaradi vse bolj drasti¢nih sprememb v svetovni politiki in gospodarstvu v
21. stoletju se pomen Studij Vzhodne Azije in konfucijanstva vztrajno pove-
Cuje. Pod vplivom agresije zahodnih sil v 20. stoletju je vera vzhodnoazijskih

171



172

Intervju s Huang Chun-chichom

intelektualcev v lastno kulturo skoraj povsem zamrla. Zaradi te izgube vere so
Studije Vzhodne Azije in konfucijanstva v 20. stoletju neizogibno postale ob-
lika vzhodnoazijskih Studij, ki pravzaprav sploh niso razumele Vzhodne Azije.
Da bi odpravili to tezavo, trdim, da je v vzhodnoazijskih akademskih krogih
21. stoletja resni¢no potrebno ponovno prouditi in obravnavati idejo Vzhod-
ne Azije, predvsem konfucijanstva.

Pri ponovnem proucevanju vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju pa
kljub vsemu ne smemo spregledati pomena »Kitajske«. Ceprav je imela v
dolgi zgodovini kulturnih interakcij vsaka vzhodnoazijska drzava svojo lastno
subjektiviteto in je kitajski imperij ni mogel popolnoma podrediti, bi mora-
le v Studijah vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju raziskave kitajske
kulture Se vedno zavzemati vodilno mesto. To mora biti tako, ker je klasi¢na
kitajscina ali »literarna sinitS¢ina«, zapisana v kitajskih pismenkah, podobno
kot latins¢ina v anti¢ni in srednjeveski Evropi, predstavljala podrocje kultur-
ne pismenosti, ki je bila skupna intelektualcem vseh vzhodnoazijskih drzav
(Wixted 2018, 1-14). V tem smislu zgodovinske ideje kitajskega imperija in
kitajske kulture za obrobne drzave Se vedno predstavljajo »pomembnega
drugega«. Ceprav se dana$nji znanstveniki morda ne bi nujno strinjali s »si-
nocentriénimi« (zhonghua zhongxin zhuyi F#E+H .0 F 35 ali chiaka shisé
3 148 v japond¢ini) pogledi Naitoja Konana, ki je trdil, da je »to, kar imenu-
jemo zgodovina Vzhodne Azije, pravzaprav zgodovina razvoja kitajske kultu-
re« (Naitd 1944, 9), pa bi se vetina strinjala s stali$¢i Una Tetsuta (F2EF45 A,
1875-1974), pokojnega japonskega zgodovinarja kitajske filozofije, ki je trdil,
da je »Kitajska od nekdaj predstavljala izvor japonske kulture. Z vidika razi-
skovanja razvojne poti Japonske so torej zelo potrebne tudi raziskave kitajske
kulture« (Uno Tetsuto 1912).%° Strinjali bi se lahko tudi s trditvijo Nishijime
Sadaa, da »se je zgodovinski ,svet Vzhodne Azije’ oblikoval in razvijal v skladu
z razvojem kitajske zgodovine« (Nishijima 1993, 89). V svojih delih tako Uno
Tetsuto kot Nishijima Sadao skusata potrditi dejstvo, da je kitajsko cesarstvo
v svoji zgodovini moéno vplivalo na okoliske drzave. Ceprav v sodobnih aka-
demskih krogih Se vedno uporabljamo izraza »sinosfera« in »literarna sini-
ts¢ina« v povezavi z »vzhodnoazijsko kulturno sfero« (Dongya wenhuaquan
i 0n AL FE) oziroma »klasi¢no literarno kitaj$¢ino« (wenyanwen & )
(Smith 2020), pa je takSna terminologija zdaj Ze povsem ocis¢ena nekdanjih
»sinocentri¢nih« konotacij. Z ohranjanjem te terminologije Zelim poudariti
zgodovinsko dejstvo, da je imel kitajski imperij v predmoderni dobi velik vpliv
na celotno vzhodnoazijsko regijo. Poleg tega morajo vsi sodobni ucenjaki

19 Ponatisnjeno tudi v Kojima 1997. Zgornje besedilo je povzeto po kitajskem prevodu knjige, glej
Zhang 1999, 182.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

vloziti veliko napora v »premagovanje« prav tistih vrst »sinocentrizmov,
ki so prevladovali v vzhodnoazijskih drzavah pred 20. stoletjem (primerjaj
Lim 2008, 71-87). Tej nujnosti navkljub pa Se vedno ne smemo popolno-
ma prezreti dejstva, da sta kitajska kultura in konfucijanstvo v predmoder-
nem obdobju mocno vplivala na kulturo vseh vzhodnoazijskih drzav. Ko se v
21. stoletju ponovno lotevamo pregleda vzhodnoazijskih kulturnih tradicij in
konfucijanstva ter se oziramo v prihodnost Vzhodne Azije, raziskovanje kitaj-
ske kulture in konfucijanstva Se vedno predstavlja izjemno pomembno nalo-
go v okviru vzhodnoazijskih Studij.

Vendar pa med raziskovanjem vzhodnoazijskih konfucijanstev kitajska kultu-
ra in kitajsko konfucijanstvo ne smeta biti kot Prokrustova postelja za prever-
janje razdalje med korejskim, japonskim in vietnamskim ter kitajskim kon-
fucijanstvom. Kitajskega konfucijanstva ne bi smeli obravnavati kot bistvo in

eves

Metodologija proucevanja vzhodnoazijskih konfucijanstev je blizu drugim
primerjalnim pristopom. Pri raziskovanju vzhodnoazijskih konfucijanstev mo-
ramo »brati s srcem, ki hrepeni po ucenju, izbirati z mirnim srcem in ozna-
njati dogodke z nepristranskim srcem« (yi xue xin du, yi ping xin qu, yi gong
xin shu, VERORE, PLFOHL, LA 0 IR).2° Na ta nadin lahko cenimo sam
znacaj »enotnosti v raznolikosti« v razvoju vzhodnoazijskih konfucijanstev.
TaksSna primerjalna Studija konfucijanstev bo zagotovo prispevala k preporo-
du konfucijanstva v 21. stoletju.

*

Intervju je nastal v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfucijanski
preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi prizmo od-
nosa med posameznikom in druZbo. Za finan¢no podporo se zahvaljujemo
Agenciji RS za raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS).

Bibliografija

Alitto, Guy S. 1986. The Last Confucian: Liang Shu-ming and the Chinese Di-
lemma of Modernity. Berkeley: University of California Press.

Chan, Wing-tsit, prev. 1963. A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton:
Princeton University Press.

Da xue K% [Veliki nauk]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/da-xue. Dostop:
10. april 2025.

20 To je bil moto za uéenje mojega mentorja, profesorja Hsiao Kung-chuana (i A1, 1897-1981).

173


https://ctext.org/liji/da-xue

174

Intervju s Huang Chun-chichom

De Tocqueville, Alexis. 2002. Democracy in America. Prevedla Harvey Mansfi-
eld in Delba Winthrop. Cikago: University of Chicago Press.

Feng Youlan #% A Ff. 2015. Zhongguo zhexueshi H [ ¥ £2 52 [Zgodovina ki-
tajske filozofije]. Tajpej: Taiwan Shangwu yinshuguan.

Fingarette, Herbert. 1999. Confucius: The Secular as Sacred. Prospect Heights,
IL: Waveland Press.

Fukuzawa Yakichi 4851 75 . 1978. Fuze yuji zizhuan A&V 75 B 8 [Avtobi-
ografija Fukuzawe Yikichija). Tokio: Iwanami Shoten.

Fukuzawa Yakichi #8755 7. 1997. Bunmeiron no gairyaku A & O HE RS
[Oris teorije civilizacije]. Tokio: lwanami Shoten.

Fung, Yu-lan. 1922. »Why China Has No Science: An Interpretation of the
History and Consequences of Chinese Philosophy«. The International Jo-
urnal of Ethics, st. 32.

Gao Heng /5 %F. 1979. Zhouyi dazhuan jinzhu J& 5 K1%%>1F [Sodobne opom-
be k Velikemu komentarju na Knjigo premen]. Jinan: Qilu shushe.

Ge Zhaoguang % JE .. 2006. »Di sui jin er xin jian yuan — shiliu shiji zhongye
yihou de Zhongguo, Chouxiang he Riben 1 &7 i CodliiE—1-L i 4C
rREE DB I . BAEEFT H A [Razdalja je manjsa, a srca se oddalju-
jejo — Kitajska, Koreja in Japonska od sredine 17. stoletjal.« V Taiwan
Dongya wenming yanjiu xuekan 3, st. 1 (junij): 275-92.

Ge Zhaoguang % -Jk ). 2014. He wei Zhongguo? Jiangyu, minzu, wenhua yu
lishi ] Ay ? 5@k, . SCILELE S [What is China? Territory,
Nationality, Culture and History], poglavje 5. Hongkong: Oxford Universi-
ty Press.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New
York: Basic Books, Inc.

Guo Pu F[E%, koment., Xing Bing /il &5, opombe. S. d. V Li Xueqin 25£2#)), ur.
Shisan jing zhushu — Erya zhushu + =& E 5 - B ML BT [Komentarji in
opombe k Trinajstim klasicnim delom — Komentarji k Erya], zv. 2.

Gowans, Christopher W. 2021. Self-cultivation Philosophies in Ancient India,
Greece and China. Oxford: Oxford University Press. Str. 18.

Henderson, John B. 1998. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Ne-
o-Confucian, Islamic, Jewish and Early Christian Patterns. Albany: State
University of New York Press.

Hou Wailu {4} . 1948. Zhongguo gudai shehuishi %[5 5S4t & 52 [Pred-
govor k zgodovini starodavnih kitajskih druzb]. Sanghaj: Zhongguo xue-
shu yanjiusuo.

Hsiao Kung-chuan i A 1. 1982. Zhongguo zhengzhi sixiang shi BB 15
18 52 [Zgodovina kitajske politicne misli], zvezek 3. Taipei: Lianjing chu-
ban shiye gongsi.



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Hu Shi #i#. 1961. »Women duiyu Xiyang jindai wenming de taidu FA/ %} 72
PHPEITAR SC B I RE E [Nag odnos do moderne zahodne kulture].« V Hu
Shi wencun SHIE LAY [Zbrani spisi Hu Shija], zvezek 3. Tajpei: Yuandong
tushu gongsi.

Hu, Shih #i#, ur. Hyman Kublin. 1934. The Chinese Renaissance. Cikago: Uni-
versity of Chicago Press.

Hu, Shih #Hi#. 1960. »The Chinese Tradition and the Future.« V Sino-Ame-
rican Conference on Intellectual Cooperation: Report and Proceedings,
str. 13-22. Seattle: University of Washington Department of Publications
and Printing.

Huang, Chun-chieh, in John A. Tucker, ur. 2023. Confucianism for the Twenty-
-First Century. Gottingen: V&R unipress.

Huang, Chun-chieh. 2006. Taiwan yishi yu Taiwan wenhua = /& & 55 Bl 2 V5
Ak [Tajvanska zavest in tajvanska kultura), poglavje 2. Tajpej: National
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2009. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixi-
ang B 0 i S AR R P AR AR 8 e L B4R [Xu Fuguan v kontekstu vzhod-
noazijskih konfucijanstiev]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2010. Humanism in East Asian Confucian Contexts. Bie-
lefeld, Nemcija: Transcript Verlag.

Huang, Chun-chieh. 2013. Intellectual Interaction in East Asia: China, Japan,
and Taiwan K7 ¥ 7 BARAZ R sSi—p [E-HA- G 2 i & L T To-
kio: lIwanami Publishing House.

Huang, Chun-chieh. 2014a. Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei fi 7 [ A8 Bl
[ JRE S L4 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje].
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014b. »Qian Mu shixue zhong de ,guoshi‘ guan yu Rujia
sixiang $$A2 SE A [ sk | 5 B 2K 4B « [Pogled na <nacionalno
zgodovino» v zgodovinopisju Qian Muja in konfucijanska misel]. V Rujia
sixiang yu Zhongguo lishi siwei fif 5% JE AR B b 8 i 52 S [Konfucijan-
ska misel in kitajsko zgodovinsko misljenje], str. 223—68. Tajpej: National
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014c. Taiwan in Transformation: Retrospect and Prospect.
2., popravljena izdaja. New Brunswick in London: Transaction Publishers.

Huang, Chun-chieh. 2015a. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts.
Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2015b. »On the ,Contextual Turn‘in the Tokugawa Japane-
se Interpretation of the Confucian Classics: Types and Problems.« V East
Asian Confucianisms: Texts in Contexts, uredil Huang Chun-chieh, str. 41—
56. Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

175



176

Intervju s Huang Chun-chichom

Huang, Chun-chieh. 2015c. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts, epi-
log, str. 225—-35. Gottingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan
University Press.

Huang Chun-chieh. 2016. »Dongya jinshi sixiang jiaoliu zhong gainian de le-
ixing jiqi yidong 5 a1t tH B AR S 3t o ME S SR S FLAZ B« [O vrstah
in prenosu konceptov v izmenjavi zgodnjenovoveske vzhodnoazijske
misli]. V Sixiangshi shiye zhong de Dongya A8 52 45 B H [ 8 58 [Vzho-
dna Azija z vidika intelektualne zgodovine], str. 1-22. Tajpej: National Ta-
iwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2017. Dongya Rujia renxueshi lun B aifa 5% N2 $ 56
[Zgodovinska razprava o ¢loveskosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih].
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Rujia sixiang yu ershiyi shiji de duihua %2 B 48
i~ —t AL %HEE [Dialog med konfucijanstvom in enaindvajsetim
stoletjem]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Shenkou Kongmeng & 1 fL % [Previdnost pri go-
voru o Konfuciju in Menciju). Tajpej: Linking Publishing Co.

Huang Chun-chieh. 2022-2025. Meng xue sixiang shilun 75 A8 51 56 [Zgo-
dovina interpretacij Mencija), 3 zvezki. Tajpej: Academia Sinica.

Huang, Chun-chieh. 2023. »Confucianism in Taiwan: The 20th and 21st Cen-
turies.« V The Oxford Handbook of Confucianism, ur. Jennifer Oldstone-
-Moore, str. 217-29. Oxford: Oxford University Press.

Huang, Chun-chieh. 2024. »Mencius and Confucian Humanism in Korean and
Global Perspective.« Osrednje predavanje na mednarodni konferenci o
konfucijanskem humanizmu v okviru Korejskih azijskih Studij 2024, Uni-
verza Otoka princa Edvarda, Kanada, 27.-28. junij 2024.

Huang, Chun-chieh. 2025 (v pripravi). »Spiritual Confucianism for a Better
World.« V Global Ethics in a Time of Crises, uredila Géran Collste in Tor-
bjorn Lodén. New York: Rowman and Littlefield.

1t6, Jinsai T 1%, 1901. Gomé jigi &t i 7% [Pravilni pomen pojmov v
Razpravah in Mencijul. V Nihon rinri ihen H A AP 524R [Zbirka japon-
ske etike], ur. Inoue Tetsujird H:_F ¥ X B in Kanie Yoshimaru #7138 1L,
zv. 1, 11. Tokio: lkuseikai.

James, William. 1909. The Varieties of Religious Experience: A Study in Hu-
man Nature. New York: Longmans, Green & Co.

Kallio, Jyrki, Torbjorn Lodén in Matti Nojonen. 2021. The Lapland Ma-
nifesto. Rovaniemi, Finska: University of Lapland, Nordic Network
on Chinese Thought. URL: https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/
Nordic-Network-on-Chinese-Thought.

Kipling, Rudyard. 1940. »The Ballad of East and West.« V Rudyard Kipling’s
Verse, str. 233—6. Garden City, NY: Doubleday.


https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought
https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Kojima Shinji /N5 £ 78, ur. 1997. Bakumatsu Meiji Chiigoku kenbunroku shi-
sei 7 AR VG T B R B8R EE 1% [Zbirke o potovanjih po Kitajski v poznem
obdobju Edo in Meiji]. Tokio: Yumani shobo.

Kong Anguo L% [# in Kong Yingda fL#i%, opombe. S. d. V Shangshu Zhen-
gyi W3 1E 38 [Pravilni pomen Knjige dokumentov], zv. 4.

Lakoff, George. 1996. Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think.
Cikago: University of Chicago Press.

Lau, D. C., prev. 1979. The Analects. Hong Kong: Chinese University Press.

Lau, D. C., prev. 1984 (prva izdaja 1979). Mencius. Hong Kong: Chinese Uni-
versity Press.

Levenson, Joseph R. 1964. »The Humanistic Disciplines: Will Sinology Do?« V
Journal of Asian Studies 23, st. 4 (avgust): 507-17.

Lewis, Mark Edward. 2006. The Construction of Space in Early China. Albany,
NY: State University of New York Press.

Liang Shuming 2=, 1935 (prva izdaja 1921). Dong-Xi wenhua jiqi zhexue
WSOl K H T2 [Vzhodne in zahodne kulture ter njihove filozofije).
Sanghaj: Shangwu yinshuguan.

Li Jingde 22U 1%, ur. 2002. »Zhuzi yulei 2k 55 %H [Tematsko razvriéeni pogo-
vori mojstra Zhujal«, zv. 2. V Zhuzi quanshu K42 [Zbrana dela moj-
stra Zhuja], zv. 15, zvitek 52. Sanghaj: Shanghai guji chubanshe; Hefei:
Anhui jiaoyu chubanshe.

Lim, Hyung-taek. 2008. »Sinocentrism in East Asia and the Task of Overco-
ming It.« V Sungkyun Journal of East Asian Studies 8, 5t. 1: 71-87.

Lunyu Gt [Razpravel, s. d., URL: https://ctext.org/analects. Dostop:
10. april 2025.

Luo Jialun & Z {1, ur. 1994. Zhongguo Guomindang Zhongyang weiyuanhui
dangshi weiyuanhui Y[R3 [& 8 A hZx 8 @8 L FR B € [Kronika Ziv-
lienja oleta nasega narodal. 4. izd., zvezek 3. Tajpej: Jindai Zhongguo
shubanshe.

Macdes, Bruno. 2020. »Coronavirus and the Clash of Civilizations.« V
National Review, 10. marec 2020. URL: https://www.hudson.org/
research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations.

Mao Heng “EF, koment., Zheng Xuan ¥f %, opombe, in Kong Yingda fL3H
1%, podkoment. S. d. V Maoshi zhengyi &% 1F-5% [Pravilni pomen Mao-
tovega komentarja h Knjigi pesmi], zv. 19. Tajpej: Taiwan guji chubanshe.

Mao Zedong V5. 1951. »Xin minzhu zhuyi lun ¥ 325 [0 novi
demokracijil.« V Mao Zedong xuanji ‘B 5 #4E [Izbrana dela Mao Ze-
donga]. Peking: Renmin chubanshe.

Mengzi i+ [Mencij]. S. d. URL: https://ctext.org/mengzi. Dostop: 10. april
2025.

177


https://ctext.org/analects
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://ctext.org/mengzi

178

Intervju s Huang Chun-chichom

Miyakawa Hisayuki = 1| 4 &. 1955. »Osnutek Naitojeve hipoteze in njen vpliv
na japonske sStudije Kitajske.« The Far Eastern Quarterly 14, st. 4 (avgust).

Mizoguchi Yazo ¥ [/ =, Hamashita Takeshi & F iU in drugi, ur. 1994.
Ajia kara kangaeru 7 ¥ 7 6 75 Z % [Misliti iz Azije]. Tokio: Tokio Da-
igaku shuppankai.

Mori, Arinori £ 4. 1873. Introduction to Education in Japan: A Series of
Letters Addressed by Prominent Americans to Arinori Mori. New York: D.
Appleton and Company, str. lv-lvii.

Mou Zongsan 5% =. 2020. »Zhongguo zhexue de tezhi H [ 2144
[Posebnosti kitajske filozofije].« V Mou Zongsan xiansheng quanji 755
=44 [Zbrana dela gospoda Mou Zongsanal, zv. 28. Tajpej: Lin-
king Publishing Co.

Mou Zongsan 5% =.. 2020. »Zhengdao yu zhidao B{i& HilJ&31# [Pot politike in
pot vladanja]«. V Mou Zongsan xiansheng quanji 5% = 4c 4 4= 4E [Zbra-
na dela gospoda Mou Zongsana], zvezek 10. Tajpej: Linking Publishing Co.

Madller,Jan-Werner.2020. » We Must Help One Another or Die.« V The New York
Times, 19. marec 2020. URL: https://www.nytimes.com/2020/03/19/
opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1.

Naitdo Konan NI, 1922. »Gaikatsuteki T6-S6 jidai kan MEFE )3 72y
fR# [Sploen pogled na obdobje Tang-Song].« V Rekishi to chiri 9, §t. 5
(maj): 1-11.

Naitd, Konan NI 5. 1944. »Shina joko-shi S5 14 5 [Starodavna zgo-
dovina kitajske]«. V Naité Konan zenshii W i1 75 4= 4E [Zbrana dela Na-
itoja Konana]. Tokio: Chikuma shoba.

Needham, Joseph. 1956. Science and Civilization in China, Vol. 2: History of
Scientific Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Nishijima Sadao PHlls5E4:. 1969-1980. »Sosetsu 445 [General Discussi-
onl«. V Iwanami kéza sekai rekishi % it A tH: FLJFE 52 [Serija svetovne
zgodovine zaloZnika Iwanami), zvezek 4. Tokio: lwanami shoten.

Nishijima Sadao PHISE 4. 1993. »Dongya shijie de xingcheng H oii th i1
JE 1% [Formacija sveta Vzhodne Azije]«. V Riben xuezhe yanjiu Zhongguo
shilunzhu xuanyi H AZ2%35 1t 50 [E] 52 5 3% €55 [Izbrani prevodi del ja-
ponskih raziskovalcev na podrocju kitajske zgodovine], zvezek 2. Peking:
Zhonghua shuju.

Nishimura Shigeki FG#} /%8, 1874. »Kaika no tabi niyotte kaimoji wo hassu-
bekino ron« Fift, / & = Kl 7 SO0 7 56 2\ F /i [O reformi pisanih
znakov za razsvetljenje]«. V Meiroku zasshi W75 HERE, $t. 1 (april): 10-2.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and comparative philosophy:
multiple ways of studying Confucian ideas and notions across texts and
contexts.« V Asian Studies letnik 8 (24), st. 3. Str. 91-110.


https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1
https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Okubo Toshiaki K A A% A5, ur. 1972. Mori Arinori zenshi #x 5 144> 4E [Zbra-
na dela Morija Arinorija), zvezek 3, str. 265—7. Tokio: Senbundo shoten.

Qian Mu #8£2. 1994-1998a. Lunyu xinjie it #Tfi# [Nova interpretacija Raz-
prav]. V Qian Binsi xiansheng quanji #2154 4=4E [Zbrana dela Qian
Binsija], zvezek 3. Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu $£f2. 1994-1998b. »Kongzi yu Zhongguo wenhua ji shijie giantu
FLF B B S Ak Mt FEETI& [Konfucij in kitajska kultura ter prihodnost
svetal«. V Kongzi yu Lunyu fL-TBi5fiik [Konfucij in Analekti], Qian Binsi
xiansheng quanji $8 & V54 4 4E [Zbrana dela Qian Binsija), zvezek 4.
Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu $%£#2. 1996 (3. izdaja). »Fan du benshu qging xian ju xialie zhu xinnian
JLRE A F 5 6 H T 515815 2 [Prodnja vsem bralcem, naj najprej sprej-
mejo naslednja prepri¢anjal«. V Guoshi dagang [ 52 K4l [Oris nacio-
nalne zgodovine). Tajpej: Shangwu yinshuguan.

Raphals, Lisa. 2023. A Tripartite Self: Mind, Body, and Spirit in Early China.
Oxford: Oxford University Press.

Rosker, Jana S. 2023. Humanism in Trans-civilizational Perspectives: Relatio-
nal Subjectivity and Social Ethics in Classical Chinese Philosophy. Heidel-
berg: Springer.

Schwartz, Benjamin I. 1985. The World of Thought in Ancient China. Cambrid-
ge, MA: The Belknap Press of Harvard University Press.

Shi Zhenrong Jiti#i 48 (Stan Shih). 2020. »Wangdao jiazhi xitongguan: fanzhuan
,shi nong gong shang’ de chuantong siwei FIEEH R&E. FiE [+
ELRE | ) E 4T AR [Sistemsko razmisljanje o vrednotah kraljevske poti:
prevrnitev tradicionalnega nacina razmisljanja o »stirih druzbenih razre-
dih«]«. V Lianhebao & %% [ZdruZene dnevne novicel, 3. december 2020.

Shi Zhenrong JfifE & (Stan Shih). 2021. »Wangdao yu diliu lun 18 EL 25 75
ff@ [Kraljevska pot in $esti €loveski odnos]«. V Lianhebao i &R [ZdruZe-
ne dnevne novice], 1. februar 2021.

Shimada Kenji 55 [ &2 {X. 1949. Chiigoku ni okeru kindai shii no zasetsu
W2 BT 2RO YT [Neuspeh moderne misli na Kitajskem). To-
kio: Chikuma shobo.

Smith, Richard J. 2020. Uvod v Rethinking the Sinosphere: Poetics, Aesthetics
and Identity Formation, uredili Nanxiu Qian, Richard J. Smith in Bowei
Zhang. New York: Cambria Press.

Su Shi #kH. 2002. »Ding feng po & A [Umirjanje vetra in valov]«. V Su
shi ci biannian jiaozhu %G 4 1E7F [Ciklicna zbirka pesmi Su Shija,
urejena in komentiranal, zv. 2. Peking: Zhonghua shuju.

Tang Junyi, Mou Zongsan, Xu Fuguan in Zhang Junmai. 2000. » Wei Zhongguo
wenhua jinggao shijie renshi xuanyan [Manifest za ponoven pregled

179



180

Intervju s Huang Chun-chichom

kitajske kulture: nase skupno razumevanje sinoloskih raziskav v zvezi s
svetovnim kulturnim pogledom]«. Prevedeno v angle$cino v Sources of
Chinese Tradition, zvezek 2, uredila Wm. Theodore de Bary in Richard
Lufrano, str. 550-5. New York: Columbia University Press.

Toyama, Shigeki i 111 /%15, 1968. Sengo no rekishigaku to rekishi ishiki %1%
D PFES 2z & RS Z G [Povojno zgodovinopisje in zgodovinska zavest].
Tokio: Iwanami shoten.

Lodén, Torbjorn. 2023. »Confucianism and the Global Challenges of the
Twenty-First Century.« V Confucianism for the Twenty-First Century, ure-
dila Huang Chun-chieh in John A. Tucker. Gottingen: V&R unipress.

Tsuda, Sokichi {3 747 7%. 1965. »Shinashiso to Nihon ¥ 7+ 48 & HA
[Kitajska misel in Japonska]«. V Tsuda Sokichi zenshii 13t H 72 47 75 4= 4
[Zbrana dela Tsude Sokichija), zvezek 20. Tokio: Iwanami shoten.

Uno, Tetsuto FHF ¥ N. 1912. Shina bunmeiki 5 SCHEL [Zapiski o kitajski
civilizacijil. Tokio: Daidokan.

Wang Yangming F[5 1. 1992. »Zhonggiu ##K [Sredi jeseni]«. V Wang Yan-
gming quanji FI5W44E [Zbrana dela Wang Yangmingal, uredil Wu
Guang. Zvezek 1, zvitek 20. Sanghaj: Shanghai Guji Chubanshe.

Wixted, John Timothy. 2018. »‘Literary Sinitic’ and ,Latin’ as Transregional
Languages: With Implications for Terminology Regarding ,Kanbun.« Si-
no-Platonic Papers 276 (marec): 1-14.

Wu Guang =%, ur. 1992. Wang Yangming quanji £558H 4% [Zbrana
dela Wang Yangminga], zvezek 2, zvitek 35. Sanghaj: Shanghai Guji
Chubanshe.

Xiong Shili B&1 7. 1970 (ponatis). Dujing shiyao #8487~ E: [Branje Klasikov
za razkritje njihovih kljucnih tock], zv. 1. Tajpei: Guangwen shuju.

Yamada, Kyt Ll FHER. 1902. Méshi yokishé wakumon zukai s -5, & 5 [
& fi#t [Hustrirani komentar k poglavju o kultiviranju duha v delu Mencij).
Osaka: Koreakidd Osaka-shiden.

Yu Ying-shih 2 JEEE. 2004. Song-Ming lixue yu zhengzhi wenhua 7% W B £
B> VG SCAK [Neokonfucijanstvo in politiéna kultura Song-Ming]. Tajpei:
Yunchen wenhua shiye gufen youxian gongsi.

Yu, Ying-shih &3/, 1993. »The Radicalization of China in the Twentieth
Century.« Daedalus, Journal of the American Academy of Arts and Scien-
ces 122, st. 2 (pomlad). Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture:
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 178-97.
New York: Columbia University Press, 2016.

Yu, Ying-shih. 1994. »Changing Conceptions of National History in Twenti-
eth-Century China.« V Conceptions of National History: Proceedings of
Nobel Symposium 78, uredili Erik Lonnroth in drugi. Berlin in New York:



Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Walter de Gruyter. Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture:
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 275-93.
New York: Columbia University Press.

Yu, Ying-shih. 2016. »Clio’s New Cultural Turn and the Rediscovery of Traditi-
on in Asia.« V Chinese History and Culture: Seventeenth Century through
Twentieth Century, zvezek 2, poglavje 19. New York: Columbia University
Press.

Zhang, Guangzhi 5. H.. 1994. »Zhongguo renwen shihui kexue gai jishen
shijie zhuliu HE] \ SCHE & R RZ R & H 5 E 3 [Kitajske humanisti¢-
ne in druzboslovne vede bi morale postati del svetovnega mainstrea-
mal.« Yazhou zhoukan TE#EF] (Hong Kong), zvezek 8, §t. 27 (10. julij).

Zhang, Xuefeng 5R%$%. 1999. Zhongguo wenming ji * 8 SCHAEC [Zapiski o
kitajski civilizaciji]. Peking: Guanming ribao chubanshe.

Zhong yong ') [Nauk o sredini]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/zhong-
-yong. Dostop: 10. april 2025.

Zhu Xi K. 2002. »Fuzhai outi 187515 & [Obc&asni verzi o Fuzhaiu]«. V Hu-
ian xiansheng Zhu Wengong weniji W& 5 5 2 SCA SC4E [Zbrana dela
mojstra Hui‘ana, Zhu Wengongal, zvezek 2, v Zhuzi quanshu & T4
[Zbrana dela mojstra Zhuja], zvezek 20.

Zhu Xi 2K 2016a. »Lunyu jizhu imaafEVF [Zbrani komentarji k Razpra-
vam].« V Sishu zhangju jizhu VU % 5] 827E [Zbrani komentarji k poglav-
jem in stavkom v Stirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Zhu Xi 2K 2. 2016b. Sishu zhangju jizhu VU2 & 5)4E7E [Zbrani komentarji k
poglavjem in stavkom v Stirih knjigah). Tajpej: National Taiwan University
Press.



https://ctext.org/liji/zhong-yong
https://ctext.org/liji/zhong-yong




Konfucijanstvo na Japonskem in
v Koreji: razli¢ne interpretacije in
procesi prevzemanja






Marko Ogrizek

Uteleseno sebstvo, samokultivacija in
nezaustavljivost: primer japonskega
branja konfucijanskega Vélikega nauka

Uvod

rojekt samokultivacije ali kultivacije konfucijanskega sebstva je pred-
P stavljen v enem od temeljnih konfucijanskih virov: Da xue K% (Veliki

nauk). Pricujoci ¢lanek si za svoje izhodisce jemlje kritiko Velikega nau-
ka, ki jo v svojem eseju z naslovom »Daigaku wa Koshi no isho ni arazaru no
ben« K2EIFFLIRDIEF 12 H 5 & 2 D (Zakaj Veliki nauk ni konfucijan-
sko delo) predstavlja 1td Jinsaifft 1~ 7 (1627-1705), eden najvplivnejsih in
filozofsko najzanimivejsih japonskih konfucijanskih mislecev obdobja Edo 7.

J7 (1600-1867).

Jinsaijevo misel v grobem zaznamujejo predvsem deklarativno vracanje k iz-
virnim tekstom konfucijanstva (zanj sta to predvsem Lunyu s (Razprave)
in pa Mengzi #:§ (Mencij)), kriti¢en pogled na filozofska izvajanja njego-
vih konfucijanskih predhodnikov ter zavracanje elementov budizma in da-
oizma v konfucijanskih naukih. Predmet njegove kritike je v prvi vrsti nauk




186

Marko Ogrizek

znamenitega kitajskega mojstra Zhu Xija 4 (1130-1200), ki je v dinastiji
Song K (1127-1279) s sintezo misli razli¢nih mojstrov pomagal predrugaditi
konfucijanski diskurz in Cigar vpliv je kljuéno zaznamoval konfucijanske dis-
kurze tudi na Japonskem.!

Jinsai se zato v celovitem pregledu konfucijanske tradicije, ki se je raztezala
od Kitajske prek Koreje in Vietnama vse do Japonske, zdi nekoliko periferna
oseba,? vendar pa si upam trditi, da je mogoce tudi iz njegovih specifi¢nih
branj konfucijanskih klasikov in knjig ¢rpati specificna pojmovanja in dolo-
¢ene pomembne poudarke. V pri¢ujo¢em ¢lanku zato poskusam izluséiti na-
Cela, ki se znova in znova nakazujejo v ozadju Jinsaijeve filozofske misli, ter
na podlagi tega izpostaviti kljuéne elemente njegovega lastnega pojmovanja
konfucijanskega projekta samokultivacije.

Ker bi celostna obravnava linsaijeve kritike prerasla zahteve pri¢ujocega ¢lan-
ka,® se bom poskusal osredotociti na dolodeni element, ki se v Jinsaijevih
izvajanjih kaZe znova in znova: to je ideja nezaustavljivosti.

Zakaj Veliki nauk ni konfucijansko delo

Ko govorimo o sebstvu kitajske filozofske tradicije, v prvi vrsti govorimo o
relacijskem in transformativnem sebstvu (glej Rosker 2018). Gre torej za spe-
cificno kitajsko sebstvo, ki se kaze v pojmih »notranjega svetnika in zunanjega
vladarja« (neisheng waiwang W24} F) ter v druzbenem sistemu relacio-
nizma (guanxizhuyi 1% 3 38), hkrati pa je opredeljeno s tako imenovano
etiko vlog (Rosker 2018, 10). Pomemben vidik konfucijanskega sebstva je tudi
napor samokultivacije, ki zaznamuje tako njegove notranje kot zunanje vidi-
ke in ga na primer Margus Ott (2017) predstavlja kot element konfucijanske
utelesene vednosti.*

Klasic¢ni opis konfucijanskega projekta samokultivacije v Velikem nauku je po-
dan takole:

Omenjena oblika konfucijanstva je v zahodnih virih veckrat oznacena kot neokonfucijanstvo.

Huang Chun-chieh na primer v razli¢nih verzijah vzhodnoazijskih konfucijanstev zanika de-
litve, kot sta »center« in »periferija«, »ortodoksno« in »heterodoksno, ter skusa vzhodnoa-
zijska konfucijanstva videti kot organsko celoto (glej na primer Huang 2018; Ogrizek 2020).

Za bolj celostno obravnavo Jinsaijevega filozofskega projekta glej Ogrizek 2021.

Ott povezuje razli¢ne vidike uteleSenosti v sodobni teoriji uteleSene vednosti (Embodiment
theory — ET). Ti so na primer: uteleSenost, vpetost, udejanjenje, razsirjenost, Custvenost, im-
plicitnost, pojavnost, veselje in vajenistvo ali samokultivacija (embodiment, embeddedne-
ss, enactment, extendedness, emotivity, implicitness, emergence, joy and apprenticeship or
self-cultivation) (Ott 2017).



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Starodavni, ki so Zeleli ponazoriti svetleco krepost po vsem kraljestvu, so
najprej dobro uredili svoje drzave. Ce so Zeleli dobro urediti svoje drzave,
so morali najprej urediti svoje druZine. V Zelji, da bi uredili svoje druZzine,
so najprej vzgojili svoje sebstvo. V Zelji, da bi uredili svoje sebstvo, so
najprej popravili svoje sr¢ne zavesti. V Zelji, da bi popravili svoje sréne za-
vesti, so si najprej prizadevali biti iskreni v pomenu. V Zelji, da bi bili iskre-
ni v pomenu, so najprej do skrajnosti razsirili svoje znanje. Svoje znanje
so razsirili z raziskovanjem stvari.

W AR R N, Seia B, AR B, AR HE S
Bz, mBHE, SisHGE, LEHG, SEHOH, St
By A EE, RECHLA, |HEKYI. (Da xue, 2)

Iz zgornjega opisa je mozZno razbrati, da konfucijansko uteleSeno sebstvo
(shen/mi ) stoji v verigi izvajanj, ki so del konfucijanskega projekta samo-
kultivacije in se na neki nacin raztezajo od zunanjega k notranjemu, od druz-
be k posamezniku. UteleSeno sebstvo v tej verigi stoji na posebnem mestu,
saj predstavlja ravno lo¢nico med zunanjim in notranjim: torej ¢rto, ki na eni

vev v

Seno sebstvo tako predstavlja osrednje prizoris¢e projekta samokultivacije —
vendar pa, ¢e beremo Veliki nauk, ne nujno tudi njegovega izhodisca.

Jinsaijev prvi ugovor se nanasa prav na zgornji odlomek in se glasi:

V Razpravah je zapisano, da je mojster »udil stiri predmete: kulturo (bun
), moralno delovanje (k6 1T), zvestobo (chi &) in resnicoljubnost
(shin 18)«.® O&itno je, da so to Konfucijevi resni¢ni nauki. Napredek v
ucenju ne vklju€uje ni¢ drugega kot napredek v teh stirih predmetih. V
Razpravah je zapisano tudi: »Clovek modrosti ne dvomi; so¢lovecen ¢lo-
vek nima skrbi; pogumen ¢lovek nima strahu.«® Zengzi’ je temu dodal:
»Konfucijeva pot je sestavljena iz zvestobe in strpnosti.«® Konfucij sam je
dejal tudi, da moramo zvestobo in strpnost izvajati do svojega zadnjega
dne. Njegovi poti ni treba vkljuc¢evati nicesar, kar bi bilo onkraj njiju.

—ELE'C:EI< |—¥ V_I]’)’i’b?/(%l@o j"/ﬂ—"ﬁg"f_‘éj &o Eﬁ%%
L EKRFAEHIZOEHE. COWNODF > THHOEE X
e, XNEL. [HEEHDbOT, LHETEZT. BEIIENT]
Eo MTOEL, [RTOEIG. BHOA]| . s L HEHM

0 N oo U

FLAUZ: 3¢, AT, R, 15 (Lunyu, 7/25).
FEAK, [CEAE, HEANME (Lunyu, 9/29).
Zengzi. ¥ -F. Konfucijev uéenec.

Ry i, BAMCR (Lunyu, 4/15).

187



188

Marko Ogrizek

EHEHKO24 T TINETLINLKLT, RTFOIHEEG. C
N 32H 7% & 2 &, (1td po Yoshikawa in Shimizu 1971, 101)

Kot lahko vidimo, je Jinsaijev argument na prvi pogled oblikovan kot doktri-
naren, vendar pa je njegova kritika tudi vsebinska. Gre namrec za to, da je
projekt samokultivacije od samega zacetka lahko razumljen kot prevec raz-
slojen — kot potovanje iz ene tocke v drugo, kot iskanje dovrsenost, ki se v
svoji posebnosti odmika od vsakdanjega Zivljenja ljudi. Dodatno je zato lah-
ko razumljen tudi kot pretirano individualiziran in obrnjen pro¢ od temeljnih
medcloveskih odnosov, s katerimi je za Jinsaija (ter druge konfucijance) opre-
deljena pot clovestva.

Jinsai, ki je zagrizen nasprotnik kvietizma v vseh njegovih oblikah in resen
kritik vseh metod samokultivacije, ki so naperjene k osamitvi ali mirovaniju,
taksSna izvajanja zavraca. Po eni strani poudarja, da je Konfucij ucil napor
zvestobe in strpnosti, ki traja vse Zivljenje — torej so eti¢ni napori nekaj, kar
se nikoli ne konca: nikoli se ne razresi v dovrSenosti; po drugi strani pa iz-
postavlja, da konfucijanska pot —in kultivacija kreposti, ki le-to ohranjajo — ne
more biti le cilj u¢enja, temvec je v resnici ves ¢as prisotna:

Veliki nauk namiguje, da je napredek na poti tezaven kot vzpon na de-
vetnadstropno pagodo.’ Vzpenjamo se iz nadstropja v nadstropje, dokler
konéno ne doseZzemo njenega vrha. Toda konfucijanska pot ni Cisto nic
drugega kot pot ¢lovecnosti! Ker je bila namenjena kultivaciji — kako bi
lahko bila tako oddaljena? Konfucij je sam pripomnil: »Ali je so¢lovec-
nost dale¢? Takoj ko si jo zazelim, je tu.«® Mencij pa je dodal: »Pot je
blizu, vendar jo lahko is¢emo tudi na oddaljenih mestih.« ' Ti odlomki
nam povedo, da je pot zelo blizu! Zakaj se moramo povzpeti na visoko
pagodo, da bi jo dosegli?
RELSTANDBECEE ., EORIHEIZNIT L, —EEE
T XN—E2BET. BREATELRKEZ LT 20, ZRIEME
Hhod, b ANDELD. Net > TANDEEBL. MOEE C
EMINALA. LTFOELK. [fJEM»SAP. b 28T H
s CowefrEs] o TR, [BERBEECEY. LIIL
TIhzEECRE | . aREOHLPTEESIARD. DI
BOEWEZNT L& EHHAX. (Itd po Yoshikawa in Shimizu
1971, 101)

9 Glej Dao de jing, pog. 64.
10 ATIETER? AT, A2 A (Lunyu, 7/30).
11 fEPER? TAAS, WS Z 2 (Lunyu, 7/30).



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Jinsai v tej formulaciji nezno predstavlja pogled, ki ga na drugih mestih, kot
bomo videli, predstavlja bolj eksplicitno. Pot (dao/michi i&) predstavlja Zivo
gibanje, ki ga odlikujeta »tekoca« in »komplementarna« dejavnost, hkrati pa
ga ohranjajo univerzalne kreposti.?2 Clovek se po Jinsaijevem mnenju od poti
ne more zares locCiti — e se poskusa lociti od nje, je zapisan raz¢lovecenju
in propadu. Jinsai tako izrecno zagovarja nujnost krepostnega delovanja, ki
ohranja pot — v ozadju pa se skriva druga groZznja: to je gibanje, ki poti ne
ohranja, temvec jo uni€uje. Gibanje Zivega vesolja (ter s tem vsa gibanja, ki
se dogajajo znotraj njega) namrec¢ ne pozna izstopa ali odmika — predvsem
pa je nezaustavljivo. TakSna nezaustavljivost gibanja zaznamuje mnoge vidike
Jinsaijevega pojmovanja projekta samokultivacije.

Naslednja kritika, ki se jo v tem kontekstu izplaca izpostaviti, tako leti na spo-
dnji odlomek iz Velikega nauka:

Kaj je misljeno z besedami: »Kultivacija ¢loveka je odvisna od pravilnega
delovanja sréne zavesti«, lahko ponazorimo na naslednji nacin: ¢e je ¢lo-
vek pod vplivom jeze, bo ravnal nepravilno. Enako bo ravnal, ¢e bo pod
vplivom strahu, naklonjenosti ali tesnobe. Kadar sréna zavest ni prisotna,
gledamo, pa ne vidimo; sliSimo, pa ne razumemo; jemo, pa ne prepozna-
mo okusa tega, kar jemo. To je tisto, kar pomeni, da je kultivacija ¢loveka
odvisna od pravilnega delovanja sr¢ne zavesti.

FraiE B e E 0% SHPTSME, RIRGILE, Aam, Al
RFIIE; APTEFSE, AIRGILE; GAEE, RMAALE, O
KR, WA, B, iAok, s e
ILro (Da xue, 9)

Odlomek hitro zadane ob $e eno od Jinsaijevih kritik, in sicer zastavi vredno-
stno razmerje med tem, kar Jinsai imenuje namere sréne zavesti — kot so
jeza, strah, naklonjenost in tesnoba — ter sréno zavestjo samo: ki je v men-
cijanskem pomenu sede? stirih zasnov kreposti. Ta problem je v zgodovini
neokonfucijanstva obseZen in je pripeljal do razli¢nih razprav,** eden od po-
glavitnih pomislekov, ki jih Jinsai izpostavlja —in so zanimivi v kontekstu pricu-
joCega ¢lanka — pa je zagotovo vrednotenje gibanja kot neCesa negativnega,
proti cemur je treba naperiti napor samokultivacije, ter mirovanja kot necesa
pozitivnega, za kar si je vredno prizadevati.

12 Jinsai tukaj loCuje pot neba, pot zemlje in pot ¢lovestva (Ito po Yoshikawa in Shimizu 1971,
15). V danem kontekstu sta pomembni predvsem pot neba (izmeni¢no delovanje yin f&in
yang %) ter pot ¢lovestva (komplementarno delovanje kreposti so¢loveénosti ren/jin 1~in
primernosti yi/gi 3£).

13 Med njimi velja omeniti predvsem korejski problem sedmih Custev in stirih zasnov (siduan
giging VU3ii-11%). Za ve€ o korejski konfucijanski razpravi o §tirih in sedmih glej Lee 2017.

189



190

Marko Ogrizek

Jinsai ne verjame, da je tak$no vrednotenje upravic¢eno, in tudi na tem mestu
opisSe doloceno nezaustavljivost — tokrat na ravni sréne zavesti.

Jeza, strah, naklonjenost in tesnoba so dejavnosti sréne zavesti.'* Sréna
zavest se preprosto odziva na okolis¢ine na te nacine. Ko se odzove, se
ne moremo vzdriati dozivljanja jeze, strahu, naklonjenosti in tesnobe. Ce
ohranjamo svojo sréno zavest s so€lovecnostjo in obrednostjo, kot je sve-
toval Mencij, se bodo ti stirje pokazali kot so¢lovecnost in primernost, to
je kot univerzalna pot. Zakaj bi jih imeli za slabe? Veliki nauk ne priznava
teh dusevnih izkusenj. Zahteva le, da izkoreninimo jezo, strah, naklonje-
nost ali tesnobo. Veliki nauk je torej napacen, ker njegov avtor ni razumel
filozofske linije Konfucija in Mencija.

FnCoOWU>DL DIk, LDOHLY. BEZEN OEEBE
K. T 4bBO0LAN. COLAREEE. T hbb. &
15 e g BREER LD DT, WRLLV[E L
TLEHFL. L2V T2 T2L &, T4bbBZOND
DFEF. s -fLoEbhicL T, RTOEHBEL ., [fOHE
LEZENRINAALA. RENBINLINEZ#MATL T, fEH
AT R g BEREASACEENT. CREIBFLE
DIMAR %5 & 228 7% 0 . (Itd po Yoshikawa in Shimizu 1971,
102)

Kot bomo videli pozneje, je Jinsaijevo lastno obravnavanje »Custvenosti«
zgrajeno na podlagi mencijanskih izvajanj, vendar pa gre dlje od osnovne
ugotovitve, da so Custva ali dobra ali slaba: Jinsai namrec verjame, da so
custva v svojem najosnovnejSem pomenu pravzaprav osnovni odzivi na
okolis¢ine — so temeljna gibala c¢loveskosti. Hkrati pa, kot bomo videli, za
Jinsaija jeza, strah, naklonjenost in tesnoba niti niso taksni osnovni odzivi —
niso temeljna ¢ustva (ging/jo %), temve€ so nekaj bolj kompleksnega. Gre
za namere sréne zavesti, ki niso vec le aktivacija ¢loveskosti, temvec¢ imajo
prej usmerjevalno funkcijo.

Sréna zavest hkrati igra vlogo povezovalke, saj v svoji univerzalni mencijan-
ski zasnovanosti omogoca najgloblji stik ¢loveka z ljudmi: to so univerzalne
kreposti, v skladu s katerimi sréna zavest usmerja ¢loveskost. Jinsai vseskozi
poudarja fluidno naravo obstoja in taksno je tudi njegovo pojmovanje sréne
zavesti ter ¢loveskosti. Cloveskost ¢loveka predstavlja gibanje znotraj obéega
gibanja sveta; sr¢na zavest pa omogoca sreCevanje in harmonijo — podobnost
posamicnega gibanja, iz katere se rojeva univerzalna krepost. Hkrati pa sréne

14  Zanimivo je, da Jinsai tukaj ne priznava kitajske dvojnosti telesnosti (ti &) in dejavnosti (yong
H), vseeno pa priznava, da so zgoraj omenjena stanja delovanja sréne zavesti.



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

zavesti ne odlikuje nekaksna stati¢na pravilnost: tudi sréna zavest je za Jinsa-
ija del Zivega vesolja.

Mencijevo pojmovanje popravljanja sréne zavesti velja za vse ljudi, ne le
za enega. Ko je Mencij ucil navadne ljudi, je spodbujal »ohranjanje sréne
zavesti«® in »kultiviranje sréne zavesti«,® nikoli pa ni ucil »popravljanja
sréne zavesti«, kot to pocne Veliki nauk. Mencijevi bistveno eti¢ni cilji so
tako postali povsem ocitni. Z zagovarjanjem »ohranjanja sréne zavesti«
je Mencij ucil, da njena dejavnost ne sme biti unicena. S spodbujanjem
»kultivacije sréne zavesti« je Mencij ucil, da je treba njeno dejavnost raz-
vijati. Veliki nauk pa namiguje, da je sr¢no zavest mogoce preoblikovati,
kot da bi bila nekaksen upogljiv pripomocek. Veliki nauk nadalje nami-
guje, da bo sréna zavest, ko ji enkrat nadenemo dolo¢eno obliko, ostala
fiksna in nespremenjena za vedno. Ali to odraZza pravilno razumevanje
sréne zavesti?

HTOEDOT L E, ELODF, JurohnsReji XL T,
INEBONHBI NS T . M PFENIHED 2. H 2 0E0
FHRTEEOL, D20VELEEIEEHIT. WELEM»DTLEIE
TEEDT., TOERONEDA, [OLEHAT] ) HEE.
ZTOTUSHAZEEMTELD. [LEeES] Eun)HE.
ZORYACEEMTELD., LZOLTREMAEZSL. A
OLEHIT 2, B EriEszNT L. ZORFIEHRE. —EL
TEI RIS BZXLE, CULHIEOLEMDIEL S AR, (Itd po
Yoshikawa in Shimizu 1971, 103)

V tem opisu pa je Ze mozno bolj jasno zaznati elemente nezaustavljivosti gi-
banja, ki jim je podvrzena sr¢na zavest. Jinsai se tukaj ves ¢as bori proti temu,
da bi bil ¢lovek v projektu samokultivacije odveden od svojega temeljnega
vsakodnevnega eti¢nega delovanja, in hkrati ne priznava nicesar, kar tezi k
popolni dovrsenosti ali razreSenosti, saj v tem vidi prikrit poziv k stati¢nosti
in mirovanju. Jinsai se obraca stran od takSnega modela samokultivacije, ker
ne verjame, da je neka stati¢na pravilnost mogoca (ali celo zazelena). Sréna
zavest je del Zivega vesolja in je podvrZena nezaustavljivosti: njena resnicna
taksnost ne sili k mirovanju — niti takSno mirovanje zanjo ni mogoce.

V tem smislu pa lahko obravnavamo tudi Jinsaijev zadnji ugovor, ki ga bomo
tukaj predstavili:

15 Mengzi 7A/1.
16 Ibid., 7B/35.




192

Marko Ogrizek

Nauk o sredini*” uci: »Napravite sebstvo iskreno.«*® Vendar pa nikjer ne
omenja, da bi morali biti iskreni v pomenu. V konfucijanski literaturi je
glagolska fraza »napraviti za iskreno« upravic¢ena, kadar se uporablja v
zvezi s sebstvom (mi &), ne pa, kadar se uporablja s pomenom (i ).

R T[] T, [BEEed] EEbI2EX
. THOBHOFHRCINEFEBINIL T, ChERCHE
TN I B2 E A% D, (Itd po Yoshikawa in Shimizu 1971,
104)

Jinsai v uteleSenem sebstvu vidi mnogo bolj celosten pojem kot v pojmu po-
mena: pomen je mozno precizirati v mirovanju (dalo bi se trditi, da k takSne-
mu preciziranju celo sili), iskrenost pa je za Jinsaija brez dvoma napor v gi-
banju. In zato Jinsai vidi samokultivacijo kot usmerjeno SirSe in bolj celostno:
v tem smislu zanika notranji razvoj iskrenosti pomena in popravljanja sréne
zavesti ter se vrne k uteleSenemu sebstvu. Hkrati pa je jasno, da je uteleSeno
sebstvo zanj izpostavljeno nezaustavljivosti.

Clovek kot gibanje znotraj gibanja

Jinsai na vsakem koraku poudarja Zivo in produktivno naravno vesolja, ki je
v svojem bistvu nenehno nastajanje ter gibanje; in ¢eprav nikjer ne govori
izrecno o nezaustavljivosti, takSno razumevanje preveva njegov nauk. Eno
taksnih mest v njegovih filozofskih izvajanjih je na primer njegovo razlikova-
nje »Zivega« in »neZivega« ali »mrtvega vesolja«.

V svojih omejenih ontoloskih razmisljanjih Jinsai namenja Zivljenju, kot ga
vidi sam, posebno mesto. Pravi, da je »pot neba in zemlje sestavljena iz Ziv-
ljenja (sei £), in ne smrti (si L)« (1t po Yoshikawa in Shimizu 1971, 16), ter
da sta si »Zivljenje in smrt popolnoma nasprotna«? (ibid., 17). Trdi, da ¢eprav
lahko re¢emo, da stvari umrejo in da nekaj zdruZenega razpade, se Zivljenje
samo nikoli ne konca (ibid.), saj je le-to neprekinjen in povezan proces. Za
Jinsaija sta si Zivljenje in smrt tako popolnoma nasprotna, da niti ne sodita v
nobeno komplementarno dvojico nasprotij — Zivljenje in smrt sta popolnoma
nezdruzljiva.

17  linsai nikjer ni podvomil, da je Zhongyong i (Nauk o sredini) pristno konfucijansko delo.
Vsekakor se pojem dinami¢ne umerjenosti, ki ga predstavlja, lepo sklada z Jinsaijevimi lastni-
mi pogledi na svet v nenehnem gibanju in njegovo nezaustavljivost.

18 Zhongyong, pog. 20.
19 RO 4> THEL .
20 EEFER T BZWMED .



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Zdi pa se, da se v tej delitvi skriva druga, podobna delitev: delitev, ki jo Jinsai
vidi tudi v gibanju in mirovanju. Ce je svet v nekem smislu tok komplementar-
nosti (gibanje in mirovanje, dobro in slabo), pa se zdi, da se za Jinsaija Zivi svet
pravemu mirovanju zmeraj le priblizuje: nepopolno, celo zacasno. Nekaj, kar
absolutno miruje — v ¢emer ni nobenega potenciala produktivnega delovanja
— je za linsaija preprosto mrtvo in nima vpliva na ZivecCe vesolje.?! Predvsem
pa nikakor ne bi smeli na podlagi iskanja takSnega mirovanja izoblikovati pro-
jekta samokultivacije. Samokultivacija je kultivacija odnosov v gibanju: ker je
Zivi svet v svojem bistvu pravzaprav gibanje. S tem pa je treba sprejeti tudi
dejstvo, da je takSno gibanje pravzaprav nezaustavljivo.

Jinsai kot Zive pojme in del Zivega vesolja vidi pojme, kot so pot (dao/michi
iH), krepost (de/toku %), sréna zavest (xin/shin :{») in Eloveskost (xing/sei
4). Vsi ti pojmi so del ob&ega gibanja sveta: so gibanje znotraj gibanja. Vsi
ti pojmi so zatorej hkrati prav tako podvrzeni nezaustavljivosti tovrstnega
gibanja. Jinsai na primer poudarja mencijanske prvine srcne zavesti: sr¢na
zavest je v svojem bistvu zgrajena tako, da se odziva na obce gibanje in v
njem sodeluje, ga soustvarja, saj poseduje zmoznost moralnega presojanja
— usmerjanja, krmarjenja (ne pa, seveda, tudi zaustavljanja). Jinsai jasno
zavraca moznost, da bi bila sréna zavest osvobojena nezaustavljivosti obce-
ga gibanja.??

Ob pojmu sréne zavesti pa Jinsai Se nekoliko vecji pomen daje pojmu ¢loves-
kosti:® kajti, e sréna zavest usmerja gibanje, potem cloveskost pravzaprav
lahko vidimo kot gibanje samo — omejeno gibanje, ki je ¢lovek, znotraj obce-
ga gibanja, ki je svet.

21 Na podlagi tega Jinsai na primer kritizira pojem strukture (/i/ri #): to je po njegovem mnenju
mrtev pojem, ki oznacuje stvari, ki se sicer ohranjajo, vendar so neZive — oznacuje nezivo ure-
jenost vesolja, v kateri ni mogoce govoriti o »tekocem« in »komplementarnem« delovanju
(glej na primer Ito po Yoshikawa in Shimizu 1971, 32).

22 Jinsai na veC mestih razpravlja o tem, da je sréna zavest del Zivega vesolja (glej na primer Ito
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 47). Je Zivi pojem in ga je zato celo treba opisovati z Zivimi
prispodobami, kakor je to na primer pocel Mencij, ki je sr¢no zavest opisoval s prispodobami
deroce vode (liushui/ryisui ¥ii7K) ali poganjajotih kal¢kov (mengnie/bogetsu HfiEE) (glej na
primer Mengzi 2A/6, 6A/8). Nasproti temu Jinsai postavlja primer metafore, ki je po njego-
vem mnenju za src¢no zavest ne bi smeli uporabljati: »svetlo ogledalo in mirna voda« (ming-
jing zhishui / meikyo shisui"3#% 11:7K). Vse to kaZe, da sta gibanje in njegova nezaustavljivost
vseskozi klju¢nega pomena.

23 Sréna zavest (xin/shin :U») in Eloveskost (xing/sei 14) sta v konfucijanskem diskurzu tesno po-
vezana pojma. Ze sami pismenki kot ideograma lahko poveZemo takole: pismenka za sréno
zavest /0> v izvirniku predstavlja Zile srca, medtem ko je pismenki za Eloveskost 14, ki prav tako
na levi vsebuje del, ki predstavlja srce, na desni pridodan element, ki predstavlja v grobem
rojstvo, rast (podoba rastline).

193



194

Marko Ogrizek

Cloveskost je prirojena, to je tisto, s ¢&imer se ljudje rodimo.?* Nicesar ji ni
mogoce zares dodati ali odvzeti. [...] Z izjavo, da je »Cloveskost dobra« (zen
3£), je Mencij Zelel sporo¢iti, da kljub nedtetim neenakostim v njihovih te-
lesnih nagnjenjih vsi ljudje priznavajo dobro kot dobro in slabo kot slabo.
Po Mencijevem prepri¢anju to velja ne glede na zgodovinsko dobo in ne
glede na to, ali so ljudje bedaki ali modreci. Mencij pa s tem ni Zelel na-
migovati, da dobrota ¢loveskosti obstaja loceno od uteleSenega gija ljudi.

HExAdEzD, NZ0ET 22D £ L TIMETSE &R
Lo LIIOLTHTNINEHZBEHE I HIE. TLELANDEHE.
JIFRCheE2H(80E0i 8L, LhnEbznEsEELELES
Bred22d. 3 bbb 558 E, BEREBES L2545 7C
0., JEEHLTINESOICH S I 5% D, (It po Yoshikawa
in Shimizu 1971, 48-9)

Jinsai je torej najprej izpostavil meje ¢loveskosti — vendar pa seveda takoj
zavrnil njeno stati¢nost ali zunajtelesnost. Ker gre spet za pojem, ki je del Jin-
saijevega Zivega vesolja, je ¢loveskost hkrati tudi pojem, ki je jasno podvrzen
nezaustavljivosti. Cloveskost predstavlja gibanje znotraj gibanja in za Jinsaija
ni nikdar zares zaklju¢ena ali dovrSena v statiCnem smislu — ne v svojem za-
¢etku ne v svojem koncu. »Dobra« pa je ravno po svoji zmoznosti vstopanja v
obco krepost, torej odli¢nost gibanja, ki ohranja, ne unicuje.?®

Tudi Jinsaijeva formulacija razlike med ¢loveskostjo in Stirimi krepostmi je tu-
kaj predstavljena na jasen nacin: kreposti niso odlike nekaksne potopljene
in zakrite ¢loveskosti — ¢loveskost poseduje sréno zavest, ki usmerja gibanje
znotraj obcéega gibanja. Jinsai pravi:

Soclovecénost, primernost, obrednost in modrost so pojmi, ki se nanasa-
jo na Pot in krepost. Ne oznacujejo ¢loveskosti! O »Poti« in »kreposti«
govorimo v univerzalnem smislu, in ne kot o ne¢em, kar je znacilno le za
posameznika! Cloveskost pa se nanasa le na dolo¢no sebstvo, ne na vse
na svetu! TakSna je razlika med ¢loveskostjo ter Potjo in krepostjo.

LCHEALFEONE . & LEHEOLCL T, HOZLICHs T, EE
. B RTNCETZ228-oTCEY2. ~ANODFTZEZ21CH
59, e, ol 6BONICAETE2E->TLTEY. KT
DR DEHIHAHT. CHEEEEDH LY. (Ito po Yo-
shikawa in Shimizu 1971, 39-40)

24  Mengzi 6A/3.

25 Vtem smislu Jinsai posebej poudarja, da se ¢loveskosti ne da preprosto enaditi s strukturo —
Cloveskost je vedno utelesena in kot taka ne more izstopiti iz ob¢ega gibanja (glej na primer
Ito po Yoshikawa in Shimizu 1971, 51).



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Sréna zavest torej usmerja gibanje ¢loveskosti znotraj obcega gibanja poti.
Kreposti pa so tisto, kar takSno gibanje ohranja — nezaustavljivost namrec
narekuje, da mora biti gibanje tekoce (in delovanje spretno), ¢e naj ne bo
unicujoce.?® S tega vidika lahko na neki nac¢in razumemo tudi pojem harmoni-
je: ideal dobre druzbe v konfucijanstvu je harmoni¢na druzba — torej gibanje:
sreCevanje, prelivanje razli¢nih gibanj — ki ohranja in neguje vsakrsno taks-
nost Zivega (glej na primer Itdo po Yoshikawa in Shimizu 1971, 18), predvsem
pa Cloveskost slehernega ¢loveka.?”” Harmoni¢na druzba ni druzba popolnega
miru, temvec druzba dinamicne srednje mere: s tem hkrati preusmerja uni-
¢evalno moc nezaustavljivosti.

Jinsai zato tudi verjame v umerjenost ¢ustev (ging/jo 1%),% ne pa v njihovo
zanikanje ali negativno vrednotenje — prav v ¢ustvih namrec vidi Se enega
od poglavitnih vzrokov za to, da je ¢loveskost dobra. Jinsai ¢ustva namrec
vzpostavlja kot temeljno gibalo ¢loveskosti.

ZhuXije[...] trdil, da »sréna zavest zdruZuje ¢loveskost in ¢loveska Custva«.
V tem kontekstu je ¢loveskost razumel kot telesnost sréne zavesti, Custva
pa kot njeno delovanje. Zhu je te ideje oblikoval, ker ni nikoli spoznal,
da je sréna zavest sréna zavest, ¢loveskost pa je ¢loveskost. Za vsako od
njiju obstajajo razliéne metode kultivacije. Custva so gibala ¢loveskosti in
spadajo med Zelje. Ko se Custva strnejo v namere, pa postanejo del sr¢ne
zavesti. Stiri zasnove kreposti, pa tudi jeza, strah, naklonjenost in tesno-
ba, so namere sréne zavesti; ne smemo jih imenovati ¢ustva.

MELL A Z 5 <. DUEMEFZEGERNE, LZHOL THEEZ L > THLOD
REL. BEOOHET. MU ZOMAY .. TRZ THIS T . Dk

26 Zdi se, da nezaustavljivost v sebi zmeraj nosi uni¢ujo¢ potencial. Ceprav na primer Jana
Rosker v svojem clanku (Rosker 2022, 309) lepo pokaZe, kako dinamicni (procesni) sistem
kitajske misli lahko vsebuje momente staticnosti, medtem ko stati¢ni sistem, obratno, ne
more zajeti momentov gibanja, pa v tem pogledu vprasanje nezaustavljivosti — konkretnega
prehoda iz gibanja v mirovanje v danem trenutku, brez abstrahiranja dinamicnega potenciala
— kljub vsemu ostane: izkustvo kaZe, da je zaustavitev leteCe puscice nazadnje ali postopna
ali pa unicujoca — in da puscica tudi v »mirovanju« ne miruje zares: podvrZena je na primer
ponovni rabi; ali pa razpadu, ki se ga da sicer upocasniti, ne da pa se ga nikoli zares zaustaviti.

27  Tukaj lahko izpostavimo tudi zavedanje, da je v vecjih sistemih takSno neunicujocnost tezko
doseci, zato se v pisanju zakonov pravzaprav ne umerjata vec nezaustavljivost in neunicujoc-
nost, temvec se prerazporeja sprejemljivo unicenje. Vsemu temu pa seveda Se vedno botruje
nezaustavljivost.

28 TakSna umerjenost se zgodi, e ¢lovek sledi krepostim poti, ne pa z aktivnim umerjanjem in
zanikanjem kot nac¢inom kultivacije. Podobno opazanje glede umerjenosti ¢ustev v Razpra-
vah je zapisal tudi Margus Ott (2017, 74-6), vendar pri njegovem razmisljanju (in menda
Konfucijevem lastnem) ¢ustva na koncu izginejo. Jinsaijev pojem Custev pa je — kot vidimo
— podvrZen nezaustavljivosti: Custva so zanj nujna.

195



196

Marko Ogrizek

b, thEEatt, SO0 KREHI 2UE0 . thE 22
NHEOFHCTHRICIET 2FH. by »ricBELCHs L &d. ¥4b
LInELEREI. Wins & VFEEZEDONO>OHED T & &, A%
DOBET2E20H. ChzHelINM»6E3%0., (Itd
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 57-8)

Jinsai citira »Yue ji« 4450 (»Zapis o glasbi«) v Knjigi obredja, ki pravi: »Ob
stiku s stvarmi postanemo dejavni; posledica te dejavnosti so Zelje ¢loves-
kosti«? (Liji, 19). Jasno je, da Jinsai govori o Custvih kot o tistem, kar aktivira
¢loveskost, hkrati pa vidi to aktivacijo kot posledico stika s stvarmi — oziroma,
¢e povemo nekoliko drugade, sovstopanja v obc¢e gibanje sveta.®® Ker so se
custva zmozZna odzvati tako, da v sodelovanju s sréno zavestjo porodijo mo-
ralno namero, so tudi ¢ustva v svojem bistvu dobra.

Jinsai poleg tega meni, da je treba Custva razumeti kot nekaj, kar spada med
¢lovekove Zelje — ki se torej ujemajo z zunanjimi razmerami, vendar imajo
tudi lastno moralno razseznost. S tem Jinsai ponovno nasprotuje naukom,
ki bi skusali dihotomizirati pojma c¢loveskih Custev in ¢loveskih Zelja ter ju
podvredi razlicnim vrednostnim sodbam. In hkrati zanika, da je ¢ustva sploh
mogoce aktivno kultivirati ali celo izniciti, saj so na neki nacin spet le poseben
izraz nezaustavljivosti — kultivirati je treba torej ¢loveskost samo (gibanje:
Sele slednje namrec lahko narekuje vrednotenje posameznih Custev in Zelja).

Jasno je torej, da za Jinsaija konfucijanska cloveskost, ki je del uteleSenega
sebstva, pomeni gibanje, ki predstavlja rast, zorenje, vendar pa nikoli ne
doseze tocke, kjer bi bila osvobojena nezaustavljivosti. Dokler je uteleSeno
sebstvo Zivo, je podvrZeno nezaustavljivosti — ¢lovek se prilagaja in uci, ce
tako Zeli ali ne. Relacijsko sebstvo Zivi in se izpolnjuje v odnosu do soljudi
(vstopa z njimi v skupno gibanje) ter soustvarja svet svojega utelesenja (obce
gibanje), nikoli pa ni zares gospodar lastnega kraljestva, osvobojen vseh zah-
tev, ki jih narekuje nezaustavljivo gibanje. Custva predstavljajo osnovni me-
hanizem stika med ¢lovekom in svetom ter temeljno gibalo ¢loveskosti — ki
stoji pred vsako namero.

Jinsai se tako vseskozi vraca k neizbeZnosti samokultivacije: samokultivacija
je odgovor na nezaustavljivo gibanje. Je u€enje, ki nam nazadnje omogoca
spretno preusmeriti unicujoce zahteve nezaustavljivosti — ter jih preliti v op-
timizem neskonéno produktivne kreposti.

29 RAMITE), YE A,

30 Zdi se, da tak$na formulacija uposteva tudi dejstvo, da ima ging/jé 1 dodan pomen »situa-
cije« ali »zunanjih okolis¢in« — je tisto, kar poganja gibanje znotraj gibanja, v odziv na obce
gibanje.



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Enotnost ucenja in poti

Nezaustavljivost seveda barva tudi Jinsaijev pogled na ucenje. Jinsai namrec
v samokultivaciji zopet ne vidi potovanja (ali vracanja) k nekemu cistemu,
pravilnemu stanju — k nekakSnemu izvoru, zakljucku ali dovrsenosti, v katerih
se statiéno odseva popolnost — temvec vidi pred seboj vedno le nove, izpi-
liene obrate, ki ne zanikajo nezaustavljivosti, temvec se prilagajajo nanjo na
vedno boljse in boljse nacine, dokler iz nje ne vznikneta odli¢nost in pot.

S tega vidika pa bolj kot znanje (ali vednost), ki se dotika vecnih struktur ure-
jenosti sveta, Jinsai zagovarja zasledovanje znanja na nacin, s katerim se to
konkretno dotika obcega gibanja.

To, kar je modrec Konfucij mislil z besedo »znanje« (chi %), se razlikuje
od tega, kar neokonfucijanci imenujejo znanje. Po Konfuciju »znanje«
napreduje od tega, da vemo, kako kultivirati samega sebe, do tega, kako
vladati ljudem. Poleg tega vkljuCuje tudi znanje o tem, kako upravljati
druzine in prinesti svetu mir. Vsi vidiki takSnega znanja vklju€ujejo upo-
rabno, praktiéno ucenje. Noben element tega ni zgolj abstrakcija o nepo-
trebnih malenkostih.

HAOLWOLDZH LT, BEOVOLDIHEVIZ L, RERE
LTRHRC»5d. WbhwdHéd,. BOnEBL3L0L TAE
OB RU XeFI)BE DL TRIFEFEAMITT BN,
ALAHOEFIIL T, BREL THCHPO KRR IZ WD 5
& %70, (1td po Yoshikawa in Shimizu 1971, 44)

Taksno znanje hkrati sprejema nezaustavljivost ter v sredis¢e postavlja spre-
tno prilagajanje na njene zahteve z vse spretnejSim presojanjem in preu-
smerjanjem. Tudi tukaj gre torej za vec kot le za eno od znacilnosti, ki naj bi
jih poudarijalo japonsko konfucijanstvo — namre¢ jitsugaku 3%2%, prakti¢no
ucenje. Ne gre le za zahtevo po prakticnem znanju: na neki nacin gre tudi za
razumevanje, da ima pridobivanje znanja zmeraj tudi svojo eti¢no dimenzijo,
Ce jo jasno vidimo in priznamo ali ne. Gre za razumevanje, da ima znotraj
nezaustavljivega toka vsako znanje lahko tudi svoje nenadejane posledice.?!

Jinsai tako napada v pretirane podrobnosti usmerjene razprave svojih pred-
hodnikov in zdi se, da celo zani¢uje znanje (ali vednost), ki je sama sebi na-
men.*? Povsem jasno je, da je po njegovem mnenju taksno znanje, ¢eprav

31 Tudi gola dejstva imajo svojo eticno dimenzijo v tem, kako vplivajo na ¢loveska Custva in na
delovanje srcne zavesti — ter posledi¢no na gibanje cloveskosti.

32 Tudi Margus Ott poudarja prednost »tihega« (tacit) znanja pred »eksplicitnim« (explicit), ko
gre za konfucijansko samokultivacijo (Ott 2017, 80).

197



198

Marko Ogrizek

ni nekoristno, treba vedno dalje preusmeriti v izvajanje kreposti in spodbu-
janje izpolnjenih medcloveskih odnosov. Tudi za Jinsaija, tako kot za druge
konfucijanske ucenjake, je ucenje najvisja vrednota; toda hkrati vedno tudi
globoko eti¢no prizadevanje. Vse, kar spodbuja vsakodnevno eti¢no Zivljenje,
je znanje, za katerega si je vredno prizadevati, in za vse znanje si je vredno
prizadevati tako, da spodbuja vsakodnevno eti¢no Zivljenje ljudi.

S tem se lepo pokaZe Jinsaijev pogled na to, kaj je bistvo konfucijanskega
ucenja. Ucenje ni le iskanje resnice, temvec je bolj celostno dolo¢en nacin
pridobivanja znanja in hkrati posledi¢no vedno tudi Ze nacin njegove mozne
rabe. Kot tako je seveda kljuc¢en del samokultivacije.

U&enje vkljuCuje tako temeljno stvarnost (hontai Z<{%) kot kultivacijo
(shai 1% 5%). Njegova notranja resniénost je sestavljena iz so€love¢nosti,
primernosti, obrednosti in modrosti. Za njeno kultiviranje moramo biti
zvesti (chd '), zaupanja vredni (shin {5), spostljivi (kei %) in vzajemno
socutni (jo #). Soélove¢nost, primernost, obrednost in modrost so uni-
verzalne kreposti sveta; zato tvorijo temeljno stvarnost uéenja. Modrec
Konfucij je svoje ucence ucil, naj jim sledijo v svojih dejanjih. Ni ucil, naj
razvoj teh kreposti odlagajo na cas, ko se bodo Ze kultivirali. Zvestoba,
zanesljivost, spostovanje in so€utna strpnost pa so bistvene oblike eticne
prakse (rikké no y6 11472 %%). Oznalujejo vrste eti¢nega napora (kufi
IJ17K). Niso temeljne kreposti! Zato jih je treba gojiti v praksi.

HUAKEY . BEAY .. AMEEd. CEALE. Z2hrn. BA
. BEWEOE, Ao, ULLLLELEE. RFDE
.Mz cheARkEsES> . BN EEELTINICH-TIH
#iTabl . BREL-TRADICHST . BEHREE. 11T
DE,. NhHKREH 2 Lt T2, RROMECH 53
Wz Cn #1855 9 . (1t po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65)

Tudi tukaj Jinsai v prvi vrsti opozarja na eticne vidike u¢enja; hkrati pa seveda
tudi na dejstvo, da se ucenje nikoli ne konca: ker je uéenje vseskozi tudi prak-
ticiranje pravilnega v objemu nezaustavljivega obcega gibanja. Tudi ko smo
na primer v neki vescini zares dobro podkovani, to ne pomeni, da se lahko re-
Simo njenega izvajanja: u€enje in izvajanje sta podvrzena zakonom nezausta-
vljivosti. Lahko prenehamo z izvajanjem kreposti, ne moremo pa prenehati z
vsem izvajanjem — vsaj dokler smo Zivi. Tudi tukaj gre torej za nezaustavljivo
gibanje znotraj gibanja: poudarek pa je na njegovi kakovosti. Ce namre¢ v iz-
vajanju ne sledimo tistemu, kar ohranja pot (torej krepostim), potem sledimo
tistemu, kar pot unicuje. Za Jinsaija se iz tega ne da izstopiti. Eti¢ni napori zanj
niso nekaj, kar se postopoma raztopi v univerzalne kreposti — nikoli niso zares



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

izCrpani in nikoli dokoncani: ne predstavljajo cilja ali dovrSenosti, temvec gi-
banje samo, ki je krepostno. Clovek jih lahko usvoji, vendar jih ne more nikoli
nehati prakticirati; nikoli ga ne pripeljejo k dokon¢ni razresitvi nezaustavlji-
vosti, temvec vedno le k vse boljSemu prilagajanju in odgovarjanju nanjo.

Hkrati pa Jinsai prav na tem mestu jasno poudarja relacijsko naravo konfuci-
janskega sebstva in pravi:

Konfucijanska pot prvotno ni razlikovala jaza od druzbe; zato ju konfucijan-
ci ne bi smeli lo¢evati. Ce ne bi bilo zvestobe oziroma naprezanja samega
sebe in strpnosti oziroma obzirnosti do drugih, se ne bi mogli harmonicno
zdruZziti s soljudmi. Zvestoba in strpnost sta torej najvecja ter najbolj bi-
stvena nauka za tiste, ki si Zelijo udejanjiti pot in dopolniti kreposti.

JELEBE L EANCEZS»D &ML, ¥R ACES»DC
EHEL, ORLLELEBEEL-TBONRERLSL, By ->TANEN2
WhHhosI2E&lE. bbb ANCEsEbETINE T B L
Ho63 . MICEEITLWEERSALERTZEEE. §abbIE
WMEOY 22134 BB E D KA 21 7% L. (Itd po Yoshikawa
in Shimizu 1971, 68)

Napor zvestobe in strpnosti je za Jinsaija torej v sredis¢u konfucijanskega pro-
jekta samokultivacije. V skladu s Konfucijem na primer zatrjuje, da je strpnost
(shu/jo #1) eti¢ni napor, ki ga je treba vlagati do svojega zadnjega dne (glej Itd
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 66). Hkrati je Jinsaijevo pojmovanje eti¢nega
napora zvestobe in strpnosti globoko ¢lovesko ter predstavlja poziv proti de-
humanizaciji ljudi:

Zvestoba (chi ) pomeni, da do kraja izérpamo svojo sréno zavest.

Strpnost (jo Z1) pomeni biti pozoren na sréno zavest drugih.

BONOLERESLRESTE#BEL. NOLENVEZZ2HE
9 . (Itd po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65)

Jinsai trdi, da ima Zhu Xi prav, ko citira Cheng Haotov opis zvestobe kot iz¢r-
panja samega sebe, Zhu Xijev lastni opis strpnosti pa je napacen. Namesto
Zhu Xijeve »razsiritve na drugega z izpeljavo iz sebe«? Jinsai namrec zagovar-
ja preprostejSo opredelitev strpnosti: »Biti pozoren na sréno zavest drugih.«
Strpnost je tukaj vredno posebej izpostaviti, ker v resnici predstavlja kljuc-

vvvvv

33 KA

34 Kot taka nastopa tudi v sestavku, v katerem je zastavljeno konfucijansko zlato pravilo. Ko ga je
ucenec Zi Gong vprasal: »Ali obstaja ena beseda, po kateri se lahko ravnamo vse Zivljenje?«
je mojster namre¢ odgovoril: »To je vzajemnost (shu Z1): ne stori drugemu, ¢esar si sam ne

199



200

Marko Ogrizek

strpnost, ne jemljejo v obzir le omejenega gibanja lastne ¢loveskosti, temvec
upostevajo tudi delovanje sréne zavesti drugega. Hkrati se napor strpnosti
nikoli ne konca in je vecCen odziv na zahteve nezaustavljivosti.

Jinsai meni, da je treba ljudi meriti po njihovi lastni sréni zavesti: po tem,
kar jih usmerja. V tem pogledu smo lahko po Menciju optimisti¢ni, saj sréna
zavest vseh ljudi poseduje Stiri zasnove univerzalnih kreposti; vendar Jinsai
tukaj jasno poziva tudi k razumevanju zahtev nezaustavljivosti, ki ljudi vodijo
do vcasih nerazumljivih dejanj. 1zogniti se moramo vsakrsni dehumanizaciji:
¢e ljudi obravnavamo zmeraj le s stalis¢a samega sebe, potem jih hitro pre-
sojamo izkljuéno po okolis¢inah svojega Zivljenja in tako napaéno ocenimo
njihove lastne. Strpnost nam dovoljuje, da se postavimo v koZzo drugega.

Jinsai se v svoji obravnavi na tem mestu z moc¢nimi moralisti¢nimi izrazi zavze-
ma za strpno, odprto in ¢lovekoljubno drzo:

Ce pa socutno upostevamo, kaj imajo ljudje radi in esa ne, kak$na sta
njihov stan in poklic, potem se nam bo njihova sréna zavest zdela podob-
na nasi sréni zavesti in njihovo utele$eno sebstvo (sono mi H: &) se bo
zdelo podobno nasemu uteledenemu sebstvu (ono mi ©.£). Ko posta-
nemo pozorni na stisko druge osebe, ko razmisljamo in sodimo tako kot
ona, se zavemo, da tudi njena slaba dejanja izvirajo iz okolis¢in, ki se jim
ni lahko izogniti, in morda iz neznosnih razmer. Razumemo tudi, da slabih
dejanj ne smemo presojati s hudim odporom. Vljudno in obzirno mora-
mo zadeve obravnavati s strpnostjo. Nikoli ne smemo ravnati z ljudmi
kruto ali brezsréno! Pohiteti bi morali k ljudem v tezkih razmerah in jim
pomagati, ko se znajdejo v stiski, kot da ne bi imeli druge izbire. Veli¢ina
te kreposti, strpnosti, je neizmerljiva! Konfucij je tako ucil, da bi morali
ljudje strpnost prakticirati do svojega zadnjega dne.

WR LU ANE[FT 220 ESTZ 2. 2003 &2 3
BT ECAWMMENOVEST, ZOLEL>TEORALEL. Z
DHEL->TBEDOHRHE L. ZMAE, chzlluwihzgs e
ElZ. T 2bbN0EBICZOEL I EEBI2EAICH
T, D2V EZFOH I thib& 325140 T, IR®L S
NEFRABONMSIS2EHEHZ LM, MARERE L THE
NWTFEE*BO T, ZEs - T hrzcEST. NOEWHE
D, NI &, BOThsolehliobd. TOHED
K BEITAXI»LIZEHEEFY, RTFUKHZ L 4o THEHD
2 &TINATH DXL, (Itd po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65-6)

felide (FEME: [HA—FMmuEFIT2HET? | FH: [HAT! O 2
WA Ne 1) (Lunyu, 15.24).



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Nezaustavljivost ni v vseh primerih neizbeznost, toda ljudje so veckrat pod-
vrZzeni Zivljenju in okolis¢inam, ki se jim morda ne morejo izogniti ter iz
katerih se pozneje ne morejo izkopati. Njihova sréna zavest je dejavna in
jim verjetno s svojim delovanjem celo povzroda stisko, vendar je njihovo
gibanje znotraj ob&ega gibanja brez zadostne lastne mo¢i. Ce Jinsai po na-
vadi torej govori o tem, da sta so¢lovecnost in pot ¢loveku zmeraj blizu,
pa tukaj vendarle prepoznava Zivljenjske razseznosti nezaustavljivosti, ki jih
narekuje obce gibanje, in na ta nacin podaja globoko ¢loveéen pogled na
socloveka.

Prav tukaj pa se zdi tudi, da Jinsai kljub vsemu ohranja svoj konfucijanski
optimizem in upanje ne le za moZnost preseganja zahtev nezaustavljivosti —
temvec celo za njeno preusmerjanje v odli¢nost, ki jo predstavlja ¢lovek na
poti. Dao je namrec tisto, kar ohranja harmonic¢no urejenost vseh gibanj skozi
kreposti — nenehno se spretno prilagaja zahtevam casa in prostora; posedu-
je dolo¢eno normativnost, vendar ni nikoli v celoti togo dolo¢en. Dao ni le
najvisji in nujni odgovor ¢loveka na zahteve nezaustavljivosti, temvec je tudi
najvisji izraz nezaustavljivosti same.

Jinsai pa na tem mestu zatrjuje enotnost ¢loveka in poti:

Kaj so ljudje? To so vladarji in ministri, oCetje in sinovi, moZje in Zene,
starejSi in mlajsi bratje ter prijatelji. Toda obstaja samo ena pot. Med
vladarji in sluzabniki ji pravimo primernost. Med oceti in sinovi ji pravi-
mo ljubezen. Med moZmi in Zenami ji pravimo razlika. Med starejsimi in
mlajSimi brati ji pravimo ustrezni red. Med prijatelji jo imenujemo za-
nesljivost. Vsi ljudje so vkljuéeni v Pot. Ce ne bi bilo ljudi, poti ne bi bilo
mogoce videti. Zato pravim: »Zunaj ljudi ni poti.«

NeWmz., BEREA2D. KT%0. Rignxh. BHa0. WK%
N, RNBEIE DDA, BREICAE-> TRZrF e, RTWE
ZEBEBO REcEZzERERO, BRCEZE2METH O,
ARG ZEEERE Y. BANCH> THbLE., AfEx & xITHI5
DLTiExR22 &ML, HucE <. TADAMCIERL ] &, (Itd
po Shimizu 2017, 27)

Hkrati pa je tudi tukaj jasno poudarjena nezaustavljiva znacilnost gibanja
znotraj gibanja: ¢lovek hodi po poti ali pa zapade razc¢loveceniju.

Kaj je Pot? To so soclovecnost, primernost, obrednost in modrost. Ljudje
smo obdani z njimi — ne moremo se odmakniti od njih niti za trenutek.
Ce se odmaknemo od njih, prenehamo biti ljudje. Zato pravim: »Ni ljudi
zunaj poti.«

201




202

Marko Ogrizek

BEEMT. a0, Fa. e, BHaen., NEOFEL
TIER 222 5289, iz 2 & x5 ANcdEd . HucH
<y [HEDAMC NEL | & (ibid., 28)

Zivljenje se poraja v nezaustavljivem gibanju in Jinsaijev odgovor na to je ve¢-
no gojiti kreposti v dejanjih: kajti kreposti so tiste, ki ohranjajo pot. Bolj kot
njeno strogo normativnost Jinsai tukaj poudarja pot kot obmocje vsega clo-
veskega — hkrati pa tudi kot najvisji izraz nezaustavljivosti. Ne zdi se namrec¢
sporno reci, da vsekakor obstajajo fizicne in bioloSke meje, onkraj katerih ni
¢loveka; konfucijanstvo — in z njim Jinsai — pa temu dodajata, da obstajajo
tudi eti¢ne.

Ce zunaj fizi¢nih in biolodkih meja ¢lovek v hipu umre (takdne so zahteve ne-
zaustavljivosti), pa zunaj eti¢nih meja sicer nekaj ¢asa morda lahko Se preZivi
— dokler pocasi ne umrejo vsi odnosi, ki ga izpolnjujejo. In s tem — na neki
nacin, ki bi se zdel konfucijanskim mislecem nemara hujsi od telesne smrti
— umre tudi ¢lovek kot clovek. TakSne so vendarle zahteve nezaustavljivosti.

Zakljucek

Pricujoci ¢lanek je z analizo nekaterih Jinsaijevih vsebinskih kritik Velike-
ga nauka poskusal pokazati, kako je v sredis¢u mnogih Jinsaijevih pojmo-
vanj mogoce zasledovati pojem, ki ga sam ne uporablja izrecno, vendar se
zdi, da kljuéno oblikuje njegovo pojmovanje projekta samokultivacije: to je
nezaustavljivost.

0Od zanikanja mozZnosti, da se je treba za potrebe samokultivacije povzpeti na
visoko pagodo, do zavrnitve vrednostne sodbe zoper ¢loveska ¢ustva Jinsai vse-
skozi ostaja zvest svojemu pogledu na obce gibanje vesolja ter na ¢loveka in
njegovo ¢loveskost, ki predstavljata gibanje znotraj gibanja. PokaZe se, da Jinsai
tudi v obravnavi nekaterih kljuénih filozofskih pojmov vseskozi vzdriuje svoj
odnos do projekta samokultivacije: vidi ga kot odgovor ne na nekak$no izgubo
prvotnega moralnega stanja ¢loveskosti in ne kot pot k nekaksni dovrsitvi —
temvec preprosto kot vescino in napor, ki ju je treba vaditi do konca svojih dni.

Jinsai zanika moc kvietizma, zanika moZnost odmika, zanika moznost popol-
nega mirovanja — v vsem tem vidi mrtvo vesolje. Nezaustavljivost tako zanj
predstavlja dejstvo, s katerim se je treba soociti in na katero je treba odgo-
voriti — ne da se ga zanikati ter poskusi, da bi se mu odrekli, lahko vodijo le
v izgubo. Samokultivacija pa s tem ni le poseben in privlacen projekt, ki vodi
od nekega manj k nekemu ve¢, temvec je projekt, ki je ¢loveku nujen. 1z nje
namrec raste zmoznost, da se iz neizprosnih zahtev nezaustavljivosti znova in



Uteleseno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

znova poraja krepostna pot ¢lovestva — na nasprotnem bregu pa za Jinsaija
stojijo stagnacija, raz¢lovecenje ter smrt.

Zahvala

Avtor se zahvaljuje za finanéno podporo Agencije RS za raziskovalno in inova-
cijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druZbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in druzbo in raziskovalnega programa Azijski
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija

Huang, Chun-chieh. 2018. »Why Speak of ‘East Asian Confucianisms’?« V
Confucianisms for a Changing World Cultural Order, Roger T. Ames in
Peter Hershock (ur.)

Lee, Ming-huei. 2017. »The Four-Seven Debate between Yi Toegye and Gi
Gobong and Its Philosophical Purport.« V Confucianism: Its Roots and Glo-
bal Significance, uredil David Jones: 54—75. Honolulu: University of Hawai‘i
Press. https://www.jstor.org/stable/j.ctv3zp043.10. Privzeto 12. maja 2020.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy:
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts and
Contexts«. V Asian Studies 8 (3): 91-110.

—. 2021. »Japanese Reinterpretations of Confucianism: Ito Jinsai and His
Project.« V Asian Studies 9 (2): 183-208.

—. 2021. »Osredniji filozofski pojmi v naukih Itoja Jinsaija: Primerjalna analiza
konfucijanske etike«. Doktorska disertacija.

Ott, Margus. 2017. »Confucius’ Embodied Knowledge«. V Asian Studies 5 (2):
65—85.

Rosker, Jana. 2018. »Relacijsko sebstvo in moderni subjekt v klasi¢ni in so-
dobni kitajski filozofiji: od etike vlog do transformativnega sebstva.« V
Asian Studies VI (XXIl)/ 2, str. 253—71.

—. 2022. »Comparing Logical Paradoxes through the Method of Sublation: Hui
Shi, Zeno and the Flying Arrow Problem«. V Asian Studies 10 (2): 299-312.

Shimizu Shigeru J& /K %. 2017. Déjimon 1% [Otroska vprasanja]. Tokio:
Iwanami shoten.

Yoshikawa Kojiro in Shimizu Shigeru 75 JI| =2V ER « JE7K)%. 1971. »1t6 Jinsai, It6
Togai« Nihon shiso taikei 33 [P 7 « tHEEHE | HABAEAR 33
[»Ité Jinsai, Ito Togai« Sistem japonske misli, St. 33]. Tokio: Iwanami shoten.

203


https://www.jstor.org/stable/j.ctv3zp043.10




205

Byoung Yoong Kang

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva
v Koreji: s poudarkom na

Goguryeoju, Baekjeju in Silli

Uvod

pliv konfucijanstva (yugyo 12, rujiao f%#%) na druzbene, kulturne
V in vrednostne sisteme Stevilnih vzhodnoazijskih drzav, kjer je uradni

pisni jezik kitajski (hanja @A}, hanzi 7, kitajske pismenke), je bil
pomemben ter daljnosezen. Zlasti Koreja je bila zgodovinsko tesno povezana
s Kitajsko z visoko stopnjo integracije na razli¢nih podrocjih, vkljuéno s po-
litiko, gospodarstvom in vojsko. Med temi podrodji je bila Koreja najgloblje
pod vplivom konfucijanstva iz Kitajske. Kljub temu pa pomanjkanje dostopne
literature in dokumentov oteZuje pridobivanje vpogleda v konfucijanstvo v
Koreji v anti¢nih Casih. Za globlje razumevanje tega obdobja je bistveno ¢rpati
iz obstojece literature iz Koreje in Kitajske ter dokazov iz kimberlita, osteolo-
gije, arheoloske antropologije in folkloristike.
Predvideva se, da so ideje Konfucija, izrazene v naukih konfucijanstva, prvic¢

s

dosegle Korejo v zaletku obdobja Wiman Joseon (BN, fi s,



206

Byoung Yoong Kang

194-108 pred nasim Stetjem). V obdobju Treh kraljestev so bile Konfucijeve
ideje uvoZene in Siroko uporabljene tudi v praksi (Choe 2023, 61).

Od treh kraljestev je Goguryeo (112, EAJRE, 37 pred nasim Stetjem —
668 nasega stetja), ki je mejil s Kitajsko, prvi prevzel kitajsko kulturo. Nato je
kraljestvo Baekje (2 Xl|, {7, 18 pred nasim $tetjem — 660 nasega Stetja), ki
je imelo pomorske povezave s Kitajsko, prevzelo in razvilo kitajsko kulturo in
ideje, vkljuéno s konfucijanstvom. Silla (& 2t, 34, 57 pred nasim Stetjem
— 935 nasega Stetja) je bila situirana na jugovzhodnem delu Korejskega polo-
toka in je bila od Kitajske precej oddaljena. Posledi¢no je prenos konfucijan-
ske kulture tja potekal posredno, prek Goguryeoja in Baekjeja, zato je bilo to
zadnje od treh kraljestev, ki je prevzelo konfucijanstvo.

V kontekstu korejske miselnosti se v anti¢nih dinastijah Treh kraljestev in Go-
ryeoju (124, =1, 918-1392) obicajno omenja budizem, konfucijanstvo pa
v dinastiji Joseon (£, #fif, 1392-1897), vendar je bil dejanski prihod kon-
fucijanstva precej zgodnejsi pojav.

Prihod konfucijanstva se obic¢ajno datira v drugo leto (372) vladavine kralja Soso-
rima (222 /NERAK T, viadal 371-384) iz Goguryeoja, ko je ustanovil $olo
Taehak (EHZ}, K %), Taehak lahko $tejemo za ekvivalent sodobne narodne uni-
verze. Kljub temu se zdi verjetno, da je preteklo precej ¢asa, preden je bila usta-
novljena narodna univerza kot najvisja akademska institucija (Jeong 2000, 90).

Domneva se, da se je kitajska konfucijanska kultura, ki je prisla v Goguryeo,
Baekje in Sillo, razvijala v procesu integracije z obstojecimi korejskimi vero-
vanji ter obicaji. Tradicionalne anti¢ne miselnosti Koreje in kitajsko konfuci-
janstvo so se naravno dopolnjevali, saj sta jim bila skupna osredotocanje na
¢loveka in poudarek na sekularnih zadevah.

Koncept konfucijanstva je pomemben dejavnik pri oblikovanju »kulturne
identitete Koreje« (2t=r4, 5B 1", korejskost). Poleg tega predstavlja kljuc-
no ideolosko podlago korejske filozofije.

Vpliv konfucijanskih idej na sodobno korejsko druzbo enaindvajsetega sto-
letja je Se vedno globok in poznavanje korejskega sprejetja konfucijanstva je
nepogresljivo za razumevanje te sodobne »korejskosti«.

Ta prispevek si prizadeva prouciti proces uvedbe konfucijanstva na korejski
polotok iz Kitajske, s posebnim poudarkom na obdobju Treh kraljestev. Po-
leg tega bo skusal pojasniti nacin, kako se je konfucijanstvo razvijalo znotraj
politiénega in kulturnega konteksta Goguryeoja, Baekjeja in Sille, ter prouci-
ti, v koliksni meri je oblikovalo intelektualno in moralno krajino korejskega
ljudstva v tem obdobju.



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

Konfucijanstvo v Goguryeoju: od vladanja do
vsakdanjega zivljenja

Zgodovina ljudstva Goguryeoja je zaznamovana z dolgim obdobjem rasti in
Siritve, hkrati pa z ohranjanjem svojevrstne kulturne identitete.

Kot Ze omenjeno, sta se kitajska kultura in konfucijanstvo prenasala Ze od ob-
dobja Wiman Joseon. Posledicno je bilo konfucijanstvo Ze od samega zacetka
ustanovitve Goguryeoja prisotno v velikem obsegu. Poleg tega se domneva,
da so bile v prenos vklju¢ene tudi naravne ideje Laozija (‘= X}, ZT) (Yun
2023, 39).

Od srednjega obdobja naprej je bil uveljavljen tudi budizem (bulgyo= 1, fo-
jiaof#%%), tako da sta se konfucijanstvo in budizem prakticirala vzporedno. V
poznejSem obdobju so soobstajali konfucijanstvo, budizem in daoizem, saj se
je pojavil in spodbujal religiozni daoizem (dogyo =1, daojiaoi&%Y).

Ceprav ni ohranjenih virov, ki bi podrobneje osvetlili pomen konfucijanstva v
Goguryeoju, naslednja dejstva nakazujejo, da je igralo klju¢no viogo pri obli-
kovanju osnovnega izobraZevanja prebivalstva.

Prvi¢, ljudstvo Goguryeoja je Ze od zacetka svoje zgodovine ustvarjalo vrsto
zgodovinskih besedil, skupno znanih kot Saseo (52, Zgodovinski zapisi).
Kompilacija zgodovinskih besedil ljudstva Goguryeoja kaZe na visoko stop-
njo spretnosti v pisanju in razumevanju kitajs¢ine. To prav tako nakazuje, da
so bili sposobni razumeti in uporabljati elemente kitajske kulture, vklju¢no s
kitajskimi besedili ter konfucijanskimi spisi. Datum in avtorji del so neznani,
znano pa je, da so bila v Goguryeoju zgodovinska besedila sestavljena v delo,
imenovano Yugi (71, Bi5C), ki obsega sto zvezkov. Poleg tega je Lee Mo-
on-jin (O] %!, Z23¢ 1§) med vladavino kralja Yeongyanga (B ¥, 85+,
vladal 590-618) uredil in objavil skrajsano razli¢ico stare zgodovine Koreje,
imenovano Sinjib (& &, #74E), v skupno petih zvezkih. Obstaja hipoteza, da
je Goguryeo podpiral pobudo za urejanje in objavo zgodovinskih besedil, ne
le Yugi in Sinjib, temvec tudi Stevilnih drugih del (Han 1994, 29).

Drugi¢, Goguryeo je imel celovit izobraZevalni sistem, ki je temeljil na kon-
fucijanskih naukih. Poleg tega si je Goguryeo prizadeval za uvedbo izobraze-
valnega sistema, ki bi bil prilagojen specificnim okolis¢inam tistega prostora.

V drugem letu vladanja kralja Sosorima (leta 372) je bila ustanovljena insti-
tucija, znana kot Sola Taehak, z namenom vzgoje nadarjenih posameznikov.
U¢ni nacrt $ole Taehak je vkljuéeval gyeong (4, &%) — konfucijanske klasike,
sa (Al 52) — zgodovino, jejabaekga (M| XHEH 7} 541 1 5%) — sto $ol misljenja

207



208

Byoung Yoong Kang

in munjang (=74, 3L %) — knjizevnost; vendar je konfucijanstvo predstavljalo
osrednji element. Visi sloj plemstva Goguryeoja se je izobrazeval v Soli Tae-
hak, medtem ko so navadni ljudje obiskovali obicajne Sole, kjer so jih spod-
bujali k studiju Konfucijevih Razprav in ucenju borilnih vesc¢in (Hangugjon-
ggyoyeonguhoe 1998, 95).

Kot je zapisano v delu Knjiga starega Tanga (GudangseoT- &AM, Jiutangshu
# ), je bilo ljudstvo Goguryeoja znano po ljubezni do knjig. V svojih do-
movih so gradili razko$ne ¢italnice, imenovane gyeongdang (8, i &); ¢i-
talnice so postavljali tudi revnejsi sloji prebivalstva, in sicer kar poleg svojih
skromnih ko€. Neporoceni sinovi so se v teh prostorih dan in no¢ posvecali
Studiju, se poglabljali v literaturo ter se ucili lokostrelstva (Sin 2003, 89).

Na ta nacin je ljudstvo Goguryeoja prek konfucijanstva gojilo duh humanisti-
ke ter vzgajalo duh junastva in bojevitosti, kar je Goguryeoju omogocilo, da
se je razvil v mo¢no drzavo. Dejansko je bila to najbolj ekspanzivna drzava v
korejski zgodovini.

Tretjic, ljudstvo Goguryeoja je pokazalo globoko razumevanje konfucijanskih
spisov ter jih obseZno uporabljalo v svojih kulturnih in intelektualnih prizade-
vanjih. Usvajanje kitajske kulture, osnovane na konfucijanskih klasikih (Gye-
onghagd%, Jingxue#$E2), je postalo kulturni element osebnega Zivljenja
ter bistveni pogoj za vzpostavitev nacionalne ideologije in sistema.

V Goguryeo so bila vpeljana dela Pet klasikov (24, TL4%), Zapiski velikega
zgodovinarja (M7|, $150), Knjiga Hana ($HAM, #.52), Knjiga poznega Hana
(RTHM, %75 E) in Zapiski treh kraljestev (M= X|, = [ &). Med vkljuce-
nimi knjigami so bile $e Yupian (S™, £55), Jatong (At&, F&i), Jarim (Kt
2, 7 #K), $e zlasti cenjen pa je bil Wen Xuan (=41, ). Glavna podrogja
$tudija so bila konfucijanski spisi (& 2t), zgodovina (YAt in filologija (
=Xt8}), pri éemer je bil $tudij spisov konfucijanskega nauka obravnavan kot
najpomembnejsi in temeljni (Song 2004, 44).

Vpliv kitajskega konfucijanstva na zgodovino Goguryeoja lahko opredelimo
kot relativno neposreden proces. Pesem Hwangjoga (& &7}, ¥ 5HK) kralja
Yurija (21 ¥, 355 F, vladal 19 pred nasim $tetjem — 18 nadega Stetja) je
na primer reprezentativna pesem Goguryeoja, ki kaZze opazne podobnosti v
vsebini in obliki s pesmijo Gwanjeojang (Bt X &, B B %) iz Knjige pesmi (Al
4, #4%) (Gim 2002, 148).

Poleg tega politi¢na ideologija, ki so jo zagovarjali v Goguryeoju, in besede,
vklesane na nagrobnem kamnu vélikega kralja Gwanggaetoja (& 71 ECH &,
& B £ K, vladal 391-412), najuglednej$ega monarha Goguryeoja, kazejo



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

izrazite vzporednice s tistimi, dokumentiranimi v Knjigi dokumentov (M4, &
#%) in Knjigi Shanga (&M, 75 2). Poleg tega podrobna analiza zgodovinskih
dokumentov, kot je Samguk sagi (&= At7|, =[] 52 5C), razkriva $tevilne pri-
mere, kjer so elementi povezani s Stirimi knjigami in petimi klasiki (AA] 2
4, VUE 1.4%). Poleg Petih klasikov je bistveno natanéno prouditi tudi nacin,
kako je bila vsebina konfucijanskih spisov uporabljena na pomembnih pod-
rocjih, vkljuéno s kodeksi obnasanja, druzbenimi institucijami, vladno organi-
zacijo in razglasitvijo zakonov, od Treh komentarjev Spomladansko-jesenskih
zapisov (=3, FHRK =18) do Treh klasikov obredja (&2, =14).

Poleg tega so obicaji lepega vedénja v Goguryeoju zakoreninjeni v kitajski
konfucijanski kulturi. V kontekstu poroke je bila izmenjava premoZenja v Go-
guryeoju obravnavana kot sramotno dejanje. Glede pogrebnih ritualov se
zdi, da je obicaj postavljanja grobnice in njenega vzdrZevanja tri leta po smrti
starsa ali moza izviral iz konfucijanskega nauka. Tezko je ugotoviti kronoloski
precedens med Kitajsko in Korejo, saj so ti pogrebni obicaji obstajali Ze dol-
go pred nastankom Goguryeoja. Vendar kitajski viri kazejo, da je obc¢utek za
spodobnost v Goguryeoju nelocljivo povezan s kitajsko konfucijansko kulturo
in se je iz nje tudi razvil. Konfucijanska kultura je v Goguryeo prispela ze zelo
zgodaj in je imela globok vpliv na razlicne vidike druzbe, vkljuéno s stipendi-
jami, zgodovino, izobraZevanjem, vsakdanjim Zivljenjem in celo izvajanjem
pogrebnih obredov.

Konfucijanstvo v Baekjeju: iz Kitajske na Japonsko

Baekje je bil korejsko kraljestvo, ki je leZzalo na severnem delu Korejskega po-
lotoka od leta 18 pred nasim Stetjem do leta 660 nasega Stetja. Bilo je eno od
Treh kraljestev Koreje, poleg kraljestev Goguryeo in Silla.

Pred nastankom Treh kraljestev je ljudstvo regije v bliZini takoimenovanih
»étirih poveljstev Han« (BHAFT, VEPUALR) na skrajnem severu korejskega
polotoka vodilo nacin Zivljenja, ki je odrazal konfucijanska eti¢na nacela.
Vendar je bilo v obdobju Samhan na sploéno manj zunanjega vpliva in lokal-
ne skupnosti, imenovane euprak (& 2f, &%), so Zivele v razli¢nih naseljih.
Obdobje Samhan (&8¢}, =%#), znano tudi kot »trije Hani«, se nanasa na
konfederacije Byeonhan ('A%, #-5%), Jinhan (T8}, K#%) in Mahan (O}t
F5¥HE), ki so se pojavile v prvem stoletju pred nasim 3tetjem v protoobdobju
Treh kraljestev Koreje. Najvecji od euprakov je imel vladarskega predstav-
nika v gukeup (=, |8 &), politicnem centru, ki je deloval kot prestolnica.
Kljub temu ni bila sprejeta niti prevladujoca funkcija vladajocega telesa niti

209



210

Byoung Yoong Kang

kodeks etikete. Vsaka vas euprak je bila avtonomna enota, ki je upravljala
svoje zadeve (Jang 2001, 23).

Vendar do ¢asa obdobja Baekjeja oblast vlade ni bila le Siroko razprsena,
vzpostavljen je bil tudi konfucijanski sistem vladanja. Nacionalne prepovedi
in pravni sistem so postali ocitni. Poro¢ne in pogrebne slovesnosti so bile iz-
vajane na podoben nacin kot na Kitajskem. Obicaji, kot sta vera v nebeska bo-
Zanstva in ¢ascenje duhovy, ki so se izvajali Ze vec generacij, so doZiveli proces
sistematicne spremembe. Drugace povedano, tradicionalni obicaji Baekjeja
so se preoblikovali v konfucijanske prakse, kar ponazarja gyeosajirye (1L AL K|
2|, XBAE 2 4%). To kaze, v kolikéni meri je konfucijanska kultura na nacionalni
ravni vplivala na Baekje (Gim 1993, 458).

Ustanovitelj Baekjeja je bil vladar Onjo (=2, ifF). Kraljestvo Baekje je
bilo ustanovljeno na severnem delu Korejskega polotoka. Prebivalci so bili
so potomci Goguryeoja, vendar so se med samhanskim obdobjem preselili
v regijo Mahan na jugu. Pozneje se je prestolnica preselila iz Wiryeja (912,
%) v Ungjin (7, AEY), nato pa v Buyeo (0, $k£%). Medtem ko so
svojo prestolnico premikali s severa na jug Korejskega polotoka, so se soocali
s Stevilnimi kulturnimi in vojaskimi izzivi. Baekje je leZzal med Goguryeojem in
Sillo na severu in vzhodu ter med Rumenim morjem (Namhae, = SH, F5iF)
na jugozahodu. Ze od samega zacetka so morali premagovati kulturne razlike
z domorodnimi ljudstvi na severu in jugu ter heterogenost sosednjih sil, da bi
postali zdruzena drZava. Le Sest let po ustanovitvi je kralj Onjo zgradil grob-
nico kralja Dongmyeonga (& 3-d&, HHIE T, viadal 37-19 pred nasim
Stetjem). Kralj Dongmyeong velja za ustanovitelja kraljestva Goguryeo, zato
je mogoce sklepati, da je bil tudi prednik Baekjeja. V zgodnjih letih obstoja
Baekjeja sonjegovi kralji obi¢ajno sami izvajali obrede. Ti pomembni nacio-
nalni obredi so spodbujali ob¢utek nacionalne enotnosti. Morja so Baekjeju
omogocila pomorsko pot za uvoz naprednih kitajskih kulturnih in filozofskih
vplivov ter njihovo izvazanje na Japonsko. Drugace povedano, Baekje je bil
kulturni in ideoloski most med Kitajsko in Japonsko (Yi 2008, 74).

Baekje je bil v organizaciji svoje vlade opazno izoblikovan pod vplivom konfu-
cianizma, kar dokazuje ustanovitev administrativnih uradov in okrajev.

Do ¢asa kralja Goija (10| &, & # F, vladal 234-286) v tretjem stoletju se

je Baekje razvil v visokocentralizirano drzavo. Kralj Goi je ustanovil central-
no vlado kot yukjwapyeong-sibyuggwangye (S=ZHE S 2A|, SEF+
7N B F%). Ta sistem ustreza »8$estim birokratskim postavkam Kitajske« (7NE

fill)« v delu Obredje dinastije Zhou (F]15). Poleg tega je kralj Goi imel avdien-

ce v namdangu (2, B4 %, juina dvorana), kjer se je posvetoval s svojimi



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

podaniki in sprejemal klju¢ne odlocitve v zvezi z upravljanjem drzave. Ta obli-
ka vladanja je bila poimenovana sistem namdang. Verjetno je koncept nam-
danga izhajal iz »dvorane Ming« (B S, BIEE) v Knjigi obredov (0| 71, 1530)
(Hangug cheolhagsa yeonguhoe 1997, 43).

Kralj Seongwang (‘'@ 8 F, vladal 523-554) je prav tako organiziral vlado
v deset zunanjih (105, 1) in dvanajst notranjih (125, + %) divizij, kar
se zdi povezano s »seksagenarnim ciklom« (& ZFR O X|, +F+ =3%). Nje-
gov sistem administrativnih delitev, imenovan obuobangje (25 2L X|, 7L
i H.35), je temeljil na petih divizijah, kar ponovno kaZe podobnosti s kitajsko
filozofijo petih elementov (.17 L 4#) (Yi 2001, 550).

Analiza zgodovinskih zapisov in intelektualnih tradicij Baekjeja razkriva veliko
povezav s konfucijanstvom. V &etrtem stoletju je kralj Geunchogo (& 1g,
i T, viadal 346-375) naro¢il, da naj »doktor« (2fAt, f+:) Goheung
(18, =) sestavi nacionalno zgodovino, Seogi (At7|, E3L) (Bak 2001,
52). Analiza naziva »doktor« kaze na obstoj sistema nacionalne univerze in
kadra poklicnih u¢enjakov. Poleg tega Knjiga Zhouja (=M, J& &) nakazuje,
da sta Baekje in Goguryeo delila podobne interese za jahanje, lokostrelstvo,
v obeh deZelah so tudi visoko cenili konfucijanstvo. Najbolj ves¢i uéenjaki
v skupini so pokazali spretnost pri tolmacenju kitajskih pismenk in pisanju.
Poleg tega zgodovinski dokumenti kazejo, da so prebivalci Baekjeja razumeli
teorijo yina, yanga in petih elementov (S ¥ 2l A, [2F5 1.475%). Nadalje
dokazi kaZejo, da so v Baekje povabili doktorja Mosija (2 A|2F A}, EiFtdE 1)
in doktorja Gangryeuja (& 2| 2F AL, 5% 4 1) iz Kitajske, kar odraZa njihovo
spostovanje do nacel konfucijanstva (Yi 2006, 297).

Pomorska Siritev Baekjeja je imela precejSen vpliv na poznejSe generacije
vzhodnoazijske akademske zgodovine, vkljuéno s kitajsko in japonsko. Kitajske
knjige, kot sta Knjiga Lianga (ZAl, #2&) in Knjiga Zhouja (A, &), ter
japonske knjige, kot sta Nihon Shoki (2 =AM 7|, HAZEAL) in Kojiki (0AL7],
HEEAC), vsebujejo obseine in podrobne zapise o Baekjeju. Tudi diplomat-
ska korespondenca med Baekjejem in Kitajsko je bila na zgledni ravni. Kitajske
omembe voditeljev Baekjeja kot kraljev (&, F) ali generalov (&, # &) ka-
Zejo, da so bili odnosi med obema drZzavama precej tesni. Med vladavino kralja
Geunchogoja (2211, it 14 1 F, vladal 346-375) sta bila princ Ajikgi (OF
Z17|, Ff B 5) in doktor Wani (&FQ!, F17) poslana na Japonsko z namenom
prenosa konfucijanskih spisov ter drugih kulturnih besedil kraljevi druzini. Po-
zneje sta postala ustanovitelja japonske akademske tradicije (Yi 2019, 18).

Kitajsko konfucijanstvo je znatno oblikovalo tudi obicaje v kraljestvu Ba-
ekje. Kraljestvo Baekje je svoje korenine sicer imelo v Goguryeoju, a je




212

Byoung Yoong Kang

hkrati ohranjalo mocne povezave s Kitajsko. Ljudstvo Baekjeja je sposto-
valo kitajske navade v zvezi s poroko, njihovi pogrebi pa so bili skladni s
tistimi v Goguryeoju. Kot Ze omenjeno, so bili pogrebni rituali Goguryeoja
zasnovani na konfucijanskih nacelih. Praksa Zalovanja za obdobje treh let
po smrti starsa ali moza je bila pogosta v Baekjeju, Goguryeoju in na Kitaj-
skem, vendar pa se zdi, da je bila ta tradicija pomembnejSa v Baekjeju in
Goguryeoju. Pravzaprav sta praksa podjarmljenja in pravni sistem, ki so ju
izvajali v druzbi Baekjeja, podobna »osmerim zapovedim« (ZZ X[, )\
42 #1) dinastije Han.

Omembe vredno je tudi, da je kralj vsako leto v aprilu daroval »nebu« (St=
=) in »Ojejisinu« (K| 41, Fi7 ##) ter ¢astil grobove svojih prednikov. Poleg
tega je ljudstvo Baekjeja uporabljalo koledar genka (& 7t3, 705 &) dina-
stije Song. Udejstvovali so se v razli¢nih tradicionalnih igrah iz Kitajske, kot so
tuho (52, %), jeopo (KX, FETH), aksak (22, #222) in nongju (&,
F-EK). Pri izkazovanju spo$tovanja nekomu je dejanje, ko se obe roki poloZita
na tla, kot da bi se priklanjali, gesta, ki izvira iz kitajske konfucijanske kulture.
Vsi ti kulturni dokazi kazejo na to, da je bil vpliv kitajske kulture vseprisoten v

zivljenju ljudi Baekjeja (Eom 2005, 117).

Vladarji/vodje Baekjeja so sprejeli konfucijanstvo kot sredstvo za utrditev
svoje avtoritete, medtem ko so navadni ljudje v svoje vsakdanje Zivljenje
vklju€evali kitajske konfucijanske kulturne prakse. Baekje je imel tudi vodilno
vlogo v Sirjenju kulturnega in ideoloSkega znanja iz Kitajske na Japonsko.

Konfucijanstvo v Silli: dolgotrajen proces sprejemanja
konfucijanstva

Kraljestvo Silla je bilo ustanovljeno leta 57 pred nasim Stetjem in je starejSe
od drugih dveh kraljestev, Goguryeoja in Baekjeja. Od svoje ustanovitve je
bilo kraljestvo znano pod ve¢ razli¢nimi imeni, vkljuéno s Sara (At2}, #74E),
Saro (AFE, H7J&) in Silla (& 2F, F14#), brez posebne driavne oznake. Med
vladavino dvaindvajsetega kralja Jijeunga (X| 5&, 3%+, vladal 500-514)
v Sestem stoletju je bilo uradno sprejeto ime Silla (Yi 2017, 118).

Silla je bila relativno majhna drzava med oseminsedemdesetimi plemenski-
mi drzavami Samhana. Zaradi svoje geografske lege, gorate in oddaljene, z
morjem na vzhodu in s transportnimi tezavami, je bila to drzava, v kateri je
bil razvoj otezen. Silla je kon¢no zdruZzila tri kraljestva, vendar je trajalo precej
dolgo, da se je drzava razvila do visoke stopnje zrelosti (Yi 2006, 137).



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

Kot je zapisano v delu Samguksagi (&= At7|, =B % 5C), je kralj Beophe-
ung (HS &, V8T ) iz Sille leta 520 izdal edikt, ki je razlikoval barve oblagil
uradnikov glede na njihov rang. Vendar pa je Baekje Ze v sedemindvajsetem
letu vladavine kralja Goija leta 260 razdelil svoje birokrate v Sestnajst razre-
dov, Goguryeo pa je izdal odlok leta 373, v tretjem letu vladavine kralja So-
sorima (2 & &, /NERMK E, vladal 371-384). Z drugimi besedami, Silla je
bila med tremi kraljestvi najpoznejsa pri izdajanju odlokov in urejanju svoje
birokracije. Pri sestavljanju nacionalne zgodovine je Baekje izdelal Seogi v
tridesetem letu vladavine kralja Geunchogoja (leta 375), medtem ko Silla ni
izdelala primerljivega besedila, Nacionalne zgodovine, Guksa (= Al, [ 52),
do Sestega leta vladavine kralja Jinheunga (leta 545). Kar zadeva ustanavlja-
nje nacionalnih univerz, je Goguryeo ustanovil Taehak (EfS}, K£) v dru-
gem letu vladavine kralja Sosorima (leta 372), medtem ko je Silla ustanovila
Gukhak (=2}, [B£:) v drugem letu vladavine kralja Sinmuna (leta 682), po
zdruzitvi Treh kraljestev (Yi 1997, 86). V tem pogledu je Silla v smislu institu-
cionalnega razvoja zaostajala priblizno dvesto do tristo let za Goguryeojem
in Baekjejem.

Silla je bila zadnja izmed Treh kraljestev, ki je zacela kulturne interakcije s
Kitajsko, njeni odnosi z Goguryeojem in Baekjejem pa sprva niso bili odprti.
Kljub temu se je Silla razvijala postopoma in dosledno ter s€asoma dosegla
zdruzitev Treh kraljestev. Ni zlahka sprejemala zunanjih kulturnih vplivov ter
je ohranjala svoje lastne tradicije in obicaje, s ¢imer je razvila znacilno naci-
onalno identiteto. Za razvoj drzave je sprejela tuje kulture, kot sta konfuci-
janstvo in budizem, in jih nato integrirala na nacin, ki je odrazal njeno lastno
kulturno identiteto.

Proucevanje nacina, kako je Silla sprejela konfucijanstvo, zato ni le proucéeva-
nje Sirjenja konfucijanstva, ampak tudi podroben prikaz vzpona in padca Sille.

Prvic, najzgodnejse dokaze o konfucijanstvu v Silli je mogoce zaslediti s pro-
ucevanjem diplomatskih odnosov kraljestva s Kitajsko, Goguryeojem in Ba-
ekjejem. Uvedba konfucijanstva se je v Silli zgodila pozneje kot v Goguryeo-
juin Baekjeju. V sedemindvajsetem letu (leta 382) vladanja sedemnajstega
kralja, Naemula (L=, %7+, vladal 356-402) iz Sille, je bil poslan od-
poslanec v Zgodnji Qin (FZ=) k cesarju Fu Jianu (£, FEX, 357-385).
To se je zgodilo priblizno deset let po ustanovitvi Taehaka v Goguryeoju
(leta 372) in vzpostavitvi predpisov, ki temeljijo na konfucijanskih nacelih,
leta 373 (Gim 2009, 439).

Vladavina kralja Naemula iz Sille sovpada z zgodovinskim obdobjem kra-
ljla Gwanggaetoja iz Goguryeoja in kralja Geunchogoja iz Baekjeja. Naziv




214

Byoung Yoong Kang

monarha Sille se je spremenil iz isageum (O| At =2, JEFTi4) v maripgan (Bt &
2, BRIZT). Naziv maripgan nakazuje bolj robustno kraljevanje (Gim 2000,
49); medtem ko isageum pomeni le »vojaski poveljnik«, pa maripgan ozna-
Cuje »vojaskega poveljnika in verskega vodjo«. Z drugimi besedami, Silla je
bila v procesu rasti in razvoja kot nastajajo¢a neodvisna drZzava, hkrati pa je
vzpostavljala centraliziran sistem z izrazitejSo kraljevo avtoriteto. Kar zadeva
diplomacijo, je Silla sledila politiki wongyogyogeungong (¥ 2&, AT UT
1), kar je pomenilo iskanje prijateljstva z oddaljenimi drzavami in antago-
niziranje tistih, ki so geografsko bliZje. Tako je Silla vzpostavila diplomatske
odnose z Goguryeojem in Japonsko ter se tako uveljavila na mednarodnem
prizori$¢u. Med vladavino osemnajstega kralja Sille, Nejija (LH X[ &, J3% +,
vladal 417-458), je bil uradnik Park Je-sang (2 K| &}, M2 |) poslan v Gogu-
ryeo kot diplomatski odposlanec. Porocajo, da je Park sodeloval v razpravi s
kraljem Goguryeoja, pri ¢emer je recitiral odlomke iz dela Zuo Zhuan (Z=Z= %t
W, FHK A KAE) in Knjige pesmi (MG, 5545). To nakazuje, da so intelek-
tualci iz Sille v tem obdobju Ze dosegli visoko raven filozofskega diskurza na
podlagi poznavanja Petih klasikov (24, F.4%) (Zuo 2006).

Drugic¢, Silla je v toku svojega razvoja uporabljala konfucijansko kulturo kot
sredstvo za spodbujanje nacionalne enotnosti. Silla je uporabila idealne kon-
cepte, izpeljane iz virov konfucijanskega nauka, kot sta Zuo Zhuan in Trije
klasiki obredja, za nadzor nad upravljanjem drzave. Med vladavino kralja Jije-
unga, dvaindvajsetega kralja, je bilo ime drZave potrjeno kot »Silla« in naziv
voditelja drzave, ki so ga prej imenovali geoseogan (A A1Zt, J&VET), cha-
chawung (RFAFS, YR UKIE) in isageum (Ol AF=, JEFTi4>), je bil spremenjen v
wkralj« (&, F), v skladu s kitajskim modelom (leta 503). Leta 502 je bila dol-

goletna tradicija Sille junshi (=%, #112%, sledenje gospodu v smrt) formalno

ukinjena. Temu je leta 504 sledila razglasitev zakona sangbok (&=, 7 Ak
1%, obveznost no3enja Zalnih oblacil). Naslednji monarh, kralj Beopheung, je
izdal odlok, uvedel javne uniforme leta 520 in leta 514 sprejel neodvisno ob-
dobno ime Geonwon (71&, & ). Ta dejstva dokazujejo vpliv konfucijanskih

idej na sistem kraljestva Silla (Yi 2006, 38).

Tretji¢, vpliv konfucijanstva je ociten v napisih na stelah iz Sille. Kralj Jinheung
je bil monarh v ¢asu razcveta Sille in je Siril meje svojega kraljestva v vse sme-
ri. Posledi¢no se je ozemlje Sille v tistem casu raztezalo od spodnjega toka
reke Han na zahodu do severozahoda, vkljuéno s provinco Juzni Hamgyong na
severovzhodu. Ustvaril je Stiri spomenike, da bi obelezZil svoje potovanje po
kraljestvu. Spomeniki so bili postavljeni v treh regijah: Changnyeongbi (&'&
H|, E 25/, leta 562) v Gyeongsangnam-doju, Bukhansanbi (5 ¢HAHH|, Jb
LLIf, leta 555) v Seulu ter Mawunryeongbi (OF2 & H|, BEZ= 4819, leta 568)



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

s et
HI,

in Hwangchoryeongbi (2t & TH ELAE T, leta 568) v Hamgyongnam-do-
ju. Spomenik Mawunryeongbi kot pomemben element vsebuje odlomek iz
Konfucijevih Razprav: »Z ohranjanjem visokih standardov osebnega vedénja
prispevam k blaginji ljudstva« (3=7| O| 2t & DL 22 F k). To predstavlja
jasno sklicevanje na konfucijanski koncept sugichiin (==7|X| 2!, 152¥EN),
ki ga lahko prevedemo kot »kultivirati sebe, da bi vladal drugim«. (No 2007,
211) Poleg tega spodbuja vrednote zvestobe, iskrenosti, poguma in moci ter
pomembnost varovanja naroda in krepitev nacionalne moci. Naslednji termi-
ni so vredni omembe: chungsinjeongseong (52’378, {5 ¥53k), yongjeog-
gangjeon (™A™, BEHUEER) in wigugjinjeol (1= T &, & & ). Lah-
ko bi rekli, da posebej poudarja vrlino zvestobe (&, ). Natanéen pregled
stele kralja Taejonga Muyeola (E}E L&, Koz ZE, vladal 654-661) v
Gyeongjuju razkriva, da je bila prvotna struktura precej spremenjena. Nagrob-
nik sam je izginil in na njegovem mestu ostajata le podstavek v obliki Zelve ter
krsta s Sestimi zmaji. V tem kontekstu sta zmaj in Zelva simboli¢na za koncept

yin-yang iz Knjige premen (84, 5, 4%), $est zmajev pa predstavlja kralja. V Sil-
li je bila filozofija Knjige premen (&4, % %) prenesena na nacionalno raven,

kar je praksa, ki jo opazamo Ze od anti¢nih ¢asov (Kim 1986, 263).

Cetrti najpomembnejsi vidik je odnos med hwarangdo (2tZ =, 1£RR4E)
v Silli in konfucijansko miselnostjo. Hwarang je bila elitna skupina mladih
vojscakov v Silli, ki je nastala sredi Sestega stoletja in obstajala do zgodnjega
desetega stoletja. Elitni red hwarangdo, ki je cvetel pod kraljem Jinheungom
(vladal 546-570), je postal gonilna sila za zdruZitev Treh kraljestev vec¢ kot sto
let pozneje (leta 668). Duh, ki predstavlja hwarangdo, je oznaéen kot sesoko-
gye (MZ A, 14 1.7%). Sesokogye je pet posvetnih pravil hwarang, kot
jih je oblikoval budisti¢ni menih Wongwang (&&, [El%, 542-630). To so:
zvestoba kralju (AFTZ 0|5, FE LLE), filialno spostovanje (AHRIO| =, ZH#
L), iskrenost in postenost (112 O| A1, %2 /& LL1E), nikoli se umakniti v bitki
(Y™ EE|, [FHELAEE) in ubijanje le z utemeljenim razlogom (&8 =&, 7%
"EH$E). Eno izmed petih posvetnih pravil iz sesokogye kaze konfucijanske
vplive, kar je razvidno iz njegove podobnosti s filialnim spostovanjem (2,
2) iz Knjige obredja (07|, #45C). Poleg tega je mogoce opaziti specifi¢no
esenco hwarangdo v sintezi konfucijanstva, budizma in daoizma. Se dodatno
hwarangdo vklju¢uje $tudij Knjige pesmi (A8, 554%), Knjige dokumentov (
2N, E4%) in Knjige obredja. To predstavlja $e eno sti¢is¢e med hwarangdo
in konfucijanstvom (llyeon 2011).

Nazadnje je pomembno upostevati vpliv konfucijanstva na izobrazevalno in
akademsko podrocje v Silli. Po zdruzitvi Treh kraljestev je Silla omogocala bolj
neposredne kulturne izmenjave s Kitajsko. V drugem letu (leta 682) vladavine




216

Byoung Yoong Kang

kralja Sinmuna (222, #13 F, viadal 682—691) je bil pod okriljem mini-
strstva za obrede (0| &, #%#F) ustanovljen Gukhak (=52}, £, nacionalna
institucija za visoko izobraZevanje). Kljub relativno pozni ustanovitvi Gukhaka
v Silli sta bila njegova struktura in ucni nacrt oblikovana po sistemu dinastije
Tang, ki je bil nato dodatno razvit. Delo Samguksagi (&= At7|, =B S5,
Zgodovina Treh kraljestev) vsebuje obseZen zapis o u¢nem nacrtu Gukhaka,
ki je temeljil na Petih klasikih. Poleg tega so morali Studentje prebirati Raz-
prave in Klasik filialnega spostovanja (24, Z24%). Pri izbiri posameznikov z
izjemnimi sposobnostmi so prednost dajali tistim, ki so izkazali znanje iz Petih
klasikov, Treh zgodovin (&FAF, = 1) in stoterih filozofskih ol (XI| XFEH 7}, 5%
T H ). Poleg tega so poucevali tudi matematiko (A8}, %), predvide-
va se, da je kralj Jinheung narocil zgodovinarju in uradniku Geochilbu (&
£, JE4EKR), naj sestavi delo Zgodovina kraljestva, Guksa (= AL, [ 52). To je
primer sposobnosti intelektualcev iz tistega obdobja v Silli, da so desifrirali
kitajske pismenke in sestavljali pisna dela. Kot ucenjak v Silli je Seolchong (
AZ, #EH4) prevedel Devet iz Trinajstih klasikov (T4, JL4%) in to znanje
prenesel na naslednje generacije, s Cimer si je prisluzil spostovanje poznejsih
ucenjakov in veljal za vzor ucenosti vse do dinastije Goryeo (Gim 2000, 127).

Med drugimi pomembni uéenjaki so bili Gang Soo (&3, ), Choi Chi-
-won (ZE|X| &, #FiE) in $e deset drugih posameznikov. V ¢asu vladavine
kralja Seongdeoka (leta 717) se je Kim Su-jung (&5, 457 ) vrnil iz Tanga
s skupino uglednih ucenjakov, ki so nato Studije nadaljevali na Gukhaku. Na ta
nacin je v poznem obdobju Sille veliko literatov in u¢enjakov odslo na studij v

tujino z namenom usposabljanja v umetnosti in kulturi (Son 1996, 142).

Medtem ko je bilo akademsko proucevanje konfucijanstva domena visjih slo-
jevinintelektualcey, je eticna nacela sprejela tudi SirSa javnost in nauk je tako
presegel druzbene ter generacijske meje. Sirjenje konfucijanskih nacel med
prebivalstvom Sille je razvidno iz pesniskih kompozicij, kot sta Taepyeongsong
(EN"H &, K°F2H) kraljice Jindeok (T &1 0 &, B ## 4 F, vladala 647-654) in
Chungdamsajev (& B AL, MEEAT) Anminga (CH2IZF, 22 REHK) (Yi 1999, 31).

Zakljucek

Ta prispevek je predstavil uvajanje in razvoj konfucijanstva v Koreji, s poudar-
kom na obdobju Treh kraljestev. Na podlagi zgornje razprave so tako oprede-
lieni kljuéni dejavniki za razumevanje konfucijanstva v anti¢ni Koreji.

Konfucijanstvo ima v Koreji daljSo zgodovino kot druge ideje, filozofije in
miselnosti, saj sega v ¢as pred obdobje Treh kraljesteyv, ter je na Korejo imelo



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

globok vpliv. Ceprav se konfucijanstvo ni razvilo v celovit filozofski sistem
vse do dinastije Song v enajstem stoletju, so bile njegove kulturne in inte-
lektualne tradicije sestavni del druzbenega tkiva Goguryeoja, Baekjeja ter
Sille. Medtem ko so Tri kraljestva konfucijansko kulturo sprejela v razli¢nih
obdobjih, so vsa dozZivela znatne preobrazbe zaradi vpliva konfucijanstva.
Ustanovljene so bile drZzavne organizacije in zakonodaja, sestavljena so bila
zgodovinska besedila ter vzpostavljene so bile izobraZzevalne ustanove. Tudi
razvoj akademske kulture je bil pod vplivom konfucijanskih nacel. Poleg tega
je mednarodna diplomacija potekala prek konfucijanstva, v civilnem Zivlje-
nju pa je vzpostavljalo norme za dober okus, etiko in moralo. Jasno je torej,
da je konfucijanstvo igralo nepogresljivo vlogo pri izgradnji in razvoju antic-
ne Koreje.

Tri kraljestva so pokazala razli¢ne vzorce sprejemanja konfucijanstva, odvisno
od politiénih okolid¢in in edinstvenih kulturnih kontekstov vsakega. Ceprav je
anticna Koreja prevzela konfucijanstvo in druge tuje ideje, so Tri kraljestva
poskusala ohraniti svojo identiteto in ortodoksijo. Tri kraljestva so skupaj po-
velicevala ustanovitelje narodoy, jih ¢astila in jim Zrtvovala kot izraz zvestobe
vladarjem ter jih uporabljala kot temeljni steber za ohranjanje in razvoj na-
cionalne skupnosti. Vse tri drzave so sprejele konfucijanstvo in uporabljale
konfucijanska nacela za svoje koristi, vklju¢no z osebnostnim razvojem, dru-
Zinsko pravi¢nostjo in druzbeno etiko, pa tudi za politiéne ustanove, izobraze-
vanje, kulturo in nacionalno obrambo.

Nacin, kako so Tri kraljestva sprejela konfucijanstvo, lahko opredelimo kot
»racionalna indigenizacija nove filozofije«. Med obdobjem Treh kraljestev je
konfucijanstvo preslo ¢ez proces racionalne indigenizacije in se trdno uvelja-
vilo v regiji. Korenine konfucijanstva so vztrajale skozi stoletja, prehajale skozi
obdobja Goryeo in Joseon ter kon¢no dosegle danasnjo dobo.

Koristno bi bilo prouciti vpliv tega procesa »racionalne indigenizacije« tudi na
poznejsa zgodovinska obdobja, vklju¢no z obdobji Goryeo, Joseon ter sodob-
no in moderno korejsko dobo.

Zahvala

Avtor se zahvaljuje za finan¢no podporo Agencije RS za raziskovalno in inova-
cijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske druzbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in druzbo in raziskovalnega programa Azijski
jeziki in kulture (P6-0243).

217



Byoung Yoong Kang

Bibliografija

Bak, Jae-mun BfXH=. 2001. Hanguggyoyugsa ot= W& At (Zgodovina ko-
rejskega izobraZevanja). Seul: Hakjisa 2+ X| A},

Choe, Je-chang Z| K| & . 2023. Silsanggwa heosang 2 &t 1t S| & (Realnost in
iluzija). Cikago: JC Publishing.

Eom, Gi-pyo & 7| . 2005. Dasi chajeun baegje munhwa CHA| &2 Bi Y| 2

3} (Ponovno odkritje kulture Baekje). Okcheon: Goraesil 112

Gim, Changl-yong & & &, 2002. Gogulyeo munhageul chajaseo 11721
k2 &OLA (Viskanju literature Goguryeo). Hanam: Pakijeong 4 O|

Gim, Gi-hong & 7| 2. 2000. Cheonnyeonui wanggug sinla 1 'H 2| &= 4
(Silla, tisocletno kraljestvo). Paju: Changbi Publishers.

Gim, Hong-gyeong =4, 1993. Eumyangohaengseolui yeongu SYH
A O| AL (Raziskave teorij yin-yang in petih elementov). Seoul: Sinjise-
owon A X[ A&,

Gim, Yeong-su Z @4, 2009. Samgugyusawa munhwa kodeu &= -3 At}
=2t T E (Samguk Yusa in kulturni kodeks). Yongin: lljisa & X|A}.

Golyeodaehaggyo minjogmunhwayeonguwon 1 2{CHsty TIZE 32
. 2001. Jalyowa haeseol, hangugui cheolhagsasang At =2t oA, ot
= 9| HStALY (Knjiga o izvoru korejske miselnosti). Seul: Yemunseowon
ol =AM &.

Han, Yong-u ©t&8%. 1994. Hangugui yeogsagawa yeogsahag 2t=2| &
APZEQE HAFSE (Korejska zgodovina in zgodovinopisci). Paju: Changbi
Publishers.

Hangugjonggyoyeonguhoe ot T W AH2], 1998. Hangug jonggyo mu-
nhwasa gangui 2= S =2FAt Z 9| (Predavanje o korejski religiozni
in kulturni zgodovini). Paju: Cheongnyeonsa & H Af,

Hangug cheolhagsa yeonguhoe $t= EStAL A13]. 1997. Hangugcheol-
hagsasangsa $t= & StAL& AL (Zgodovina korejske filozofske miselno-
sti). Seul: Hanulakademi 2H=O}7+0| O],

llyeon ¥ H. 2011. Wongwangi mandeun hwalangui sesogogye & 0| BtE
32| M|& 2 A| (Hwarangovih pet posvetnih predpisov, ki jih je ustva-
ril Wonkwang). Seul: Kingdom House Z S} A.

Jang, In-seong & @14, 2001. Baegjeui jonggyowa sahoe S X|2| T2} A}
2| (Religija in druzba Baekjeja). Seul: Seogyeongmunhwasa Al E=2FAF.

Jeong, In-bo ‘d @I & 2000. Jeonginboui joseonsa yeongu S 1 2| Z= M A}
A (Jeong In-bojeve raziskave zgodovine obdobja Joseon). Seul: Se-
oweon A&,

Kim, Hyo-seon. 1986. Understanding Asian classics for education. Seul: Ewha
Womans University Press.

Mo

VS

f

ru 04



Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

No, Yong-pil 5:=-8-32. 2007. Hangukgodaesahoesasangsatamgu $+=5 LT A}
S| A AR (Studija o zgodovini druzbenega misljenja v stari Koreji).
Seul: Hanguksahak &= A} S},

Sin, Hyeong-sig 21241, 2003. Gogulyeosa 11 T+24 Al (Zgodovina Goguryeo-
ja). Seul: Ihwayeojadaehaggyochulpanbu O| 20 Xt CH &t W &= THE

Son, In-su = Q1. 1996. Sinla hwalangdoui gonggan A 2t 3t2H =9 57+
(Prostor Sillinega Hwarangdoja). Yongin: Muneumsa == Al.

Song, Dong-geon &&71. 2004. Gwanggaetodaewang hunjeogbiwa gogu-
lyeo E7| E L2 S X H|Q} 1051 2{ (Spomenik kralja Gwanggaetoja Ve-
licastnega in Goguryeo). Seul: Sinasa 2 OFA}.

Yi, Byeong-gwan O|H . 2017. Sinlaui bimil 2 2t2| H|E (Skrivnost Sille).
Seul: Joheunttang E2&.

Yi, Dae-hi O|Ci 3]. 2001. Hangugui haengjeongsa H= 2| ™ A}t (zgodovina
korejske administracije). Goyang: Daeyeongmunhwasa CH &= 2} A},

Yi, Do-hak O| =&}, 1997. Saelo sseuneun baegje yeogsa M2 = B K| A}
(Ponovno napisana zgodovina Baekje). Paju: Puleunyeo 2 S A},

Yi, Geun-wu O| 2. 2006. Godae wanggugui punggyeong, geuligo saeloun
siseon O &=9o| 24, A2|10 MEZ2 AN (Prizor anti¢nega kra-
liestva in nova perspektiva). Seul: Inmulgwasasang 9 = 1t Al&t.

Yi, Jae-seok O| XA, 2019. Godae hanilgwangyewa ilbonseogi .l o2t
At L= M 7| (0dnosi anti¢ne Koreje in Japonske in Nihon Shoki). Seul:
Dongbugayeogsajaedan & 5 OF & AFXH &t

Yi, Jong-wuk O|Z 3. 2006. Minjog-inga? Guggainga? BIZQ17t? =712l
72 (Is it ethnicity? Is it a country?). Goyang: Sonamu 2> L.

Yi, Min-hong O| BI =, 2006. Hanmunhwaui wonlyu SH==t2| | F (Izvor ko-
rejske kulture). Seul: Jeiaenssi K| O 21 M|,

Yi, Myeong-gu O| & =*. 2008. Iyagi hanguggojeonmunhagsa O|OF7| ot=11
T -ZStAL (Zgodovina korejske klasicne literature). Hanam: Pakijeong 2t
O|d.

Yi, Yu-won O|F&l. 1999. Imhailgi RS+ 7| (Dnevnik Imha). Seul: Minjo-
gmunhwachujinhoe BIEZ 223213

Youn, Sa-soon =Als=. 2023. Hangugcheolhagsasangsa 2t= A StAL&tAL
(Zgodovina korejske filozofske miselnosti). Seul: Golyeodaehaggyo chul-
panmunhwawon 1 2{CHStul S EESHR,

Youn, Sa-soon = At 2012. Hangugyuhagsa =3 SH At (Zgodovina korej-
skega konfucijanstva). Paju: Jisigsaneobsa X| A £F & A},

Zuo, Qiuming =3, 2006. Chunchujwajeon =FZEH (Zuo Zhuan). Paju:
Hangilsa SFZ A},







Povzetek

ni Aziji predstavlja prvo znanstveno publikacijo v slovenskem jeziku, ki

sistemati¢no in poglobljeno obravnava sodobne transformacije konfu-
cijanske misli v druzbenih, politi¢nih in filozofskih kontekstih stirih vzhodnoazij-
skih druzb: kitajske, tajvanske, korejske in japonske. Knjiga prispeva k razumeva-
nju, kako konfucijanstvo, kljub zgodovinskim izzivom in politi¢nim spremembam,
ostaja pomemben idejni, filozofski in druzbeni dejavnik, ki Se vedno pomembno
sooblikuje druzbene norme in vrednote, nacionalne ideologije ter akademske
in filozofske razprave v regiji. Knjiga predstavlja poglobljeno in kriticno Studijo
razli¢nih oblik konfucijanskega preporoda v Vzhodni Aziji na pragu novega tisoc-
letja. Glede na pomembno vlogo Vzhodne Azije v svetu si monografija prizadeva
izpostaviti tudi funkcijo njenih kulturnih dediscin za sodobni svet.

NI onografija Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhod-

Prispevki v monografiji so razdeljeni v tri tematske sklope. Prvi sklop, posve-
¢en sodobni Kitajski, raziskuje reintegracijo konfucijanskih vrednot v politi¢ni
in kulturni diskurz Ljudske republike Kitajske. Analizira, kako konfucijanstvo
deluje kot orodje za oblikovanje nacionalne identitete, krepitev druzbene
kohezije in legitimizacijo oblasti, obenem pa ponuja alternativni okvir za raz-
mislek o etiki, druzbeni odgovornosti in kulturni kontinuiteti.

Drugi sklop osvetljuje specifi¢ne interpretacije in metodoloske pristope taj-
vanskih mislecey, ki so po letu 1949 oblikovali edinstveno smer modernega

221




222

Povzetek

novega konfucijanstva. Pomemben del tega sklopa predstavlja tudi poglobljen
intervju s profesorjem Huang Chun-chiehjem, ki ponuja dragocen vpogled v
aktualni konfucijanski preporod ter njegov pomen za SirSo vzhodnoazijsko in
globalno akademsko skupnost.

Tretji sklop se posveca konfucijanski tradiciji na Japonskem in v Koreji ter raz-
iskuje njene razlicne poti zgodovinskega razvoja, sprejemanja, prilagajanja in
filozofskih interpretacij.

Knjiga predstavlja pomemben znanstveni prispevek k raziskovanju sodobnih
idejnih tokov v Vzhodni Aziji. Zaradi poudarka na razmerju med tradicijo in
modernostjo, lokalnim in globalnim ter filozofskim in politi¢nim je delo pose-
bej dragoceno za raziskovalce in raziskovalke azijskih studij, primerjalne filo-
zofije in kulturne zgodovine.



Summary

Asia is the first collected volume in Slovene to comprehensively ad-

dress the modern transformations and role of Confucian thought in
East Asian societies. It highlights how Confucianism, despite historical chal-
lenges and political changes, continues to be a significant ideological, philo-
sophical, and social force in this region. The contributions in the volume are
organized into three thematic sections, offering an in-depth analysis of this
issue in the context of contemporary China, Taiwan, Japan, and Korea.

T he Revival and Transformations of Confucianism in Contemporary East

The first part of the volume, titled “The People’s Republic of China: Con-
structing an Ideological, Political, and Cultural Project for a New Millennium”,
comprises three chapters in which the authors examine the status and role of
Confucianism, which primarily functions as a unifying element in the realms
of culture, national identity, and political ideology. This section is significant
not only because Confucianism originated in China, but more importantly
because — despite predictions of its decline and assertions of its irrelevance
to contemporary China — it clearly still holds considerable socio-political im-
portance, at least as an ideology.

With the rapid development of liberal economic policies and the accompa-
nying openness, the revival of Confucianism has also gained momentum in
the People’s Republic of China (PRC) over the past two decades. The chapters
in this section are therefore dedicated to the development of the Confucian

223



224

Summary

heritage and the emergence of new Confucian ideologies in contemporary
China. They aim to shed light on the reasons for and consequences of the
fact that these new ideologies were needed to compensate for the loss of
normative authority once held by the Chinese Communist Party. Since the
mid-1980s, these ideologies have been employed to fill the so-called “value
vacuum”, a function that had previously been fulfilled by orthodox socialist
and communist value systems.

The second section, “Taiwanese Approaches to Confucianism: Philosophical
Reinterpretations and Methodological Innovations”, explores the distinctive
development of Confucian thought in Taiwan, where a unique strand of Mod-
ern New Confucianism emerged after 1949. While mainland China turned to
Marxism and theories of its Sinicization, Taiwanese philosophers sought to
revive and modernize elements of China’s traditional intellectual heritage as
a response to the challenges of modernization.

These thinkers saw original Confucianism not as a source of stagnation, but
as a foundation for a new moral and ethical framework suited to a modern,
globalized society. They believed Confucianism could support the devel-
opment of a distinctly Chinese modernity, and even contribute to a new
global ethics.

The section includes analyses of key theoretical contributions and method-
ological innovations by Taiwanese scholars. It concludes with an in-depth
interview with the renowned expert Huang Chun-chieh, offering valuable
insights into the Confucian revival in East Asia and its relevance to contem-
porary philosophical and cultural discourse.

The third section — “Confucianism in Japan and Korea: Diverse Paths of Devel-
opment and Adaptation” — focuses on local interpretations of the Confucian
tradition in these two culturally and historically interconnected regions. The
contributions examine the Confucian philosophy of self-cultivation in Japan
and the complex processes of reception and adaptation of Confucianism in
Korea’s social and political history.

Overall, the collected volume represents a significant contribution to the
study of contemporary intellectual currents in East Asia, and provides in-
sights into how Confucian values continue to influence political strategies,
social norms, and intellectual debates in the region today.

The contributions in The Revival and Transformations of Confucianism in Con-
temporary East Asia offer valuable and diverse pieces in a colourful mosaic
of ideas and information about the various forms this tradition has taken,



Summary

and continues to take, in the region. Each, in its own way, contributes to
making this volume as a whole an important addition to the understanding
of the role and significance of Confucianism in the contemporary contexts
of East Asian societies. At a time when the search for alternative models of
ethical orientation and social cohesion is also becoming increasingly relevant
beyond this region, it offers an in-depth understanding of the intellectual
currents inspired by the revitalization of the Confucian tradition.

Through a variety of approaches and analyses, the contributions show that
Confucianism in contemporary East Asia is not merely an object of historical
retrospection, but also a dynamic and plural philosophical force that actively
shapes the cultural, political, and intellectual landscape of today’s East Asian
societies.

In this sense, we hope that the present volume will make a meaningful con-
tribution to deepening our understanding of the contemporary relevance of
Confucianism and, in doing so, shed light on its potential to inspire new mod-
els of community, ethics, and responsibility in our globalized and culturally
diverse world.

225






Avtorji in avtorice

Bart Dessein

Bart Dessein je profesor na Oddelku za kitajski jezik in kulturo Univerze v
Gentu v Belgiji ter ¢lan Belgijske kraljeve akademije za prekomorske znanosti
(Belgian Royal Academy for Overseas Sciences). Njegove raziskave se osredo-
tocajo na filozofski razvoj zgodnjega budizma in kitajsko-budisti¢ne filozofske
razprave. V zadnjem c¢asu pa se ukvarja tudi z modernim konfucijanstvom.

Byoung Yoong Kang

Byoung Yoong Kang je izredni profesor in vodja katedre za korejske Studije
na Oddelku za azijske Studije Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani. Je tudi
uveljavljen pisatelj in prevajalec. Njegovo raziskovalno delo se osredotoca na
korejsko diaspori¢no knjizevnost in korejsko znanstveno fantastiko, v zadnjem
¢asu pa tudi na korejsko filozofijo, Se posebej na korejsko konfucijanstvo.

Jyrki Kallio

Jyrki Kallio je raziskovalni sodelavec za podrocje kitajske politicne kulture in
zunanjih odnosov na finskem institutu za mednarodne odnose. Za prevod
Konfucijevih Pogovorov, ki je izSel leta 2014, je prejel nagrado J. A. Hollo za
izjemno kakovosten prevod neleposlovne knjige v fins¢ino.

227



228

Avtorji in avtorice

Hans Kuehner

Hans Kuehner je profesor kitajskih studij na Univerzi v Mlnchnu. Pouceval
je na Vzhodnokitajski pedagoski univerzi (East China Normal University),
Pekinski univerzi za mednarodne studije, Humboldtovi univerzi v Berlinu in
drugje. Njegove pretekle in trenutne raziskave vklju¢ujejo zgodovino zna-
nosti na Kitajskem, konfucijanstvo poznega obdobja dinastije Qing, genea-
logije in razvoj kitajskega nacionalizma, Shen Congwena ter kitajske prosto-
re spomina.

Marko Ogrizek

Marko Ogrizek je asistent na Oddelku za azijske Studije Filozofske fakultete
Univerze v Ljubljani. Na Univerzi v Ljubljani je diplomiral iz dvopredmetne
japonologije in filozofije. Na isti ustanovi je tudi doktoriral, pri ¢emer se je
v svojem zaklju¢nem delu osredotocal na razvoj konfucijanske etike v de-
lih japonskega konfucijanskega misleca obdobja Edo, Itdja Jinsaija. Njegovi
osrednji raziskovalni interesi so primerjalna filozofija, konfucijanska etika in
japonsko konfucijanstvo.

Jana S. Rosker

Jana S. Rosker je redna profesorica sinologije in soustanoviteljica Oddelka
za azijske Studije Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani, na katerem pre-
dava klasiéno in moderno kitajsko filozofijo. Na raziskovalnem podrocju se
prvenstveno ukvarja s klasi¢no in sodobno kitajsko filozofijo ter primerjalno
filozofijo. Je urednica znanstvene revije Asian Studies, predsednica medna-
rodnega zdruZenja za kitajsko filozofijo (ISCP) ter ustanoviteljica, prva pred-
sednica in ¢astna ¢lanica evropskega zdruzenja za kitajsko filozofijo (EACP).

Téa Sernelj

Téa Sernelj je izredna profesorica sinologije na Oddelku za azijske Studije Fi-
lozofske fakultete Univerze v Ljubljani. Poucuje metodologijo medkulturnih
raziskav, kitajsko estetiko, klasi¢no kitajs¢ino in prevajanje. Njena raziskoval-
na podrocja vklju€ujejo tradicionalno in moderno kitajsko estetiko ter mo-
derno novo konfucijanstvo.



Stvarno kazalo

A
avtokracija 21, 55, 63, 133-134, 155,
158-159

B

ben xin A (izvorna sréna zavest) 113,

benti &#% (temeljna stvarnost)

budizem 6, 19-20, 3941, 52, 59, 98,
143, 160, 169, 185, 206207, 213, 215

(o

Chen, Duxiu %75 53

cheng #¥ (iskrenost) 156, 187, 192, 215

Choi, Chiwon & %] 9, # £ 216

chiika shiso 712 JEHAH (sinocentrizem)
172

D

dao & (pot) 24

daode zhuti & 388 (moralni subjekt)
115

daodexin TE /&> (moralna zavest) 151

daode JE/# (morala) 6, 8, 11-12, 24-27,
37, 39, 43,51-52, 54-55, 61, 68,
74,76, 83, 87, 89, 95-98, 101-102,
109-120

daoizem 6, 19-20, 25, 36, 38-39, 61, 77,
98, 115, 185, 207, 215

daojiao iE%] (religiozni daoizem) 207

Daxue K#£2 (Veliki nauk, veliko u¢enje)
13, 143, 69, 99

dayazhou zhuyi K511l 322 (panazijstvo)
157

dekontekstualizacija 169

desinizacija 143

dialektika 11-12, 38, 42, 109,
115-120

didao Hii& (pot zemlje) 189

Dongya wenhuaquan % i 344, ]
(vzhodnoazijska kulturna sfera)
172

drzavni konfucianizem 89

E
etika vlog 82
etnocentrizem 171

F

Feng, Youlan ¥ & 41,110, 163

filialno spo3tovanje (xiao #) 49, 215-216
Fu Sinian f#1i4F 12, 127

Fukuzawa, Yakichi #7217 161

229



230

Stvarno kazalo

G

Gadamer 12, 134-135

Gibanje Cetrtega maja, Cetrtomajsko
gibanje 20, 22, 88, 90, 162

globalizacija 7-8, 17, 23, 34, 43, 50, 69-70,
79, 81, 99-100, 124, 139, 141, 152—-
153, 158-161, 165, 171, 222, 224-225

gongfu, kufd 7% (eti¢ni napor, veséina)
198

guanxizhuyi {3 (relacionizem) 186

Gukhak =58}, [ (nacionalna univerza
v Silli) 213, 216

guojia % (nacionalna drzava) 164,
166

guoshi [#{ 5 (nacionalna zgodovina) 166

guoxue [ (nacionalne $tudije,
nacionalno ucenje) 50, 69, 89, 49-53,
55-59, 62-63, 166

H

hangukseong ¢F=1/d, ¥ 14 (kulturna
identiteta Koreje, korejskost) 206

harmonija he 1 10, 21, 68,70-71, 73—
75,77,82,91,97, 126, 134, 145, 190,
195, 199, 201

harmonicna druzba 68, 134, 195

heping FI°F (mir) 72

Hegel, F. 115,118-120

hermenevtika 12, 72, 119, 123-124, 126,
128-129, 133, 135-136, 140

holizem 12,123, 128-129, 131, 134-136

Hu Jintao #%77% 68

Hu Shi #Hi# 53

Huaxia zhuyi # 5 £ 5% (»kitajcizem«) 77

Huang Zunxian %% 40

I

identiteta 9, 14, 20, 23-24, 55-56, 69,
98, 100, 124, 140, 170, 206-207, 213,
217,221

ideologija 5,8-11, 17-18, 23-24, 27, 78,
83,90-92, 94, 98, 101, 109, 112, 125,
142, 144, 153, 157, 201, 221, 223-224

individualizem 8, 23, 61, 75, 82, 112, 114,
142,146, 159, 188

intuicija 34, 110-111, 113-114, 117-119
It Jinsai f7 (7% 149

J

Japonska 6-7,9-10, 13-14, 22, 38, 40
-41, 51-52, 54-57, 71, 139-143, 149,
157-158, 160-164, 166—-173

japonska kolonizacija 142, 162,

japonsko konfucijanstvo 13

Jiang Qing ¥ K 94-99

jing #} (spostljivost) 198

jing ¢ (konfucijanski klasiki) 59-60, 97,
134, 208-209, 214-216

junzi £ (plemenita oseba) 24-25, 152

K

Kang, Youwei FiH %5 54,59,74, 81, 95

Kant, I. 26,40-41, 109, 111-114, 117-
119, 126,

Kitajska 5-7,9-12, 14, 18-24, 33, 35-43,
49-57, 61-63, 67-81, 83, 87-90,
92-102, 109-120

kitajsko konfucijanstvo 18-19

kogaku 15 (starodavno uéenje) 149

Kojiki i ZF5C (Zapisi starodavnih zadev)
211

kokugaku [B{£% (nacionalno uéenje) 50,
53-54,57-58, 69, 89

konfucijanski humanizem 127, 141, 144—
145, 151, 160

Koreja 170-171, 173, 186, 189, 205-210,
216-217,221-222

korejsko konfucijanstvo 13, 14

krepost 68, 70, 73-74, 77, 150, 154, 157,
159, 187-190, 193-196, 198-203

kulturna revolucija 90

kulturni obrat 167

L

Laozi T 35, 59, 207

li # (nadelo, princip, struktura) 149, 156,
157,170

li #4 (obredje, obredna spostljivost) 82,
171

Liang, Qichao ¥/ 51, 93, 166



Stvarno kazalo

Liang, Shuming %2/ 110, 162

liangzhi K %1 (praznanje, prirojeno
znanje) 113, 144

Liji #%5C (Knjiga obredov) 99, 211, 215

Liu Shipei 1Afi} 51, 166

Lunyu i a5 (Razprave) 59, 143, 185

M

Mao Zedong & # 93, 162

Marx, K. 18,91, 224

Mengzi 7§ (Mencij) 59, 61, 143, 185

minjian shehui [X[H L& (civilna druzba)
164

mir *F- (ping) 10, 67-68, 70, 73-75, 79,
155

Moderno (novo) konfucijanstvo (Xinrujia
W%EX) 6,9,11-12, 18-19, 21-27,
94-95, 109, 111-112, 115-116, 118,
123, 125-126, 136, 153, 221-222

modrosti (sophia) 36-37, 40-42, 74, 114,
143,151, 154, 187, 194, 198, 201

Mori Arinori #8514 162

Mou Zongsan 755 — 11, 95, 154

N

nacelo korelativnosti ali
komplementarnosti 12, 120

narod 10, 51, 54-58, 68, 74-75, 88, 90,
97, 100-102, 155, 158, 166, 171, 206,
215, 217

nacionalna esenca 10, 51, 54-55, 57,
88-89, 94, 97

nacionalizem 49-57, 63, 88, 90, 92-94,
97-98, 100-102, 166, 228

neisheng P 2 (notranji modrec) 25, 74,
115,117, 186

0]

Obdobje Meiji B1iA 40, 157, 162

Obdobje Wiman Joseon 9] W41, 47y
i 205, 207

P
Partija 9-11, 61, 67-71, 75, 77-78, 83,
90, 94, 100-101

patriotizem 22, 92
politi¢ni nacionalizem 88, 90, 102
protiglobalizacija 171

Q

qi & (sila tvornosti, ustvarjalni princip)
146-152

Qian, Mu $§f2 126, 156, 160, 166

ging 1# (Eustvo) 156-157, 189-190,
195-196

ginggan zhengzhi & B IEE (politika
Custev, afektivna politika) 157

R

radikalni konfucianizem 89-90, 94-95, 99

refleksivni orientalizem 165

rekontekstualizacija 169

relacijska subjektivnost 144

ren 1= (so¢lovecnost) 69, 100, 114, 140,
145, 149, 154, 171, 185, 187-190.
198, 202

rendao \J& (pot ¢lovestva) 188 —189,
203

renshixin #&a5L» (zavest spoznavanja)
151

renwen jiao A #( (humanisti¢na
religija) 160

ritsurydsei ££41fll (pravni sistem
cesarskega reda) 169

S

Samnye 4}, =1 (Trije klasiki obredja)
209

shengxun )l (foneti¢na eksegeza) 170

shen & (utele$eno sebstvo) 187

Shiji 525C (Zapiski velikega zgodovinarja)
60, 92, 208-209, 213, 216

Shijing 554% (Knjiga pesmi) 60, 208,
214-215

Shujing 4% (Knjiga dokumentov) 134,
209, 215

shu/jo A1 (so¢utna strpnost) 199

siduan giging MY ¥%i-£ 1% (problem stirih
zasnov in sedmih Custev) 189

Silla (Sara) 212}, #r4iE 206, 212

231



232

Stvarno kazalo

Sishuwujing VU 7145 (Stiri knjige in pet
klasikov) 97, 209
Sun Yatsen (Sun Zhongshan) #9411l 100

T

tian & (nebo) 10, 73-76, 81, 88, 90-93,
95-98

tianxia X T (vse pod nebom) 10, 73-76,
81, 88, 90-93, 95-98

tiandao Ki& (pot neba) 160

toyo bunka H V¥ A (vzhodnoazijska
kultura) 170

toyo bunmei %7 3CHH (vzhodnoazijska
civilizacija) 170

tradicionalni konfucijanizem 6, 12, 17, 20,
23, 25,75, 90, 95, 115, 126

Tsuda, Sokichi JHH /24 170

U
Uno, Tetsuto T4 N 172

Vv

vse pod nebom (glej tudi tianxia) 10,
73-76, 81, 88, 90-93, 95-98

Vzhodna Azija 5-8, 12-14, 17-18, 21-22,
25-28,33-35, 38, 40, 43, 71, 91, 125,
133, 137, 139-147, 149, 151-153,
155, 157, 159-161, 163-173, 203,
205, 211, 217, 221-222

vzhodnoazijska konfucijanstva 13-14,
133, 139-141, 145, 147, 159, 161,
167,171-173, 186

w

waiwang %} F (zunanji vladar) 25, 74,
117, 186

Wang, Guowei £ [H# 41, 51

Wang, Yangming EF5H3 41, 155

wangdao Fi# (kraljevska pot) 76, 95,
157-158

wenyanwen X 5 3 (klasiéna literarna
kitajsc¢ina) 172

wulun Fiff (pet odnosov) 157

wuxing sixiang 1117 848 (filozofija petih
elementov) 211

X

Xi Jinping 2Jix°F 68-70, 77-80, 100

Xiaojing Z4% (Klasik filialnega
spostovanja) 216

xin > (srce, sréna zavest) 89, 113, 144,
147-150, 154, 160, 193

xing 17 (moralno delovanje) 187

xing T& (telesnost, oblika) 149, 151-152,
160

xing 1 (Elovedka narava, ¢loveskost) 127,
145, 150, 154, 160, 193-196, 206

xingti T4 (prirojena moralna substanca)
113

xiu ji 18 2 (samokultivacija) 155

xiushen & & (kultivirati telo) 153

xiuxin 1&:0» (kultivirati zavest) 150

Y

yang ¥ (gojiti, negovati) 146, 150-152

Yamada, Hokoku LI FH /74 149

yi 3¢ (primernost, pravi¢nost) 79-80

Yijing 5 %% (Knjiga premen) 215

yinyangwuxing shuo 2[5 L1751 (teorija
yina, yanga in petih elementov) 211

yomeigaku [% B (japonski
jangmingizem) 149

youhuan yishi & £ &7 (tesnobna
zavest) 124

yu &k (zelja) 100, 187191, 196, 199, 200

z

Zengzi ¥ -1~ 147,187

Zhang Taiyan Z K % (Binglin fAlE)
50-51, 166

Zhao Tingyang /X7 FH 94, 98-99

zheng IE (pokonénost, pravilnost) 171

zhengdao BE (pot politike) 158

zhengli BLFE (politi¢na nacela) 158

zhi i (volja, namera) 147-148

zhi £ (modrost) — 27, 33, 34

zhi %11 (znanje) 35, 112, 113-115, 144,
146-149, 160, 168, 170, 187, 189,
195, 197, 200

znanje 38,55, 144, 149, 168, 187, 197—-
198, 216



Stvarno kazalo

zhidao ¥418 (pot vladanja) 158

zhide zhijue £ ) H % (intelektualna
intuicija) 111, 113-114

zhitian 417X (poznavanje neba) 160

zhixin #1.0» (poznavanje lastne zavesti)
160

zhixing #1VE (poznavanje lastne
Cloveskosti) 113-115, 160

zhiyan 415 (razumevanje besed)
146-149

zhong & (zvestoba) 187, 198-199,
215-216

zhonghua zhongxin zhuyi P #EH 0 F 3
(sinocentrizem; glej tudi chika shiso)
172

Zhou, Enlai il B3 90, 92

Zhu Xi & # 59, 155

Zhuangzi #£-F 59

zhui tiyan de fangfa 1B 8854 1) /712
(metoda iskanja utelesenih izkusenj)
12, 130

ziwo kanxian I (samonegacija)
116-117

zunanji vladar (waiwang #hF) 25, 74,
115,117, 186

233






