
Preporod in transformacije  
konfucijanstva v sodobni  

Vzhodni Aziji 

Téa Sernelj (ur.)

Ljubljana 2025

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   1Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   1 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji

Zbirka: Studia Humanitatis Asiatica (ISSN 2463-8900, e-ISSN 2820-3445)
Glavna urednica zbirke: Jana S. Rošker

Urednica: Téa Sernelj
Recenzenta: Zlatko Šabič, Matjaž Uršič
Lektorica: Anja Muhvič
Tehnično urejanje in prelom: Jure Preglau
Prevod povzetkov: Branka Bavec
Slika na naslovnici: iStock.com/ytwong

Založila: Založba Univerze v Ljubljani
Za založbo: Gregor Majdič, rektor Univerze v Ljubljani
Izdala: Znanstvena založba Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani
Za izdajatelja: Mojca Schlamberger Brezar, dekanja Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani

Tisk: Birografika Bori, d. o. o.
Ljubljana, 2025
Prva izdaja
Naklada: 120 izvodov
Cena: 22,90 EUR

Izdajo pričujoče knjige je sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije 
(ARIS) v okviru razpisa za sofinanciranje znanstvenih monografij. 

Delo je nastalo kot rezultat raziskav, ki jih je prav tako financirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost 
Republike Slovenije (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta ( J6-50202) Konfucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhod-
noazijske družbe skozi prizmo odnosa med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski jeziki in kulture (P6-0243) ter 
fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z naslovom 
The problem of freedom, humanism and the human subject in intercultural perspective: Europe and Taiwan.

To delo je ponujeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva-Deljenje pod enakimi pogoji 4.0 Mednarodna licenca. / 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

Prva e-izdaja. Publikacija je v digitalni obliki prosto dostopna na https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL.
DOI: 10.4312/9789612976057

Kataložna zapisa o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni in  
univerzitetni knjižnici v Ljubljani

Tiskana knjiga
COBISS.SI-ID=239817219
ISBN 978-961-297-607-1

E-knjiga
COBISS.SI-ID 239490563
ISBN 978-961-297-605-7 (PDF)

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   2Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   2 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45

COBISS.SI
https://plus.cobiss.net/cobiss/si/sl/bib/239490563


Kazalo

Téa Sernelj: Uredniški predgovor.............................................................................................. 5

SPREMNA ŠTUDIJA.

Jana S. Rošker: Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«.................17

UVOD

Bart Dessein: Konfucianizirana racionalnost: nekaj razmišljanj o 
Vzhodni Aziji, modrosti in znanosti.......................................................................................33

LJUDSKA REPUBLIKA KITAJSKA: IZGRADNJA IDEOLOŠKEGA, 
POLITIČNEGA IN KULTURNEGA PROJEKTA ZA NOVO TISOČLETJE

Hans Kuehner: Zhang Taiyan in »nacionalne študije«.....................................................49

Jyrki Kallio: Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču.....67

Bart Dessein: Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski................................87

TAJVAN: INOVATIVNI METODOLOŠKI IN FILOZOFSKI PRISTOPI 
TER TRANSFORMACIJE

Jana S. Rošker: Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva:
nov dialektični model?.............................................................................................................109

Téa Sernelj: Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v 
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova hermenevtična metoda dinamičnega 
in strukturnega holizma...........................................................................................................123

Intervju s Huang Chun-chiehom: Vzhodnoazijska konfucijanstva in 
konfucijanski preporod ...........................................................................................................139

KONFUCIJANSTVO NA JAPONSKEM IN V KOREJI: RAZLIČNE 
INTERPRETACIJE IN PROCESI PREVZEMANJA 

Marko Ogrizek: Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivost: 
primer japonskega branja konfucijanskega Vélikega nauka..............................................185

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   3Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   3 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



4

Kazalo

Byoung Yoong Kang: Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji: 
s poudarkom na Goguryeoju, Baekjeju in Silli...................................................................205

Povzetek......................................................................................................................................221

Summary.....................................................................................................................................223

Avtorji in avtorice.....................................................................................................................227

Stvarno kazalo...........................................................................................................................229

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   4Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   4 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



5
Téa Sernelj

Uredniški predgovor

Z nanstvena monografija Preporod in transformacije konfucijanstva v 
sodobni Vzhodni Aziji je nastala v okviru temeljnega raziskovalnega 
projekta Preporod konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji skozi prizmo 

odnosa med individuumom in družbo (ARIS PJ 502021) ter je prva publikaci-
ja na temo transformacij, vloge in pomena konfucijanstva kot kulturno-idej-
ne tradicije v sodobnih vzhodnoazijskih družbah v slovenščini. V manjšem 
obsegu ga dopolnjujejo slovenski prevodi poglavij iz zbornika Contempora-
ry East Asia and Confucian Revival (Sodobna Vzhodna Azija in konfucijanski 
preporod), izdanega leta 2015 pri založbi Cambridge Scholars Publishing, ki 
obravnavajo problem ideologizacije konfucijanstva in njegove vloge v Ljud-
ski republiki Kitajski. 

Preporod konfucijanstva predstavlja pomembno in vplivno idejno stru-
jo v sodobnih vzhodnoazijskih družbah, ki si prizadeva za posodobitev 

1	 Gostujoča urednica se za izdajo monografije zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za 
raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi prizmo odnosa 
med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski jeziki in kulture (P6-0243) 
ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalne-
ga projekta (RG001-N-23) z naslovom The problem of freedom, humanism and the human 
subject in intercultural perspective: Europe and Taiwan.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   5Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   5 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



6

Téa Sernelj

tradicionalnega konfucijanskega nauka – osrednjega elementa skupne zgodo-
vinske in kulturne dediščine te regije. Njegov cilj je oblikovati etično podstat 
za osmišljeno bivanje v kontekstu sodobnosti. Temelji na prepričanju, da je 
konfucijanstvo kot edinstven družbeni, politični in etični sistem mogoče rein-
terpretirati in prilagoditi sodobnim izzivom, pri čemer naj bi služilo tudi kot 
aksiološka protiutež negativnim posledicam kapitalistične tekmovalnosti ter 
utilitaristične miselnosti, osredotočene na potrošništvo in dobiček.

Ta miselna struja je v vzhodnoazijskem oziroma siniškem2 prostoru znana 
pod imenom Moderno novo konfucijanstvo (Xiandai xin rujia 現代新儒家) in 
predstavlja enega najvidnejših ter najvplivnejših miselnih tokov v ponovnem 
vzponu klasičnih filozofij in političnih teorij. Vzniknila je na prelomu dvajse-
tega stoletja, njene intelektualne temelje pa je mogoče zaslediti v delih vo-
dilnih sodobnih vzhodnoazijskih teoretikov, ki so si prizadevali za prenovo 
metodologij in teorij sinofonskih tradicij, zlasti predmodernih filozofij tako 
imenovane neokonfucijanske reforme.3

Moderno novo konfucijanstvo tako od sredine dvajsetega stoletja predstavlja 
ključni intelektualni diskurz, ki je presegel geografske in politične meje posa-
mični regij znotraj Vzhodne Azije. Od sredine osemdesetih let dvajsetega sto-
letja igra pomembno vlogo tudi pri povezovanju teoretikov iz Kitajske in tistih 
iz tujine, saj jim nudi skupno intelektualno platformo. Ta diskurz ni vplival le 
na filozofske raziskave in razprave v regiji, temveč je tudi pomembno prispeval 
h kulturnim in intelektualnim razpravam, pri čemer nekateri teoretiki povezu-
jejo konfucijanske vrednote z gospodarskim uspehom Vzhodne Azije. Moder-
no novo konfucijanstvo velja za najuspešnejšo obliko sodobne prilagoditve, 

2	 Izraz »siniški« sega v začetek dvajsetega stoletja in se nanaša na kulturno sfero, osredinjeno 
okoli Kitajske, ter zajema države vzhodnoazijske regije, ki si delijo kulturne in zgodovinske 
vezi. Od druge polovice dvajsetega stoletja so ta koncept razlagali in uporabljali številni 
učenjaki, ki so poudarjali pomen teh skupnih povezav. Tako je »Vzhodna Azija« opredeljena 
kulturno, in ne geografsko, ter vključuje države, v katerih je konfucijanstvo stoletja vplivalo na 
javno in zasebno življenje, med njimi Kitajsko, Japonsko, Severno in Južno Korejo, Singapur, 
Tajvan ter delno tudi Vietnam. Ta kulturna regija je pogosto označena kot »konfucijanska 
Vzhodna Azija« in jo zaznamujeta široka raba kitajskih pismenk ter vpliv tako chan (zen) 
budizma kot konfucijanstva, zlasti učenj Konfucija in Mencija.

3	 Neokonfucijanska reforma oziroma neokonfucijanstvo dinastij Song (960–1279) in Ming 
(1368–1644) predstavlja odziv na vpliv budizma in daoizma, ki sta v takratni Kitajski postala 
izjemno vplivna. Neokonfucijanski učenjaki so želeli obnoviti konfucijanske vrednote, hkrati 
pa so v svojo misel vključili določene elemente budistične in daoistične metafizike. Cilj refor-
me je bil ustvariti celovitejši filozofski sistem, ki bi lahko razložil naravni oziroma kozmični red, 
moralnost in družbeni red. Neokonfucijanska reforma je imela dolgoročen vpliv na Kitajsko, 
Korejo, Japonsko in Vietnam ter je globoko oblikovala družbene, politične in etične vrednote 
v teh regijah vse do današnjih dni. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   6Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   6 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



7

Uredniški predgovor

ponovne interpretacije in ustvarjalne preobrazbe idejnih tradicij na Kitajskem, 
Tajvanu, v Hongkongu in Južni Koreji ter zadnja leta vse bolj tudi na Japon-
skem. Proučevanje temeljnih idej in aktualne pomembnosti te miselne struje 
je zato izjemno pomembno še posebej v današnjem, medsebojno povezanem 
svetu, kjer je izmenjava znanja, idej in vrednot bistvenega pomena. 

Publikacija, ki je pred vami, predstavlja poglobljeno in kritično študijo različ-
nih oblik konfucijanskega preporoda v Vzhodni Aziji na pragu novega tisočle-
tja. Glede na pomembno vlogo Vzhodne Azije v svetu si monografija prizade-
va izpostaviti tudi funkcijo njenih kulturnih dediščin za sodobni svet. Kajti, kot 
je zapisal Allan T. Wood (2010, 287),4 trenutno živimo v obdobju radikalnih 
izzivov za človeštvo. V preteklosti so bila naša dejanja – ne glede na to, ali 
so bila dobra ali slaba, pravilna ali napačna – omejena na področja znotraj 
sorazmerno ozkih geografskih meja posamičnih nacionalnih držav. Temu po 
Woodovem mnenju dandanes ni več tako:

Nekoč smo se lahko medsebojno pobijali in zastrupljali svoje okolje na 
lokalni ravni brez strahu pred globalnimi posledicami. Zaradi neverjetne 
rasti naše vojaške in industrijske tehnologije pa se ti dnevi hitro iztekajo. 
Ne glede na to, ali govorimo o podnebnih spremembah, onesnaženju 
zraka, širjenju jedrskega orožja, boleznih, kriminalu, terorizmu, biotski 
raznovrstnosti, pomanjkanju energije in vode, revščini, trgovini z ljudmi 
ali genskem manipuliranju, se s težavami, s katerimi se soočamo kot člo-
veštvo, ne moremo učinkovito spopasti znotraj meja posameznih držav. 
Stari atomistični, mehanistični in analitični svetovni nazor, ki je svet pri-
kazoval v strogo nominalističnih izrazih, kot svet, sestavljen iz delov s 
šibkimi notranjimi medsebojnimi povezavami ali sploh brez njih, in ki je 
prevladal v modernem življenju že od znanstvene revolucije naprej, dan-
danes ne zadošča več. (p.t.)

V današnjem svetu so težave sistemske, medkulturne, vzajemno odvisne, in-
terdisciplinarne in med seboj povezane. Prispevki, ki so zbrani v tej monogra-
fiji, zato raziskujejo možnosti in nevarnosti, uspehe in neuspehe »kozmopo-
litskega« konfucijanstva ter njegove vloge v globalnem merilu. Kljub njihovi 
heterogenosti posamičnih poglavij v pričujoči knjigi je skupna nit, ki jih pove-
zuje, predpostavka, da moramo za razumevanje razmerja med konfucijansko 
dediščino preteklosti in sodobnim konfucijanskim preporodom ločevati med 
izvirno ali klasično konfucijansko miselnostjo na eni, ter njenimi ideološkimi 
(zlo)rabami na drugi strani. To razlikovanje je izjemno pomembno, saj nakazuje 

4	 Wood, Alan T. 2010. »Fire, Water, Earth and Sky: Global Systems History and the Human 
Prospect.« The Journal of The Historical Society 10 (3) (september): 287–318.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   7Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   7 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



8

Téa Sernelj

vrsto razlik, ki jih je treba upoštevati, da bi pridobili pravilno razumevanje so-
dobnega konfucijanstva ter njegovih teorij in ideologij, obenem pa moramo 
zavrniti idejo, da predstavlja konfucijanstvo nekakšno monolitno teoretsko 
tvorbo. Nasprotno, ta idejni konglomerat vključuje širok spekter različnih teo-
retskih diskurzov, ki temeljijo na kompleksni in heterogeni tradiciji.

Večina avtorjev in avtoric te monografije so zahodni strokovnjaki in strokov-
njakinje za vzhodnoazijske študije, katerih osrednje poslanstvo je v gradnji 
mostov med vzhodnoazijskimi in evro-ameriškimi regijami. Ta naloga ni pos-
večena zgolj prepoznavanju nekakšnega »drugačnega teoretskega modela«, 
temveč tudi relativizaciji vrednostnih sistemov in struktur zaznavanja. In kaj 
to pravzaprav pomeni? To zagotovo ne pomeni, da so vse vrednote enako po-
zitivne, potrebne ali uporabne. Relativizacija vrednostnih sistemov preprosto 
pomeni, da se oddaljimo od predstave o absolutnih vrednotah. Ker prevla-
dujoči diskurzi v zahodni filozofski teoriji temeljijo na konceptu resnice, je za 
zahodne raziskovalce, ki se ukvarjajo s konfucijansko miselnostjo, bistvene-
ga pomena zavedanje, da obstaja zelo malo objektivnih, univerzalno veljav-
nih vrednot. Medtem ko vrednostni sistemi, ki oblikujejo sodobne zahodne 
družbe, temeljijo na konceptih, kot sta individualizem in svobodna volja, je v 
vzhodnoazijskih družbah prevladoval (in do neke mere še vedno prevladuje) 
močan občutek družinske pripadnosti ter pripadnosti skupnosti. Takšni kon-
cepti in vzorci identifikacije predstavljajo temelje različnih vrednostnih siste-
mov, ki jih je zato treba obravnavati kot relativne.

Tako se ta publikacija kljub dejstvu, da je bil tako imenovani konfucijanski 
preporod pogosto (zlo)rabljen za različne politične in ideološke namene, tru-
di slediti ideji, da je vakuum vrednot kriv za odtujenost sodobnih postkapi-
talističnih družb v globalnem prostoru. Na tej podlagi se postavlja vprašanje, 
ali je vzhodnoazijski model sposoben ustvariti takšno različico modernosti, 
ki ni zakoreninjena v paradigmah takim. fundacijskega individualizma.5 Šte-
vilne analize iz posameznih poglavjih kažejo v to smer, kar nakazuje, da bi 
lahko bila domnevna neločljivost med modernostjo in individualizmom, ki 

5	 Takšno poimenovanje je najprej predlagal Henry Rosemont v svoji knjigi Against Individua-
lism: A Confucian Rethinking of the Founda tions of Morality, Politics, Family, and Religion, 
ki je izšla leta 2015. Tukaj uporabljam to formulacijo kot splošni izraz za vse teorije, ki pri 
vrednotenju razmerja med posameznikom in družbo izhajajo predvsem (ali celo izključno) iz 
stališča abstraktnega in izoliranega posameznika, ki tako predstavlja njihovo osnovo. Takšne 
teorije običajno opisujejo, analizirajo in vrednotijo posameznike – v psihološkem, političnem 
in moralnem smislu – kot entitete, ki so ločene od drugih. Večina raziskovalcev in raziskovalk 
konfucijanske etike in filozofije meni, da takšni pristopi običajno vodijo v izključno ohranjanje 
koristi za peščico elite ter hkrati zanikajo možnosti uresničitve pravične porazdelitve dobrin 
za večino..

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   8Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   8 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



9

Uredniški predgovor

so jo mednarodne teorije modernizacije vedno smatrale za »neizogibno« ali 
»intrinzično«, morda v resnici zgolj rezultat zahodnih zgodovinskih paradi-
gem. Knjiga zato želi pokazati, da so Konfucijevi nauki lahko več kot le ogleda-
lo, ki odseva pretekle izkušnje za nas, ki živimo v sedanjosti.

Ne glede na njihove inherentne razlike, poglavja, ki so zbrana v tej monogra-
fiji, jasno kažejo, da lahko vzpostavimo resnične dialoge in ustvarimo skupen, 
resnično medsebojno povezan, pa vendar pluralističen svet samo tako, da 
sprejmemo dejstvo, da vsi bivamo v različnih kulturnih vesoljih.

Knjiga je razdeljena na tri sklope, ki vsebujejo poglavja o teorijah, metodolo-
gijah in ideologijah konfucijanstva, ter o njegovi vlogi in položaju v sodobni 
Ljudski republiki Kitajski, na Tajvanu ter na Japonskem in v Koreji. 

Prvi del knjige, z naslovom Ljudska republika Kitajska: izgradnja ideološkega, 
političnega in kulturnega projekta za novo tisočletje, obsega tri poglavja, v 
katerih se avtorji ukvarjajo s položajem in vlogo konfucijanstva, ki v prvi vrsti 
nastopa kot povezovalni element na področjih kulture, nacionalne identitete 
in politične ideologije. Ta del ni pomemben le zato, ker konfucianizem izvira 
iz Kitajske, ampak predvsem zato, ker ima kljub napovedim o zatonu in za-
nikanju njegove pomembnosti za sodobno Kitajsko očitno – vsaj kot ideolo-
gija – še vedno velik družbeno-politični pomen. S hitrim razvojem liberalne 
ekonomske politike in odprtosti, ki ta razvoj spremlja, se je preporod konfuci-
janstva v zadnjih dveh desetletjih razširil tudi v Ljudski republiki Kitajski (LRK). 
Poglavja v tem sklopu so zato posvečena razvoju konfucijanske dediščine in 
novih konfucijanskih ideologij v sodobni Kitajski ter skušajo osvetliti vpraša-
nja, povezana z razlogi in posledicami dejstva, da so bile te nove ideologije 
potrebne za nadomeščanje izgube normativne avtoritete Komunistične par-
tije Kitajske, saj so bile od sredine osemdesetih let dvajsetega stoletja dalje 
te ideologije uporabljene za zapolnjevanje tako imenovanega vakuuma vre-
dnot, funkcije, ki je bila prej zaupana ortodoksnim socialističnim in komuni-
stičnim vrednostnim sistemom.

Prvo poglavje, ki ga je napisal Hans Kuehner, obravnava vlogo konfucijanskih 
paradigem znotraj okvira tako imenovanih nacionalnih študij oziroma nacio-
nalnega učenja (guoxue 国学 v kitajščini in kokugaku v japonščini) v procesu 
ustavnega oblikovanja nacionalnih držav na Kitajskem in Japonskem. Da bi 
ocenil njihov morebitni vpliv na prevladujoče sodobne politike in ideologije, 
avtor analizira osrednje državotvorne elemente konfucijanstva ter jih inter-
pretira v zgodovinskih kitajskih in japonskih družbenopolitičnih kontekstih. 
Kuehner raziskuje sinizirano evolucijo osrednjega pojma te modernizira-
ne oblike konfucianizma, ki se kaže v pojmu »nacionalnih študij« (guoxue), 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   9Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   9 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



10

Téa Sernelj

vpeljanem iz Japonske na Kitajsko ob prelomu prejšnjega stoletja – skupaj 
s podobnimi novimi izrazi, ki označujejo ideje, kot so »nacionalna esenca«, 
»narod« ali »državljan«. Raziskuje tako imenovano gibanje guoxue, ki je bilo 
(in še vedno je) predstavljeno kot obuditev intelektualne dediščine Kitajske, 
pri čemer se osredotoča na delo Zhang Taiyana (znanega tudi kot Zhang Bin-
glina, 1868–1936), ki običajno velja za enega od pionirjev te miselne smeri. 
Bil je protimandžurski aktivist in imel pomembno vlogo pri utrjevanju inte-
lektualnih temeljev moderne kitajske države. V tem smislu je bilo zgodnje 
gibanje guoxue kitajski odziv na krizo, do katere je na Kitajskem prišlo konec 
devetnajstega in začetek dvajsetega stoletja. Kuehner predstavi zgodovinsko 
ozadje in konceptualni razvoj tega projekta, vendar poudarja, da vročica guo-
xue (guoxue re 国学热), ki jo lahko opazimo v današnji Kitajski, nima veliko 
skupnega z Zhangovo izvirno različico te miselne smeri. Avtor pokaže, kako in 
zakaj se je sodobna obuditev gibanja guoxue razvila v celovit politični in kul-
turni projekt, medtem ko so njeni prvotni akademski cilji potisnjeni v ozadje.

Drugi prispevek, ki ga je napisal Jyrki Kallio, obravnava različne uporabe (in 
zlorabe) klasične konfucijanske miselnosti v okviru novih liberalnih ideologij, 
ki so bile oblikovane v sodobni Kitajski, da bi zapolnile prevladujoči »vakuum 
vrednot« v tej kompleksni družbi in ji omogočile, da prevzame svojo vlogo v 
mreži sodobnih mednarodnih odnosov. Poglavje proučuje sodobno preobliko-
vanje različnih osrednjih konfucijanskih konceptov, kot so he 和(harmonija), 
ping 平 (mir, ravnovesje) ali tianxia 天下 (svet; vse pod nebom), iz različnih 
zornih kotov. Avtor analizira njihov prvotni pomen in konotacije ter osvetli nji-
hove semantične modifikacije, ki služijo ideološkim zahtevam sodobne dobe, 
v kateri Kitajska poskuša izpolniti svojo vlogo ene od svetovnih velesil.

V zadnjem poglavju prvega sklopa avtor Bart Dessein izhaja iz predpostavke, 
da v prevladujoči retoriki kitajske komunistične partije na podlagi upadanja 
vpliva marksizma-leninizma socialistične in konfucijanske vrednote vse bolj 
intenzivno med seboj tekmujejo za položaj vodilnega ideala (oziroma »res-
nice«). Po njegovem mnenju je postopno izginjajoči socialistični sistem, ki 
naj bi nekoč za vedno nadomestil konfucijanske vrednote, ustvaril ideološki 
kontekst, ki Komunistični partiji Kitajske omogoča, da spodbuja naključno 
izbrane »koristne« konfucijanske vrednote, za katere smatrajo, da krepijo 
kohezijo moderne kitajske nacionalne države. Avtor trdi, da po zatonu nekdaj 
vseprisotne komunistične ideologije in z novim pojavom njenega ideološkega 
tekmovanja z relikti konfucijanskih idej, razširjenimi in nostalgičnimi upi po 
pravični družbi in naraščajočim hrepenenjem po mitoloških zlatih časih zdaj 
obstaja prostor za namerno (in pogosto napačno) uporabo preteklih simbo-
lov, ki so predstavljeni kot ilustracije »kitajskega preporoda«.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   10Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   10 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



11

Uredniški predgovor

Drugi sklop knjige nosi naslov Tajvan: inovativni metodološki in filozofski pris-
topi ter transformacije in se posveča filozofskim temeljem konfucijanskega 
preporoda, ki od leta 1949 dalje poteka na Tajvanu. Z ustanovitvijo Ljudske 
republike Kitajske (LRK) leta 1949 pod vodstvom kitajske komunistične par-
tije in posledičnim strogim nadzorom misli je veliko intelektualcev zapustilo 
celinsko Kitajsko ter odšlo v izgnanstvo na Tajvan, v Hongkong, Združene dr-
žave Amerike ali druge države. Med njimi so bili tudi učenci moderno-kon-
fucijanskega filozofa Xiong Shilija 熊十力 (1885–1968), med katerimi velja 
omeniti predvsem Tang Junyija 唐君毅 (1909–1978), Xu Fuguana 徐復觀 
(1903–1982) in Mou Zongsana 牟宗三 (1909–1995). Ti misleci so bili osrednji 
pionirji tako imenovanega Modernega novega konfucijanstva, kakršen se je 
razvil na Tajvanu (in delno tudi v Hongkongu). Zapletena situacija soočanja 
z zahodno miselnostjo, v kateri se je celinska Kitajska znašla v prvi polovici 
dvajsetega stoletja, se je v drugi polovici izkazala kot situacija, opredeljena 
skoraj izključno s teorijami in ideologijami sinizacije marksizma. Na Tajvanu 
pa je taista situacija privedla do oblikovanja novih idejnih in kulturnih smer-
nic, ki naj bi Kitajski pomagali pri njenem soočanju z izzivi modernizacije, in ki 
so bile osnovane na poskusih oživitve in modernizacije reliktov kitajske idej-
ne tradicije. Medtem ko je bil marksizem na celinski Kitajski v drugi polovici 
dvajsetega stoletja promoviran kot osrednja politična in družbena ideologija, 
so filozofi tajvanskega Modernega novega konfucijanstva v izvornem konfu-
cijanstvu videli velik potencial za oblikovanje novega moralnega in etične-
ga sistema, ki bi Kitajski omogočil najučinkovitejši in najuspešnejši prehod 
v globalizirano, moderno družbo. Čeprav je bil konfucianizem v dvajsetem 
stoletju označen kot glavni krivec za kitajsko zaostalost, so ti filozofi verjeli v 
njegovo moč osmišljenega preporoda tradicije in osnovanja specifično kitaj-
ske modernosti. Še več, verjeli so celo, da ima ta tradicionalni idejni sistem 
sposobnost vzpostavitve nove etike na svetovni ravni.

V tem kontekstu se Jana S. Rošker in Téa Sernelj osredotočata na dve speci-
fični teoretski vprašanji v delih dveh osrednjih predstavnikov tako imenova-
ne druge generacije tajvanskih teoretikov modernega konfucijanstva, in sicer 
Mou Zongsana in Xu Fuguana. Ta teoretika sta proces modernizacije razume-
la kot neke vrste racionalizacijo sveta. Pri iskanju nove filozofske podlage in 
metodologije se je Mou Zongsan osredotočal na moralno-metafizično filozo-
fijo, ki jo je reflektiral v okviru zahodnih idej in filozofskih sistemov, medtem 
ko je Xu Fuguan v kontekstu pragmatično-kulturnega filozofskega pristopa 
podal svoj lasten metodološki okvir proučevanja idejne zgodovine. 

Jana S. Rošker v svojem prispevku kritično osvetljuje nov dialektični model, ki 
ga je predlagal Mou Zongsan, inovativni teoretik in eden najpomembnejših 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   11Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   11 24. 07. 2025   14:56:4524. 07. 2025   14:56:45



12

Téa Sernelj

modernokonfucijanskih filozofov med letom 1980 in časom njegove smrti. V 
diskurzih modernih konfucijancev vzpostavitev svobodnega in avtonomne-
ga subjekta pogosto velja za ključni predpogoj modernizacije. Kljub temu je 
Mou verjel, da kitajske modernizacije ne moremo enačiti s pozahodenjem, 
zato je želel vzpostaviti specifično kitajsko obliko avtonomnega subjekta. Da 
bi dosegel ta cilj, je izhajal iz dialektičnega samo-zanikanja tradicionalnega 
konfucijanskega koncepta moralnega sebstva. S kritično analizo tega modela 
avtorica opozarja na njegove nedoslednosti in predlaga njegovo metodolo-
ško izboljšavo, ki bi jo lahko dosegli z vključitvijo klasičnega kitajskega načela 
korelativnosti ali komplementarnosti. Integracija tega principa v model mo-
derniziranega moralnega sebstva ter njegove avtonomne samo-kultivacije bi 
lahko privedla do resnično dinamičnega modela, ki bi morda presegel tudi 
omejitve klasične evropske dialektike.

Drugo poglavje v tem sklopu naslavlja vprašanje izgradnje nove metodologije 
v proučevanju konfucijanstva. Avtorica prispevka, Téa Sernelj, predstavi her-
menevtično metodo dinamičnega in strukturnega holizma, ki jo je vzpostavil 
teoretik idejne zgodovine Xu Fuguan, in ki predstavlja inovativni idejni teo-
retski pristop v metodologiji proučevanja konfucijanstva. Članek obravnava 
njegovo lastno metodologijo raziskovanja kitajske idejne zgodovine, ki se je 
bistveno razlikovala od metodološkega pristopa, ki ga je zagovarjal Fu Sinian 
傅斯年 (1896–1950), ustanovitelj Inštituta za zgodovino in filologijo na Aca-
demii Sinici (ustanovljeni leta 1928), in je temeljila na doslednem prevzema-
nju zahodne znanstvene metodologije v proučevanju zgodovine, osnovane 
izključno na filološki perspektivi. Fu Sinianov metodološki pristop je imel iz-
jemen vpliv med kitajskimi zgodovinarji celinske Kitajske v prvi polovici dvaj-
setega stoletja in na Tajvanu po letu 1949. Xu Fuguan pa je bil do takšnega 
pristopa zelo kritičen, saj je menil, da je neustrezen in neprimeren, ker ni 
dopuščal konceptualnih razlag, hkrati pa je zanemarjal kontekstualizacijo in 
zgodovinski razvoj konceptov in pomenov. Xujeva metodologija temelji na 
uporabi hermenevtičnega kroga, ki ga Xu imenuje dinamični in strukturni 
holizem s primerjalne perspektive. Metoda iskanja utelešene izkušnje (zhui 
tiyan de fangfa 追體驗的方法) in intersubjektivnosti (zhuti jianxing 主題間
性) ima v njegovi metodologiji ključno vlogo, saj omogoča aktualizacijo in 
komunikacijo s starodavnimi misleci v današnjem času. Xujevi metodološki 
pristopi so osupljivo podobni Gadamerjevi metodi zlitja obzorij in Schleier-
macherjevemu hermenevtičnemu krogu, čeravno Xu Fuguan njunih del po 
vsej verjetnosti ni poznal. 

Tretji prispevek drugega dela knjige predstavlja pomemben in vsebinsko izje-
mno bogat doprinos k razumevanju sodobnih intelektualnih tokov v Vzhodni 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   12Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   12 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



13

Uredniški predgovor

Aziji. Gre za poglobljen intervju, ki ga je opravil Marko Ogrizek s Huang Chun-
-chiehom, zaslužnim profesorjem na Državni tajvanski univerzi ter enim vo-
dilnih svetovnih strokovnjakov za konfucijansko misel in zgodovino vzhodno-
azijskih idej.

V intervjuju Huang razgrne ključne vidike sodobnega konfucijanskega prepo-
roda, kot se ta oblikuje v različnih kontekstih Vzhodne Azije. Posebno pozor-
nost posveti njegovim idejnim in kulturnim izhodiščem, načinom, na katere 
se manifestira v sodobnosti, ter potencialnim prihodnjim vplivom na posa-
meznika, družbo in intelektualno krajino regije. Osrednja tema pogovora je 
razvoj tako imenovane nove konfucijanske zavesti ter razmislek o vlogi tradi-
cionalnih pojmov v oblikovanju sodobnih družbenih razmerij. Hkrati Huang 
izpostavi razlike med konfucijanskim preporodom in drugimi sodobnimi to-
kovi, ki se prav tako ozirajo v preteklost v iskanju odgovorov na aktualne izzi-
ve. V tem okviru predstavi tudi svojo raziskovalno metodo, s katero raziskuje 
raznovrstnost »vzhodnoazijskih konfucijanstev«, in ki predstavlja inovativen 
pristop, s katerim se zavzema za ponovni razmislek in re-kontekstualizacijo 
konfucijanske ter širše vzhodnoazijske idejne dediščine. Njegova metodološka 
naravnanost vključuje premik od esencialističnih in poenostavljenih razlag ter 
vabi k pluralnejšemu in bolj dinamičnemu razumevanju zgodovine idej v regiji. 

Intervju s Huang Chun-chiehom ni le dragocen izvirni prispevek k sodobnim 
raziskavam konfucijanstva, temveč pomembno osvetljuje tudi metodološka 
vprašanja, s katerimi se soočajo sodobne študije idejne zgodovine v transkul-
turnem in globalnem okviru. V tem pogledu se smiselno navezuje na temat-
sko usmeritev monografije kot celote, ki si prizadeva za preseganje ustaljenih 
interpretativnih okvirov ter za spodbujanje dialoga med različnimi filozofski-
mi in kulturnimi tradicijami.

Zadnji sklop knjige, ki nosi naslov Konfucijanstvo na Japonskem in v Koreji: 
različne interpretacije in procesi prevzemanja, se osredotoča na prevzemanje 
in transformacije konfucijanstva na korejskem polotoku in na Japonskem. 

V prvem prispevku tega sklopa se Marko Ogrizek ukvarja s problemom sa-
mokultivacije, ki predstavlja izjemno pomemben element konfucijanskega 
nauka. Enega temeljnih opisov konfucijanskega projekta samokultivacije naj-
demo v klasičnem konfucijanskem delu z naslovom Véliki nauk (Daxue 大
學). Članek se v izhodišču opira na kritično branje tega dela, ki ga je podal 
japonski konfucijanski mislec Itō Jinsai. Jinsai je v enem svojih esejev Véliki 
nauk namreč označil za nekonfucijansko delo. Medtem ko je njegova kriti-
ka mestoma preprosto doktrinarna ali predvsem filološka, pa je drugje tudi 
konceptualno in filozofsko zanimiva. Članek se osredotoča na slednje vidike 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   13Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   13 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



14

Téa Sernelj

Jinsaijeve misli. Avtor poskuša v povezavi z nekaterimi drugimi filozofskimi 
izvajanji tega japonskega misleca pokazati, da je za njegovo vsebinsko kritiko 
Vélikega nauka ter za njegovo pojmovanje samokultivacije kot neizogibnega, 
vsakdanjega etičnega napora mogoče zaslutiti pojem, ki ga Jinsai sam sicer 
nikoli ne uporablja izrecno, a vendarle ključno zaznamuje njegova izvajanja: 
to je pojem nezaustavljivosti.

Drugi prispevek, ki ga je napisal Kang Byoung Yoong, pa obravnava prihod in 
razvoj konfucijanstva v Koreji, s posebnim poudarkom na obdobju Treh kra-
ljestev, tj. Goguryeo, Baekje in Silla. Vpliv konfucijanstva na politično, družbe-
no in kulturno krajino teh kraljestev je bil precejšen, čeprav je sprejetje kon-
fucijanskih načel v vsakem kraljestvu potekalo v različnih časih in na različne 
načine. Kraljestvu Goguryeo je njegova geografska bližina Kitajski omogočila 
zgodnje sprejetje konfucijanstva, medtem ko so Baekjejeve pomorske pove-
zave omogočile kulturne izmenjave s Kitajsko in Japonsko šele v kasnejših ob-
dobjih. Silla je konfucijanstvo integrirala še kasneje, vendar so konfucijanski 
nauki v tej državi imeli globok vpliv na sistem vladanja in izobraževanja. Čla-
nek osvetljuje racionalno indigenizacijo konfucijanstva v Koreji in prikazuje, 
kako se je prilagodilo lokalnim kontekstom ter postalo temeljni element ko-
rejske identitete in filozofije. Ta zgodovinska analiza ponuja vpogled v trajen 
vpliv konfucijanstva na korejsko družbo, od obdobja Treh kraljestev do danes.

Vsi zgoraj opisani prispevki v knjigi Preporod in transformacije konfucijanstva 
v sodobni Vzhodni Aziji so dragoceni in raznovrstni kamenčki v pisanem mo-
zaiku idej in informacij o vzhodnoazijskih konfucijanstvih. Vsak od njih po 
svoje omogoča, da lahko predstavlja ta monografija kot celota pomemben 
doprinos k razumevanju vloge in pomena konfucijanstva v sodobnih konte-
kstih vzhodnoazijskih družb. V časih, ko postajajo iskanja alternativnih mo-
delov etične orientacije in družbene kohezije vse bolj aktualna tudi zunaj te 
regije, monografija omogoča poglobljeno razumevanje idejnih tokov, ki jih je 
spodbudila revitalizacija konfucijanske tradicije. Z raznolikimi pristopi in ana-
lizami prispevki pokažejo, da konfucijanstvo v sodobni Vzhodni Aziji ni zgolj 
predmet zgodovinske retrospektive, temveč hkrati predstavlja dinamično in 
pluralno filozofsko silo, ki soustvarja kulturno, politično in intelektualno kraji-
no sodobnih vzhodnoazijskih družb. 

V tem smislu upam, da bo pričujoča publikacija merodajno prispevala tudi k 
poglobitvi razumevanja sodobnega pomena konfucijanstva, s tem pa osvetlila 
tudi njegov potencial za oblikovanje novih modelov skupnosti, etike in odgo-
vornosti v današnjem globaliziranem in hkrati kulturno raznovrstnem svetu.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   14Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   14 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Spremna študija

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   15Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   15 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   16Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   16 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



17
Jana S. Rošker

Preporod konfucijanstva in  
»različni modeli modernosti«

Uvod

P reporod konfucijanstva je sodoben vzhodnoazijski fenomen, ki je opre-
deljen kot iskanje sinteze med zahodno in tradicionalno vzhodnoazijsko 
miselnostjo ter je usmerjen v oblikovanje sistema idej in vrednot, ki bi 

bil sposoben nasloviti družbene in politične probleme sodobnih globaliziranih 
družb. Da bi ustvarili model modernizacije, ki ga ne bi zamenjevali ali zgolj ena-
čili s »pozahodenjem«, so teoretiki, teoretičarke in ideologi, ideologinje te mi-
selne struje poskušali (in to še vedno poskušajo) obuditi »tradicionalne konfu-
cijanske« vrednote ter jih uskladiti z zahtevami sodobnega časa (glej Tu 2014).

Zahodne teorije modernizacije so vzpostavile intelektualno tradicijo, ki je od-
nos med tradicijo in modernostjo razložila na zelo specifičen način, ki prevla-
duje še danes. Kljub svoji raznolikosti si te teorije delijo zamisel, da »tradi-
cionalne« in »moderne« družbe tvorita dva sistema medsebojno povezanih 
spremenljivk. V svojih pogostih preoblikovanjih kontrasta med tradicijo in 
modernostjo je bila tranzicija pojmovana kot proces, ki povzroči upad prve in 
vzpon druge (Bendix 1967, 307–8). V tem okviru so zahodne teorije moderni-
zacije družbe običajno obravnavale z modelom »prej in potem« (ibid., 309). 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   17Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   17 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



18

Jana S. Rošker

V tem modelu so se »tradicionalne« in »moderne« družbene strukture razli-
kovale po dveh nizih dihotomnih lastnosti, posamezne družbe pa so bile raz-
vrščene kot bolj ali manj »moderne« glede na stopnjo izkazovanja enega niza 
lastnosti namesto drugega. Tako se v tem okviru »tradicija« in »modernost« 
pogosto uporabljata kot polarni nasprotji v linearni teoriji družbene spremem-
be. Vendar, kot je jasno pokazal Gusfield (1967, 351), razmerja med tradicijo 
in modernostjo ne vsebujejo nujno konflikta, izključevanja ali izpodrivanja. Z 
drugimi besedami, ni nujno, da moderno oslabi tradicionalno. Obe, tradicija in 
modernost, tvorita temelje za gibanja in ideologije, v katerih se bipolarna na-
sprotja spreobrnejo v aspiracije. Vendar, kot je poudaril Gusfield (ibid.), lahko 
tradicionalne oblike ponujajo podporo za spremembe, ki jih zavirajo.

Tako je bila ideja spremembe v sodobnih novih nacijah in gospodarsko rasto-
čih družbah Vzhodne Azije razumljena kot linearno gibanje od tradicionalne 
preteklosti proti visokomodernizirani prihodnosti. Pomembna predpostavka 
v tem bipolarnem modelu sprememb je, da obstoječe institucije in vrednote, 
ki tvorijo »vsebino« tradicije, predstavljajo ovire za spremembe in jih je torej 
treba razumeti kot ovire za modernizacijo (ibid.).

Na podlagi teh idej je večina zahodnih teorij modernizacije predpostavila tudi, 
da bi Vzhodna Azija morala opustiti konfucijanstvo, če želi razviti dinamično 
moderno družbo. Marx in drugi klasični teoretiki modernosti so trdili, da je 
tradicionalna kitajska kultura bila nepropustna ali celo sovražna do moderni-
zacije. Znana teza Maxa Webra, da je bila protestantska etika ključni dejavnik 
za vzpon in širjenje modernizacije, predstavlja nasprotje pojmovanju, ki se je 
v zadnjih dveh desetletjih postopoma pojavilo v Vzhodni Aziji in trdi, da lahko 
družbe, ki temeljijo na konfucijanski etiki, na mnoge načine presežejo Zahod 
pri doseganju industrializacije, blaginje in modernizacije (Rošker 2013, 22). 
Weber je obsežno pisal o Aziji, še zlasti o Kitajski in Indiji, ter v svojih spisih 
sklenil, da azijske kulturne, filozofske ali verske tradicije niso primerne za mo-
dernizacijo (Makeham 2003, 33). Da bi proučili, ali je tak evrocentrični pogled 
na modernost še vedno primeren, se pričujoča knjiga opira na predpostav-
ko, da modernizacija predstavlja kompleksen proces družbenih prehodov, ki 
vključujejo tako univerzalne kot kulturno pogojene elemente.

Moderno novo konfucijanstvo (Xiandai xin rujia 現代
新儒家)
Revitalizacija kompleksnih tradicij lastne filozofske miselnosti je v moderni 
kitajski filozofiji 20. stoletja postajala vse bolj pomembna. Sodobni sinologi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   18Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   18 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



19

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

in sinologinje med začetnike tega gibanja uvrščajo vse pomembnejše kitajske 
filozofe, ki so v prvi polovici 20. stoletja iskali možnosti aktualizacije osrednjih 
metodoloških in teoretskih vidikov kitajske tradicije, zlasti predmoderne filo-
zofije, ki je nastala po neokonfucijanski teoretski prenovi. Poleg Xiong Shilija 
in Feng Youlana, ki sta zagotovo najvidnejša predstavnika te struje, velja v 
tem okviru omeniti tudi Liang Shuminga, Zhang Junmaija in He Lina. Pri tem 
ne moremo mimo doprinosa Fang Dongmeija, čigar delo je v tem kontekstu 
vsekakor treba omeniti, četudi se sam nikoli ni izrecno opredelil za pripadnika 
modernega novega konfucijanstva, saj je vseskozi poudarjal, da je po duši 
tako konfucijanec kot tudi daoist in budist (Bresciani, 2001, 23). Zato nas ne 
preseneča dejstvo, da ta filozof ni bil zgolj učitelj osrednjih predstavnikov če-
trte generacije novega konfucijanstva, temveč tudi učitelj enega najbolj zna-
nih sodobnih raziskovalcev daoizma, Chen Guyinga (Chen Guying, 1998, 96). 
Vendar velja pri tem vsekakor opozoriti na dejstvo, da izraz konfucianizem 
(ru xue) pogosto na splošno označuje tradicionalno kitajsko miselnost; četudi 
so se neokonfucijanci dinastij Song in Ming (torej tisti filozofi, ki so ustvarili 
miselnost, katera tvori osnovo modernega novega konfucijanstva) navzven 
vselej odločno distancirali od budizma, daoizma in sorodnih, bolj mističnih in 
manj racionalnih tradicij (in jih pogosto definirali celo kot svoje idejne sovraž-
nike), pa je eden največjih teoretskih premikov oziroma preobratov neokon-
fucijanskh diskurzov prav v tem, da so pripadniki te struje uspeli v ogrodje 
klasičnega konfucijanstva integrirati vrsto pomembnih konceptov in metod iz 
budističnih in daoističnih filozofij. Pravzaprav je bila prav ta integracija idej, 
ki so bile z vidika klasične, ortodoksne konfucijanske doktrine videti »here-
tične«, nevarne in nepravilne, tista, ki je pomenila pravo reformo takrat že 
zelo okostenele in formalizirane konfucijanske klasike. Prav budistični in da-
oistični impulzi so v obdobju od 10. do 14. stoletja rešili konfucianizem pred 
propadom in iz klasične državotvorne doktrine (ponovno) naredili miselnost, 
ki si zasluži ime filozofija. Poleg tega so se tudi mnogi drugi filozofi iz struje 
modernega novega konfucijanstva v svojih poskusih sintetiziranja evro-ame-
riških in kitajskih miselnosti ter v postopkih aktualizacije kitajske filozofske 
tradicije precej izdatno ukvarjali s tradicionalnimi diskurzi, ki ne sodijo v okvir 
konfucijanstva v ožjem pomenu besede. In končno, tudi pri tem velja upošte-
vati razlike med izvornimi kitajskimi pojmi in njihovimi konotacijami, ki izvira-
jo iz prevodov teh pojmov v indoevropske jezike. Izraz »ru xue 儒學«, ki se v 
indoevropske jezike prevaja kot »konfucijanstvo« (vključno s pojmom »mo-
dernega novega konfucijanstva«), seveda avtomatsko vključuje konotacijo 
Konfucija (Kong fuzi, Kongzi) in izrecno napeljuje na misel, da gre pri tem za 
(bodisi izvorni, bodisi reformirani ali modernizirani) Konfucijev nauk. V bistvu 
pa izraz »ru xue« v kitajščini pomeni »nauk izobražencev«, kar pomeni, da v 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   19Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   19 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



20

Jana S. Rošker

nominalnem smislu apriorno ne izključuje nobenih elementov, ki so merodaj-
no oblikovali zgodovino kitajske miselnosti. To, kar imajo skupnega konfuci-
janska in daoistična filozofija ter sinizirani budizem, je torej tisto, kar v resnici 
opredeljuje tradicionalno kitajsko filozofijo in njene »nauke izobražencev«.

Tendence revitalizacije konfucijanstva so bile opazne že ob začetku zname-
nite polemike o znanosti in metafiziki (kexue yu xuanxue 科學組玄學) v letu 
1923, v kateri je skupina mladih teoretikov pod vodstvom Zhang Junmaija 
nadvse resno in argumentirano postavila pod vprašaj optimistično, a hkra-
ti površno in naivno četrtomajsko vzhičenost glede evro-ameriških modelov 
modernosti (Bunnin, 2002, 7).

Akademski preporod, ki je vključeval nove razlage starodavnih konfucijan-
skih, daoističnih, mohističnih, legalističnih in budističnih besedil, je bil izred-
no pomemben, vendar je glavni navdih iz tradicionalne kitajske misli izviral iz 
velikih neokonfucijanskih sintez dinastij Song in Ming, zlasti iz spisov Zhu Xija 
(1130–1200) in Wang Yangminga (1472–1529). Njuna filozofska pronicljivost 
in širina ter napetost med Zhu Xijevim realizmom in Wang Yangmingovim 
osredotočanjem na duh so omogočile sodobne refleksivne interpretacije nju-
nega dela (ibid). 

Izhajali so torej iz težnje po rekonstrukciji tistih osrednjih iztočnic tradicio-
nalne (konfucijanske) miselnosti, ki naj bi bile zmožne preseči prevladujoče 
ideološke trende in ohraniti kitajsko kulturno identiteto, hkrati pa bi lahko 
na svoj način marsikaj doprinesle tudi k nadaljnjemu razvoju filozofskih in 
teoretskih dialogov med evro-ameriškimi in kitajskimi kulturnimi krogi. Ta 
struja, ki je po letu 1949 merodajno opredelila duh tajvanske in v določenih 
segmentih (sprva samo delno ter v prikriti obliki) tudi celinske modernizacije, 
se je kazala v obsežnih poskusih revitalizacije tradicionalne (zlasti konfuci-
janske in še posebej neokonfucijanske) miselnosti s pomočjo novih impulzov 
zahodnih idejnih sistemov. V tem okviru iskanja sintez je bil pomemben pred-
vsem duh nemškega idealizma; določen interes je v krogih teoretikov, ki so-
dijo v to skupino, vzbudila tudi predstavitev vsebinskih izhodišč Dunajskega 
kroga. Alternative obstoječim razvojem, ki so tudi v modernizaciji Azije vodili 
do tendenc socialne odtujenosti in prej omenjenega »vakuuma vrednot«, so 
ti teoretiki iskali predvsem v ogrodju klasične konfucijanske miselnosti. 

V procesu eksplozivnega razvoja politike ekonomskega odpiranja ter z njim 
povezane liberalizacije je v zadnjih dveh desetletjih prejšnjega stoletja tudi v 
L. R. Kitajski prišlo do postopne rehabilitacije konfucianizma.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   20Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   20 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



21

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

Tema kulturne prenove, ki se je najprej odprla že v obdobju dinastije Qing, je 
povzročila, da so se kitajski izobraženci znašli v nezavidljivi situaciji, oprede-
ljeni s težavami in zaskrbljenostjo. Večina je slepo občudovala pisano privlač-
nost materialne kulture modernosti in si je prizadevala za to, da bi tudi Kitaj-
ska čim prej vstopila v to oboževano obdobje. Tradicionalna kitajska kultura 
je bila zanje zaostala in staromodna, zato jo je bilo treba čim prej odstraniti. 
Glasovi modernih konfucijancev so v poplavi teh idej popolnoma ponikni-
li. Šele dandanes oziroma šele pred kratkim smo se zavedli, da je Kitajska 
soočena z obliko modernosti, ki jo določajo negativni vidiki lastne tradicije, 
hkrati pa jo ogrožajo tudi novi »tuji zavojevalci«. Njena kulturna prenova je 
ubrala popolnoma napačno pot in se znašla v slepi ulici. Vrnitev k tradiciji 
je ponovno postala tema mnogih pogovorov. In tako so kitajski izobraženci 
»odkrili« moderne konfucijance, in »odkrili« so tudi njihovo idejno vrednost 
(Wu Xingfu 2010: 1). 

Postkonfucijanska teza
Zato tvori tendenca revitaliziranja tradicije danes eno najpomembnejših idej-
nih struj sodobne kitajske teorije. Zaradi svoje potencialno stabilizirajoče druž-
bene funkcije in harmonične združljivosti s kapitalizmom njegove učinke mnogi 
primerjajo z učinki protestantske etike, kot jih je opredelil Max Weber. To stali-
šče se v sodobni sinologiji pogosto označuje kot »postkonfucijanska teza«:

Mnogi raziskovalci in raziskovalke so dejansko navajali konfucijanstvo kot 
pomemben kulturni dejavnik gospodarskega uspeha Vzhodne Azije. Zlas-
ti teoretiki, kakršna sta Berger in Tu, gredo pogosto celo tako daleč, da 
predlagajo tako imenovano postkonfucijansko tezo, ki govori o tem, da naj 
bi bilo konfucijanstvo ne le spodbudno za gospodarski razvoj vzhodnoazij-
skih držav, temveč je le-tem tudi omogočilo, da so ubrale drugačno obliko 
kapitalizma in drugačno pot v modernost kot Zahod (Kwon, 2007, 55).

Lee Hong-jung opisuje potencial konfucijanske tradicije za konstitutivno vlo-
go v kontekstu »azijskih vrednot«. Te so zaradi svojega tradicionalizma in 
kulturne relativizacije, ki je v službi interesov avtokratskih vladavin, posebno 
problematičen koncept:

Značilne azijske vrednote so bile preoblikovane v državno vodene gospodar-
ske modele in so imele pomembno vlogo pri gospodarskem razvoju azijskih 
držav. Družinska in klanska povezanost je spodbujala intenzivno sodelova-
nje med krvnimi sorodniki in pripomogla k ustvarjanju malih ter srednje 
velikih družinskih podjetij, ki so bila utemeljena na konfucijanski družinski 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   21Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   21 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



22

Jana S. Rošker

povezanosti in etiki. Ta podjetja so postopoma sooblikovala okvire azijskega 
kapitalizma. Skupnostni duh je še ena ključna azijska vrednota. Z ohranja-
njem močnih vezi, temelječih na skupnostnem duhu in solidarnosti, so pre-
bivalci azijskih držav prispevali h gospodarskemu razvoju regije. Gorečnost 
za izobraževanje, najbolj izrazita med azijskimi vrednotami, prav tako izvira 
iz konfucijanstva, ki uči, da je bolje otroke izobraziti kot pa jim zapustiti bo-
gastvo. To načelo je dodatno tlakovalo pot gospodarskemu razvoju. Prav tako 
je poudarek na izobraževanju povečal upravljavske sposobnosti in tehnolo-
ško strokovnost ter pospešil gospodarski razvoj z izboljšano produktivnostjo 
(Lee Hong-jung, 2003, 32).

Moderni konfucijanci druge generacije so večinoma mnenja, da gre razvoj-
ni uspeh vzhodnoazijskih družb v veliki meri pripisati specifičnemu modelu 
modernizacije, ki ga nekateri teoretiki (Kahn, 1979, Vogel, 1979) označujejo 
tudi z izrazom konfucijanski kapitalizem. Ta model naj bi imel karakteristične 
posebnosti, kakršne so močno državno vodstvo z razvito strukturo admini-
stracije, hierarhični ustroj družbenih odnosov in razvita mreža socialnih rela-
cij, visoka raven evalvacije izobraževanja ter poudarjanje vrednot vestnosti, 
vztrajnosti in marljivosti, dobro razviti modeli sodelovanja ter lojalnost in ob-
čutek pripadnosti lastni skupini ali organizaciji (ibid.).

Moderno novo konfucijanstvo kot osrednji filozofski diskurz sodobne Kitaj-
ske torej ni vzniknilo samo iz želje po moderni sintezi konfucijanskih in evro-
-ameriških tradicij, temveč pravzaprav iz krize obojega. Kriza konfucijanstva 
kot prevladujoče državne doktrine tradicionalne Kitajske je bila konstitutivni 
element in osrednji del širše krize, v kateri se je znašla kitajska država na 
pragu moderne in ki se je kazala v tehnološki zaostalosti, ekonomski bedi 
in neprilagojenosti političnega sistema danim razmeram v takratni družbi. 
Potem ko je konfucjianstvo celi dve tisočletji kitajske zgodovine namreč 
predstavljalo osrednjo državno doktrino in ideološki temelj tradicionalne 
kitajske družbe, se je v specifičnih pogojih 19. in 20. stoletja pokazalo, da 
ta idejni sistem v dani obliki nikakor ne more več služiti kot idejna osnova 
sodobne, tj. »moderne« družbe. Na pragu 20. stoletja se je tovrstna kritika 
konfucijanstva najjasneje odrazila v okviru prej omenjenega četrtomajskega 
gibanja, ki je bilo po eni strani opredeljeno kot patriotska, proti Japonski in 
zahodnim imperialnim silam naperjena kampanja, po drugi pa kot obsežna 
kritika okostenelosti in destruktivnega družbenega vpliva tradicionalne dr-
žavne doktrine. Vendar so novi kitajski intelektualci, ki so zdravilo za krizo 
preživelega sistema svoje domovine sprva videli pretežno v možnostih prev-
zema zahodnih miselnosti, že po prvi svetovni vojni sprevideli, da tudi evrop-
skih idej ne gre nekritično idealizirati. Kriza moderne evropske filozofije, ki 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   22Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   22 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



23

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

jo bomo kot ozadje predstavitve specifičnih idejnih smernic kitajske moder-
nizacije podrobneje predstavili v poglavju o »rojenicah modernih kultur,« se 
je v tem času – v nekoliko modificirani obliki – pokazala tudi na Kitajskem, 
saj so bili tudi tamkajšnji izobraženci v prvih desetletjih 20. stoletja priča 
bankrotu političnih teorij Evrope, ki se je odrazil v vsesplošni bedi in krutem 
prelivanju krvi. Vse to je nekoliko zavrlo prvotno kitajsko navdušenje nad 
»napredno« evropsko miselnostjo; stališča tistih, ki so v njej videli najvišjo 
razvojno stopnjo civilizacije človeštva, so bila s tem precej omajana. 

Teoretska in konceptualna izhodišča
Če hočemo razumeti, kakšni naj bi bili dejanski doprinosi modernega novega 
konfucijanstva k razrešitvi globalne krize vrednot, moramo najprej razjasni-
ti vprašanje, kakšen je pravzaprav vpliv njegove miselnosti na kompleksno 
ogrodje kitajskih družbenih in individualnih identitet. Pri tem moramo najprej 
kritično prevprašati koncept tradicionalne konfucijanske identitete. Razisko-
vanje te identitete je pomembno in potrebno, kajti natančna definicija kon-
fucijanstva (in konfucianizma kot temeljne državne doktrine, ki je skoraj dve 
tisočletji prevladovala v kitajski tradiciji kot osnovna ideologija regulacije in-
dividualnih in političnih razmerij) nam ne nudi samo diskurzivnega ogrodja 
za razumevanje kitajske zgodovine, temveč nam začrta tudi dovolj utemeljen 
kontekst za celostno obravnavanje sedanje in bodoče družbene stvarnosti. 
Pri tem je ključno vprašanje predvsem, na kakšen način je transformaci-
ja tradicije, kakršno so začrtali moderni konfucijanci, privedla do bistvenih 
sprememb parametrov, ki so pomembno vplivali na predmoderne definicije 
konfucijanske identitete. Dileme, s katerimi se moderni konfucijanci soočajo 
v kontekstu redefiniranja preteklih in iskanja novih identitet, se kažejo v več 
različnih konceptualnih izhodiščih, katerim je skupno raziskovanje možnosti 
za ponovno vzpostavitev konfucijanske identitete, primerne sodobnim druž-
benim zahtevam in pogojem. Po Yao Xinzhongu (2001, 313–314) se ta priza-
devanja v modernih konfucijanskih diskurzih kažejo predvsem v naslednjih 
treh družbenih kategorijah:
•	 Racionalistični teoretiki razvijajo in nadgrajujejo konfucijanstvo v smeri 

filozofskega ali metafizičnega diskurza in poudarjajo, da naj bi njegovo 
razumevanje in obvladovanje služilo kot osrednji kriterij za konfucijansko 
identiteto posameznika.

•	 Filozofi in filozofinje, ki so bolj osredotočene na »religiozne« elemente 
oziroma vidike konfucijanskega nauka in ki vidijo čaščenje njegovih ute-
meljiteljev kot osrednji element konfucijanske identitete.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   23Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   23 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



24

Jana S. Rošker

•	 Posamezniki in skupine, ki v vedenjskih vzorcih vsakdanjega življenja 
zavestno reproducirajo klasične konfucijanske vrednote in konfucijan-
ski moralni kodeks. Pri tem gre za implicitne razsežnosti konfucijanske 
identitete.

Pri razumevanju in interpretaciji konfucijanskih principov smo soočeni s pro-
blemom jasnih in nedvoumnih definicij. Pri tem ne gre zgolj za problem mo-
derne dobe, saj so bila vprašanja »pravilne« interpretacije in »pravilnega« 
izvajanja konfucijanskega nauka v ospredju idejnih sporov skozi vso zgodovi-
no kitajske miselnosti. Različne idejne struje, ki so zagovarjale različne inter-
pretacije pojma »ru xue«, so bile formirane že konec obdobja Vojskujočih se 
držav (475–221 pr. n. št.). Čas, prostor, kulturno ozadje, filozofska metodolo-
gija in religiozna verovanja so pri tem vselej predstavljali osrednje elemente 
vrednotenja. Ta heterogenost konfucijanskih doktrin in njihovih interpreta-
cij je vsekakor pomembno vplivala na temeljno problematiko konceptualnih 
zasnov modernega konfucijanstva in na njegova prizadevanja za oblikovanje 
enotne konfucijanske identitete. Eden osrednjih problemov, s katerimi so 
moderni konfucijanci v okviru teh prizadevanj soočeni, je problem izgube kla-
sičnih kriterijev, ki so v kitajski tradiciji opredeljevali konfucijansko identiteto 
(»ru«), vendar znotraj kompleksnosti sodobnih industrijskih družb ne morejo 
več izpolnjevati te funkcije. Po Yao Xinzhongu (2001, 316) naj bi kitajska tradi-
cija pri definiciji konfucijanske identitete upoštevala predvsem tri parametre:
1. 	 različne genealoške linije posredovanja »konfucijanske poti« (dao tong 

道統);
2. 	 povezava konfucijanskega znanja in državne birokracije, ki se je izražala v 

državnih uradniških izpitih;
3. 	 kodeks obnašanja (si wen 斯文) in posebni ideal osebnosti (junzi 君子).

Ti trije parametri so bili večinoma odpravljeni ali pa so vsaj izgubili svoj 
osrednji družbeni pomen na pragu 20. stoletja, ko je tudi sam konfucianizem 
izgubil vodilno vlogo na odru družbenega, političnega in ekonomskega živ-
ljenja. Razkroj politične veljave konfucianizma, ki je bil povezan z ukinitvijo 
konfucijanske ideologije v vlogi osrednje državne doktrine, se je pokazal tudi 
v razkroju konfucijanskega sistema družbenih razredov. Zaradi ločitve držav-
nega izobraževanja od konfucijanskega znanja tradicionalni učenjaki niso bili 
več zaželeni kot najpomembnejši nosilci državnega administrativnega apa-
rata in konfucijanstvo ni bilo več priznano kot poklic. Zato zgoraj omenjeni 
parametri niso mogli več služiti kot kriteriji definiranja konfucijanske iden-
titete (ibid.). Ta je izgubila normativno obvezujoče pomensko jedro in tako 
postala bolj ali manj problem subjektivne opredelitve. To dejstvo seveda prav 
nič ne zmanjšuje zmede, ki glede vprašanja, kaj je pravzaprav moderno novo 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   24Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   24 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



25

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

konfucijanstvo in kdo je pravzaprav oziroma zastopnik tega nauka, trenutno 
vlada ne samo v zahodni sinologiji, temveč v celotni Vzhodni Aziji.

Kljub tovrstni nedefinirani arbitrarnosti so se predstavniki druge generaci-
je modernega konfucijanstva – na različne načine – načeloma poistovetili s 
principi, zapisanimi v Deklaraciji. Ti so zato predstavljali nekakšno rdečo nit, 
ki je povezovala pripadnike postopno moderniziranih vzhodnoazijskih družb 
s to na videz preživelo idejno tradicijo. Zato ni naključje, da je vprašanje »mo-
dernizacije konfucijanskega tipa« sodilo k temeljnim vprašanjem, ki so zapo-
slovala te teoretike.

V okviru njihovih raziskav tradicionalnega konfucijanstva je bila ontologija 
tista filozofska disciplina, od katere so si obetali jedrnate rešitve problemov, 
ki jih prinaša modernizacija zahodnega tipa. Samo prek resničnega in jasne-
ga razumevanja substance kozmosa naj bi moderni človek ponovno našel 
domovanje svojega duha. Zato so svojo glavno nalogo videli predvsem v is-
kanju »pravilne« orientacije, torej novih, jasnih kažipotov na poti razvoja k 
moderni kulturi. Te kažipote so videli tudi kot osrednje kriterije za reševanje 
praktičnih problemov v sferi politike in ekonomije. Brez tovrstnega orienta-
cijskega ogrodja bi družba po njihovem mnenju zapadla v vseobsežno duhov-
no revščino in delovanje posameznikov bi vodili samo zakoni tehnokratsko 
mehanističnega utilitarizma (ibid.). Dojemanje zahodne miselnosti kot idejne 
osnove aktualne modernizacije bi v tem primeru nujno ostalo ujeto v okvire 
fragmentarnih, inkoherentnih in površnih predstavitev, zato ne bi prispevalo 
k obogatitvi, temveč, nasprotno, k še hitrejšim procesom duhovne zmede in 
medčloveške odtujenosti. 

Za ponazoritev etično-političnih izhodišč modernega konfucijanstva lahko 
uporabimo tradicionalni ideal »notranjega modreca in zunanjega vladarja 
(neisheng waiwang 內聖外王)«; v združitvi osebne morale s širšo socialno 
etiko in hkrati z uspešnim življenjem v družbi, ki naj bi odlikovala takšnega 
konfucijanskega »plemenitnika« (junzi 君子), so namreč tudi moderni konfu-
cijanci videli eno od osnov obvladovanja nepregledne kompleksnosti sodob-
nega sveta. Feng Yaoming na osnovi različnega razumevanja tega klasičnega 
ideala opredeli tudi razliko med tremi zgoraj navedenimi generacijami mo-
dernega konfucijanstva:

Tradicionalni konfucijanci so koncept tako imenovanega »zunanjega vladar-
ja« prevzeli po daoističnem klasiku Zhuangziju, v katerem je opredeljen kot 
tisti, ki skupaj z notranjim modrecem sestavlja idealno pot človeka. V diskur-
zu konfucijanstva je pri tem šlo za ideal moralne vladavine. Prva generacija 
modernih konfucijancev je v svojem videnju tako imenovanega »zunanjega 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   25Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   25 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



26

Jana S. Rošker

vladarja« ta tradicionalni ideal prevzela, vendar je poleg tega vedno bolj po-
udarjala tudi pomembnost znanstvenega znanja. Druga generacija modernih 
konfucijancev je že opazila, da ideala moralne vladavine v takratni družbeni 
stvarnosti ni bilo mogoče realizirati; zato je njihov »novi zunanji vladar« vse-
boval predvsem zahodno znanost in demokracijo. Tretja generacija modernih 
konfucijancev in drugi teoretiki tega gibanja pa menijo, da vsebin moder-
nizacije ne gre iskati samo v znanosti in demokraciji, temveč je pri tem še 
pomembneje poiskati razumno prilagoditev razvoju in dosežkom modernega 
kapitalizma (Feng Yaoming, 1992, 228). 

Kot že omenjeno, je struja modernega novega konfucijanstva vzniknila iz po-
skusov sinteze zahodne in tradicionalne miselnosti, pri čemer so bili poskusi 
sami opredeljeni s krizo obeh vrst diskurzov. Ideali modernih konfucijancev 
torej nikakor niso bili omejeni na željo po revitalizaciji in rehabilitaciji idej-
nih tradicij, iz katerih so izhajali; v tem pogledu je bilo jasno, da bodo lahko 
modernizacijo konfucijanstva speljali samo na osnovi miselnosti, uvožene 
iz tujine, od tam, od koder je modernizacija izšla. Njihova prizadevanja zato 
niso izhajala le iz težnje po rešitvi lastne, temveč tudi po rešitvi te tuje idejne 
tradicije, ki se je očitno nepreklicno zapletla v lastne filozofske zanke. Konfu-
cijanstvo je bilo tukaj videno kot filozofija odrešenja. 

Recept za rešitev krize modernega sveta vidijo moderni konfucijanci v priori-
tetni vlogi moralnosti. Ta vključuje iskanje takšnih rešitev za vsa pomembna 
vprašanja človeškega obstoja, ki poleg tehničnih, organizacijskih ali pogodbe-
nih dejavnikov upoštevajo tudi etično pogojenost vseh vprašanj, povezanih s 
človeško eksistenco. Pri tem je pomembno, kot izpostavi Heiner Roetz (2008, 
379), da ima vsako človeško bitje kot moralno bitje (ens morale) potencial za 
ohranjanje in kontinuirano reformuliranje te prioritete, ki predstavlja osnovo 
za modernost solidarnosti. Ta prioriteta je jasno izražena v Lee Ming Hueijevih 
poskusih kantovske rekonstrukcije konfucijanske etike (Li Minghui 1990, 2001), 
v katerih je izpostavil svoj koncept njene »ustvarjalne transformacije« na ra-
ven »moderne zavesti« (xiandai yishi 現代意識) (ibid 1991, 1994). Pomemben 
metodološki korak na tej poti je naredil že Mou Zongsan s svojim konceptom 
samo-negacije moralnega sebstva (daode ziwode kanxian 道德自我的坎陷).

Moderno novo konfucijanstvo kot most med Evropo in 
Vzhodno Azijo 
S ponujanjem novih vpogledov v kulturno pogojeno strukturo azijskih 
družb si pričujoča monografija prizadeva prispevati k izboljšanju političnih, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   26Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   26 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



27

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

gospodarskih in kulturnih odnosov med »zahodnimi« in vzhodnoazijskimi dr-
žavami. V enaindvajsetem stoletju so vzhodnoazijske družbe preoblikovale 
zemljevid napredka: ravnovesje ekonomske – in celo politične – moči se pre-
veša iz evro-ameriške v azijsko regijo. Ta premik vodi do številnih vprašanj, 
povezanih s preoblikovanjem materialnih in ideoloških paradigem, ki ne do-
ločajo le razvoja azijskih družb, temveč močno vplivajo tudi na mednarodne 
odnose. Strateške rešitve teh problemov morajo upoštevati širše perspektive 
znotraj konteksta posameznih kulturnih ozadij. Niso omejene zgolj na eko-
nomska in ekološka vprašanja, temveč vključujejo tudi politične in družbene 
vloge ideologij ter kulturno pogojenih vrednot, in tako predstavljajo osrednje 
epistemološke ter aksiološke temelje, na katerih počivajo najbolj značilne in 
trajne institucije teh družb. V Vzhodni Aziji enega teh temeljev nedvomno 
predstavlja konfucijanstvo.

Prav zato je tako imenovani preporod konfucijanstva, ki je luč sveta ugledal 
ob prelomu prejšnjega stoletja in se kaže v filozofski struji Modernega novega 
konfucijanstva, je eden najpomembnejših elementov znotraj novih azijskih 
ideologij modernizacije (Li 1996, 544). 

Da bi pridobili bolj koherentno razumevanje vzhodnoazijskega preporoda 
konfucijanstva, njegovih družbenih funkcij v procesu modernizacije in njego-
vih teorij, ta knjiga jasno zavrača idejo, da predstavlja konfucijanstvo monoli-
tno teoretsko formacijo. Nasprotno, raznoliki prispevki v tej knjigi vključujejo 
širok spekter teoretskih diskurzov, ki temeljijo na že zelo kompleksni in hete-
rogeni tradiciji.

Ta ključna ideja je že podrobneje razdelana v uvodu Barta Desseina k tej pu-
blikaciji. V tem eseju je vloga »moderniziranega« (to je racionaliziranega) 
konfucijanskega miselnega sistema umeščena v širši kontekst razmišljanj, 
povezanih z njegovim odnosom do dveh vidikov filozofije – modrosti in zna-
nosti. V tem okviru je razvoj vzhodnoazijskih tradicij postavljen nasproti ra-
zvoju evropskih filozofskih in znanstvenih tradicij. Avtor pokaže, kako in za-
kaj so naše interpretacije teh dogajanj temeljito in nujno povezane z nečim, 
česar se moramo zavedati, namreč z našim odnosom do relacije med seboj 
in drugim. Poudarja, da bi morale biti te interpretacije rezultat razumskega 
raziskovanja, argumentacije in dialoga, ter opozarja, da so takšni pristopi nuj-
no prežeti z dvomom vase, v smislu stalnega preizpraševanja prevladujočih 
interpretacij lastne tradicije. 

Da bi prikazal širšo sliko konfucijanskega preporoda, ta knjiga ne proučuje le 
osrednjih filozofskih pristopov, idej in metod, temveč raziskuje tudi njegova 
politična, družbena in ideološka ozadja ter njegove povezave z ideološkimi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   27Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   27 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



28

Jana S. Rošker

temelji vzhodnoazijske modernosti. Geopolitični vidik je prav tako pomem-
ben. Pri analizi družbeno pomembne ideje je zato treba upoštevati ekonom-
ski in zgodovinski kontekst. Konfucijanski preporod ni izjema; zato moramo 
naše proučevanje te filozofske smeri začeti s spoznanjem, da je transnaciona-
lizacija kapitala povzročila tudi univerzalizacijo kapitalistične proizvodnje, ki 
se je tako ločila od svojih specifično evropskih zgodovinskih korenin.

Zahvala
Avtorica se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in ino-
vacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski 
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija
Bendix, Reinhard. 1967. »Tradition and Modernity Reconsidered.« Compara-

tive Studies in Society and History 9 (3) (april): 292–346.
Bresciani, Umberto, 2001: Reinventing Confucianism – The New Confucian 

Movement. Taipei: Taipei Ricci Institute for Chinese Studies. 
Chen Guying 陳鼓應, 1998: Chen Guying ping dangdai xin rujia陳鼓應評

當代新儒學 (Chen Guying komentira sodobne moderne konfucijance) 
V: Taiwanzhi zhi zhexue geming – zhongjie sanzhong wenhua weiji yu 
ershi shiji zhi gaobie 台灣之哲學革命 – 仲介三種文化危機與二十
世紀之告別 (Revolucija Tajvanske filozofije – tri kulturne krize in slovo 
od dvajsetega stoletja) (ur. Wang Yingming). Taibei: Shuxiang wenhua 
shiye. 95–98. 

Feng Yaoming馮耀明, 1992: “Cong »zhitong« dao »qucheng« – dangdai xin 
ruxue yu xiandaihua wenti 從 «直通« 到 »曲成«–當代新儒學與現代化
問題« (Od »neposredne povezanosti« do »fleksibilnega nastanka« – Mo-
derno novo konfucijanstvo in problem modernizacije). Hanxue yanjiu. 
10/2. 227–251. 

Gusfield, Joseph R. 1967. »Misplaced Polarities in the Study of Social Chan-
ge.« American Journal of Sociology 72 (4) (januar): 351–62.

Kahn, Hermann. 1979. World Economic Development: 1979 and Beyond. 
Boulder: Westview Press.

Kwon, Keedon, 2007: Development in East Asia and a Critique of the Post-
-Confucian Thesis. Theory and Society. 36/1. 55–83.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   28Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   28 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



29

Preporod konfucijanstva in »različni modeli modernosti«

Lee Hong-jung, 2003: Development, Crisis and Asian Values. East Asian Revi-
ew. 15/2. 27–42.

Li Minghui 李明輝, 1990: Ru jia yu daode 儒家與康德 (Konfucijanstvo in mo-
rala). Taibei: Lianjing.

Li, Jinquan 李錦全, ur. 1996. Xiandai xin rujia xue’an 新代新儒家學案. Vol. 3. 
Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism. A Critical Examination. New 
York: Palgrave Macmillan.

Roetz, Heiner, 2008: Confucianism between Tradition and Modernity, Religi-
on, and Secularization: Questions to Tu Weiming. Dao – Journal for Com-
parative Philosophy. 2008/7. 367–380.

Rošker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblačila – idejne osnove modernizacije 
v delih druge generacije modernega konfucijanstva (Razprave FF). Lju-
bljana: Znanstvena založba Filozofske fakultete.

Tu, Weiming. 2014. »Confucianism.« V Encyclopaedia Britannica. Privzeto 
13. marca 2014. http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/
Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344. 

Vogel, Ezra F. 1961. »The Democratization of Family Relations in Japanese 
Urban Society.« Asian Survey 1 (4): 18–24.

Vogel, Ezra F., 1979: Japan as number one. Cambridge, MA: Harvard Universi-
ty Press.

Yao Xinzhong, 2001: Who is a Confucian today? A Critical Reflection on the 
Issues Concerning Confucian Identity in Modern Times. Journal of Con-
temporary Religion. 16/3. 313–328.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   29Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   29 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46

http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344
http://global.britannica.com/EBchecked/topic/132104/Confucianism/25455/The-historical-context#ref1008344


Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   30Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   30 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Uvod

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   31Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   31 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   32Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   32 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



33
Bart Dessein

Konfucianizirana racionalnost: nekaj 
razmišljanj o Vzhodni Aziji, modrosti 
in znanosti1

Uvod

Z intrigantnim vprašanjem »Ali je zgodovinsko naključje, da je človeštvo 
doseglo svoje sedanje stanje, za katero so po eni strani značilne do tega 
trenutka nepričakovane moči, po drugi strani pa je ogroženo prav zara-

di posledic teh moči?« se je Johannes Bronkhorst (2001, 35) dotaknil zname-
nitega obdobja »Achsenzeit« (aksialne oziroma osne dobe, op. prev.), kot ga 
je leta 1949 poimenoval Karl Jaspers, ter vprašanja izvora zahodne filozofske 
in znanstvene tradicije. »Zgodovinsko naključje«, na katero se je skliceval, 
naslavlja naslednja vprašanja: (1) Kakšne razmere so potrebne, da se razvi-
je razumsko preizpraševanje? (2) Ali je razumsko preizpraševanje nujen po-
goj za to, da se mentalna dejavnost imenuje »filozofija«? (3) Ali je razumsko 
preizpraševanje ustvarilo sodobne znanosti, ki so nabite z – v tem trenutku 

1	 Ta prispevek je prirejena različica mojega osrednjega govora »Povezovanje s Kitajsko in sve-
tom (Engaging China and the World)«, predstavljenega na ustanovni seji Evropskega združe-
nja za kitajsko filozofijo v Ljubljani 3. oktobra 2014.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   33Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   33 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



34

Bart Dessein

– še nepričakovanimi možnostmi? (4) Ali bo isto razumsko preizpraševanje 
instrument, ki bo racionaliziral – torej filozofsko obdelal – posledice obdob-
ja globalne znanosti, ki je sama rezultat tega razumskega preizpraševanja, 
tako da bo sodobnemu človeku omogočil, da se opredeli v taisti tradiciji, ki je 
ustvarila občutek »Unbehagen« (nelagodja, op. prev.), ki ga morda poskuša 
premagati? V nadaljevanju so podane nekatere refleksije o teh vprašanjih. Pri 
tem bo razvoj vzhodnoazijskih tradicij primerjan z razvojem evropskih filozof-
skih in znanstvenih tradicij.

Izvor tradicij razumskega preizpraševanja
Zgodnji grški pironisti, ustanovljeni v prvem stoletju pred našim štetjem, so 
znani po svojem zavračanju podajanja sodb o vsem, kar leži onkraj neposre-
dne zaznave. Po njihovem mnenju takšnih sodb ni mogoče ne potrditi ne 
zanikati, zato je treba sodbo zadržati. Vsaka sodba o neočitnem bi bila zgolj 
zloraba jezika v poskusu, da bi z besedami predstavili tisto, česar ni mogoče 
predstaviti (glej Kuzminski 2008, 134). V svojem delu Razprava o načelih člo-
veškega znanja je George Berkeley, anglo-irski škof iz Cloyna iz osemnajstega 
stoletja, trdil, da je »esse« (resničnost) enako »percipi« (zaznavno) (Berkeley 
1964, 42). S tem je zanikal razliko med resničnostjo in zaznavnim, kar pomeni, 
da so vse izjave o tem, kar bi lahko bilo onkraj področja videza, nesmiselne. 
Ta dva primera sta dovolj za ponazoritev, da razvoj tradicije razumskega pre-
izpraševanja ni samoumeven. Da bi se tradicija razumskega preizpraševanja 
razvila, morajo misleci sprejeti legitimnost vprašanj in kritik, tudi če so te us-
merjene proti prepričanjem, ki jih sankcionira intuicija, tradicija ali razodeta 
resnica. Namesto sprejemanja in podpore »razodete resnice« – tipičen »te-
ološki odnos« – je razumsko preizpraševanje usmerjeno k »razkrivanju resni-
ce« (glej Bronkhorst 2001, 34). Takšno »razumsko preizpraševanje« je orodje 
človeške dejavnosti v iskanju modrosti (sophia). Seveda pripadnost tradiciji 
razumskega preizpraševanja ljudi ne naredi pametnejših. Gre za – to je treba 
poudariti – zgolj razliko v »odnosu«, drugačen način obravnavanja sveta.

Ker razumsko preizpraševanje presega intuicijo, tradicijo ali razodeto resni-
co, imajo »sistemi razumskega mišljenja« možnost prestopiti meje biotopa, 
v katerem so se razvili. To je pomembno glede na naslednje: ko filozofijo za-
znamuje razumsko preizpraševanje in ko je razumsko preizpraševanje pred-
pogoj za razvoj znanstvene tradicije, postane filozofija znanstvena disciplina. 
Vprašanje, koliko filozofskih tradicij se je v zgodovini človeštva razvilo kot 
»razumsko preizpraševanje«, je torej tudi vprašanje, koliko znanstvenih tra-
dicij se je razvilo – glede na naš sodobni Unbehagen. Strokovna mnenja o 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   34Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   34 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



35

Konfucianizirana racionalnost

tem vprašanju se razlikujejo (glej Dessein 2001, 97). Frits Staal (1993, 16) je 
razlikoval med tremi znanstvenimi tradicijami: zahodno-evrazijsko tradicijo, 
ki vključuje evropsko in islamsko znanstveno tradicijo z grško tradicijo, ki je 
dolžna Egipčanom, Babiloncem, Hetitom in Feničanom (glej tudi Needham 
1974, 55), indijsko ter kitajsko tradicijo. Med temi tremi sta po Staalovem 
mnenju (1989, 308) indijska in grška tradicija zaznamovani s poudarkom na 
formalni logiki, kar za kitajsko tradicijo ne velja. Upoštevajoč kulturna (filo-
zofska) izposojanja v pristnih razvojih, so nekateri učenjaki trdili, da je grška 
filozofija dolžna indijski filozofiji (glej Garbe 1987, 36–9; Conger 1952, 103, 
105, 107, 109–11). Richard Garbe (1987, 39–46) prepoznava definitiven in-
dijski vpliv na Pitagoro (šesto stoletje pred našim štetjem), vpliv, ki je prišel 
prek Perzije.2 Jean Przyluski (1932, 286) je poudaril iranske izposojenke tako 
v grški kot v indijski tradiciji. To bi torej zmanjšalo število tradicij racionalne 
raziskave zgolj na indo-iransko-grško tradicijo. Kot bomo razpravljali v nada-
ljevanju, je bila indijska – torej budistična – tradicija zelo pomembna tudi 
za Kitajsko in posledično za celotno Vzhodno Azijo (glej Zürcher 1972; Ch’en 
1973; Frankenhauser 1996; Harbsmeier 1998).

V razpravi o izvoru filozofskih tradicij je Christoph Harbsmeier (1998, 261) 
trdil, da se racionalnost in argumentacija »pojavita, ko mislec resno razmišlja 
o vseprisotnosti možnosti, da se morda moti, da potrebuje razloge in argu-
mente za podporo veljavnosti svojih pogledov«. To naredi vprašanje o vzniku 
»filozofije« kontekstualno: kdaj so bile okoliščine takšne, da so se »filozofi« 
soočili z možno zmotnostjo (svojih) tradicionalnih konceptov in/ali s potrebo, 
da druge prepričajo o pravilnosti svojih pogledov.3 V povezavi s tem je Jana 
Rošker (2008, 2–3) opozorila na presenetljivo podobnost med naslednjimi 
izjavami Sokrata, Laozija in Zhuangzija. Medtem ko je Sokrat izjavil: »Ne vem, 
niti ne mislim, da vem,«4 s čimer je priznal, kot pravi, »popolno globino svoje 
nevednosti, hkrati pa a priori zanikal možnost doseganja kakršnega koli ‚res-
ničnega‘ spoznanja«, je Laozi v 71. poglavju dejal:

知不知上
Vedeti, da ne veš, je najboljše (Ershi’er zi 1988, 8b).

Zhuangzi pa je menil, da:

知止其所不知至矣
Tisti, ki se zna ustaviti tam, kjer ne ve, je dosegel popolnost (Ershi’er zi 
1988, 18b).

2	 Za Perzijo glej tudi Conger 1952, 124.
3	 Za proučevanje »konteksta« glej Scharfstein 1989.
4	 Sokratov zagovor v Platonu (2001, 7).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   35Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   35 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



36

Bart Dessein

Tako se zdi, da so se zahodni in kitajski misleci tako imenovane osne dobe 
ukvarjali z vprašanji, povezanimi s teorijo znanja; zato je verjetno, da so 
»podobne« spodbudne razmere za razvoj »razumskega preizpraševanja« 
obstajale tako v zahodnih kot v kitajskih kulturnih sferah5 (glej tudi Dessein 
2001, 98–103).

Aristotel (384–322 pred našim štetjem) je »sophio« opredelil kot »theoria«. 
Koncept »teoretičnega znanja« je bil s tem postavljen nasproti »praktične-
mu znanju,« to je znanju, povezanemu s človeškim (družbenim) védenjem. 
Aristotel je dajal prednost teoretičnemu znanju, saj je to najbolj uporabna 
vrsta znanja za praktične namene, ker zahteva absolutno abstrakcijo praktič-
nega cilja (glej Bowra 1958, 86). Grška »sophia« je tako našla svoj cilj »v« sve-
tu. V platonski (Platon, 428–348 pred našim štetjem) in aristotelski filozofiji 
se modrost ukvarja s praktičnim življenjem ljudi v družbi6 (glej Dessein 2001, 
101–2). Geoffrey Lloyd (1979, 255) je, ko je razpravljal o grškem primeru, 
pripomnil, da lahko domnevamo, da je v situacijah, ko državljani lahko odpr-
to razpravljajo o načinu upravljanja države, manj zadržkov – vsaj v nekaterih 
družbenih krogih – za upiranje zakoreninjenim predpostavkam in verovanjem 
o naravnih pojavih, bogovih ali izvoru oziroma redu stvari, in nadaljeval, da 
grške antike ni zaznamoval le izjemen intelektualen razvoj, temveč tudi edin-
stvena politična situacija, in da – to je pomembno omeniti – se zdi, da sta ti 
dve zadevi povezani7 (Lloyd 1979, 258).

Kitajska je v začetku šestega stoletja pred našim štetjem doživela pomembne 
politične razvoje. Ne želim preveč poudarjati »institucionalnega« vidika tako 
imenovane akademije Jixia (dobesedno »blizu Ji« [Vrata prestolnice države 
Qi]),8 ki jo je ustanovil vladar fevdalne države Qi, vojvoda Huan, okoli leta 
360  pred našim štetjem, vendar je pomembno omeniti, da je bil vojvoda 
Huan znan po tem, da je na svoj dvor vabil različne učenjake – konfucijanske, 
daoistične in druge – da bi mu svetovali glede političnih zadev. Zdi se, da so 
bile podobno kot v antični Grčiji tudi na Kitajskem prisotne okoliščine, ki so 
bile bistvene za razvoj tradicije razumskega preizpraševanja – to je svobodna 

5	 Za pojem »podobnosti« glej Scharfstein 1978, 28ff.
6	 To nasprotuje trditvi Mou Zongsana (1963, 15), da se je grška filozofija začela kot skrb za 

naravo, in ne z urejanjem človeškega življenja.
7	 Poudarek je avtorjev (B. D.).
8	 Lloyd in Sivin (2002, 30–5) sta omenila, da so si zgodovinarji moderne filozofije namislili aka-

demijo Jixia, ki bi spominjala na zbirno mesto za intelektualce, primerljivo s sodobnim razis-
kovalnim centrom. Trdita pa, da je edini dokaz, ki bi lahko vodil k percepciji, da je bila akade-
mija Jixia tak center, naziv »višji veliki mojster«, častni naslov brez institucionalnega statusa. 
Za interpretacijo akademije Jixia kot središča učenja glej Makeham 1994. Za več informacij 
glej tudi Sivin 1995, poglavje 4; Lee 2000, 44–6.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   36Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   36 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



37

Konfucianizirana racionalnost

razprava, ki je ne ovirajo vse vrste vprašanj, tudi na področjih, ki bi lahko po-
segala v druge vire oblasti.

Kitajski misleci iz obdobja »stotih filozofskih šol« pa so se razlikovali od svojih 
grških kolegov po moralnih vrednotah, s katerimi je bilo obremenjeno njiho-
vo iskanje.9 Čeprav so bile politične okoliščine na Kitajskem v obdobju vojsku-
jočih se držav morda podobne tistim v antični Grčiji, je bil kitajski »pristop« 
drugačen. Ne glede na to, kako različne so bile v svojem pristopu k sodobnim 
razmeram posamezne kitajske »filozofije«, ki so se razvijale v šestem in pe-
tem stoletju pred našim štetjem, so si delile značilnost, da so bile usmerjene 
v preteklost, in ne v prihodnost: kitajski »filozofi« so se predvsem trudili ob-
noviti opevano zgodovinsko obdobje, ki je predhodilo političnim in družbe-
nim nemirom njihovega časa (Bauer 2006, 37). Ta odločitev pojasnjuje, zakaj 
je bilo za avtoriteto trditve pomembnejše, da izvira iz modrosti, kot pa da je 
podprta s preverljivimi dokazi (glej Lloyd in Sivin 2002, 193). Različni uče-
njaki so večkrat trdili, da sta združitev cesarstva pod dinastijo Qin (221–206 
pred našim štetjem) in zmaga konfucijanstva pod dinastijo Han (206 pred na-
šim štetjem – 220 našega štetja) imeli uničujoč vpliv na razvoj »razumskega 
preizpraševanja«, kot je opredeljeno tukaj (glej Lloyd in Sivin 2002, 27). V 
konfucijanski dinastiji Han se je razvoj filozofije v različnih smereh, ki je bil 
posledica obstoja številnih fevdalnih držav, od katerih je vsaka imela svoje-
ga vladarja in in svoje specifične potrebe po svetovanju, ustavil. Učenost je 
postala močno institucionalizirana in birokratizirana, filozofski poklic pa je bil 
organiziran v »šole miselnosti« (jia 家).

Pripadnost »šoli miselnosti« je pravzaprav vprašanje prenašanja znanja. O 
tem nas obvešča Lüshi chunqiu 呂氏春秋 (Pomlad in jesen klana Lü) iz tretje-
ga stoletja pred našim štetjem:

凡學必務進業心則無營疾諷誦 (…) 觀驩愉問書意順耳目不逆志退思
慮求所謂。

Pri učenju je treba napredovati, da v umu ni slepote. Skrbno recitiraj [be-
sedila]. […] Opazuj, ali je [učitelj] vesel, in [če je tako,] ga vprašaj o po-
menu besedil. Naredi svoja ušesa in oči poslušne in ne nasprotuj njegovi 
nameri. Umakni se od njega in premisli o tem, kar je povedal. (Ershi’er zi 
1988, 640a)

To, da je bilo (1) prenašanje znanja pojmovano kot recitiranje besedil in (2) 
usmerjeno v učenčevo sprejemanje učiteljeve razlage, je seveda skladno s 
prej omenjeno avtoriteto, pripisano besedam modrecev iz antike (glej Lloyd 

9	 Za več o tem glej Lloyd in Sivin 2002, 2. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   37Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   37 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



38

Bart Dessein

in Sivin 2002, 46). Na Kitajskem so se knjige razvijale kot besedila, ki jih je 
sprejela in komentirala določena »šola« v skladu z njenim razumevanjem 
besed starih modrecev te šole10 (glej Lloyd in Sivin 2002, 73), ter članstvo 
v »šoli« predpogoj za pridobivanje znanja in razumevanje te razlage. Angus 
Graham (1989, 75) je ta zgodovinski razvoj povzel takole:

Na Kitajskem se je racionalnost razvijala s polemikami med šolami in 
upadla, ko so te po letu 200 pred našim štetjem zbledele. […] V četrtem 
stoletju pred našim štetjem prvič srečamo mislece, ki jih navdušuje me-
hanika argumentacije, uživajo v paradoksih in osupljajo svoje občinstvo 
tako, da »naredijo nedopustno dopustno«. Ko so bili med dinastijo Han 
filozofi razvrščeni v šest šol, so ti in tisti, ki so se bolj praktično zanimali 
za poimenovanje, postali retrospektivno znani kot šola imen. Prej so jih 
preprosto imenovali bianzhe, »tisti, ki razpravljajo«, včasih prevedeno 
kot »dialektiki«. Konfucijanci, daoisti in legalisti so jih prezirali, ker so 
izgubljali čas z abstrakcijami, kot so »podobno in drugačno«, »trdo in 
belo«, »brezmejno« in »brezdimenzionalno«.

Kitajske filozofije tako ne zaznamuje »iskanje resnice« (Bauer 2006, 17), saj je 
resnica besed iz antike nesporna. Namesto tega je kitajska filozofija usmerje-
na v soočanje s svetom, katerega pravilni red narekuje preteklost, ter je sesta-
vljena iz uresničevanja določenega in prenašanega razumevanja besed iz pre-
teklosti v prakso.11 Na Kitajskem sta ta usmerjenost k poveličani preteklosti in 
zaupanje v »razodeto resnico« povzročila slabo razvito umetnost formalnega 
dokazovanja, medtem ko je togi racionalizem, ki je zahteval formalni dokaz v 
formalnih kontekstih, ostal obroben pojav (Harbsmeier 1998, 265; glej tudi 
Bauer 2006, 17). Ker je bila Vzhodna Azija pod vplivom kitajske konfucijanske 
kulture, je ta posebnost oblikovala intelektualne in znanstvene tradicije tega 
dela sveta. Korejske in japonske institucije so bile močno pod vplivom kitajske-
ga konfucijanskega kanona, filozofija pa se je pretežno osredotočala na »prak-
tični« svet (glej Sansom 1978, 113–4; Romberg 2003, 527–30).

10	 Cheng (1997, 318, opomba 4): »Kar zadeva pojem ‚šole‘ v kitajski antiki,« je Nathan Sivin 
(1992, 27) pripomnil, da, »v nasprotju z grškim pojmom šol, ki so jih tvorili govorci in polemiki 
na javnih mestih, ta pojem prej ustreza bibliografskim kategorijam kot pa skupinam ljudi. 
Na Kitajskem so se šole med seboj razlikovale glede na to, kateri korpus pisnih besedil so 
ohranjale in prenašale naprej v liniji prenosa, ki je močno spominjala na pripadnost oziroma 
sorodstveno vez (od tod beseda jia, ki pomeni ‚klan‘).«

11	 Z besedami Anne Cheng (1997, 34): »Namesto ‚vedeti kaj‘ (torej, propozicijskega znanja, ka-
terega idealna vsebina bi bila resnica) je znanje mišljeno kot tisto, kar teži k dejanju, ne da bi 
to že bilo dejanje, predvsem ‚vedeti kako‘: kako razlikovati, da bi lahko usmerjali svoje življen-
je in spreminjali svoj družbeni ter kozmični položaj na bolje. Ne gre za znanje, ki intelektualno 
dojema pomen trditve, ampak za znanje, ki integrira dejanskost stvari ali situacije.«

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   38Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   38 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



39

Konfucianizirana racionalnost

Srečanje budizma in konfucijanstva
Da »filozofija« govori o zaznavanju sveta in s tem povezanih načinih »sooča-
nja s svetom«, postane očitno, ko se srečajo različni filozofski ter znanstveni 
»svetovi«. Na območju Magadhe, kjer je živel zgodovinski Buda, so bili džaini-
sti (in včasih tudi Ājīvake) pomembni religiozni tekmeci budistov.12 To pomeni, 
da so morali zgodnji budisti prepričati svoje nasprotnike o svoji resnici – nihče 
se ne rodi kot budist. Teritorialna širitev v obdobju Aśoka kot glavne nasprot-
nike budistov ni dodala le brahmanov (glej Bronkhorst 2011, 8–11), temveč 
je povečala možnosti za pripadnike vseh prepričanj in verovanj, da svobodno 
potujejo po državi (glej ibid., 2–4). V tem obdobju so budisti odšli na Šrilanko 
in v regijo Gandhāra. Regija Gandhāra je postala še posebej pomembna za 
razvoj budistične sholastične tradicije. Znani Milindapañha (Vprašanja kralja 
Milinde), zapis domnevne debate med grškim kraljem Milindo/Menandro-
som in budističnim menihom Nāgaseno, je pomembno pričevanje o soočenju 
med budisti in pripadniki helenistične tradicije, ki je cvetela v Srednji Aziji 
okoli leta 185 pred našim štetjem.13 Zelo verjetno je, da je srečanje s člani 
grške racionalne tradicije navdihnilo budiste iz Gandhāre, da so sistemati-
zirali Budovo besedo v trden filozofski sistem. Ustvarjanje svojega lastnega 
posebnega sistema je bilo verjetno videti kot edini način za obrambo svoje 
vere pred dobro razvito grško tradicijo racionalne debate.

Toda ponovno je bil kitajski primer drugačen. Obseg vpliva konfucijanske or-
todoksije, čeprav v strogem pomenu ni bila »teologija«, na razvoj kitajske »fi-
lozofije« je razviden iz budistično-kitajskega srečanja. Gandhārski budizem, 
ki je dosegel Kitajsko na začetku našega štetja, je sčasoma postal »konfu-
cijanski«, in budistično razumsko preizpraševanje kot neodvisna tradicija ni 
preživelo devetega stoletja. Hubert Seiwert (1994, 532) je nastalo situacijo 
opisal takole:

Elitna kultura v predmoderni Kitajski ni bila sestavljena samo iz konfu-
cijancev, temveč tudi iz budistov in daoistov. Ortodoksija, torej elemen-
ti, ki so vzdrževali družbeno kohezijo kitajskega svetovnega nazora, ni 

12	 Za nekatere refleksije o srečanju med budizmom in džainizmom glej Bronkhorst 2011, 130–
42. Za različne religiozne skupine, ki so bile aktivne v istem času kot Buda, glej Hirakawa 1990, 
16–8.

13	 V kitajskem prevodu to delo pripada šoli budizma Sarvāstivāda in najverjetneje izvira iz začet-
ka našega štetja (glej Willemen, Dessein in Cox 1998, 104–5). Treba pa je omeniti, da nobeno 
delo grške literarne in filozofske tradicije, čeprav se nanaša na indijsko tradicijo, neposredno 
ne omenja »budistov«. Osebna komunikacija z Baudoinom Decharneuxem, 29. januar 2015. 
Beckwith (2012, 24) je pripomnil, da »je izjemno malo verjetno, da Grki in zgodnji budisti niso 
imeli prav nikakršnega vpliva drug na drugega.«

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   39Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   39 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



40

Bart Dessein

pripadala izključno eni izmed teh treh tradicij, ampak so jo delili vsi – vsaj 
toliko, kolikor so se integrirali v elitno kulturo. […] Ideološka homogenost 
svetovnega nazora elit je bila takšna, da se niti niso zavedali njenih meja. 
(Poudarek je avtorjev, B. D.)

Na Japonskem se je budizem osredotočal predvsem na Diesseits (tostranstvo, 
op. prev.) (Romberg 2003, 529).

Kitajsko srečanje z Zahodom
Lahko bi trdili, da se je po tem, ko je grško tradicijo prekinil temeljni preobrat, 
ki ga je prinesel Avguštin (354–430), v sredini petnajstega stoletja začelo vra-
čanje k »antiki«. Premik od sholastične miselnosti k humanizmu in renesansi 
je izzval avguštinski pogled in tlakoval pot razmišljanju, značilnemu za ob-
dobje razsvetljenstva, s ponovnim poudarkom na fizičnem in čutnem svetu.14 
Ena pomembna posledica tega je bila, da je bil človek – ponovno – viden kot 
ustvarjalni akter v zgodovini. Osebna svoboda je bila razumljena kot univer-
zalna vrednota in nujni pogoj za človekovo ustvarjalno delovanje (glej Casi-
rer 1927, 46). Doba evropskega kolonializma je prišla skupaj s kombiniranimi 
preobrazbami renesanse in znanstvene revolucije. V soočenju z Evropo se je 
med vzhodnoazijskimi misleci pojavila nova faza »soočenja s svetom«.

Termin »tetsugaku 哲学«, prevod termina »philo-sophia« – ljubezen do 
modrosti – je leta 1784 prvič uporabil Nishi Amane, pomembna figura ob-
dobja japonske obnove Meiji, med katero se je Japonska otresla svoje kon-
fucijanske preteklosti kot odziv na novi svetovni red devetnajstega stole-
tja (glej Cheng 2007, 162). V kitajskem prevodu »zhexue 哲學« ga je prvič 
uporabil Huang Zunxian 黄遵宪 (1848–1905) leta 1897 v opisu ustanovitve 
cesarske univerze v Tokiu leta 1877. Ta univerza je obsegala tri fakultete: 
za pravo, fiziko in literaturo, ki je vključevala tudi oddelek za filozofijo. Več 
kot omembe vredno je, da se je na tem filozofskem oddelku spodbujalo 
proučevanje budizma ter je bila predvidena sinteza med Budo, Konfucijem, 
Sokratom in Immanuelom Kantom (Cheng 2007, 162–3). Leta 1900 je Endo 
Ryukichi (1874–1946), ki je živel v Tokiu, objavil »zgodovino kitajske filozofi-
je« z naslovom Shina tetsugaku shi. Navdahnjeno z zahodno filozofsko zgo-
dovino, je delo razdelilo zgodovino kitajske filozofije na tri obdobja: antično 
obdobje do tretjega stoletja pred našim štetjem, srednjeveško obdobje od 
dinastije Han do Tang ter moderno obdobje Song, Yuan in Ming. Pregled 

14	 Za razmišljanja o odnosu med fizičnim in božanskim v tem zgodnjem obdobju »znanstvenega 
mišljenja« glej Göller in Mittag 2008, 38.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   40Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   40 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



41

Konfucianizirana racionalnost

se je končal z Wang Yangmingom 王陽明 (1472–1529), ki je imel na Japon-
skem neizmeren vpliv (Cheng 2007, 165). 

Na Kitajskem sta proučevanje zahodne filozofije in reinterpretacija kitajske 
tradicije postala orodji, ki sta bili uporabljeni za soočanje z novim svetovnim 
redom devetnajstega in zgodnjega dvajsetega stoletja. V kitajski epohi »go-
spe demokracije« in »gospoda znanosti« (ali lahko tu zaznamo spoštovanje 
do Grkov?) je Wang Guowei 王國維 (1877–1927) v svoji knjigi Zhexue bian-
huo 哲學辯或 (Filozofska pojasnila) iz leta 1903 zagovarjal »globoko razume-
vanje zahodne filozofije z namenom reorganizacije naše kitajske filozofije« 
(Cheng 2007, 164). Z drugimi besedami, to je bil poziv, naj kitajske filozofije 
ne razlagajo več kot »modrost«, temveč kot »znanost«. V reviji Novi državljan 
iz leta 1903 je Liang Qichao 梁啟超 (1873–1929) objavil članek z naslovom 
»Mišljenje Kanta, največjega sodobnega filozofa«, v katerem je Kantovo miš-
ljenje označil za »skoraj budistično«, opremljeno z epistemologijo, logiko in 
pojmi objektivnosti in subjektivnosti ter z besedilnimi viri v indoevropskih 
jezikih. S trditvijo, da je budizem edina »orientalska« tradicija, ki si zasluži 
oznako »filozofija«, je Liang Qichao po eni strani priznal že omenjeno prezgo-
dnjo smrt budistične logike na Kitajskem, po drugi strani pa je prepoznal, da 
Kitajska poseduje temelje za »filozofijo« (Cheng 2007, 164).

Feng Youlan 馮友蘭(1895–1990), ki je študiral pri ameriškem pragmatistu 
Johnu Deweyju na Univerzi Columbia, je med letoma 1931 in 1934 v Šan-
ghaju objavil svoje monumentalno delo Zgodovina kitajske filozofije (Zhon-
gguo zhexue shi 中國哲學史). Podobno kot delo Enda Ryukichija prvi zvezek 
obravnava obdobje do dinastije Han, medtem ko drugi zvezek zajema zgodo-
vino kitajske filozofije do konca obdobja Qing. Naslednja izjava Feng Youlana 
(Fung 1953b, 1–5) v uvodu drugega zvezka nazorno prikazuje intelektualno 
vzdušje tistega časa:

Zgodovinarji zahodne filozofije običajno svojo tematiko kronološko de-
lijo na tri obdobja: antično, srednjeveško in moderno. To ni zgolj arbi-
trarna delitev, saj imajo filozofije teh treh obdobij dejansko vsaka svoj 
lastni duh in značaj. Kitajsko filozofijo lahko, če jo obravnavamo zgolj s 
časovnega vidika, podobno razdelimo na ista tri obdobja. […] Z drugega 
vidika pa bi lahko rekli, da ima Kitajska dejansko le antično in srednje-
veško filozofijo, še vedno pa ji manjka moderna. […] Kitajska je vse do 
nedavnega, ne glede na to, kako jo obravnavamo, v bistvu ostala sre-
dnjeveška, zaradi česar v mnogih pogledih ni dohajala Zahoda. Moder-
na doba je v kitajski zgodovini dejansko manjkala, filozofija pa je le en 
vidik te splošne situacije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   41Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   41 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



42

Bart Dessein

Vendar pa, pod vplivom Deweyjevega pragmatizma, Feng Youlan tudi zago-
varja posebnosti kitajske tradicije. V uvodu prvega dela svoje zgodovine je 
izjavil naslednje:

Logika je pogoj za dialektično razpravo, in ker si večina šol kitajske filo-
zofije ni posebej prizadevala vzpostaviti argumentov za podporo svojih 
doktrin, je bilo le malo oseb, razen tistih iz šole imen,15 ki so bile zaintere-
sirane za proučevanje procesov in metod razmišljanja; ta šola je na žalost 
imela le kratkotrajen obstoj. Logika se, tako kot epistemologija, zato na 
Kitajskem ni razvila. […] Ali je res, da kitajski filozofiji primanjkuje siste-
ma? Kar zadeva predstavitev idej, je zagotovo res, da je razmeroma malo 
kitajskih filozofskih del, ki kažejo enotnost in urejeno zaporedje; zato je 
pogosto rečeno, da kitajski filozofiji primanjkuje sistema. Kljub temu lah-
ko tisto, kar imenujemo sistem, razdelimo v dve kategoriji, formalno in 
realno, ki med seboj nista nujno povezani. Lahko priznamo, da kitajska fi-
lozofija nima formalnega sistema, vendar če bi kdo trdil, da zato nima no-
benega realnega sistema, kar pomeni, da v kitajski filozofiji ni organske 
enotnosti idej, bi bilo to enako kot trditi, da kitajska filozofija ni filozofija 
in da Kitajska nima filozofije. […] Glede na pravkar povedano mora imeti 
filozofija, da bi bila filozofija, realen sistem, in čeprav je kitajska filozofija 
formalno manj sistematična kot zahodna, vsebuje v svoji dejanski vsebini 
prav toliko sistema kot zahodna filozofija. Zato je pomembna dolžnost 
zgodovinarja filozofije najti temeljni realni sistem znotraj filozofije, ki ji 
manjka formalni sistem. (Fung 1953a, I, 3–4)

Filozofija kot modrost in filozofija kot znanost
Ta pragmatizem se je znova pojavil v enaindvajsetem stoletju, ko se je svetovni 
red – še enkrat – preoblikoval z globino, ki je morda zelo podobna temu, kar se 
je zgodilo na Kitajskem v obdobju vojskujočih se držav. Kitajsko novo »soočenje 
z novim svetom« lahko na primer vidimo v razmišljanju Li Zehouja 李泽厚, ki 
nasprotuje strogemu »filozofskemu« pristopu ter zagovarja zgodovinski in an-
tropološki pristop h konfucijanstvu (glej Thoraval 2007, 120–121). Ta miselna 
nit nima le diahronične dimenzije, temveč tudi sinhronično, saj se zoperstavlja 
sodobnemu konfucijanskemu gibanju tistih kitajskih mislecev, ki so v obdobju 
po letu 1949 živeli v izgnanstvu in ki po mnenju Li Zehouja ter njegovih privr-
žencev prezirajo posebnost zgodovinske izkušnje na celinskem delu. Leta 1999 
je Wang Bo, profesor filozofije na pekinški univerzi, oblikoval naslednjo misel:

15	 To je bianzhe, ki ga prav tako omenja Angus Graham.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   42Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   42 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



43

Konfucianizirana racionalnost

Soočeni smo z naslednjo dilemo: kaj nam je ljubše? Da bi bil predmet 
našega proučevanja »kitajski« ali »filozofski«? (Wang 1999, 30)

»Manifest za preporod kitajske kulture« (Zhonghua wenhua fuxing xuanyan 
中华文化复兴宣言) iz leta 2001 ne razkriva le, da se morata v enaindvajse-
tem stoletju drug z drugim soočiti dva kitajska svetova, temveč tudi, da se po-
novno odkrita ter ponovno utemeljena kitajska tradicija vse bolj predstavlja 
kot možna alternativa zahodni filozofski in znanstveni tradiciji, ki so jo, čeprav 
z različnim tempom, sprejele vzhodnoazijske države.

Zaključek
V začetku enaindvajsetega stoletja smo priča prenosu globalne moči z evro-
-ameriškega na vzhodnoazijsko območje, zahodni razvojni model pa je začel 
kazati svoje omejitve. To je pripeljalo do tega, da vzhodnoazijske tradicije niso 
več zanimive zgolj za vzhodnoazijske intelektualce, temveč se tičejo tudi za-
hodnjakov, ki v teh tradicijah želijo najti nov način »delanja filozofije« (Cheng 
2007, 184). Ta novi zahodnjaški odnos je daleč od naivnosti Françoisa-Marie 
Aroueta Voltaira, ko je leta 1755 izjavil, da je kamnito srce Džingiskana omeh-
čala moralna čistost nežnih Kitajcev,16 ter njegove izjave iz leta 1756, da se je 
zgodovina civilizacije začela s kitajsko državo;17 prav tako je daleč od opor-
tunistične trditve francoskih jezuitov iz osemnajstega stoletja, da so Kitajci 
nekoč imeli obliko monoteizma, ki ni bila bistveno drugačna od judovsko-kr-
ščanske tradicije (glej Spence 1991, 132–3).

Sodobno zbliževanje »azijske« in »zahodne« filozofije ponazarja tudi nasled-
nje opažanje Chada Hansena (1993, 19): dejstvo, da je vzhodnoazijska filozo-
fija (Chad Hansen je govoril o kitajski filozofiji) logična v prirojenem smislu, ni 
odkritje, ampak naša odločitev. Gre za odločitev, da predlagamo, kritiziramo 
in branimo interpretacije na določeni način. Način, kako se mi ukvarjamo z 
vzhodnoazijsko filozofijo, je naša odločitev, prav tako kot je odločitev vzhod-
noazijskih mislecev, kako se oni ukvarjajo z zahodno filozofsko tradicijo. Ven-
dar pa bi moral biti proces odločanja rezultat razumskega preizpraševanja, 
argumentacije in dialoga. Samoumevno je, da to vključuje tudi dvom vase 
in preizpraševanje lastne tradicije, ne glede na to, ali gre za evropsko ali 
vzhodnoazijsko tradicijo. Na vprašanje, ali je isto razumsko preizpraševanje, 
ki je ustvarilo občutek nelagodja (Unbehagen) s posledicami dobe globalne 

16	 Voltaire v Orphelin de la Chine. Tragédie en cinq actes et en vers (1755). Citirano iz Spence 
1990, 4.

17	 Voltaire v Essais sur les moeurs et l’esprit des nations (1756). Citirano iz Spence 1990, 4.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   43Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   43 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



44

Bart Dessein

znanosti, tisto, ki bi lahko in bi moralo služiti kot orodje racionaliziranja tega 
nelagodja, je mogoče odgovoriti le pritrdilno. V tem procesu je odločilen, kot 
je treba ponoviti, »odnos« do samega sebe in do drugega.

Bibliografija
Bauer, Wolfgang. 2006. Geschichte der chinesischen Philosophie. München: 

Verlag C. H. Beck.
Beckwith, Christopher I. 2012. Warriors of the Cloisters. The Central Asian 

Origins of Science in the Medieval World. Oxford: Oxford University Press.
Berkeley, George. 1964. »A Treatise Concerning the Principles of Human 

Knowledge.« V The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne. Vol. 2, 
uredila A. A. Luce in T. E. Jessop, 411–413. London: Nelson.

Bowra, Cecil Maurice. 1958. The Greek Experience. London: Weidenfeld and 
Nicolson.

Bronkhorst, Johannes. 2001. »Pourquoi la philosophie existe-t-elle en Inde.« 
V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia, uredil Johannes Bronkhorst, 
7–48. Lausanne: Etudes de Lettres.

—. 2011. »Buddhism in the Shadow of Brahmanism.« Handbuch der Orien-
talistik 2: 24.

Casirer, Ernst A. 1927. Individuum und Kosmos in der Philosophie der Rena-
issance. Studien der Bibliothek Warburg Herausgegeben von Fritz Saxl. 
Leipzig in Berlin: B. G. Teubner.

Ch’en, Kenneth. (1964) 1973. Buddhism in China. A Historical Survey. Prince-
ton: Princeton University Press.

Cheng, Anne. 1997. Histoire de la pensée chinoise. Pariz: Seuil.
—, ur. 2007. »Les tribulations de la ‘philosophie chinoise’ en China.« V La 

pensée en Chine aujourd’hui, 159–184. Pariz: Gallimard. 
Conger, George P. 1952. »Did India Influence Early Greek Philosophies?« Phi-

losophy East and West 2 (2): 102–128.
Dessein, Bart. 2001. »Climbing a Tree to Catch Fish: Some Reflections on Pla-

to, Aristotle, and China.« V La Rationalité en Asie / Rationality in Asia, 
uredil Johannes Bronkhorst, 97–125. Lausanne: Etudes de Lettres.

Ershi’er zi 二十二子. (1986) 1988. Šanghaj: Changhai guji chubanshe.
Frankenhauser, Uwe. 1996. »Die Einführung der buddhistischen Logic in Chi-

na.« Opera Sinologica 1. Wiesbaden: Harrassowitz.
Fung, Yu-lan. 1953a. A History of Chinese Philosophy. Vol. 1: The Period of the 

Philosophers (from the beginnings to circa 100 BCE). Princeton: Prince-
ton University Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   44Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   44 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



45

Konfucianizirana racionalnost

—. 1953b. A History of Chinese Philosophy. Vol. 2: The Period of Classical 
Learning (from the Second Century B.C. to the Twentieth Century A.D.). 
Princeton: Princeton University Press.

Garbe, Richard. 1987. The Philosophy of Ancient India. Chicago: The Open Court.
Göller, Thomas, in Achim Mittag. 2008. Geschichtsdenken in Europa und Chi-

na. Selbstdeutung und Deutung des Fremden in historischen Kontexten. 
Sankt Augustin: Academia Verlag.

Graham, Angus C. 1989. Disputers of the Tao. Philosophical Argument in An-
cient China. La Salle: Open Court.

Hansen, Chad. 1983. Language and Logic in Ancient China. Ann Arbor: The 
University of Michigan Press.

Harbsmeier, Christoph. 1998. Science and Civilization in China. Vol. 7: Pt. 1: 
Language and Logic. Cambridge: Cambridge University Press.

Hirakawa, Akira. 1990. A History of Indian Buddhism. From Sākyamuni to 
Early Mahāyāna. Asian Studies at Hawaii 36. Prevedel in uredil Paul 
Groner. Honolulu: University of Hawaii Press.

Jaspers, Karl. 1949. Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Zürich: Artemis Verlag.
Kuzminski, Adrian. 2008. Pyrrhonism. How the Ancient Greeks Reinvented 

Buddhism. Studies in Comparative Philosophy and Religion. Lanham et 
al.: Lexington Books.

Lee, Th. H. C. 2000. Education in Traditional China, a History. Handbuch der 
Orientalistik, Section 4, China. Vol. 13. Leiden: Brill.

Lloyd, Geoffrey E. R. 1979. Magic, Reason and Experience: Studies in the Ori-
gin and Development of Greek Science. Cambridge: Cambridge Universi-
ty Press.

Lloyd, Geoffrey E. R., in Nathan Sivin. 2002. The Way and the Word. Science 
and Medicine in Early China and Greece. New Haven and London: Yale 
University Press.

Needham, Joseph. 1974. La tradition scientifique chinoise. Collection Savoir. 
Pariz: Hermann.

Mou, Zongsan 牟宗三. 1963. Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲學的特質. 
Tajpej: Student Book Company.

Plato. 2001. The Apology, Phaedo and Crito of Plato. Prevedel Benjamin 
Jowett. The Harvard Classics. Uredil Charles W. Eliot. New York: P. F. Col-
lier & Son, 1909–14. Objavil Bartleby.com.

Przyluski, Jean. 1932. »L’influence iranienne en Grèce et dans l’Inde.« Revue 
de l’Université de Bruxelles 37: 283–294.

Romberg, C. 2003. »Inleiding (Uvod).« V 25 Eeuwen Oosterse Filosofie. 
Teksten, Toelichtingen, uredila Jan Bor in Karel Van der Leeuw, 527–540. 
Amsterdam: Boom.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   45Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   45 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46

http://Bartleby.com


46

Bart Dessein

Rošker, Jana S. 2008. Searching for the Way. Theory of Knowledge in Pre-mo-
dern and Modern China. Hong Kong: The Chinese University Press.

Sansom, George Bailey. 1978. Japan. A Short Cultural History. Stanford: Stan-
ford Univerrsity Press.

Scharfstein, Ben-Ami. 1978. Philosophy East / Philosophy West. A Critical 
Comparison of Indian, Chinese, Islamic, and European Philosophy. Ox-
ford: Basil Blackwell.

—. 1989. The Dilemma of Context. New York in London: New York University 
Press.

Seiwert, Hubert. 1994. »Orthodoxie, Orthographie und Zivilreligion im vor-
neuzeitlichen China.« V Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Fe-
stschrift für Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag, uredili Holger Preißler, 
Hubert Seiwert in Heinz Mürmel, 529–541. Marburg: Diagonal-Verlag.

Sivin, Nathan. 1995. Medicine, Philosophy and Religion in Ancient China. Re-
searches and Reflections. Variorum Collected Studies Series. Aldershot: 
Variorum.

Spence, Jonathan. 1990. »Western Perceptions of China from the Late Sixte-
enth Century to the Present.« V Heritage of China. Contemporary Per-
spectives on Chinese Civilization, uredil Paul S. Ropp, 1–14. Berkeley, Los 
Angeles in London: University of California Press.

—. 1991. Op zoek naar het Moderne China. Amsterdam: Agon. (Nizozemski 
prevod originalnega The Search for Modern China. New York: Norton & 
Company, 1990).

Staal, Frits. 1989. »The Independence of Rationality from Literacy.« Europe-
an Journal of Sociology 30: 301–310.

—. 1993. Concepts of Science in Europe and Asia. Leiden: International Insti-
tute for Asian Studies.

Thoraval, Joël. 2007. »La tentation pragmatiste dans la Chine contempora-
ine.« V La pensée en Chine aujourd’hui, uredila Anne Cheng, 103–134. 
Pariz: Gallimard.

Wang, Bo. 1999. »What Did the Ancient Chinese Philosophers Discuss? Zhu-
angzi as an Example.« Contemporary Chinese Thought 30 (4): 28–40.

Willemen, Charles, Bart Dessein in Collett Cox. 1998. Sarvāstivāda Buddhist 
Scholasticism. Handbuch der Orientalistik 2. Abteilung. Indien. Leiden: 
Brill.

Zürcher, Erik. (1959) 1972. The Buddhist Conquest of China. The Spread and 
Adaptation of Buddhism in Early Medieval China. 2 vols. Leiden: E. J. Brill.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   46Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   46 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Ljudska republika Kitajska: izgradnja 
ideološkega, političnega in kulturnega 
projekta za novo tisočletje

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   47Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   47 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   48Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   48 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



49
Hans Kuehner

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

Uvod

V zadnjih letih so opazovalci zaznali znake »konservativnega obrata« v 
intelektualni sferi celinske Kitajske. Že v devetdesetih letih prejšnjega 
stoletja so se nacionalistična stališča in retorika ponovno pojavili tako v 

uradnih publikacijah kot v intelektualnem diskurzu.1 Konfucij in konfucijanske 
ideje, ki so bile od »Gibanja za novo kulturo« (xin wenhua yundong 新文化
運動) iz drugega desetletja dvajsetega stoletja naprej napadane kot »reak-
cionarne« in »fevdalne« ter so veljale za eno glavnih ovir za modernizacijo 
Kitajske, so doživele ponovno ovrednotenje ali celo renesanso.2 Vrednote, ki 
veljajo za konfucijanske, zdaj promovirajo izobraževalne in akademske institu-
cije ter so celo vključene v nacionalne zakone.3 V soglasju s pozivi oblasti so se 
intelektualci in akademiki na celinski Kitajski, kot kaže, obrnili navznoter in se 
vračajo h kitajski intelektualni dediščini. Tako smo priča oživitvi zanimanja za 

1	 Iz številnih poročil v tisku in znanstvenih del na to temo bi rad omenil zgolj dva primera: Gries 
2004 in Zhao 1997.

2	 O renesansi konfucianizma na celinski Kitajski glej Makeham 2003; o kompleksnem odnosu 
med oživitvijo guoxue in konfucianizmom glej Makeham 2011.

3	 Klavzule o »filialnem spoštovanju« so bile vključene v revidirani zakon o zakonski zvezi in v 
Zakon o zaščiti pravic in interesov starejših (glej Weber 2011, 19–20).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   49Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   49 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



50

Hans Kuehner

»nacionalne študije« ali »nacionalno učenje« (kot je kitajski izraz guoxue 國
學 običajno preveden) in njihova privlačnost za intelektualce narašča. Poleg 
tega je guoxue prejel podporo strankarskih in vladnih teles, ustanovljeni pa 
so bili tudi univerzitetni oddelki, posvečeni izobraževanju in raziskovanju na 
tematiko guoxue.4 Po drugi strani pa so bili učitelji in profesorji opozorjeni, naj 
ne razpravljajo o liberalnih zahodnih mislecih ali »zahodnih« temah, kot so ci-
vilna družba, pluralistični politični sistemi in človekove pravice.5 Ko opazujemo 
oživitev zanimanja za guoxue v tem kontekstu, se zdi povsem naravno, da to 
zavrnemo kot zgolj še en primer konservativnega obrata ter ga razumemo kot 
orodje za krepitev in poglabljanje vpliva nacionalističnih idej med izobraženimi 
na celinski Kitajski. Vendar je pri obravnavi te teme treba imeti v mislih, da »ni 
nič očitno narobe ali avtomatično regresivno v spoštovanju preteklih dediščin 
na Kitajskem ali drugje« (Dirlik 2011, 11). Prav tako bi lahko trdili, da, gleda-
no z globalne perspektive, ponovni vzpon zanimanja in ponovno vrednotenje 
kitajske intelektualne dediščine predstavljata legitimen odziv na hegemoni-
stične zahteve izključno zahodne ali evrocentrične modernizacije ter ponovno 
uveljavitev avtohtonih tradicij, ki so ogrožene zaradi globalizacijskih trendov.

V omejenem prostoru, namenjenem temu članku, bo nemogoče podati do-
končno presojo o sedanjem gibanju guoxue. To je tudi posledica dejstva, da 
gre za precej nov pojav, ki ima veliko različnih obrazov. Še vedno je preuranje-
no napovedovati, v katero smer se bo razvijal, njegov značaj pa je še vedno 
nejasen in sporen; zato se je ugledni kitajski učenjak pritoževal, da »še danes 
nimamo jasnega razumevanja, o čem gre pri guoxue […]. Guoxue je velika ko-
šara, v katero lahko damo kar koli« (»Zhongguoshehuikexueyuan …« 2006). 
Tako se bom omejil na zgodovinsko perspektivo ter ta vprašanja obravnaval 
s podrobnim pregledom idej učenjakov, ki so prvi oblikovali program »nacio-
nalnih študij« kot ločeno področje učenja in ki jih danes smatramo za njegove 
predhodnike. Nato bom njihove ideje soočil s preoblikovano različico guoxue, 
kot je v uporabi danes. Pri poskusu ocene današnjega preporoda guoxue, ali, 
kot nekateri pravijo, »vročice nacionalnih študij« (guoxue re 國學熱), lahko 
pričakujemo nekaj vpogleda v njegov značaj, pomisleke in usmeritve s prou-
čevanjem njegove intelektualne genealogije.

Osredotočil se bom na Zhang Taiyana 章太炎 in njegov jedrnati uvod v guo-
xue, ki je bil prvič objavljen leta 1922 (ponatisnjen leta 1997). V današnji ce-
linski Kitajski so Zhang Taiyanova dela (Taiyan je bil njegov literarni vzdevek, 

4	 Odličen pregled teh dogodkov je v posebni številki revije China Perspectives (2011) o nacio-
nalnem učenju.

5	 O teh omejevalnih ukrepih so široko poročali v zahodnem tisku, glej na primer »Class stru-
ggle …« 2015.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   50Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   50 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



51

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

Binglin 炳林 pa njegovo pravo ime) referenca in orientacijska točka v gibanju 
guoxue. Široko velja kot eden od ustanoviteljev tega trenda, šole ali akadem-
ske discipline – kakor koli že to imenujemo. Priljubljena spletna stran guoxue.
com, ki navaja priznane učenjake, kot so Ji Xianlin 季羨林, Yue Daiyun 樂黛
雲, Pang Pu 龐樸, Lin Wenzhao 林文照, Ren Jiyu 任繼愈 in Tang Yijie 湯一
介, kot svoje svetovalce, priporoča štiri dela kot uvod v tematiko guoxue, med 
katerimi so tudi Zhang Taiyanovi Zbrani eseji o zgodovini učenjaštva (Xueshu-
shi lunji 學術史論集).6

Terminologija
Izraz guoxue, ki pomeni »nacionalne študije«, je bil na Kitajsko vpeljan v 
prvem desetletju dvajsetega stoletja. Prišel je iz Japonske, skupaj z drugimi 
novimi izrazi, kot so guocui 國粹 (»nacionalna esenca«), guomin 國民 (»dr-
žavljan«) in minzu 民族 (»narod, rasa, etnična skupina«). Nacionalne študije 
so spodbujali učenjaki in protimandžurski aktivisti, povezani s skupino Naci-
onalna esenca (guocuipai 國粹派), kot so Deng Shi 鄧實, Huang Jie 黃節, Liu 
Shipei 劉師培 in Zhang Taiyan 章太炎.7

V starodavnih kitajskih besedilih se izraz guoxue ni uporabljal za področje 
študija ali miselno šolo, ampak je bilo to ime ustanove. Prvič je bil omenjen 
v Zhouli 周禮 (Rituali dinastije Zhou) (Hanyu dacidian 3 1995, 646). Tam je 
bilo Guoxue ime izobraževalne ustanove, ki so jo upravljale fevdalne države. 
Izraz guoxue/kokugaku se je prvič uporabil kot ime za intelektualno šolo v za-
četku devetnajstega stoletja na Japonskem. Japonski učenjaki, povezani s to 
šolo, so zavračali vse tuje intelektualne vplive, zlasti neokonfucijanske ideje, 
ki so prišle iz Kitajske in so do takrat prevladovale v intelektualnem življenju 
Japonske. V ortodoksni kitajski miselnosti je bila politična oblast legitimna le, 
če je vladar deloval moralno in vladal v korist svojih podložnikov. Nasprotno 
tem idejam so japonski misleci poudarjali bistveno razliko in edinstvenost 

6	 Drugi priporočeni uvodi v guoxue so naslednje zbirke esejev: Liang Qichaotovi 梁啓超 Gu-
oxue jiangxuelu erzhong 國學講學錄二中种 Dve predavanji o nacionalnih študijah, Liu Shi-
peievi Zhonggu wenxue lunji 中古文學論集 Zbrani eseji o starodavni književnosti in Wang 
Guoweijevi 王國維 Wang Guowei lunji 王國維論集 Zbrani eseji Wang Guoweija. (Beijing 
guoxue shidai) 

7	 Na temo skupine Nacionalna esenca ter vloge in ideje Deng Shia in Huang Jieja glej Hon 
2003; Liu 1995; Zheng 1997; Schneider 1976. Liu Shipei se je sprva posvetil tradicionalnemu 
študiju, nato pa se je obrnil k protimandžurskemu nacionalizmu in anarhizmu. Med izgnan-
stvom na Japonskem je postal obveščevalec za cesarsko vlado in samooklicani monarhist. 
Njegova intelektualna pot je opisana v delih Bernal 1976; Müller 2001, 169–90; ter Chang 
1987, 146–79.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   51Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   51 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46

http://guoxue.com
http://guoxue.com


52

Hans Kuehner

Japonske kot shinkoku 神国, dežele bogov. Po njihovem mnenju legitimnost 
vladanja tennōja 天皇 (cesarja), bistvena lastnost japonske tradicije, ni bila 
odvisna od moralnih lastnosti. Po mnenju japonskih mislecev kokugaku 国
学 je tennōju mandat za vladavino dodelila boginja Amaterasu, vladar pa je 
veljal za božanskega predstavnika in neposrednega potomca boginje; zato je 
bila vladavina dinastije večna in nespremenljiva (Antoni 1987, 270–2).

Izraz guoxue in njegov japonski pomen so za kitajski intelektualni svet prene-
sli in prilagodili kitajski študenti na Japonskem v prvem desetletju dvajsetega 
stoletja. V prevzemu tega izraza s strani mladih kitajskih nacionalistov je dvoj-
na ironija. Prvič, v japonskem kontekstu je pomenil zavračanje vseh kitajskih 
vplivov, in drugič, ta izraz je bil, tako kot mnoge druge »povratne grafične 
izposojenke« (kot jih je imenovala Liu 1995),8 uvožen iz Japonske, da bi ga 
uporabili kitajski nacionalistični misleci.

Prva in druga generacija učenjakov guoxue
Kot že omenjeno, je danes Zhang Taiyan široko priznan kot pionir in uteme-
ljitelj novega področja nacionalnih študij. Drugi, običajno imenovani predniki 
novega guoxue, so člani skupine Xueheng, skupine učenjakov, povezanih z 
istoimenskim časopisom 學衡 Xueheng (Kritični pregled). Mei Guangdi 梅
光迪 in Wu Mi 吴宓, vodilna člana skupine, sta študirala pri Irvingu Babbi-
ttu v Združenih državah Amerike. Po zgledu svojega učitelja so ti učenjaki 
spodbujali obliko univerzalnega humanizma, v katerem bi se združili najboljši 
elementi kitajske in evropske tradicije (Hon 2003, 255–7). Nasprotovali so 
materialističnim in utilitarnim vidikom modernosti ter »si zamišljali univerzal-
no humanistično civilizacijo, ki bi združevala evropsko klasično tradicijo grške 
filozofije, indijski budizem in kitajski konfucianizem« (Schneider 2001, 135). 
Učenjaki v tej skupini, ki jih lahko štejemo za drugo generacijo šole guoxue, 
so trdili, da »se nacionalna bit Kitajske lahko najde v klasični literaturi, ki jo 
je treba zaščititi pred modernim materializmom […] in utilitarizmom« (ibid.). 
V nasprotju z drugimi konservativci iz tega obdobja konfucianizma niso videli 
kot zdravilo za te domnevne težave zahodne družbe, temveč so »poudarjali 
temeljno podobnost kitajske in zahodne klasične civilizacije« (ibid.).9

8	 Izraz »povratna grafična izposojenka« lahko najdete v njenem delu Translingual Practice, str. 
302–42. »Povratne grafične izposojenke« so opredeljene kot »klasične kitajske zložene pis-
menke, ki so jih Japonci uporabljali za prevajanje modernih evropskih besed in so bile ponov-
no uvedene v moderno kitajščino« (Liu 1995, 302; glej tudi Zheng 1997, 1–6).

9	 Ta odnos je dodatno ponazorjen z dejstvom, da sta bila na prvih straneh prve številke Xue-
heng (januar 1922) reproducirana portreta Sokrata in Konfucija.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   52Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   52 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



53

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

Liang Qichao, ki je na spletni strani guoxue omenjen kot še en pionir, spada v 
starejšo generacijo učenjakov. Sprva je bil reformator ter občudovalec zaho-
dnih idej in institucij, in šele ko je videl katastrofalne posledice prve svetovne 
vojne v Evropi, se je obrnil h kitajski tradiciji. Šele takrat je postalo upraviče-
no, da ga štejemo za predstavnika guoxue – čeprav se sam ni povezal z nobe-
no od konservativnih skupin.10

Očitno so danes pod naslovom »mojster nacionalnih študij« guoxue dashi 
國學大師 zbrani različni posamezniki in skupine. Kar jih združuje, ni afirma-
tivni pogled na kitajsko tradicijo samo po sebi: Wang Guowei je bil študent 
zahodne filozofije,11 Liang Qichao, kot je že omenjeno, je bil sprva kritik kon-
fucijanske ortodoksije in občudovalec zahodnih političnih institucij, medtem 
ko je skupina Xueheng sledila Babbittovim idejam univerzalnega humanizma. 
Liu Yizheng 柳詒徵, zgodovinar in še en tako imenovani mojster nacionalnih 
študij (glej Xue ren bu … 2015), je vztrajal pri posebnosti kitajskega duha in 
kulture ter ju videl kot zdravilo za težave, povezane s pozahodenjem in mo-
dernizacijo. Liu je tudi prispeval članke za Xueheng, vendar nikoli ni študiral 
v tujini.12 Torej značilnost, ki združuje vse te učenjake, ni njihov skupni odnos 
do kitajske tradicije, niti ni njihovo zavračanje zahodnega učenja; nasprotno, 
vsi so bili pod vplivom zahodnih idej in so odkrito priznavali svoj intelektualni 
dolg. Zdi se, da je edina intelektualna lastnost, ki so jo ti misleci delili, njihov 
odpor do idej skupine Nova mladina ali »Gibanje za novo kulturo« na splošno 
(ki sta jo poosebljala Chen Duxiu 陳獨秀 in Hu Shi 胡適) skupaj z njihovimi 
ikonoklastičnimi idejami in ciljem uporabe pogovorne kitajščine kot literar-
nega jezika. Naj navedem dva primera tega stališča: Mei Guangdi je uporabil 
zelo čustven in polemičen ton, ko je v svojem programskem članku na prvih 
straneh prve številke revije Xueheng (Mei 1922) izražal nasprotovanje sku-
pine Kritični pregled idejam skupine Nova mladina. Podobno Zhang Taiyan 
ni skoparil z besedami, ko je omalovaževal novo slogovno poezijo. V svojih 
predavanjih leta 1922 je rekel:

Dela pesnikov iz pozne dinastije Qing ne morejo šteti za poezijo. Pesmi v 
pogovorni kitajščini niso poezija.

10	 O Liangovi intelektualni evoluciji in njegovi vlogi reformatorja ter intelektualnega vodje mla-
de generacije glej Huang 1972. Liangov »konservativni obrat« je opisal Tang, ki ga obravnava 
v kontekstu domnevno »postnacionalističnega« pogleda na kulturo (glej Tang 1996, 234).

11	 Za razvoj miselnosti Wang Guoweija in vpliv evropske filozofije glej Kogelschatz 1986.
12	 Liujevo najpomembnejše delo je njegova knjiga Zhongguo wenhua shi 中國文化史 (Zgo-

dovina kitajske civilizacije), katere prva različica je bila objavljana serijsko v reviji Xueheng, 
začenši leta 1925, nato pa v knjižni obliki v letih 1926, 1928 in 1932. Revidirana izdaja je izšla 
leta 1947 in bila ponovno natisnjena leta 1988 ter še enkrat v dveh zvezkih v seriji Zhongguo 
xueshu congshu 中國學術叢書 (Zbirka del kitajske znanosti).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   53Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   53 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



54

Hans Kuehner

Če si ne bomo prizadevali razviti se na višjo raven, bomo nazadovali v 
degeneracijo. Poezija v pogovorni kitajščini je tisto, kar imenujemo naza-
dovanje v degeneracijo. (Zhang 1997, 80)

Guoxue in vzpon nacionalizma
Zhang Taiyan (1869–1935) je bil eden vodilnih učenjakov svojega časa na po-
dročju klasičnega izobraževanja, vendar pa ga je njegova vloga protimandžu-
rskega aktivista, revolucionarja in zgodnjega člana nacionalističnega združe-
nja Tongmenghui 同盟會 (Revolucionarna zveza) naredila za legendarnega 
junaka revolucionarnega gibanja.13 Zhang je bil klasično izobražen, vendar ni 
nadaljeval običajne kariere uradnika. Namesto tega je postal eden izmed ak-
tivistov reformnega gibanja, ki se je oblikovalo okoli Kang Youweija in Liang 
Qichaota. Ko je reformno gibanje leta 1898 propadlo, je moral – kot mnogi 
drugi reformisti – v izgnanstvo na Japonsko. Takrat je postajal vse bolj radi-
kalen protimandžurski revolucionar. Po vrnitvi v Šanghaj je pisal in objavljal 
protimandžurske pamflete in članke ter bil obsojen na dosmrtno zaporno ka-
zen (pozneje spremenjeno v triletno) v znamenitem primeru Subao (Jiangsu 
News 蘇報). Po izpustitvi iz zapora leta 1906 je sledilo še pet let izgnanstva 
na Japonskem, kjer je nadaljeval svoje revolucionarne dejavnosti.14 Po uspe-
hu republikanske revolucije leta 1911 se je vrnil na Kitajsko, kjer so ga častili 
in spoštovali kot enega izmed veteranov revolucije. V eseju, napisanem ob 
Zhangovi smrti, je Lu Xun zapisal: »[Zhangov] prispevek k […] revoluciji je de-
jansko večji kot tisti k […] učenosti« (Lu 1987, 545). Za Lu Xuna, ki je sicer do 
kulturnih konservativcev čutil le prezir in ostro kritiko, je bila to presenetljivo 
blaga in naklonjena ocena Zhangovih prispevkov.

Med svojimi revolucionarnimi leti je bil Zhang redni sodelavec revije Guo-
cui xuebao 國粹學報 (Revija nacionalna esenca). To revijo je izdajalo »Dru-
štvo za ohranitev narodnih študij« Guoxue baocunhui 國學保存會, ki so ga 
leta 1904 v Šanghaju ustanovili Liu Shipei, Deng Shi in Huang Jie. Prva številka 
Guocui xuebao je izšla leta 1905 in se razvila v eno najvplivnejših revij v naci-
onalističnih krogih tistega časa (obstajala je do leta 1912).

Splošni cilj tako društva kot revije je bil vrnitev domnevno čiste rase Han 漢 
(Kitajcev), pripadniki katere so bili prvotno »resnični gospodarji Kitajske kot 

13	 Odličen uvod v intelektualni razvoj Zhang Taiyana je mogoče najti v Chang 1987, 104–45. 
Njegova kariera kot protimandžurskega revolucionarja je opisana v Wong 1989 in Laitinen 
1990.

14	 Za več o tej fazi političnega aktivizma v Zhangovi karieri glej Wong 1989, 4–83. Primer Subao 
je bil opisan v Rankin 1971, 69–88.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   54Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   54 24. 07. 2025   14:56:4624. 07. 2025   14:56:46



55

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

potomci Rumenega cesarja« (Huang Jie v predgovoru k svoji Rumeni zgodovini 
Huang shi 黄史, 1905), na njen nekdanji dominantni položaj v kitajski politiki, 
družbi in civilizaciji. Nasprotovali so ideji, da bi Kitajsko obvladovale »tuje rase«, 
zlasti Mandžurji, ter so si prizadevali za ponovno vzpostavitev domnevno čistih 
kulturnih praks in idej obdobja pred dinastijo Qin. S svojimi publikacijami so se 
trudili pridobiti podporo javnosti za politično revolucijo proti absolutni monar-
hiji mandžurske dinastije. V ta namen so spodbujali občutke rasnega naciona-
lizma in poskušali ustvariti obliko rasne identitete Han. Sklicevanje na oddalje-
ne legendarne izvore rase Han je bila ena izmed njihovih osrednjih strategij v 
tem projektu. Na ta način so si prizadevali oživiti kitajsko kulturno dediščino.

Medtem ko je skupina Nacionalne esence videla obdobje pred dinastijo Qin 
秦 (obdobje pred vladavino prvega cesarja Qin Shihuangdija 秦始皇帝, ki 
je vladal od leta 221 do 210 pred našim štetjem) kot politično in kulturno 
pluralistično, so centralizacije politične moči, okrepljen ideološki nadzor in 
vse bolj avtokratična vladavina v poznejših dinastijah veljale za »nekitajske« 
(Hon 2003, 247). Po mnenju teh učenjakov in aktivistov je treba novo podro-
čje guoxue razumeti v nasprotju z junxue 君學 (besedo in pismenko jun 君 je 
treba razumeti v smislu »vladarja« ali »fevdalnega gospoda«; tukaj nima mo-
ralnih konotacij), ki so ga prakticirale poznejše dinastije. Polarnost med guo 
in jun namiguje na jedro skrbi in namenov teh zgodnjih promotorjev guoxue. 
Zanje je guoxue pomenil vrsto znanja s perspektive in v interesu naroda ali 
države ter njenih prebivalcev, medtem ko je junxue pomenil vrsto znanja, ki 
je bilo koristno za avtokratske vladarje in njihove interese. To spominja na 
sodobno nasprotje med zgodovinopisjem od zgoraj ter zgodovinopisjem od 
spodaj, ki naj bi razkrilo dogodke, konflikte in želje, ki so v prevladujočem zgo-
dovinopisju ostali neopaženi. Trdili so, da je junxue poznejših dinastij privedel 
do situacije, v kateri ni bilo »niti ljubezni do naroda niti učenja za služenje na-
rodu« (Deng Shi, citiran v Hon 2003, 252), medtem ko je bil guoxue označen 
s kritičnim pogledom na avtokratsko vladavino. Misleci guoxue so domnevali, 
da vsaka posamezna nacionalna kultura predstavlja živ organizem, ki se raz-
vija v skladu z evolucijo človeštva. Tako so tudi nacionalne kulture podvržene 
darvinističnemu konceptu »boja za obstanek«. Guoxue so videli kot izvirno ki-
tajsko znanje, ki so ga izkrivljali vladavina cesarskih dinastij in tuji vplivi; zato 
naj bi veljal za prenašalca esence narodne kulture. Da bi revitalizirali kitajsko 
narodno kulturo in »dušo naroda« (guohun 國魂),15 ki naj bi bila »shranjena« 
v guoxue, je potreben preporod narodnega znanja (Zarrow 2007, 23 f.).

15	 To je še ena izposojenka iz japonščine, ki se je uporabljala za prevod idej »Volksseele« (duša 
ljudstva), »Volksgeist« (duh naroda) in »Nationalgeist« (nacionalni duh) v nemški romantiki. 
Za več o razvoju in pomenu te besede v razmišljanjih Justusa Möserja in Johanna Gottfrieda 
Herderja glej Kohn 1962, 335, 353–8, 406–29.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   55Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   55 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



56

Hans Kuehner

Projekt guoxue se je pojavil kot odgovor na kitajsko krizo v poznem devet-
najstem in začetku dvajsetega stoletja. Zaradi vdora zahodnih sil in poraza 
kitajske mornarice v kitajsko-japonski vojni leta 1895 je bila legitimnost vla-
dajoče dinastije in tradicionalne identitete močno omajana. Z namenom ok-
repitve nacionalne ali rasne identitete Kitajcev Han ter vzpostavitve močne 
kitajske nacije in nacionalne države so reformatorji in nacionalisti začeli raz-
iskovati vprašanja, kot so izvor kitajskega naroda in bistvo kitajske kulture. 
Ustanovitev nacionalnih študij je bila ključni del njihovega projekta ustvarja-
nja (ali izumljanja; cf. Harrison 2001) hanske nacije. Pri tem so sledili zaho-
dnim vzorom, ki so bili na Kitajsko preneseni prek Japonske. Njihova priza-
devanja so tako odmevala evropske diskurze o izvoru in prednikih modernih 
nacij ter so močno spominjala na evropska prizadevanja pisanja nacionalnih 
zgodovin in zgodovin nacionalnih književnosti v devetnajstem stoletju.

V devetnajstem stoletju je pomen zgodovinopisja v Evropi tičal predvsem v 
njegovem prispevku k oblikovanju združenih nacij. Za nemške zgodovinarje 
je bilo na primer pomembno izslediti izvor nemškega naroda v zgodnji anti-
ki, da bi lahko dokazali domnevno kontinuiteto germanskih plemen od rim-
skih časov do sodobnih Nemcev in Nemk ter s tem konstruirali genealogijo 
naroda. Ustanovitev nemškega Drugega rajha leta 1871 lahko vidimo kot 
uresničitev pomena zgodovinske evolucije.16 Takrat so nemški zgodovinarji 
trdili, da je njihova osrednja naloga pojasnitev izvora Nemcev in Nemk ter 
začetka nemške zgodovine. Po mnenju enega avtorja so zgodovinske razi-
skave teh tematik veliko korist imele od izsledkov zgodovinske lingvistike, 
ki so »ugotovili izvor Nemcev in Nemk, določili neskončno razširjeno praz-
godovino našega naroda in dokazali, da je povezan z drugimi evropskimi 
narodi«. Tako bi bilo po mnenju tega avtorja mogoče ustanoviti Deutsche 
Alterthumskunde (Nemško starožitnost), kar naj bi domnevno pokazala, da 
je »naš narod« bil 

veja velike indogermanske ali arijske družine narodov, Arijci, kot se je 
prvotno ljudstvo samo imenovalo, torej plemeniti ali gospodarji, v 
nasprotju s sosednjimi barbari, ki so govorili tuje jezike (Arnold 1879, 3).

Podobno so kitajski zagovorniki nacionalnih študij, kot so Zhang Taiyan, 
Liu Shipei in Huang Jie, poskušali vzpostaviti genealogijo naroda Han z Ru-
menim cesarjem kot prvim prednikom ter pisali nacionalne zgodovine po 
evropskih vzorih. Prav tako je pomembno, da je – podobno kot v nemškem 

16	 Glej Lutz 1987, 12; in Hobsbawm 1983, 7, ki govori o nujnosti »izumljanja tradicij« ter »zgo-
dovinske kontinuitete […] z ustvarjanjem starodavne preteklosti onkraj učinkovite zgodovin-
ske kontinuitete bodisi s polfikcijo […] ali s ponarejanjem […]«.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   56Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   56 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



57

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

zgodovinopisju devetnajstega stoletja – zgodovinska fonologija igrala ključno 
vlogo v Zhang Taiyanovi različici guoxue (glej spodaj).

Približno v istem času ter v istem intelektualnem in političnem kontekstu je 
bila ustanovljena nova disciplina, Germanistik, študij nemške literature in nje-
ne zgodovine. Nameni nekaterih pionirjev te nove discipline so bili podobni 
namenom pionirjev kitajskih nacionalnih študij v prvih desetletjih dvajsetega 
stoletja. Po mnenju enega izmed zgodnjih predstavnikov je bila osrednja na-
loga Germanistik pojasniti, kako je nastal nemški narod, ter pokazati posebne 
značilnosti in edinstvenost nemškega duha (des deutschen Geistes). Tako naj 
bi nemške študije pripomogle k vzpostavitvi sistema nacionalne etike (Greß 
1971, 34, 42; Hermand 1994, 30–4). Na tem mestu se ne bom podrobneje 
spuščal v to; v kontekstu naše razprave o idejah pionirjev guoxue iz začetka 
dvajsetega stoletja je zanimivo videti, da so bile njihove skrbi podobne tistim 
evropskih učenjakov v dobi nacionalizma in oblikovanja narodov.17

»Mojster nacionalnih študij«
Ko je bil Zhang Taiyan leta 1906 izpuščen iz zapora, je odšel v svoje drugo 
izgnanstvo na Japonsko. Tam se je pridružil revolucionarni organizaciji Ton-
gmenghui in postal glavni urednik njenega časopisa Minbao 民报 (Ljudske 
novice). Med bivanjem na Japonskem ni samo prispeval člankov za revijo 
skupine Nacionalne esence, temveč je nadaljeval tudi s svojimi akademskimi 
dejavnostmi. Ustanovil je Guoxue jiangxihui 國學講習會 (»Društvo za pre-
davanja o nacionalnih študijah«), kjer je predaval na temo guoxue. Ko je bila 
ustanovljena republika, je Zhang nadaljeval s svojimi dejavnostmi na tem po-
dročju ter preostala leta svojega življenja posvetil predavanju in objavljanju z 
namenom oživitve tradicionalne kitajske učenosti. Tako je v seriji predavanj 
leta 1922 podal sistematično razlago tem in metodologije guoxue. Specifično 
je urejal revije, posvečene tem in sorodnim temam.18 Proti koncu življenja, ko 
se je vrnil v Suzhou, je obudil Društvo za predavanja o nacionalnih študijah 
(Tang 1997, 3).

17	 Arif Dirlik je izpostavil nekatere bolj ali manj sodobne vzporednice: »sasofilski odzivi na grad-
njo naroda v Rusiji v devetnajstem stoletju, prepisovanje zgodovine v dvajsetem stoletju v 
Turčiji, vračanje v predosmansko preteklost v arabskem nacionalističnem zgodovinopisju ali 
iskanje avtoritativne domače preteklosti v predmogulski zgodovini Indije« (Dirlik 2011, 9). 
Trend pisanja in objavljanja novih obsežnih zgodovin Kitajske z nacionalističnega vidika, ki je 
bil priljubljen v zadnjem desetletju devetnajstega in prvih desetletjih dvajsetega stoletja, sta 
opisala Yü (1987) in Hon (2007). 

18	 Namreč Huaguo 華國 (Kitajska) (1923–1926) in kratkotrajno Zhiyan 制言 (Previdni govor) 
(1935).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   57Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   57 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



58

Hans Kuehner

Zdi se, da je Zhang Taiyan učenjak, ki je za časa svojega življenja največ pri-
speval k razvoju te šole ali discipline; zato upravičeno velja za prednika da-
našnjega novega guoxue. S predstavitvijo in analizo Zhangovega jedrnatega 
uvoda v guoxue, ki je bil prvič objavljen leta 1922 (in ponovno natisnjen leta 
1997), želim prenesti vtis o njegovem intelektualnem in retoričnem slogu ter 
njegovi intelektualni zapuščini. To bo zagotovilo zgodovinsko perspektivo o 
pomislekih, temah in namenih sedanjega gibanja guoxue.

V eni od zgodnjih številk Minbao, glasila revolucionarnega Tongmenghui, je 
Zhang opredelil nalogo, ki jo je predvidel za novo področje študij:

Kar imenujemo nacionalne študije, je izvir, ki vzpostavlja in oblikuje na-
rod. Slišal sem, da v svetu konkurence zagotovo ni dovolj zgolj promovira-
ti nacionalne študije za ustanovitev naroda; vendar pa nikoli nisem slišal, 
da bi bil narod ustanovljen brez cvetočih nacionalnih študij. Slišal sem za 
primere, ko je narod izginil, medtem ko njegove nacionalne študije niso 
izginile, vendar še nikoli nisem slišal za primer, ko so njegove nacionalne 
študije izginile, medtem ko je narod še vedno obstajal. (Zhang 1906, 124)

Zhangova serija predavanj v Šanghaju (objavljena novembra 1922 kot Guo-
xue gailun 國學概論 Oris nacionalnih študij, Zhang 1997) se je začela 1. mar-
ca in končala 17. junija. Vsako predavanje je bilo napovedano v vodilnem šan-
ghajskem dnevnem časopisu Shenbao 申報, ki je prav tako obsežno poročal o 
vsebini vsakega predavanja. Prvega predavanja se je udeležilo več kot šeststo 
ljudi, in ker je predavalnica lahko sprejela le 350 ljudi, so morali predavanje 
preseliti na drugo prizorišče. Na drugo predavanje je prišlo štiristo ljudi, ven-
dar se je število poslušalcev do zadnjih predavanj zmanjšalo na sedemdeset 
ali osemdeset (Tang 1997, 4–6). 

V svojih predavanjih je Zhang guoxue razdelil na štiri veje:
a)	 Študij zgodovine. Ta tema ni bila podrobneje obravnavana, ker, kot je 

dejal Zhang, »zgodovine ni mogoče razložiti v predavanjih, […] treba se 
je potruditi in knjige proučiti sam.« (Zhang 1997, 6)

b)	 Študij kanoničnih besedil in poznejših šol, povezanih s posameznimi be-
sedili in ukvarjanjem z njihovo eksegezo. Zhang se je dotaknil tudi pole-
mike med tako imenovanima tradicijama starih besedil in novih besedil, 
pri čemer je jasno izkazal svojo naklonjenost do tradicije starih besedil, 
medtem ko je tradicijo novih besedil obtožil religioznih tendenc. Tako naj 
bi bila interpretacija besedila Hongfan 洪範 (»Veliki načrt«) s perspektive 
tradicije novih besedil »blizu religiji«, medtem ko je komentar Gongyang 
公羊 k Spomladansko-jesenskim letopisom »zelo daleč od dejstev«, nje-
gova novobesedilna eksegeza pa je »zelo čudna«; podobno naj bi imelo 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   58Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   58 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



59

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

delo Dong Zhongshuja 董仲舒 Chunqiu fanlu 春秋繁露 (»Razkošna rosa 
Spomladansko-jesenskih letopisov«) »veliko čudnih odstavkov« (Zhang 
1997, 20).19

Kar zadeva metodologijo, je Zhang poudarjal, da je treba kanonična besedila 
proučevati kot zgodovinske dokumente, in ne kot verska besedila. Analizira-
ti jih je treba z vidika tekstualne in zgodovinske kritike. Zhang je podal tudi 
kritične komentarje o napačnih razlagah teh besedil Zhu Xija 朱熹 in drugih 
učenjakov iz obdobja Song 宋 (ibid., 26). Zanimivo je, da je za napake v ekse-
gezi iz obdobja Song okrivil »okolje, v katerem se misel ni mogla svobodno 
razvijati« (ibid., 25). V nasprotju z učenjaki iz obdobja Song je pohvalil dosež-
ke tekstualne kritike iz obdobja Qing. Tako je Zhang izrazil svoje strinjanje s 
tekstualno kritiko učenjakov iz obdobja Qing, kot so Mao Qiling 毛奇齡, Hui 
Dong 惠東, Dai Zhen 戴震 in Wang Niansun 王念孙 (ibid., 27 f.).20

c)	 Študij filozofije, zhexue 哲學, ki je po njegovih besedah večinoma vse-
bovan v zibu 子部, (filozofskem) oddelku cesarskega kataloga Celovita 
zbirka štirih zakladnic (Siku quanshu 四庫全書) (Zhang 1997, 30). Zhang 
je obravnaval ustrezne zasluge in pomanjkljivosti Razprav (Lunyu 論語) 
Konfucija 孔子, Mencija 孟子, Xunzija 荀子, Laozijevega 老子 Daodejing 
道德經 in predvsem Zhuangzija 莊子. Bistvo Zhuangzijeve filozofije je 
videl v izrazih ziyou 自由 in pingdeng 平等 (»svoboda« in »enakost« – to 
sta nekoliko anahronistična izraza, ki ju uporablja sam Zhang). To »hrepe-
nenje po svobodi in enakosti je skupno vsemu človeštvu«, je komentiral 
(ibid., 34). Zhang se je precej trudil, da bi prikazal bližino Zhuangzijevih 
idej z budizmom. Kljub lastnim budističnim nagnjenjem ter nasproto-
vanjem filologiji iz obdobja Song in njihovi eksegezi klasikov je svojim 
poslušalcem svetoval, naj se ne ukvarjajo s študijem budistične filozofije 
brez predhodne intelektualne priprave. Mladi ljudje potrebujejo neka-
kšno intelektualno imunizacijo, šele po študiju konfucianizma ali, kot ga 
imenuje, ruxue 儒學 naj bi bili študentje izpostavljeni budističnim ide-
jam. Besedila neokonfucijancev iz obdobja Song priporoča kot najboljši 
uvod v študij konfucianizma (Zhang 1997, 48).

d)	 Četrta veja guoxue je književnost – wenxue 文學. V sedanjem konte-
kstu ni mogoče podrobno obravnavati Zhangovih pojasnil tradicional-
nih žanrov, posameznih pesnikov in proznih piscev. Jasno je, da je sledil 

19	 Za obravnavo vprašanja stara besedila : nova besedila glej van Ess 1993. Hongfan je poglav-
je Shangshu 尚書 (Knjige dokumentov). Zhang je bil pristaš tradicije starih besedil klasikov, 
medtem ko je bil Kang Youwei, ki ga je Zhang nekaj časa podpiral, glavni zagovornik različice 
novih besedil. To nesoglasje je verjetno predstavljalo osnovni razlog za razkol med njima. 
(glej Chang 1987, 107–8).

20	 Za pregled te šole in nekaterih njenih predstavnikov glej Elman 1984.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   59Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   59 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



60

Hans Kuehner

tradicionalnim kategorijam in delitvam na različne žanre proze in lirike. 
V skladu s tradicionalnimi pogledi poezija očitno zaseda najvišje mes-
to v književnosti. Zhang je največji del svojega besedila posvetil opisom 
tradicionalne poezije iz Shijing 詩經 (Knjige pesmi) do poznega cesar-
skega obdobja, medtem ko ni omenjal kategorije xiaoshuo 小說 (fikcija) 
ali katerega koli od velikih romanov iz obdobij Ming in Qing. Njegov kon-
servativni pristop k interpretaciji klasične književnosti je lepo ponazor-
jen z njegovimi komentarji o pogledih filologa iz obdobja dinastije Song, 
Huang Chaoyinga 黄朝英.21 Huang je oblikoval neortodoksen pogled na 
Knjigo pesmi, pogled, ki ga delijo nekateri sodobni razlagalci, vendar ga 
Zhang Taiyan obravnava z gnusom: »Gospod Huang  […] vidi [pesmi iz] 
Shijing kot [besedila, kjer] se moški in ženske zapeljujejo med seboj. To 
je vsaj tisoč milj daleč od prvotnega namena Shijing« (Zhang 1997, 26).22

Uvod Zhang Taiyana v guoxue zaznamuje poudarek na racionalnosti, empi-
ričnih dejstvih in pragmatičnih filoloških metodah. Njegove ključne trditve 
so: »Kanonična besedila, ki se ukvarjajo z zgodovino, niso miti«; »Kanonič-
na besedila, ki se ukvarjajo s filozofijo, niso religija«; »Zgodovina ni fikcija« 
(op. cit., 1). Glede metodologije guoxue je Zhang začel s pozivom k besedilni 
kritiki, ki bi vzpostavila zanesljivo besedilno podlago; slediti bi ji morale em-
pirične študije zgodovinske fonologije, zgodovinske eksegeze in etimologija 
pismenk. Drugi ključni disciplini za študij guoxue sta zgodovinska geografija 
in zgodovinska evolucija mentalitet. Kljub svojemu kritičnemu pristopu pa 
Zhang ni šel tako daleč, da bi podvomil v verodostojnost zapisov o legendar-
nih cesarjih v Wudi benji 五帝本紀 (Osnovni letopis petih cesarjev) v Sima 
Qianovem 司馬遷 Shiji 史記 (Zapisi velikega zgodovinarja).23 Nedvomno je 
verjel, da so bili Rumeni cesar in njegovi nasledniki zgodovinske osebnosti 
(Zhang 1989, 3).

Kot je bilo razvidno iz Zhangovih predavanj, je njegov koncept guoxue pred-
stavljal ambiciozen program z namenom ustanovitve novega področja ali 
akademske discipline, vendar nikakor ne program za ljudsko gibanje ali novo 
etiko. Ob branju zapiskov predavanj zlahka razumemo, zakaj se je število obi-
skovalcev v času predavanj dramatično zmanjšalo. Očitno je njegovo tedanje 

21	 O Huang Chaoyingu 黄朝英 je v standardnih biografskih referenčnih delih težko najti kakršne 
koli biografske podatke; knjiga, ki jo omenja Zhang, je s kratkim opisom navedena v oddelku 
zibu 子部 (filozofski oddelek) cesarskega kataloga Celovita zbirka štirih zakladnic (Siku quan-
shu 四庫全書). (glej Yong 1987, 1017 f)

22	 Za več o nekoliko »puritanski« interpretaciji Shijing v obdobju Song glej Mittag 1993.
23	 Za prevod glej Nienhauser 1994. Za več o ponovnem odkritju Rumenega cesarja in njegove 

vloge v zgodnjem nacionalističnem diskurzu glej Kühner 2006.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   60Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   60 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



61

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

občinstvo upalo na neko vrsto moralne orientacije. Pričakovali so jasna spo-
ročila, povezana z njihovimi trenutnimi skrbmi, in jasne izjave o vprašanjih 
intelektualnih debat tistega časa. Namesto tega so dobili trezen poziv k res-
nemu zgodovinskemu študiju, filološki analizi in tekstualni kritiki. Nobena od 
sodobnih razprav in tematik ni bila eksplicitno obravnavana, politična vpraša-
nja niso bila omenjena, prav tako ni bilo omenjeno sicer široko razpravljano 
vprašanje pozahodenja proti kitajskosti.

Guoxue – preteklost in sedanjost
Človek se ne more izogniti vprašanju, zakaj bi Zhang Taiyanova različica guo-
xue danes privlačila bralce in študente. Dvomim, da ima današnja vročica 
guoxue veliko skupnega z Zhangovo izvirno različico guoxue. Naj soočim 
Zhangove poglede s stališči Liu Donga 刘东, enega najvidnejših promotorjev 
novega guoxue. V nedavnem članku je Liu trdil, da je bila renesansa guoxue v 
devetdesetih letih prejšnjega stoletja ljudsko gibanje, ki ga niso sprožili nobe-
ni krogi, povezani z vladajočo stranko ali vlado. Nisem v položaju, da bi ocenil 
resničnost te izjave, vendar pa je Liu Dong, v skladu s takimi glasniki Komu-
nistične partije Kitajske (KPK), kot je tiskovna agencija Xinhua, videl pozitiven 
odnos do konfucijanstva kot ključnega za preživetje kitajske kulture in celo 
kitajskega naroda. V tem članku navaja:

Vztrajam […], da nadaljnje uničevanje tradicije, še zlasti konfucijanske, 
ne bo pomagalo premagati moralne anomije na Kitajskem. Če se konfuci-
janstva ne omeji, bi zaradi zahodnega individualizma lahko bila egoistič-
na filozofija Yang Zhuja24 ponovno aktivirana in slavljena kot »napredna 
teorija« (xianjin xueshuo). Zato, čeprav »vročica guoxue« v svoji trenutni 
začetni fazi morda ne bo preprečila dobičkonosnih dejavnosti, še vedno 
verjamem, da bo inherentni vrednostni sistem kitajske kulture ostal naj-
bolj vitalno in učinkovito sredstvo za urejanje javnega moralnega življe-
nja ter obogatitve kitajske zgodovinske izkušnje. Verjamem v edinstven 
in pozitiven vpliv »vročice guoxue« na prihodnost Kitajske. Na podlagi 
tega prepričanja brez zadržkov trdim, da če naj kitajska civilizacija preživi, 

24	 Liu Dong se nanaša na nauke šole filozofa Yang Zhuja 杨朱, za katerega se domneva, da je 
živel med letoma 440 in 360 pred našim štetjem. Nobenega dela mu ni mogoče pripisati 
z gotovostjo; nekatere izjave, ki so mu pripisane, so se prenašale v delih drugih mislecev; 
knjiga Liezi 列子, ki verjetno izvira iz tretjega stoletja, vsebuje eno poglavje z naslovom 
Yang Zhu, vendar je njegova avtentičnost vprašljiva. Ideje, izražene v tem poglavju, so bli-
zu filozofskemu daoizmu. Po mnenju njegovega kritika Mencija 孟子 so ideje Yang Zhuja 
izdajale državo in zagovarjale radikalni egoizem. Mencij je tudi izjavil, da Yang Zhu ne bi 
žrtvoval niti enega lasu, da bi rešil svet. (glej Roetz 1992, 386–93)

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   61Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   61 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



62

Hans Kuehner

si kitajska tradicija zasluži popularizacijo in tradicionalni guoxue, še pose-
bej ruxue, mora doseči še širše občinstvo. (Liu 2011, 46)

Liujeva izjava kaže, da je današnji guoxue v primerjavi z Zhang Taiyanovimi na-
merami in prakso pridobil drugačen status ter namen. Danes je guoxue uraden 
projekt, ki ga podpirata in promovirata tako KPK kot tudi vlada. To ponazarja 
naslednji članek, ki ga je leta 2010 objavila tiskovna agencija Xinhua News:

Kulturni festival v Pekingu promovira nacionalno učenje

V Pekingu se je v soboto zvečer v Guozijianu, najvišji akademski ustano-
vi Kitajske v času dinastij Yuan, Ming in Qing, začel prvi kitajski kulturni 
festival Guoxue.

Festival se je začel z nastopi Ha Hui, ambasadorke podobe guoxue (sic!). 
Ha je v svoje recitale in petje na izviren način vključila bistvo Lija, po-
membnega dela tradicionalne kitajske filozofije.

Čeprav je Hajino petje spremljala kitajska dvorna glasba, je bila njena iz-
vedba osvežena s preureditvijo starodavnih melodij s pomočjo sodobnih 
glasbil. […] Sobotni večerni nastop na prostem je potekal pred dvorano 
Biyong v Guozijianu, ki velja za najvišjo izobraževalno ustanovo v tradi-
cionalnem kitajskem izobraževalnem sistemu. V njej je Konfucijev tem-
pelj, v katerem so cesarji v cesarski Kitajski redno izvajali obrede v čast 
Konfuciju, največjemu kitajskemu mislecu (sic!) in družbenemu filozofu 
vseh časov.

[…]

V zadnjih letih je po vsej državi zaznati navdušenje nad študijem konfuci-
janstva. Prav tako narašča zanimanje za guoxue, kar pomeni proučevanje 
in spoštovanje tradicionalne kitajske zgodovine, kulture, umetnosti in 
književnosti.

Prvi kulturni festival guoxue vključuje tudi obrede čaščenja Konfucija, fo-
rume guoxue in razstave, ki podrobneje obravnavajo Konfucijevo teorijo 
etike. (Xinhua News Agency 2010)

Očitno je, da skrb in namere današnjih promotorjev guoxue, tako v akadem-
skih krogih kot v politiki, presegajo skrbi njegovih pionirjev, kot je bil Zhang 
Taiyan. Danes so poudarjene splošne politične in kulturne teme, preporod 
guoxue pa se je razvil v celovit politični in kulturni projekt, prvotni akadem-
ski cilji pa so potisnjeni v ozadje. Medtem ko je imel Zhang Taiyan skeptičen 
pogled na konfucijanstvo v njegovih različnih zgodovinskih oblikah in preo-
brazbah, današnji promotorji nacionalnih študij v konfucijanstvu ne vidijo 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   62Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   62 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



63

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

le osnovne značilnosti kitajske civilizacije, temveč tudi zdravilo za negativne 
posledice modernizacije. Še ena lastnost, ki je bila ključna za prvo generacijo 
učenjakov guoxue, je v sedanji različici guoxue izgubljena. Za nacionalistične 
učenjake in aktiviste, kot sta bila Zhang Taiyan in Liu Shipei, je bil guoxue 
opredeljen v nasprotju z junxue – študijami v interesu vladajoče avtokracije. 
Zdi se, da so te egalitarne in protiavtokratske lastnosti pozabljene.

Po drugi strani je bil Zhang Taiyanov projekt (čeprav ambiciozen glede aka-
demskih vprašanj) v primerjavi z velikimi trditvami današnjih promotorjev 
guoxue v obsegu veliko skromnejši. V svojih predavanjih leta 1922 ni trdil, da 
bo guoxue ponudil odgovore na dejansko krizo in rešil sodobne težave. Pre-
davanja so bila vabilo in poziv mladim njegovega časa, naj klasična besedila 
berejo s kritičnim duhom ter pridobijo vse potrebne metodološke kompeten-
ce za empirične študije, besedilne kritike in eksegeze.

V današnji Kitajski guoxue obujajo intelektualni krogi in ga spodbujajo oblas-
ti, vendar se to dogaja v kontekstu, ki se bistveno razlikuje od zgodovinskih in 
političnih aspektov na Kitajskem v prvih dveh desetletjih dvajsetega stoletja; 
zato je logično, da se sedanji cilji in značilnosti nacionalnih študij na Kitaj-
skem, ki jih podpirajo, spodbujajo in subvencionirajo državni ter strankarski 
organi, razlikujejo od guoxue poznega obdobja Qing in zgodnjega republi-
kanskega obdobja. Zaradi spremenjenega konteksta preporod guoxue igra 
novo vlogo in zadovoljuje drugačne potrebe. Liu Dong v prej citiranem članku 
daje nekaj namigov glede novih nalog nacionalnih študij danes, vendar pa ne 
predstavlja celovitega poročila o sodobnem gibanju guoxue, saj izpušča vidik 
njegove podpore s strani političnih oblasti. V tem članku so opisani le neka-
teri vidiki spremembe funkcije, ki jo danes doživlja guoxue. Za celovito sliko 
današnjega guoxue ter skrbi in ciljev njegovih promotorjev v civilni družbi, 
strankarskih oddelkih in vladnih organih bodo potrebne dodatne raziskave.

Bibliografija
Antoni, Klaus. 1987. »Kokutai – Das ‘Nationalwesen’ als japanische Utopie.« 

Saeculum. Jahrbuch für Universalgeschichte 2 (3): 266–82.
Arnold, Wilhelm. (1879) 1881. Deutsche Geschichte. Erster Band: die Urzeit. 

Gotha: Friedrich Andreas Perthes.
Bernal, Martin. 1976. »Liu Shih-p’ei and National Essence.« The Limits of 

Change. Essays on Conservative Alternatives in Republican China, uredi-
la Charlotte Furth, 90–112. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Chang, Hao. 1987. Chinese Intellectuals in Crisis, 1890–1911. Berkeley: Uni-
versity of California Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   63Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   63 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



64

Hans Kuehner

»Class Struggle: Officials are Trying to Stifle Independent Voices.« 2015. Privzeto 
28. februarja 2015. http://www.economist.com/news/china/21645222-of-
ficials-are-trying-stifle-independent-voices- universities-class-struggle.

Dirlik, Arif. 2011. »Guoxue / National Learning in the Age of Global Moder-
nity.« China Perspectives 1: 4–13. http://chinaperspectives. revues.
org/5371.

Elman, Benjamin. 1984. Social and Intellectual Aspects of Change in Late Im-
perial China. Cambridge, Mass: Council on East Asian Studies, Harvard 
University.

Ess, Hans van. 1993. Politik und Gelehrsamkeit in der Zeit der Han (202 v. Chr.–
220 n. Chr.): Die Alttext/Neutext-Kontroverse. Wiesbaden: Harrassowitz.

Beijing guoxue shidai. Privzeto 28.  februarja 2015. http://www.guoxue. 
com/?page_id=2.

Greß, Franz. 1971. Germanistik und Politik. Kritische Beiträge zur Geschichte 
einer nationalen Wissenschaft. Stuttgart: Frommann.

Gries, Peter Hays. 2004. China’s New Nationalism: Pride, Politics, and Diplo-
macy. Berkeley itn.: University of California Press.

Hanyu dacidian bianji weiyuanhui 漢語大辭典編輯委員會. (1990) 1995. 
Hanyu dacidian 漢語大辭典. Šanghaj: Hanyu dacidian chubanshe. 

Harrison, Henrietta. 2001. China: Inventing the Nation. London: Arnold.
Hermand, Jost. 1994. Geschichte der Germanistik. Reinbek b. Hamburg: 

Rowohlt.
Hobsbawm, Eric. 1983. »Introduction.« V The Invention of Tradition, uredila 

Eric Hobsbawm in Stewart Granger, 1–14. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Hon, Tze-ki. 2003. »National Essence, National Learning, and Culture: Histo-
rical Writings in Guocui xuebao, Xueheng and Guoxue jikan.« Historio-
graphy East & West 1 (2): 242–86.

Hon, Tze-ki, in Robert J. Culp, ur. 2007. The Politics of Historical Production 
in Late Qing and Republican China. Leiden: Brill. Privzeto 20. februarja 
2015. http://www.guoxue.com/?page_id=2, http://www.guoxue.com/
master/lyzh/lyzh.htm. 

Huang, Jie 黃節. 1905. »Huangshi zongxu 黃史總序.« Guocui xuebao 國粹
學報 1: 1–4. 

Huang, Philip. 1972. Liang Ch’i-ch’ao and Modern Chinese Liberalism. Seattle 
in London: University of Washington Press.

Kogelschatz, Hermann. 1986. Wang Kuo-wei und Schopenhauer. Eine philo-
sophische Begegnung. Wiesbaden: Franz Steiner.

Kohn, Hans. 1962. Die Idee des Nationalismus. Frankfurt a. Main: S. Fischer 
Verlag.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   64Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   64 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://www.economist.com/news/
http://chinaperspectives/
http://revues.org/5371
http://revues.org/5371
http://www.guoxue
http://www.guoxue.com/?page_id=2
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm


65

Zhang Taiyan in »nacionalne študije«

Kühner, Hans. 2006. »Vom ‘Gelben Kaiser’ und der ‘Neuen Zeit’. Die Anfänge 
des chinesischen Nationalismus.« V Das Reich der Mitte – in Mitte. Studien 
Berliner Sinologen, uredil Florian Reiter, 11–29. Wiesbaden: Harrassowitz.

Laitinen, Kanko. 1990. Chinese Nationalism in the Late Qing Dynasty. Zhang 
Binglin as Anti-Manchu Propagandist. London: Curzon Press.

Liu, Dong. 2011. »National Learning (Guoxue): Six Perspectives and Six Defini-
tions.« China Perspectives 1: 46–54. Privzeto 20. februarja 2015. http://
chinaperspectives. revues.org/5380.

Liu, Lydia H. 1995. Translingual Practice. Literature, National Culture and Tran-
slated Modernity China 1900–1937. Stanford: Stanford University Press.

Liu, Yizheng 柳詒徵. (1947) 1996. Zhongguo wenhuashi 中國文化史. Šan-
ghaj: Dongfang chuban zhongxin. 

Lu, Xun 鲁迅. (1937) 1987. »Guanyu Zhang Taiyan xiansheng er san shi 關於
章太炎先生二三事..« Lu Xun quanji 鲁迅全集 6: 545–51. Peking: Ren-
min wenxue chubanshe.

Lutz, Heinrich. 1987. »Rankes bayerische Politik – Nationale und weltgeschi-
chtliche Perspektiven.« V Schriften des Historischen Kollegs München 3, 
Leopold von Ranke, Vorträge anläßlich seines 100. Todestages, uredil 
Horst Fuhrmann, 11–30. München: Stiftung Historisches Kolleg.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism: A Critical Examination. New 
York: Palgrave.

—. 2011. »The Revival of Guoxue. Historical Antecedents and Contemporary 
Aspirations.« China Perspectives 1: 14–21. Privzeto 20. februarja 2015. 
http://chinaperspectives.revues.org/5372.

Mei, Guangdi 梅光迪. 1922. »Ping tichang xin wenhuazhe 評提倡新文化
者.« Xueheng 學衡 1: n. p.

Mittag, Achim. 1993. »Change in Shijing Exegesis: Some Notes on the Redi-
scovery of the Musical Aspects of the ‘Odes’ in the Song Period.« T’oung 
Pao 1 (29): 197–224.

Müller, Gotelind. 2001. China, Kropotkin und der Anarchismus. Eine Kul-
turbewegung im China des frühen 20. Jahrhunderts unter dem Einfluß 
des Westens und japanischer Vorbilder. Wiesbaden: Harrassowitz. 

Nienhauser, William H., ur. 1994. The Grand Scribe’s Records, Vol 1. Bloo-
mington: Indiana University Press.

Rankin, Mary Backus. 1971. Early Chinese Revolutionaries: Radical Intellec-
tuals in Shanghai and Chekiang, 1902–1911. Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press.

Roetz, Heiner. 1992. Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstrukti-
on unter dem Aspekt des Durchbruchs zu postkonventionellem Denken. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   65Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   65 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://chinaperspectives/
http://chinaperspectives/
http://revues.org/5380
http://chinaperspectives.revues.org/5372


66

Hans Kuehner

Schneider, Axel. 2001. »Bridging the Gap: Attempts at Constructing a ‘New’ 
Historical-Cultural Identity in the People’s Republic of China.« East Asian 
History 22: 129–44.

Schneider, Laurence A. 1976. »National Essence and the New Intelligentsia.« V 
The Limits of Change. Conservative Alternatives in Republican China, ure-
dila Charlotte Furth, 57–89. Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Tang, Xiaobing. 1996. Global Space and the Nationalist Discourse of Moderni-
ty: The Historical Thinking of Liang Qichao. Stanford: Stanford University 
Press.

Tang, Zhijun 湯志鈞. 1997. »‘Guoxue gailun’ daodu ‚國學概論‘導讀.« Zhang: 
1–19.

Weber, Ralph. 2011: »Konfuzianische Selbstkultivierung als Philosophem und 
Politikum.« Polylog 26: 19–42.

Wong, Young-tsu. 1989. Search for Modern Nationalism. Zhang Binglin and 
Revolutionary China 1869–1936. Hongkong: Oxford University Press. 

Xinhua News Agency. 2010. »Guoxue Cultural Festival Promotes National Le-
arning.« Privzeto 20. februarja 2015. http://china.org.cn/ learning_chi-
nese/news/2010-08 /11/content_20684718.htm.

Xue ren bu. Guoxue dashi. 2015. »Liu Yizheng.« Privzeto 20. februarja 2015. 
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm.

Yong, Rong 永瑢 et al. (1965) 1987. Siku quanshu zongmu 四庫全書總目. 
Peking: Zhonghua shuju.

Yü, Ying-Shih. 1987. »Changing Conceptions of National History in Twentieth 
Century China.« V Conceptions of National History. Proceedings of Nobel 
Symposium 78, uredili Erik Lönnroth et al., 155–74. Berlin: De Gruyter.

Zarrow, Peter. 2007. »The New Schools and National Identity: Chinese His-
tory Textbooks in the Late Qing.« V The Politics of Historical Production 
in Late Qing and Republican China, uredila Tze-ki Hon in Robert J. Culp, 
21–54. Leiden: Brill.

Zhang, Taiyan 章太炎 (psevdonim: Guoxue jiangxihui faqiren 國學講習會發起
人). 1906. »Guoxue jiangxihui xu 國學講習會序.« Minbao 民報 7: 124–30.

—. (1922) 1997. Guoxue gailun 國學概論. Šanghaj: Shanghai guji chubanshe. 
Zhao, Suisheng. 1997. »Greatness and Nationalist Writing in the 1990s.« Chi-

na Quarterly 152: 725–45. 
Zheng, Shiqu. 1997. Wan Qing guocuipai: Wenhua sixiang yanjiu 晚清國粹

派: 文化思想研究. Peking: Beijing shida chubanshe. 
»Zhongguoshehuikexueyuan jiaoshou Yu Dunkang zuoke xinlang tan guoxue yu-

antou 中國社會科學院教授余敦康做客新浪談國學源頭.« 2006. Privze-
to 20. februarja 2015. http://blog.sina.com.cn/lm/8/2006/ 0825/5997.html.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   66Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   66 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://china.org.cn/
http://www.guoxue.com/master/lyzh/lyzh.htm
http://blog.sina.com.cn/lm/8/2006/


67
Jyrki Kallio

Ustvarjanje vloge za konfucijansko 
Kitajsko na svetovnem prizorišču

Uvod

Trda moč Kitajske je v porastu, in partijska država si prizadeva zgraditi 
novo naracijo, ki bi legitimirala položaj Kitajske kot svetovne voditeljice 
tudi z vidika mehke moči. Potreba po takšni narativi izhaja iz spozna-

nja, da znotraj Kitajske obstaja ideološki vakuum, saj ideali komunizma niso 
več relevantni za sodobno družbo. Poleg tega si Partija ne želi, da bi se ljudje 
obračali k tujim sistemom prepričanj ali sprejemali zahodne vrednote, zato je 
sprožila namenski projekt s ciljem oblikovanja novega nabora vrednot, ki bi 
vodile ljudstvo. Kitajske tradicionalne miselne šole zagotavljajo dobro osno-
vo za to, hkrati pa vzbujajo nacionalni ponos pri ljudeh. Med tradicionalnimi 
šolami misli je konfucianizem najbolj usmerjen k dobremu vladanju, zato je 
postal osrednji del partijskega projekta.

Sunzi, avtor Umetnosti vojne, na Zahodu uživa dolgotrajno priljubljenost, 
zahvaljujoč populariziranim različicam svoje knjige, ki njegove vojaške ideje 
prenašajo na področja vodenja, upravljanja in celo odnosov. Vendar Sunzi 
ni najboljši predstavnik miroljubnega vzpona Kitajske. To pomanjkljivost so 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   67Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   67 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



68

Jyrki Kallio

prepoznali avtorji fiktivne knjige, napisane leta 1997 (Kitajska je številka ena 
v letu  2030), ki opisuje vzpon Kitajske do vodilne velesile do leta  2030. V 
knjigi kitajski mirovniki vzpostavljajo red v Združenih državah Amerike. Ko 
se ameriški begunci julija 2016 vrnejo domov iz Kitajske, mnogi s seboj pri-
nesejo dve knjigi; ne Umetnosti vojne, ki je bila tako priljubljena v prejšnjih 
desetletjih, ampak kitajsko kuharsko knjigo ter Konfucijeve Razprave (Song, 
Zhang et al. 1997, 62).

Če je Konfucij (približno 552–479 pred našim štetjem) novi predstavnik Ki-
tajske, je predsednik Xi Jinping predstavnik projekta oživljanja tradicionalnih 
miselnih šol na Kitajskem. Začetki tega partijskega projekta so bili opazni že 
v osemdesetih letih prejšnjega stoletja, med vodenjem Hu Jintaota (2002–
2012) pa je »harmonična družba« postala geslo za partijske cilje. Lahko re-
čemo, da je harmonija konfucijanska vrednota. Xi Jinping je od takrat razširil 
okvir in govori o kitajski želji po izgradnji »harmoničnega sveta«. Njegovi go-
vori so polni klasičnih referenc. O njem pravijo, da je po Mao Zedongu (1893–
1976), ustanovitelju Ljudske republike, v klasični literaturi najbolje podkovan 
kitajski voditelj in da se je zatekal h klasičnim citatom, že dolgo preden je 
postal voditelj na nacionalni ravni (Ye 2014). »Kitajske sanje«, geslo Xijeve 
dobe, naj bi predstavljala pomladitev kitajskega naroda (Xi 2014, 37–8), del 
teh sanj pa je oživitev in internacionalizacija tradicionalnih kitajskih vrednot.

Xi Jinpinga so primerjali tudi z Deng Xiaopingom (1904–1997), očetom kitaj-
skih reformnih politik, ki so odprle državo (Zhuang 2014). Pod Xijevim vod-
stvom je bila vloga tržnih sil okrepljena, obljubljene so bile pravne reforme 
in protikorupcijska kampanja, ki jo je začel, je bila v javnosti ugodno sprejeta 
(Economy 2014). Uradno sporočilo četrtega plenuma 18. Centralnega komi-
teja Komunistične partije Kitajske (Xinhuawang 2014) je združilo Xijeve re-
formne politike in projekt, usmerjen k oživljanju tradicije: »Mi … moramo 
vztrajati pri integraciji vladanja državi po zakonu (yi fa zhi guo 依法治國) in 
vladanja državi z vrlinami (yi de zhi guo 以德治國).«

Zadnji del fraze je prežet s konfucijanskimi političnimi ideali. To je celo spod-
budilo nekatere politične strokovnjake k ugibanju, ali Xi želi, da bi ga videli 
kot vodjo, ki vodi s svojo lastno osebno krepostjo. V razpravi o Xi Jinpingovi 
»ljubezenski aferi s Konfucijem« je Michael Schuman (2014) za Time zapisal:

Xi očitno tudi verjame, da lahko Konfucij okrepi njegov lastni položaj v 
državi. Konfucijeva idealna vlada je na čelu imela »modrega kralja« … S 
kombinacijo vladavine ene osebe in morale kitajske antike se zdi, da se 
[Xi] slika kot nekakšen novodobni komunistični/konfucijanski modri kralj 
– vseukazovalna figura, ki bo uvedla novo obdobje prestiža in blaginje.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   68Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   68 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



69

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Vendar je pretirano govoriti o »ljubezenski aferi«. Do zdaj sta se tako Xi Jin-
ping kot Komunistična partija na splošno izogibala odkritega podpiranja kon-
fucijanstva. To je zato, ker so bili komunistična revolucija in njeni predhodniki 
močno protikonfucijanski. Konfucijanstvo je bilo videno kot poosebitev vse-
ga, kar je bilo gnilega in reakcionarnega v kitajski družbi. Partija še ni priprav-
ljena obrniti plošče, zato uradno promovira »tradicionalno učenje« (guoxue 
國學; tudi prevedeno kot »nacionalno učenje«): amalgam skrbno izbranih 
vrednot iz več tradicionalnih miselnih šol.

Jasno je, da je Partija pripravljena podpreti le tiste tradicionalne vrednote, 
ki se ji zdijo koristne za njene namene. Vsi komunistični voditelji, od Mao 
Zedonga do Xi Jinpinga, so poudarjali, da je treba »zavreči plevel in obdržati 
bistvo« tradicionalnih miselnih šol. Vzporedno s projektom Partije v državi že 
leta poteka nekakšen preporod tradicionalnih miselnih šol. To je delno posle-
dica projekta Partije in delno odraz spoznanja ljudi, da so se družbene vred-
note izgubile. Mnogi ljudje so se prav tako začeli spraševati o temelju svoje 
identitete kot kitajski državljani. Posledično tudi običajni ljudje nenehno išče-
jo »pravo« tradicijo. Način, kako so partijski strokovnjaki interpretirali jedro 
konfucijanstva, ni bil sprejet zgolj z odobravanjem (Kallio 2011).

Nekateri ljudje pa vendar želijo verjeti v pravo povezanost med Partijo in tra-
dicijo. Profesor Kang Xiaoguang z Univerze Renmin, pomemben predstavnik 
tako imenovanih novih konfucijancev, raznolike skupine intelektualcev, ki želijo 
ponovno ovrednotiti konfucijanske nauke kot uporabne za sodobno družbo, 
verjame, da se na Kitajskem trenutno dogaja temeljna kulturna in sistemska 
sprememba, ki jo imenuje »Velika preureditev« (Da zhuangui 大轉軌). Kang 
predvideva, da bo naslednja stopnja razvoja Kitajske »konfucijanski socialistični 
konstitucionalizem«. To bi združilo kitajsko kulturno tradicijo, ki je bila dolgo 
zapostavljena, z zahodnimi vplivi, ki so oblikovali kitajski politično-ekonomski 
sistem v zadnjem stoletju. Politična legitimnost nove poti bi izhajala iz vladanja 
v skladu s konfucijansko vrlino ren 仁, ki se različno prevaja kot »človečnost« ali 
»dobrota«. Sistem bi zorel postopoma, pri čemer bi tržno gospodarstvo pred-
stavljalo osnovo, kulturne sile pa bi oblikovale proces (Kang 2014).

Kang (2014) verjame, da bi edinstveni konfucijanski socialistični konstituci-
onalizem na neprimerljiv način okrepil mehko moč Kitajske, kar bi Kitajsko 
naredilo globalno dominantno silo. Parafrazirajoč konfucijanski klasični tekst 
Veliko učenje (Daxue 大學), je zapisal: »Pot velike sile ilustrira slavno vrlino, 
obnavlja ljudstvo in počiva le na najvišji odličnosti.«1 Ne razlaga natančno, 

1	 Citat izvira iz Knjige obredja, Daxue 1. Številčenje odstavkov v klasičnih besedilih tukaj in 
drugod sledi spletni bazi Chinese Text Project.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   69Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   69 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



70

Jyrki Kallio

kako bi bila ta vrsta mehke moči videti ali kako bi spremenila svet. Zdi se, da 
je zadovoljen z implicitno podporo shemi za nacionalno pomladitev, ki jo vodi 
Xi Jinping.

Medtem ko je Kangova vizija morda pretirana, se bo projekt Partije za oži-
vitev – ali revizijo, odvisno od stališča – tradicije verjetno nadaljeval še kar 
nekaj časa. Morda se izkaže za pomembno, da je najpomembnejši mejnik pri 
uresničevanju kitajskih sanj stoletnica Ljudske republike leta 2049, ki je hkrati 
tudi 2600. obletnica Konfucijevega rojstva. Verjetno je, da bo ta vrsta simbo-
like v polni meri izkoriščena. Profesor Liu Xiaoying (2012, 111) z Univerze za 
mednarodne odnose (Peking) je pripomnil, da bo tradicionalna kultura, ki je 
že igrala veliko vlogo pri vzponu Kitajske, ostala osnova za celovito krepitev 
Kitajske tudi v prihodnosti.

Nekateri kitajski raziskovalci na področju mednarodnih odnosov so izrazili 
pričakovanje, da bi rastoči pomen Kitajske v globalni areni moral privesti do 
»kitajske teorije mednarodnih odnosov«, ki temelji na tradicionalnih, zlasti 
konfucijanskih vrednotah in idealih (glej na primer Yan 2011, 256). Mednje 
naj bi med drugim sodile dostojanstvo, harmonija, mir in skupna blaginja. 
Ko bi se te vrednote razširile na mednarodno prizorišče, naj bi spodbujale 
vedênje, ki ga zaznamujejo spravljivost, združevanje za skupno dobro, re-
cipročnost, pravičnost, solidarnost in protihegemoničnost (glej na primer Li 
2011). Pogosto se omenja, da se cesarska Kitajska, ko je bila vladavina v skla-
du s konfucijanskimi krepostmi, ni zapletala v agresivne vojne ali osvajanje 
tujih ozemelj; vendar pa ekstrapolacija takšnih idealov v sodobne realnosti 
zahteva precejšen korak zaupanja.

Prvo vprašanje, ki se zastavlja, je, ali ideja »konfucijanske mednarodne po-
litike« temelji na resničnem zgodovinskem precedensu. Mnenja med kitaj-
skimi znanstveniki se razlikujejo. Nekateri trdijo, da lahko kot precedens 
delujeta idealizirani sistem vazalov pod vladarji dinastije Zhou ali tributar-
ni sistem poznejše cesarske dobe. Drugi, predvsem profesor Yan Xuetong 
(2011) z Univerze Tsinghua, ki je eden vodilnih v razpravi o kitajskih medna-
rodnih odnosih, se obračajo na obdobje vojskujočih se držav (475–221 pred 
našim štetjem), ki ima, kot že ime pove, določeno podobnost s klasično 
Grčijo in njenimi mestnimi državami. Menijo, da je to bilo edino obdobje v 
kitajski zgodovini, ko so na Kitajskem dejansko obstajali »meddržavni odno-
si«. Če želimo verjeti v obstoj zgodovinskega precedensa, vsaj teoretično, 
moramo proučiti, ali je v takšnem zgodovinskem sistemu mogoče najti pre-
poznavna vodilna načela, in če je tako, ali so ta načela principi relevantna 
za sedanjost.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   70Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   70 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



71

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Mnenja se razlikujejo tudi glede relevantnosti. Nekateri zahodni akademi-
ki pozdravljajo kitajska prizadevanja za širjenje mehke moči prek njihove 
tradicionalne kulture. Sinolog Roger Ames (2011, 4) je na primer izjavil, da 
vzpon Kitajske vodi v »ustvarjalno fuzijo konfucianizma z drugimi narativi«. 
Nasprotno pa dr. Christopher Ford, ki je imel dolgo kariero v ameriški vladi, 
novonastajajočo narativo, ki uporablja konfucianizem za legitimacijo Komuni-
stične partije, vidi kot temeljno neliberalno in trdi, da »harmonija« temeljno 
nasprotuje zahodnemu političnemu liberalizmu. Opozarja, da se »monistič-
ni, hierarhični in samozavestno vrlinokratski konfucijanski model avtoritete« 
vzpostavlja kot »predloga za celoten mednarodni sistem« (Ford 2014).

Po mnenju profesorja Sungmoon Kima (2014, 10) z Mestne univerze v Hon-
gkongu pri neskladju med »Vzhodom« in »Zahodom« ne gre za domnevno 
nezdružljivost liberalizma in konfucianizma, temveč za dejstvo, da liberal-
nodemokratične institucije, uvožene z Zahoda, »niso družbeno relevantne v 
vzhodnoazijskih družbah, kjer so državljani prepojeni s konfucijanskimi na-
vadami in običaji«. Podobno mnenje izraža François Godement (2013), ki je 
opazil, da mednarodno pravo in mednarodne institucije predstavljajo zahod-
ne uvoze, ki se v Aziji niso ukoreninili.

Kim (2014, 9, 18–9) verjame, da filozofski konfucianizem ni več relevanten, 
saj so vzhodnoazijske države že ponotranjile zahodne diskurze, ki temeljijo 
na pravicah in interesih. Kljub temu trdi, da vzhodnoazijske družbe ostajajo 
vedenjsko konfucijanske, saj so njihove konfucijanske navade in lastnosti zu-
nanjemu opazovalcu takoj očitne. Med te lastnosti spadajo patriarhalni dru-
žinski sistem v Južni Koreji, kot tudi hierarhične organizacije na Japonskem.

Ker je podobne navade in lastnosti mogoče najti tudi v drugih vzhodnoazij-
skih družbah, je vprašljivo, ali je njihova prisotnost sploh povezana s kitajsko 
zunanjo politiko. Če bi to bilo tako, bi pričakovali, da zunanja politika vseh 
vzhodnoazijskih držav sledi podobnim načelom. In do neke mere jim sledi. 
Maksima »bogata država in močna vojska« (富國強兵) je znana tako na Kitaj-
skem (fuguo qiangbing) in Japonskem (fukoku kyōhei) kot tudi v Koreji (bukuk 
gangbyung). Kljub temu pa to maksimo težko štejemo za konfucijansko, saj 
izhaja iz besedila legalistične šole (Knjiga gospoda Shang Yanga, Shangjun 
Shu 商君書, Yi yan 2).2 Govori o trdi moči, in vprašanje je, kje je tu prostor za 
mehkejše konfucijanske vrednote.

2	 Čeprav se legalizem običajno šteje za nasprotje konfucijanstvu v spektru kitajskih tradicio-
nalnih miselnih šol, imata vendarle nekaj skupnih korenin. Han Fei, pomemben protagonist 
legalizma, je bil na primer močno pod vplivom svojega učitelja Xunzija, ki je bil eden najbolj 
znanih naslednikov Konfucija. Pozneje, v političnem sistemu cesarske Kitajske, so se konfuci-
janski in legalistični elementi prepletli.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   71Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   71 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



72

Jyrki Kallio

Povzdigovanje nad konfucijansko hermenevtiko
V kitajskih pa tudi drugih akademskih publikacijah lahko trenutno najdemo 
stalen tok člankov, ki razpravljajo o možnosti »kitajske teorije mednarodnih 
odnosov« in njeni naravi. Ohlapno lahko razločimo tri pristope. Prvi našteva 
določene relevantne ključne konfucijanske koncepte in vrline ter nato razpra-
vlja o njihovi uporabnosti v mednarodnih odnosih. Drugi pristop obravnava 
tista konfucijanska besedila, ki izrecno govorijo o odnosih med državami, in 
analizira vedenjske vzorce, izražene v njih. Tretji in zadnji pristop skicira kitaj-
ski svetovni nazor na podlagi različnih konfucijanskih besedil in nato ta idea-
lizirani svetovni nazor projicira v prakso sodobnega sveta.

Prvi pristop zahteva identifikacijo ključnih konceptov konfucijanstva ter raz-
pravo o njih in njihovem »pravem« značaju. To nas popelje na področje her-
menevtike, v primeru konfucijanskih klasikov celo eksegeze. Pomembno je 
razumeti, da so osrednji koncepti in kategorije konfucijanstva doživele šte-
vilne semantične premike. Poleg tega so rivalske šole in rivalski filozofi upo-
rabljali iste koncepte za promocijo zelo različnih idej (Raphals 1992, 7). Vsak 
posamezen koncept ali konfucijanska vrlina lahko pripada več različnim poj-
movanjem. Poleg tega so semantične rabe neskladne glede na čas in kontekst 
(ibid., 231).

Pristop uporabe konceptov iz tradicionalnih miselnih šol za razlago kitajske 
družbe – pristop, ki ne prevladuje le na področju mednarodnih odnosov – je 
pisatelja in esejista Yu Qiuyuja (2006) privedel do tega, da je v frustrirano 
pripomnil:

V zadnjih letih so se mnogi uradniki in literati vse bolj vdajali izlivanju niza 
idiomov, starodavnih izrekov, opisnih besed in vzporednih stavkov za opis 
kitajske kulture ter kitajskega duha in pravi pomen ter denotacija mnogih 
od teh sta težko razumljiva, ko so prevedeni v tuji jezik … (citat preveden 
iz Martinsen 2006) 

Obstaja veliko primerov, ki to potrjujejo. Pogosto je, da kitajski avtorji v 
angleščini navajajo: »Kitajska kulturna tradicija poudarja he wei gui 和為貴, 
‚prednost za mir‘« (glej na primer Liu 2008). Čeprav he v moderni kitajščini 
izraža tako mir (heping 和平) kot skladnost (hemu 和睦), ga v frazi he wei gui 
ni mogoče prevesti kot »mir« (to je nasprotje »vojne«), vsaj vsaj glede na 
njegov izvorni pomen v Razpravah (I.12), kjer pomeni »skladnost« ali, po Le-
ggeju (1972, 143), »naravna lahkotnost«. Zhongyong 中庸 je dvoumen izraz, 
ki ga običajno prevajajo kot zmernost, ravnovesje ali zlata sredina; vendar so 
raziskave pokazale, da so se interpretacije razlikovale od »uporabe središča« 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   72Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   72 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



73

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

po učenjaku Zheng Xuanu (127–200) do »sosrednega in stalnega« po Zhu Xiju 
(Johnston in Wang 2012). Pravi pomen koncepta – če sploh lahko rečemo, da 
obstaja – je zato daleč od jasnega.

Vrednot ni mogoče izbirati poljubno, kot da bi bile nekakšen samopostrežni 
bife. So produkt določenega referenčnega okvira in delujejo le znotraj nje-
govih parametrov, zato je nesmiselno neposredno prenašati ideale, kot sta 
harmonija ali zhongyong, na meddržavne odnose. Tako se lahko drugi pristop 
izkaže za bolj plodnega pri iskanju korenin kitajske teorije mednarodnih odno-
sov. To pomeni, da bi se morali omejiti na tista besedila in odlomke, ki izrecno 
obravnavajo meddržavne odnose. Šele takrat je mogoče odkriti, da konfuci-
janska besedila zagovarjajo složnost med vsemi ljudstvi (Knjiga zgodovine, 
Yu Shu: Yao Dian 1), pravično vojno (Da Dai Liji, Yong bing 2), nadvlado brez 
vojaških sredstev (Xunzi IX.12) in dobrohotnost namesto tiranije (Razprave 
XVI.1 in drugi) (glej Wang Y. 2011). Kar zadeva samega Konfucija, je izjavil, da 
če je vladar pravičen, zaupanja vreden in spoštuje pravila obnašanja, se celo 
ljudje iz oddaljenih dežel zgrinjajo k njemu (Razprave, XIII.4). Po Zhongyong 
(21) je Konfucij svetoval vladarju, naj tujce obravnava prizanesljivo in ceni 
manjše prince pod svojim poveljstvom.

Te pripombe govorijo o vladarjevi mehki moči, ki se pojavi kot stranski pro-
dukt njegove kreposti do lastnih podložnikov, kar je glavno načelo Konfucije-
vih naukov. Ekstrapolacija teh pripomb, ki se pretežno nanašajo na notranje 
zadeve države, kot so pozivi k etiketi in pravičnosti, na mednarodne odnose 
bi bila ahistorična. Kljub temu se zdi, da je ta pristop pogost (glej na primer 
Wang R. 2011, 47; Zhu 2013, 61).

Zagovorniki tretjega pristopa k opredelitvi kitajske teorije mednarodnih od-
nosov si prizadevajo premagati zgoraj opisane ovire in odkriti, ali obstaja ne-
kaj trajnega, s čimer bi se lahko vsi strinjali. In morda tudi obstaja. Tradicio-
nalni kitajski pogled na svet je lepo povzet v naslednjem odstavku iz Daxue:

Starodavni, ki so želeli ponazoriti sijajno vrlino pod Nebom, so najprej 
dobro uredili svoje države. Ker so želeli dobro urediti svoje države, so 
najprej uredili svoje družine. Ker so želeli urediti svoje družine, so najprej 
izpopolnili sami sebe. […] Ko so bili sami izpopolnjeni, so bile njihove dru-
žine urejene. Ko so bile njihove družine urejene, so bile njihove države 
pravilno vodene. Ko so bile njihove države pravilno vodene, je vse pod Ne-
bom postalo mirno in srečno. (Liji, Daxue 1, citirano v Legge 1972, 357–9) 

Osrednji koncept v tem odstavku je tianxia 天下. Neposredno se lahko pre-
vede kot »vse pod nebom« in je bil izraz, ki so ga Kitajci uporabljali za znani 
svet. To je bil svet, v katerem Kitajska kot civilizacija ni imela tekmecev, in tako 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   73Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   73 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



74

Jyrki Kallio

sta bila svet in Kitajska dejansko eno in isto – tianxia. Cesar je bil Sin neba, 
in »pod širokim nebom ni bilo zemlje, ki ne bi bila kraljeva« (Knjiga pesmi, 
Xiaoya: Beishan 2). 

Raziskovalec Zhu Zhongbo (2013, 59–62) s kitajskega Inštituta za mednaro-
dne študije je opisal, kako so »tri vodilna načela« (san gang 三綱)3, nave-
dena v Daxue, torej kultiviranje lastne osebe, urejanje družine in urejanje 
države, utelešala idealno kombinacijo »notranje modrosti« (neisheng 內聖) 
ter »zunanje kraljevskosti« (waiwang 外王) na način, ki je povzročil, da so 
se »vsi znotraj štirih morij ozrli navzgor, gledali [modrega vladarja] in žele-
li, da bi bil njihov suveren« (Mengzi, Teng Wen Gong II.10, citirano v Legge 
1972, 274). Neisheng se nanaša na to, da s samokultivacijo postaneš svetniški 
v znanju, modrosti in morali, medtem ko waiwang pomeni preoblikovanje 
razsvetljenega stanja v razsvetljeno delovanje za izboljšanje družbe kot modri 
kralj iz preteklosti. Po Zhujevem mnenju bi se v takšni situaciji »barbari« iz 
štirih smeri sveta podredili vladarju, »kot se nešteto zvezd pokloni Severni-
ci« (Razprave II.1).4 Zhu (2013, 62–4) je nadalje poudaril, da sta tako Konfu-
cij kot Mencij zagovarjala krepost pred vojaškimi veščinami kot sredstvo za 
premagovanje nasprotnikov, kar je v kombinaciji s »tremi vodilnimi načeli« 
tvorilo miroljubno osnovo za tradicijo kitajske zunanje politike. Vendar pa je 
Zhu opazil tudi, da to ni bila pacifistična tradicija, saj so bile pravične vojne in 
nasilje, namenjeno končanju kaosa, sprejemljive.

Kot je pripomnil profesor Li Cunshan (2012, 15) s Kitajske akademije druž-
benih znanosti, so idealistični misleci pozne imperialne dobe (kot sta Kang 
Youwei, 1858–1927, in Tan Sitong, 1865–1898) poskušali vzpostaviti sintezo 
kitajskega ideala Vsega pod nebom z realnostjo narodnih držav. Najbolj mor-
da izstopa oče republike, Sun Yat-sen (1866–1925; citiran v Li 2012, 15), ki 
je dejal:

Okrepiti moramo harmonične in prijateljske odnose s prijateljskimi naro-
di, zagovarjati pacifizem, povečati težo Kitajske v mednarodni skupnos-
ti in delovati proti postopnemu uresničevanju »univerzalne skupnosti« 
(datong 大同) v svetu.

Sun Yat-sen je idejo prevzel od Kang Youweija, ki je svojo bodočo utopijo po-
imenoval Datong in jo opisal kot čas, ko bodo nacionalne meje in razredi 
izginili ter bo prevladal univerzalni mir. Sun je pozneje pojasnil, da bi morala 
Kitajska, preden se usmeri proti internacionalizmu, najprej ponovno pridobiti 

3	 Zmešnjavo povzroča, da lahko san gang v drugih kontekstih pomeni tudi »tri kardinalne na-
potke« filialnosti, to je vladar vodi podložnika, oče vodi sina, mož vodi ženo.

4	 Navedek iz Razprav verjetno ne govori o »barbarskih« plemenih, ampak o posameznikih.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   74Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   74 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



75

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

svoj položaj kot svobodna in enakopravna država med drugimi narodi (Li 2012, 
16). To stališče so od takrat naprej podpirali vsi kitajski voditelji. 

Sunov sodobnik Cai Yuanpei je prepoznal njegove ideje, znane kot »tri načela 
ljudstva« (san min zhuyi, 三民主義), kot utelešenje starodavnega konfucijan-
skega ideala zhongyong, razumljenega kot zlata sredina (ibid., 16). Najbolj 
znano je, da je Sun za svoj slogan sprejel rek tianxia wei gong 天下為公, ki 
je danes najpogosteje razumljen kot »vse pod nebom je eno« ali »vsi delimo 
skupni svet«. Dobesedno ta slogan pomeni, da vse pod nebom pripada vsem 
(ali: spada skupaj).

Li Cunshan (2012) vidi tako Sun Yat-senov pacifizem kot tudi epitom moderne 
kitajske zunanje politike, »pet načel miroljubnega sobivanja« (ki vključujejo 
načelo nevmešavanja v notranje zadeve drugih držav), kot del neprekinje-
nega niza tradicionalnih konfucijanskih načel. Podobno je raziskovalec Wang 
Hongxu (2011, 97) s Centralne partijske šole zapisal, da je leta 1955 premier 
Zhou Enlai (1898–1976) dejal:

Na Kitajskem obstaja starodaven pregovor (v Razpravah, XII.2), »Ne stori 
drugim tistega, česar ne želiš, da bi oni storili tebi«. Nasprotujemo zuna-
njemu vmešavanju, zakaj bi se torej vmešavali v notranjo politiko drugih 
držav? (citirano v Wang H. 2011, 97)5

Wang Hongxu (2011, 98–100) in drugi (na primer Yang 2011) so pojasnili, 
kako je bilo »pet načel« primer neprekinjene tradicije iskanja »harmonije« 
(hehe 和合) v kitajski politiki. Harmonijo pogosto razumemo skozi starodav-
no frazo (iz Razprav XIII.23), ki poveličuje vrlino harmonije nad konformiz-
mom (he er bu tong 和而不同). »Pet načel« je mogoče videti kot uporabo 
te fraze, saj pozivajo k miroljubnemu sobivanju in priznavanju pravice drugih 
držav, da ohranijo svoje individualne značilnosti. Idealno to posledično omo-
goča potencialno plodne izmenjave celo med ideološkimi nasprotniki.

Medtem ko je izraz tianxia lahko prevesti, ga je težje interpretirati. Kot so opo-
zorili nekateri kitajski učenjaki (glej Peng 2013), je pogosta napaka, da staro-
davne ideale superponiramo na sodobni svet, ko govorimo o konceptu tianxia, 
vse pod nebom. Z današnje perspektive je to zlahka razumeti kot »svet« in 
je kot tak nadnacionalen po značaju; zato se pogosto trdi, da konfucianizem 
spodbuja internacionalizem, vendar se je v resnici tianxia prvotno nanašal na 
kitajsko cesarstvo, ki je veljalo za enakega kitajski kulturni sferi. Obstoječe »dr-
žave« (guo 國) so se nanašale na vazale, ki jim je vsem vladal Sin neba, cesar.

5	 Vendar bi bilo napačno trditi, da je konfucianizem proti vsem vrstam vmešavanja v zadeve 
drugih držav. Profesor Wang Zhongjiang z Univerze v Pekingu je pripomnil, da je bil Mencij 
zagovornik humanitarnih intervencij (Peng 2013, 93).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   75Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   75 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



76

Jyrki Kallio

Lahko bi trdili, da bi ideal »vse pod nebom je eno« lahko postal združljiv z 
modernim, vestfalskim sistemom le, če bi opustili načelo cesarja v središču. 
Nekateri kitajski misleci, na primer Yan Xuetong (2006; 2011, 39–64), so po-
skušali to preseči s poudarjanjem razlikovanja med »pravim«, dobrohotnim 
kraljem (ali cesarjem) in hegemonističnim kraljem. V klasičnih besedilih naj bi 
prvi sledili »kraljevski poti«, wangdao 王道, medtem ko slednji sledijo »he-
gemonistični poti«, badao 霸道. Logika, ki iz tega izhaja, je, da enotni sistem 
tianxia ni nujno hegemonističen.

V kitajskih besedilih je idealna in pravična vladavina, znana kot wangdao, 
predstavljena kot nasprotje badao, ki se pogosto prevaja kot »hegemonija«, 
čeprav nosi tudi implikacije tiranije.6 Li Cunshan (2012, 13) je pripomnil, da 
sta dobrohotnost in moralnost »pravega kralja« neke vrste mehka moč, pri 
čemer je citiral starodavnega misleca Dong Zhongshuja (179–104 pred našim 
štetjem):

(Pravi) kralj izkazuje svojo skrb celo do barbarov iz vseh štirih smeri neba, 
medtem ko (tiranski) hegemon svojo skrb izkazuje samo vazalnim gospo-
dom pod seboj. (Chunqiu Fanlu, Ren yi fa 1)

Li je opazil, da je Wang Chong, ki je živel več kot sto let po Dongu, uravnotežil 
mehko in trdo moč z ugotovitvijo, da moralnost ni dovolj za vladanje državi, 
prav tako kot moč ni dovolj za podjarmljenje sovražnika.7

Čeprav so bili tirani obsojeni kot hegemoni, ni bilo nobene misli o enakovred-
nih odnosih med državami. V sistemu tianxia je nemogoče popolnoma opus-
titi potrebo po središču. Li Cunshan (2012, 14) je bralce opomnil, da je bil sis-
tem, zgodovinsko gledano, sestavljen iz vazalov pod suverenom. Pod nebom 
je lahko bil le en vladar, čeprav po možnosti dobrohoten. Tudi v času zadnje 
cesarske dinastije Qing, so države zunaj neposrednega cesarskega nadzora 
še vedno veljale za vazalske ali tributarne države, če že ne za naravnost bar-
barske. Ta sistem se je končal v kolonialni dobi, ko se je Kitajska zbudila v 

6	 Zanimivo je, da je akademik Fu Sinian (1896–1950) pripomnil, da je Konfucij v mednarodnih 
odnosih podpiral hegemonizem, medtem ko je Mencij (četrto stoletje pred našim štetjem), 
eden najbolj znanih Konfucijevih naslednikov, zagovarjal kraljevsko pot (Wang R. 2011, 47). 
Fu je svojo oceno očitno oprl na nekaj verzov v Razpravah (XIV.16–17), v katerih je Konfucij 
izrazil svoje spoštovanje do politike unifikacije vojvode Huana iz dežele Qi (vladal 685–643 
pred našim štetjem) in njenega premierja Guan Zhonga. Vojvoda Huan je bil znan kot eden 
od petih hegemonov obdobja pomladi in jeseni (770–476 pred našim štetjem), torej eden od 
vladarjev z dovolj moči, da je deloval kot regent in zaščitnik kralja dinastije Zhou, s čimer je 
manifestiral enotnost dinastije Zhou (približno 1045–221 pred našim štetjem), ki je s krepitvi-
jo fevdalnih držav postala zgolj simbolična.

7	 Dong Zhongshujev citat lahko najdemo v Chunqiu Fanlu, Ren yi fa 1. Wang Chongov citat pa 
je mogoče najti v Lunheng, Fei Han 10.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   76Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   76 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



77

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

realnost več tekmujočih sil. Poleg tega, kot so opazili številni učenjaki, je kra-
ljevska pot prav tako nekakšna hegemonija (glej Peng 2013). Kako drugače 
bi »privlekli tiste, ki so daleč stran« (Razprave XIII.16, citirano v Legge 1972, 
269), in priznali superiornost dobrohotnega kralja? Morda ne gre za hegemo-
nijo s silo, ampak bolj za mehko moč, torej vendarle za hegemonijo.

Xi Jinpingova »vladavina s krepostjo«
Ye Zicheng (2013) s Pekinške univerze je skoval izraz Huaxia zhuyi 華夏主義 
(»kitajcizem«, Huaxia se nanaša na kitajsko kulturno sfero), ki označuje kom-
binacijo tradicionalnih miselnih šol, za katere verjame, da bi morale tvoriti 
osnovo vladanja na Kitajskem. Menil je, da bi se Kitajska morala zavzemati za 
daoističen »naraven« način vladanja, konfucijansko »na ljudstvo osredotoče-
no« vladanje in legalistično »na zakonih osnovano« vladanje. Poleg tega Ye 
(2014) verjame, da Xi Jinping že uresničuje takšno kombinacijo.

Po mnenju Ye Zichenga (2014) je Xi Jinping uporabil svoje poznavanje tradici-
je na petih področjih vladanja. V zvezi z (1) »gradnjo ekološke civilizacije« se 
Xi zanaša na daoistične vrednote, ki po Yeju spodbujajo trajnostni razvoj in 
harmonijo med naravo ter človekom. Xi se je skliceval tudi na daoistična be-
sedila, ko je govoril o (2) odnosu med tržnimi silami in vlado. Ye je daoistično 
načelo wuwei 無為, dopuščanje naravnega poteka stvari na neprisiljen način, 
štel za jedro Xijevih domačih ekonomskih politik. Kar zadeva (3) ravnanje z 
ljudstvom, je Xi pogosto citiral konfucijansko načelo yi min wei ben 以民為
本, »postavljanje ljudstva kot temelja« vseh vladnih politik.

Glede na že prej omenjeni cilj Partije, da državi vlada z integracijo zakona in 
vrline, si zaslužita podrobnejši pregled še dve področji, ki ju je opredelil Ye Zi-
cheng. Ti se nanašata na (4) kitajski pravni okvir in (5) zunanje odnose. Četrti 
plenum 18. Centralnega komiteja Komunistične partije Kitajske je poudaril 
potrebo po razvoju fazhi 法治, ki je v kitajskih medijih preveden kot »vlada-
vina prava«. Fazhi se pogosto uporablja kot sinonim za yi fa zhi guo 依法治
國 – standardni prevod za vladavino prava – kar pa je zavajajoče. V resnici 
je fazhi nasprotje renzhi 人治, »vladavine človeka«. Global Times (2014b) 
je o četrtem plenumu zapisal: »Na Kitajsko je tisoče let trdovratno vplivala 
‚vladavina človeka‘, katere ostanki še vedno vplivajo na sodobne mehanizme 
vladanja.« Danes renzhi ne pomeni le cesarjeve vladavine v zgodovini, ampak 
tudi vrsto neomejene moči, ki sta jo Mao Zedong in Deng Xiaoping še vedno 
lahko uporabljala, preden je Partija začela spodbujati kolektivno vladavino in 
notranjo strankarsko demokracijo.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   77Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   77 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



78

Jyrki Kallio

Poleg tega Ustava Ljudske republike Kitajske (1. člen) določa, da je Kitajska 
»socialistična država pod ljudsko demokratično diktaturo, ki jo vodi delavski 
razred«. To je nekaj precej drugačnega od ustavnosti. Na Kitajskem je vla-
davina prava (yi fa zhi guo) vedno predstavljena kot »socialistična vladavina 
prava s kitajskimi značilnostmi«: sistem, ki ne temelji na enakih načelih kot 
»zahodna« vladavina prava.8 Na predvečer četrtega plenuma je Global Times 
(2014a) izjavil, da »mora Kitajska začrtati svojo lastno pot do vladavine pra-
va«. Komuniké plenuma navaja:

Vodenje Partije in socialistična vladavina prava sta identična, socialistič-
na vladavina prava mora vztrajati v vodenju Partije, vodenje Partije pa se 
mora zanašati na socialistično vladavino prava. (Xinhuawang 2014)

Ko Partija pravi, da želi promovirati fazhi na Kitajskem, torej v resnici govori o 
kolektivni vladi, podprti z močnim pravnim sistemom.9

Zdi se, da Xi Jinpingov osebni pogled na upravljanje, podprto z zakoni, temelji 
na razumevanju družbe, ki ga ponuja legalistična šola. Legalistična šola, ki je 
spodbujala kazni in nagrade kot najučinkovitejši način za ohranjanje nadzora 
nad podaniki, je bila priljubljena pri ustanovitelju dinastije Qin, ki je te ideje 
uporabil pri oblikovanju prvega združenega cesarstva na Kitajskem leta 221 
pred našim štetjem. Ye Zicheng (2014) je opozoril, da je Xi leta 2006 citiral 
Shang Yanga, legalističnega učenjaka in državnika, ki je živel stoletje pred di-
nastijo Qin: »Vse države imajo zakone, vendar ni zakona, ki bi prisilil ljudi, da 
se jih držijo.« To pomeni, da zakoni sami po sebi niso dovolj, saj jih mora vodi-
ti višje načelo ali akter. Kot je zapisal Shang Yang, nered v državi ni krivda neu-
rejenih zakonov, ampak preprosto tega, da so zakoni na splošno nezadostni.10

V imperialni dobi, ki je sledila dinastiji Qin, so bili ostri nauki legalizma opuš-
čeni v korist bolj humanega konfucianizma kot državne ideologije, vendar 
so se vladarji zaradi njihove praktične vrednosti še vedno zanašali na načela 
legalizma. Tako je bilo rečeno, da je bilo cesarsko vladanje »legalizem pod 
krinko konfucianizma«. Po podobni logiki bi lahko Xi Jinpingovo idejo fazhi 
označili kot »legalizem pod krinko vladavine prava«.

8	 Yi fa zhi guo, dobesedno »vladati državi v skladu z zakonom«, je bilo prej homonimno zapisa-
no kot 以法治國, dobesedno »uporabljati zakon za vladanje državi«, kar je v resnici sinonim 
za fazhi, vladavino z zakonom.

9	 Hongqi Wengao 红旗文稿 (Manuskript rdeče zastave), teoretična revija, ki jo vodi Partija, je 
oktobra 2014 objavila članek, v katerem je obtožila zagovornike ustavne vladavine, da se od-
rekajo razrednemu boju. Članek je opozoril, da bi zamenjava ljudske demokratične diktature 
z vladavino prava pomenila padec v past »univerzalnih vrednot«, kar bi koristilo mednarod-
nemu kapitalu, a bilo škodljivo za kitajsko ljudstvo (QStheory.cn 2014).

10	 Izvirno besedilo je v Shangjun shu, Huace 3. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   78Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   78 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://QStheory.cn


79

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Xi Jinpingova zunanja politika je bila nedavno povzeta v ideji »pravilnega rav-
nanja s pravičnostjo in interesi«. V kitajščini so »pravičnost« in »interesi« yi 
義 in li 利. Li se lahko prevede tudi kot »korist« ali »dobiček«. Ta ideja je 
bila predstavljena v mnogih avtoritativnih člankih, pa tudi v knjigi, ki jo je 
leta 2014 objavil Urad za informiranje državnega sveta (Guowuyuan Xinwen 
Bangongshi 2014). Že leta 2006 je Wang Shengcai iz Državne uprave za verske 
zadeve razpravljal o razliki med zahodnim realizmom in konfucijanstvom v 
mednarodnih odnosih (z vidika teh dveh tradicionalnih konceptov). V skladu 
z Yan Xuetongom je Wang izjavil, da je realizem enak hegemonski poti, med-
tem ko ima konfucianizem, ki pridiga kraljevsko pot, podobnosti z idealistič-
no šolo mednarodnih odnosov. V konfucianizmu mora biti pravičnost, četudi 
oddaljena, na prvem mestu, koristi, četudi takojšnje, pa morajo zavzeti drugo 
mesto. Ni treba zanemariti lastnih interesov, vendar jih ni dovoljeno dosegati 
z nepravičnimi sredstvi (Wang 2006).

Wang Shengcai (2006) je nadalje trdil, da kitajsko zunanjepolitično odločanje 
daje enak poudarek pravičnosti in interesom ter bolj poudarja pravičnost kot 
druge države. Miren vzpon Kitajske bo mogoč le, če bo vzpostavljeno sode-
lovanje v azijsko-pacifiški regiji, kar se bo zgodilo le, če bodo druge države 
postavile pravičnost in skupno dobro pred lastne interese. Zaključil je z izjavo, 
da tradicija ne sme zavesti ljudi: prizadevanje za globalno pravičnost ne sme 
voditi k zanemarjanju lastnih nacionalnih interesov.

Po besedah Wang Yija, ministra za zunanje zadeve, v članku v že omenjeni 
knjigi, ki jo je izdal Državni svet za informacije, je bilo v kitajski tradiciji do-
seganje pravilnega ravnotežja med pravičnostjo in interesi vedno ključnega 
pomena (Wang 2014, 27). S konfucianističnega vidika to ni povsem res. Na-
sprotno, konfucijanstvo je vedno poudarjalo pravičnost in zanemarjalo lastne 
interese ali koristi. Po besedah Konfucija mora človek, ko mu ponudijo koristi, 
razmisliti, ali so upravičene ali ne (Razprave XIV.12). Treba je iskati pravičnost 
in zavrniti materialno korist ali slavo. Konfucij je tudi dejal: »Bogastva in časti 
so tisto, česar si ljudje želijo. Če jih ni mogoče pridobiti na pravi način, jih 
ne bi smeli imeti« (Razprave IV.5). To je bil ideološki razlog za konfucijanski 
prezir do trgovine in trgovcev, ki so jih videli kot tiste, ki si prizadevajo maksi-
mirati svoj dobiček na račun drugih.

V poznejšem konfucianizmu so se stališča nekoliko omilila. V času dinastije 
Ming so se določeni konfucijanski učenjaki, kot je bil na primer Wang Yan-
gming (1472–1528), bolj naklonjeno ozirali na trgovce, trdili, da vsi – učen-
ci, kmetje, obrtniki in trgovci – enako prispevajo k blaginji države (Yu 1987, 
525). Iskanje koristi je postalo sprejemljivo pod pogojem, da se daje prednost 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   79Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   79 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



80

Jyrki Kallio

pravičnosti. Ye Zicheng (2014) je opazil, da je Xunzi, eden najvplivnejših pri-
vržencev Konfucija, pripomnil, da ljudje hrepenijo tako po koristih kot po pra-
vičnosti. Xunzi je sklenil, da so tisti, ki dovolijo, da njihova želja po pravičnosti 
premaga željo po koristih, primerni za vladanje cesarstvu, medtem ko pos-
tanejo tisti, ki ne zmorejo omejiti svoje želje po koristih s svojim občutkom 
za pravičnost (yi yi zhi li 以義制利), podložniki, ki jim je treba vladati (Xunzi, 
Dalüe 61 in Zhenglun 19).11 Čez nekaj stoletij je Dong Zhongshu dejal, da je 
korist oblika materialnega prehranjevanja, medtem ko je pravičnost oblika 
duhovnega prehranjevanja; zato sta obe potrebni. Toda tudi on je sklenil, da 
lahko družba preživi revščino, ne pa tudi pomanjkanja pravičnosti (Chunqiu 
Fanlu, Shen zhi yang zhong yu yi 1).

Težko je priti do kakšnega drugega sklepa, kot da konfucijanstvo na koncu le 
nasprotuje iskanju osebnih koristi. Za konfucijanca je upravičenost njegovih 
dejanj izražena v njegovi pravičnosti; zato v konfucijanski tradiciji pravičnost 
pride pred koristmi ali lastnimi interesi. Glede na to je trditev Ye Zichenga 
(2014) o ključnem trendu v kitajski tradiciji neargumentirana.

Seveda je pravilno trditi, tudi v luči konfucijanskih klasikov, da iskanja lastnih 
interesov ni mogoče povsem zanemariti, saj je izboljšanje materialnih razmer 
koristno za družbeno pravičnost. Kot državni akter ima tudi Kitajska svoje te-
meljne interese (kakršni koli že so) in jih ne more žrtvovati zaradi abstraktne 
pravičnosti. Po drugi strani pa se Kitajska želi prikazati kot država, ki se na 
mednarodnem prizorišču bori za večjo pravičnost. Koristi in pravičnost je tre-
ba v sodobnem svetu uravnotežiti. Razumljivo je, da je treba kitajsko tradicijo 
tolmačiti v skladu s tem, pa naj bo to še tako ahistorično.

Glede pravičnosti je treba podati še eno opažanje. Koncept, ki sem ga preve-
del kot pravičnost, yi, je prvotno zajemal širok spekter pomenov. V antičnih 
besedilih se yi pogosto razlaga skozi svoj homonim 宜, ki se nanaša na to, kar 
je primerno: kadar človek stori to, kar mora storiti, je to prav. To se odraža v 
Ye Zichengovem argumentu (2014), da je tisto, kar je prav za Kitajsko, primer-
no in pravočasno ukrepanje v vsaki dani situaciji. Tako ravnotežje med yi in li 
pomeni, da Kitajska ne sme delovati slepo v skladu z abstraktnimi načeli, niti 
se osredotočiti zgolj na lasten dobiček ali zunanjo slavo. Medtem ko je Xi Jin-
ping dejal, da ima Kitajska dolžnost pomagati revnejšim državam, bo Kitajska 
delovala v skladu z okoliščinami in lastnimi viri ter iskala vzajemno korist, je 
sklenil Ye. Skratka, pravilno ravnanje s pravičnostjo in koristmi se prevede v 

11	 V mnogih člankih (glej na primer Chen 2013) je yi yi zhi li napačno predstavljen kot yi li zhi yi 
以利制義 in razložen kot »uporaba materialnih sredstev za spodbujanje pravičnosti«, očitno 
v poskusu, da bi dokazali, da yi in li nista nujno nasprotna. To sta verjetno sodobna formula-
cija in razlaga, ki se zdita brez povezave z antičnimi besedili.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   80Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   80 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



81

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

pragmatično, utilitarno zunanjo politiko. S tradicionalnega kitajskega vidika 
bi se to morda lahko poimenovalo »oportunizem pod krinko konfucianizma«.

Konfucijanski odziv
Za zaključek, zdi se, da je oris konfucijanske pripovedi o mednarodnih zade-
vah z jasno opredeljenimi spremenljivkami in dosledno logiko jalov podvig. 
Prav tako označevanje določenih idej, konceptov ali kategorij kot »konfuci-
janskih« ne vzdrži vedno podrobnejšega pregleda. Bilo pa bi prenagljeno in 
krivično sklepati, da konfucijanstvo ne more ničesar prispevati h globalnim 
diskurzom. V konfucijanstvu obstaja element, ki vsebuje neko vrsto relevan-
tnosti in izvirnosti, ki ima resničen potencial za izboljšanje naših družb. To je 
podoba Vsega pod nebom, združena z idealom decentralizirane vladavine.

Podobno kot ugledni politični teoretik Wu Jiaxiang (2013) trdim, da je Sun 
Yat-senov slogan tianxia wei gong zgodnjim konfucijanskim mislecem pred-
stavljal ideal za družbo. Slogan moramo le prebrati v njegovem izvirnem po-
menu: »Vse pod nebom pripada vsem« (v Leggejevem prevodu, »javnost in 
skupni duh vladata vsem pod nebom«; glej CText.org, Liji, Liyun 1). Ta fraza 
izvira iz besedila »Liyun« 禮運 (»Posredovanje in uporaba obredov«) v staro-
davni Knjigi obredja, kjer je omenjena kot značilnost pretekle zlate dobe, da-
tong. Od tu je Kang Youwei vzel ime za svojo utopijo. Vendar se pogosto spre-
gleda, da izvirna zlata doba datong ni bila enaka Kang Youweijevi prihodnji 
utopiji. V »Liyun« je datong natančneje preveden kot »popolna skupnost«, in 
ne kot »univerzalna skupnost«. Po »Liyun« je tianxia wei gong nasprotje vse-
ga, kar je pripadalo vladajočim družinam, vključno s pravico do nasledstva. 
Wu (2013, 112, 335) je zapisal, da je bistvo ideala v načelu, da prestol ni mo-
nopol nobenega klana, ampak naj bi ga podedovali najbolj sposobni.

V svoji knjigi, ki spodbuja »policentrično upravljanje« na Kitajskem, je Wu Ji-
axiang (2013, 1–164) trdil, da je bil konfucianistični projekt poskus ustvariti 
prostor za funkcije ideala tianxia wei gong znotraj sistema, ki je v bistvu de-
loval pod predpostavko, da vse pripada vladajočim družinam. Te funkcije bi 
vključevale idejo nasledstva zaslužnih, kot tudi »deljeno fevdalno ureditev« 
ali decentralizirano vladanje (v kitajščini imenovano fengjian 封建 in pogosto 
prevedeno kot »fevdalni sistem«, ker se izraz nanaša na sistem polavtonomnih 
vojvodin pod nadvlado Sina neba, ki tvorijo nominalno enotno cesarstvo).

Idejo decentraliziranega vladanja so nadalje promovirali in razvijali poznejši 
konfucijanski misleci, kot je bil Gu Yanwu (1613–1682). Bil je nezadovoljen s 
prevladujočim sistemom centraliziranega vladanja (junxian 郡縣) in trdil, da 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   81Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   81 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://CText.org


82

Jyrki Kallio

bi »vgraditev« ideje sistema fengjian v cesarski sistem upravljanja pomaga-
la cesarstvu, da se znebi se pomanjkljivosti in presežkov centralizirane moči 
(Gu, citiran v Liu 2000, 24–5). Napisal je:

Danes je centralizacija oblasti presegla vse meje … Življenje ljudi se zato 
iz dneva v dan slabša, Osrednje kraljestvo vsak dan slabi in splošna ne-
mirnost narašča. Zakaj je prišlo do tega? Težava decentraliziranega vlada-
nja (fengjian) je bila v centralizaciji oblasti navzdol, medtem ko je težava 
centraliziranega vladanja v centralizaciji oblasti navzgor. Stari modri vla-
darji so skrbeli za svoje ljudstvo skupnostno in razdelili svojo zemljo na 
fevde. Danes gospodarji vso zemljo znotraj Štirih morij obravnavajo kot 
svojo lastnino, in tudi to jim ni dovolj. Vsakega človeka obravnavajo s su-
mničavostjo in želijo urejati vsako najmanjšo stvar. Zakonov in predpisov 
je vsak dan več. (iz eseja »Junxianlun« 1, citiran v Liu 2000, 24–5)

Drugi misleci pozne cesarske dobe, kot sta Huang Zongxi (1610–1695) in Zeng 
Jing (1679–1736), so delili Gu Yanwujeva stališča. Zeng Jing je pojasnil sistem 
fengjian na način, ki zveni podobno načelu subsidiarnosti v Evropski uniji. 
Njegov ideal je bil povezan z enakopravnim sistemom razdelitve zemljišč »iz 
časov, ko je bilo manj centralne moči …« (Spence 2001, 75). Gu je napisal:

Prostranost sveta je takšna, da je oči ali um ene osebe ne morejo v celoti 
zajeti … Modreci so predsedovali veljakom, saj so najpomembnejše za-
deve imele prednost pred manj pomembnimi. Tako je bilo doseženo rav-
novesje: vsakdanje posle so upravljali veljaki, toda še vedno je bila ena 
oseba, ki je odločala o splošni politiki. Takšen je bil sistem »deljene fev-
dalne ureditve« (fengjian), ki so ga vladarji uvedli v davnih časih. Čeprav 
je Sin neba predsedoval  …, je naloga skrbi za ljudstvo in odgovornost 
za njegovo upravljanje prešla na fevdalne vladarje vsake manjše regije. 
(prevedeno in citirano v Spence 2001, 166)

Nekateri sodobni učenjaki so primerjali družbene ideale konfucianizma s ko-
munitarizmom (glej na primer Fox 1997). Komunitarizem si prizadeva zago-
varjati potrebe skupnosti in se postavlja proti interesni politiki. Sungmoon 
Kim (2014, 5–6, 12–4) je obsodil dejstvo, da zagovorniki »komunitaristične 
teze« spodbujajo nadomeščanje »zahodne« demokracije, ki temelji na indi-
vidualnih pravicah, s konfucijansko demokracijo, ki temelji na etiki vlog. Med-
tem ko verjamejo, da je konfucijanski družbeni jaz v simbiozi s skupnostjo in 
da lahko obredni esteticizem (»spodobnost«, li 禮) deluje kot alternativa vla-
davini prava, jim ne uspe odgovoriti na pomembno vprašanje: kdo ima pra-
vico presojati, kaj pomeni harmonija? Kim (2014, 8) trdi, da komunitaristi12  

12	 Kim (2014, 8 fn. 18) se je skliceval zlasti na sinologa Davida L. Halla in Rogerja Amesa. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   82Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   82 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



83

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

»v celoti izključujejo demokracijo«, ko ne ponudijo nobenih izvedljivih alter-
nativ zahodnemu modelu, ki ga kritizirajo.

Trdil bi, da bi bilo bolj plodno primerjati konfucianizem s komunizmom kot pa 
s komunitarizmom. Kot teorija upravljanja se komunizem nanaša na federa-
cijo avtonomnih komun. Lahko ga razumemo tudi kot poziv k moralnemu go-
spodarstvu, ki bi uskladilo človeške skupnosti z naravnim svetom (Bookchin 
2005, 85–7). Dejansko prej omenjeni starodavni konfucijanski ideal spominja 
na današnje pozive k decentralizaciji, regionalni avtonomiji in demokraciji na 
lokalni ravni, pa tudi na kritike nepotizma, korupcije in plutokracije. Takšne 
pozive slišimo z vseh koncev sveta, tako iz Kitajske kot iz Evrope; zato obstaja 
prostor za združevanje konfucianizma s komunalizmom.

Rečeno je bilo, da je konfucianizem, odkar so revolucije na prelomu prejšnjega 
stoletja končale njegov položaj kot glavne ideologije Kitajske, postal tavajo-
ča duša brez telesa (Yu 1998, 229). Z združitvijo s komunalističnimi gibanji bi 
konfucianistična duša morda našla nov dom. Oblika »konfucianističnega ko-
munizma« ne bi izzvala prevladujočega liberalnega svetovnega reda, ampak 
bi zapolnila nekatere njegove vrzeli. Prav tako bi lahko postala primer resnične 
združitve elementov iz kitajske in »zahodne« kulture. Na Kitajskem bi to lahko 
vključilo demokracijo v konfucijansko pripoved na način, ki ne bi predstavljal 
neposredne grožnje partijski državi. Skratka, to pomeni, da čeprav konfucia-
nizem morda nima velikega pomena za mednarodne odnose, bi kot družbeno 
gibanje vendar lahko igral pomembno vlogo v sodobnem svetu.

Bibliografija
Ames, Roger T. 2011. Confucian Role Ethics: A Vocabulary. Honolulu: Uni-

versity of Hawai’i Press.
Bookchin, Murray. 2005. The Ecology of Freedom: The Emergence and Disso-

lution of Hierarchy. Oakland: AK Press.
Chen, Xiuping 陈秀平. 2013. »Rujia de ‘yi-liguan’ jiqi dangdai jiazhi 儒家的‘义

利观‘及其当代价值.« Qiushi Lilun Wang 8. november. Privzeto 10. de-
cembra 2014. http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/ 201311/t 20131108_ 
288633.htm. 

China Copyright and Media. 2014. »Official Central Committee Com-
muniqué On 4th Plenum.« Privzeto 23.  oktobra 2014. http://chi-
nacopyr ightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/off ic ia l .
central-committee-communique-on-4th-plenum/.

Chinese Text Project. Privzeto 23 oktobra 2014. www.ctext.org. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   83Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   83 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://www.qstheory.cn/zl/bkjx/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://chinacopyrightandmedia.wordpress.com/2014/10/23/official.central-committee-communique-on-4th-plenum/
http://www.ctext.org/


84

Jyrki Kallio

Economy, Elizabeth C. 2014. »China’s Imperial President. Xi Jinping Tightens 
His Grip.« Foreign Affairs 93 (6) (november/december): 80–91.

Ford, Christopher A. 2014. »Confucian Rationalizations for One-Party Di-
ctatorship.« Pripombe dne 9. maja 2014 na konferenci »Rethinking the 
Chinese World Order; Historical Perspectives on the Rise of China« na 
univerzi v Denverju. Izdano pri New Paradigms Forum. Privzeto 20. maja 
2014. http://www.newparadigms forum.com/NPFtestsite/?p=1835.

Fox, Russell A. 1997. »Confucian and Communitarian Responses to Liberal 
Democracy.« The Review of Politics 59 (3): 561–92.

Global Times. 2014a. »China Must Chart Own Course to Rule of Law.« Global 
Times, 21. oktober. Privzeto 21. oktobra 2014. http://www.globaltimes.
cn/content/887350.shtml.

Global Times. 2014b. »‘Rule of Man’ Tradition Changed by New Law Blu-
eprint.« Global Times, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. http://
www.globaltimes.cn/content/889069.shtml.

Godement, François. 2013. Divided Asia: The Implications for Europe. Policy 
Brief of the European Council on Foreign Relations. London: European 
Council on Foreign Relations. Privzeto 19. novembra 2014. http://www.
ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf.

Guowuyuan Xinwen Bangongshi 国务院新闻办公室, ur. 2014. Jiedu Zhon-
gguo Waijiao Xin Lilun 解读中国外交新理论. Peking: Wuzhou Chuanbo 
Chubanshe.

Johnston, Ian, in Ping Wang, prev. in ur. 2012. Daxue & Zhongyong. Bilingual 
Edition. Hong Kong: Hong Kong University Press.

Kallio, Jyrki. 2011. Tradition in Chinese Politics. The Party-state’s reinvention of 
the past and the critical response from public intellectuals. FIIA Report 27. 
Helsinki: The Finnish Institute of International Affairs. Privzeto 2.  marca 
2014. http://www.fiia.fi/fi/publication/165/tradition_in_chinese_politics/.

Kang, Xiaoguang 康晓光. 2014. »Da zhuangui–quanqiuhua shidai de guojia 
zhuangui lilun ji Zhonghua minzu fuxing zhanlüe. 大转轨——全球化时
代的国家转轨理论及中华民族复兴战略.« Zhongguo Renmin Daxue 
Feiyingli Zuzhi Yanjiusuo, 30. april. Privzeto 16. oktobra 2014. http://npo.
ruc.edu.cn/displaynews. php?id=464.

Kim, Sungmoon. 2014. Confucian Democracy in East Asia, Theory and Practi-
se. New York: Cambridge University Press.

Li, Cunshan 李存山. 2012. »Zhong-shu zhi Dao yu Zhongguo jin-xiandai de 
duiwai guanxi. 忠恕之道与中国近现代的对外关系.« Zhongguo Shehui 
Kexueyuan Yanjiushengyuan Xuebao 5 (191) (september): 11–8.

Li, Fawei 李发伟. 2011. »Rujia xin-xing lilun dui chuantong Zhongguo duiwai 
guanxi de yingxiang.« Ningxia Shehui Kexue 3: 120–3.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   84Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   84 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://www.newparadigms
http://forum.com/NPFtestsite/?p=1835
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/887350.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.globaltimes.cn/content/889069.shtml
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.ecfr.eu/page/-/ECFR91_DIVIDED_ASIA_AW.pdf
http://www.fiia.fi/
http://www.fiia.fi/
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews
http://npo.ruc.edu.cn/displaynews


85

Ustvarjanje vloge za konfucijansko Kitajsko na svetovnem prizorišču

Liu, Guoli. 2008. »Domestic Sources of China’s Emerging Grand Strategy.« 
Journal of Asian and African Studies 1, 43 (5): 543–61.

Liu, Jiuzhou 劉九洲, ur. 2000. Xin yi Gu Tinglin wenji 新譯顧亭林文集. Taj-
pej: Sanmin Shuju.

Liu, Xiaoying 刘晓英. 2012. »Shiyong lixing: Yingxiang Zhongguo jueqi de ne-
izai wenhua yinsu 实用理性:影响中国崛起的内在文化因.« Guoji Gu-
anxi Xueyuan Xuebao (Peking) 3: 108–15.

Martinsen, Joel. 2006. »Yu Qiuyu on cross-cultural communication.« Danwei.
org, 28. oktober. Privzeto 31. marca 2013. http://www.danwei.org/chi-
na_and_foreign_relations/yu_qiuyu_on_crosscultural_comm.php.

Peng, Yongjie 彭永捷. 2013. »Wangdao zhengzhi yu Tianxia zhuyi 王道政治
与天下主义.« Xiandai Zhexue 127 (2) (marec): 90–102.

QStheory.cn. 2014. »Yifa zhiguo yu jianchi renmin minzhu zhuanzheng 
依法治国与坚持人民民主专政.« QStheory.cn, 1.  oktober. Privze-
to 19.  novembra 2014. http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/ 2014- 
10/11/c_1112780248.htm.

Raphals, Lisa. 1992. Knowing Words, Wisdom and Cunning in the Classical 
Traditions of China and Greece. Ithaca: Cornell University Press.

Schuman, Michael. 2014. »The Chinese President’s Love Affair with Confucius 
Could Backfire on Him.« Time.com, 30. oktober. Privzeto 19. novembra 2014. 
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping- confucius-communism/.

Spence, Jonathan D. 2001. Treason by the Book. New York, NY: Penguin Books.
Song, Qiang 宋強, Zhang Zangzang 張藏藏 in Qiao Bian 喬邊. 1997. Er-

lingsanling Zhongguo diyi 二零三零中國第一. Hong Kong: Mingbao 
Chubanshe.

Wang, Hongxu 王红续. 2011. »Hexie shijie linian de Zhonghua chuantong 
wenhua jichu 和谐世界理念的中华传统文化基础.« Zhong-Gong Zhon-
gyang Dangxiao Xuebao 15 (1) (februar): 96–100.

Wang, Rihua 王日华. 2011. »Kongzi zhuyi guoji guanxi lilun yu Zhongguo waiji-
ao 孔子主義國際關係理論與中國外交.« Xiandai Guoji Guanxi 5: 47–54.

Wang, Shengcai 王生才. 2006. »Rujia yi-liguan de xiandai jiedu jiqi dui Zhon-
gguo waijiao juece de yingxiang 儒家义利观的现代解读及其对中国外
交决策的影响.« Xibei Di’er Minzu Xueyuan Xuebao 2 (70): 24–8.

Wang, Yi 王易. 2011. »Rujia guojia guanxi lilun sixiang de xiandai jiazhi yu 
lishi shiming 儒家国家关系伦理思想的现代价值与历史使命.« Chuan-
gxin 5 (31): 8–13.

—. 2014. »Jianchi zhengque yi-liguan, jiji fahui fuzeren daguo zuoyong 持
正确义利观,积极发挥负责任大国作用.« V Jiedu Zhongguo Waijiao Xin 
Lilun 解读中国外交新理论, uredil Guowuyuan Xinwen Bangongshi 国
务院新闻办公室, 27–33. Peking: Wuzhou Chuanbo Chubanshe.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   85Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   85 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://Danwei.org
http://Danwei.org
http://www/
http://www/
http://QStheory.cn
http://QStheory.cn
http://www.qstheory.cn/dukan/hqwg/
http://Time.com
http://time.com/3547467/china-beijing-xi-jinping-


86

Jyrki Kallio

Wu, Jiaxiang 吴稼祥. 2013. Gong Tianxia – Duo zhongxin zhili yu shuang zhu-
ti faquan 公天下—多中心治理与双主体法权. Nanning: Guangxi Shifan 
Daxue Chubanshe.

Xi, Jinping. 2014. The Governance of China. Peking: Foreign Languages Press.
Xinhuawang 新华网. 2014. »Shouquan fabu: Zhongguo Gongchandang di-

shibajie Zhongyang Weiyuanhui disici quanti huiyi gongbao 授权发布：
中国共产党第十八届中央委员会第四 次全体会议公报.« 23.  okto-
ber. Privzeto 24.  oktobra 2014. http://news.xinhuanet.com/politics/
2014-10/23/c_1112953884.htm.

Yan, Xuetong. 2006. »The Rise of China and its Power Status.« The Chinese 
Journal of International Politics 1: 5–33.

—. 2011. Ancient Chinese Thought, Modern Chinese Power, uredila Daniel A. 
Bell in Sun Zhe; prevedel Edmund Ryden. Princeton: Princeton University 
Press.

Yang, Meng 杨萌. 2011. »‘He er bu tong’ yu heping gongchu wu xiang yuanze 
和而不同‘与和平共处五项原则.« Hongqi Wengao 2: 34–5.

Ye, Zicheng 叶自成. 2013. »Huaxia zhuyi: Zhongguo de bentu renwen jin-
gshen 华夏主义: 中国的 本土人文精神.« Xueshu Qianyan 2: 64– 83.

—. 2014. »Chuantong wenhua jinghua yu Xi Jinping zhiguo linian 传统文化
精华与习近平治国理念.« Renmin Luntan, 7.  februar. Privzeto 9.  de-
cembra 2014. http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851- 
24291830.html.

Yu, Qiuyu 余秋雨. 2006. »Zhongguo chuyu ‘wenhua guli’ zhi zhong ma? 于‘
文化孤立‘之中吗?« Huanqiu Shibao, 9. oktober, ponatis Renminwang 
11.  oktobra. Privzeto 31.  marca 2013. http://culture.people.com.cn/
GB/27296/4903226.html.

Yu, Yingshi 余英時. 1987. Shi yu Zhongguo wenhua 士与中国文化. Šanghaj: 
Shanghai Renmin Chubanshe.

—. 1998. Xiandai ruxue de kunjing 現代儒學的困境. Šanghaj: Shanghai Ren-
min Chubanshe.

Zhu, Zhongbo 朱中博. 2013. »Rujia de da zhanlüe sixiang daoxiang jiqi liang 
mian 儒家地大战略思想导向及其两面.« Guoji Guancha 1: 59– 65.

Zhuang, Pinghui. 2014. »Party Mouthpiece Compares Xi with Deng as the ‘New 
Architect of Reform’.« South China Morning Post, 14. november. Privzeto 
19.  novembra 2014. http://www.scmp.com/news/china/article/1639250/
party-mouthpiece-compares-xi-deng-new-architect- reform.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   86Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   86 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47

http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://news.xinhuanet.com/politics/2014-10/23/c_1112953884.htm
http://theory.people.com.cn/n/2014/0207/c112851-
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://culture.people.com.cn/GB/27296/4903226.html
http://www.scmp.com/news/china/


87
Bart Dessein

Boj za resnico: konfucijanstvo v 
sodobni LR Kitajski

Uvod

V predgovoru »Zdaj smo v Miamiju« (»We een Mee-AH-mee Now«) k 
svojemu romanu Nazaj h krvi (Back to Blood, 2013) Tom Wolfe opi-
suje, kako neka dama, imenovana »Mac«, vozi »svoj ljubljeni in sme-

šno utesnjeni povsem novi hibridni avto Mitsubishi Green Elf, šik in moralno 
razsvetljeno vozilo« (Wolfe 2013, 3), do enega od »nočnih klubov stoletja 
tega meseca v Miamiju, ‚Pri Balzacu‘« (ibid., 4). Ko se je avto bližal klubu, je 
bilo mogoče videti prizor:

Deset čevljev nad vhodom v restavracijo je bil ogromen disk iz pleksi stekla, 
šest čevljev v premeru in osemnajst palcev debel, v katerega je bil vgrajen 
doprsni kip Honoréja de Balzaca, »prisvojen« – kot umetniki danes imenuje-
jo umetniško krajo – iz slavne dagerotipije fotografa z enim imenom, Nadar. 
Balzacove oči so bile usmerjene naravnost v oči stranke in kotički njegovih 
ustnic so bili dvignjeni v velik nasmeh, vendar je bil »prisvojitelj« nadarjen 
kipar, in svetloba iz notranjosti je ogromno ploščo pleksi stekla prežemala z 
zlatim sijajem, in tout le monde je bil nad tem navdušen (ibid., 4).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   87Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   87 24. 07. 2025   14:56:4724. 07. 2025   14:56:47



88

Bart Dessein

V trenutku, ko je »Mac« želela parkirati svoj avto na prazno parkirno mesto, 
je »šok, zmedenost – in bango – njune osrednje živčne sisteme preplavilo … 
ponižanje« (ibid., 16), saj se je na prav to parkirno mesto vrinil Ferrari 403, za 
volanom katerega je bilo najverjetneje kubansko dekle. Ko sta bila v restavra-
ciji, je Mac začela pripovedovati o incidentu na parkirišču in nenadoma se je 
v glavi Eda – njenega moža – pojavila fraza:

Vsi … vsi skupaj … nazaj h krvi! Religija umira …, toda vsi morajo še vedno 
v nekaj verjeti. Bilo bi neznosno – ne bi zdržali – če bi si končno mora-
li reči: »Zakaj se še naprej pretvarjati? Nisem nič drugega kot naključni 
atom v supertrkalniku, znanem kot vesolje.« Ampak verjeti v nekaj po 
definiciji pomeni slepo, iracionalno, kajne? Torej, ljudje moji, ostane nam 
le še naša kri, krvne linije, ki tečejo skozi naša telesa, da nas združi. »La 
Raza!« kot vpijejo Portoričani. »Rasa!« vpije ves svet. Vsi ljudje, vsi ljudje 
vsepovsod imajo v mislih le še eno, zadnjo stvar – »Nazaj h krvi.« Vsi ljud-
je, vsepovsod, nimate druge izbire kot – Nazaj h krvi! (ibid., 22)

Ikonoklastični nacionalizem in ustvarjanje  
marksistično-leninističnega »vsega pod nebom«
Pogosto se poudarja, da je bil zaton dinastije Qing (1644–1911), ki je postal 
očiten v drugi polovici devetnajstega stoletja, edinstvena izkušnja v smislu, da 
se je – v nasprotju z drugimi primeri kitajskega dinastičnega zatona – zgodil v 
času naraščajoče evropske prisotnosti v Aziji. Splošno je sprejeto, da je to vo-
dilo v globoko kulturno samokritiko (glej na primer Jansen 2009, 402) ter da je 
z Gibanjem četrtega maja 1919 zaznano nasprotje med stagnirajočo kitajsko 
in napredujočo evropsko kulturo sprožilo fazo »ikonoklastičnega nacionaliz-
ma«, to je vrsto političnega nacionalizma, ki »se spodbuja z gonjo po močni, 
suvereni državi, nacionalni odrešitvi in modernosti, kapitalistični ali sociali-
stični, na račun kulturnih tradicij«1 (Guo 2004, 17). Politični nacionalizem se tu 
bistveno razlikuje od kulturnega nacionalizma, ki ga opredeljuje »nacionalni 
duh« ali »nacionalna esenca«2 in ki si prizadeva ohranjati narod v kulturnem 
smislu (glej Hutchington 1987, 122–3). Ker je bila kitajska »nacionalna esen-
ca« enačena s konfucianizmom, so politični nacionalisti za vse, kar je šlo naro-
be v državi od Gibanja četrtega maja naprej, krivili konfucianizem; videli so ga 
tudi kot oviro na poti k vzpostavitvi sodobne nacionalne države.

1	 Poudarek je dodal avtor članka (B. D.).
2	 Prepričanje, da posameznik pripada posebni civilizaciji, ki je sama po sebi edinstven zgodo-

vinski in kulturni produkt (glej Guo 2004, 18).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   88Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   88 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



89

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Po drugi strani pa so se zaradi dejstva, da so bile tradicionalne institucije, ki 
so jim konservativni kitajski intelektualci dolgovali svoj položaj v družbi, proti 
koncu dinastije Qing na robu prevrata, ti intelektualci soočili z možno izgubo 
statusa, ki so ga uživali kot utelešenja političnih institucij in družbene orga-
nizacije vse od dinastije Song in Zhang Zaija 張載 (1020–1077) (glej de Bary 
1975, 3).

Tako neizbežen in temeljen prelom s tradicijo lahko pomaga pojasniti, za-
kaj, kot ugotavlja Tze-ki Hon (2014, 31), to obdobje zaznamuje obstoj dveh 
vzporednih tipov konfucianizma: tako imenovanega državnega konfucianiz-
ma (guoxue 國學) in radikalnega konfucianizma (junxue 君學), ki se je tak-
rat zdelo močnejše kot v drugih primerih dinastičnega zatona skozi celotno 
cesarsko obdobje. Medtem ko je vlada »državni konfucianizem« uporablja-
la za legitimacijo svoje oblasti ter ohranjanje svoje prevlade, je »radikalni 
konfucianizem« moralni nauk, ki je kritičen do političnih in družbenih kri-
vic. Analiza publikacij teh »radikalnih konfucianistov« v poznoqingovskih 
revijah Guocui xuebao (國粹學報; Revija nacionalne esence) in Minbao (
民報; Ljudska tribuna) razkriva močno vero v revolucijo na Kitajskem, ki bi 
se zgodila s povratkom k temu, kar so smatrali za bistvo kitajske civilizaci-
je, namesto z zavračanjem kitajske kulturne dediščine. Po mnenju radikal-
nih konfucianistov naj bi kitajska »renesansa« temeljila na povratku v čas 
pred dinastijo Qin, za katerega so bile značilne filozofske razprave, ki niso 
bile pod nadzorom vlade, in širjenje znanja med vsemi izobraženci. Če po-
tegnemo vzporednice z evropsko zgodovino, lahko rečemo, da so obdobje 
Zhou videli kot zlato dobo kitajske zgodovine, obdobje od združitve naprej 
(v obdobju Qin) pa kot »mračno dobo«, bistveno zaznamovano z avtoritar-
no vlado. Trdili so, da sta bili avtoritarnost in centralizacija cesarske oblasti 
pospešeni zaradi prevlade tujih etničnih skupin, kot so bili Mongoli in Man-
džurji. Ob koncu dinastije Qing so radikalni konfucianisti na novo interpreti-
rali starodavne klasike tako, da so izpodbijali legitimnost mandžurske vlade 
in monarhičnega sistema.3

3	 Ta prezir do nekitajske vladavine je razviden iz eseja »Gujin zhengtong dalun« 古今正統大
論 (»Vélika razprava o resnični vladavini od najzgodnejšega časa do danes«), ki naj bi ga 
napisal Zheng Sixiao 鄭思肖 (1241–1318) in je vsebovan v delu Xin shi 心史 (Zgodovina srčne 
zavesti), v katerem avtor opisuje mongolsko vladavino nad Kitajsko. Trdil je, da barbari (to je 
Mongoli) ne pripadajo človeški rasi (renlei 人類), saj so podobni psom in ovcam. Po besedah 
eseja je bil to tudi razlog, zakaj »so bili izključeni iz resnične vladavine in zato niso pripadali 
Srednjemu kraljestvu«. Resnična vladavina se po Zhang Sixiaotovem mnenju nanaša le na 
vladavino legendarnega cesarja Shuna, dinastij Xia, Shang in Zhou ter dinastij Han in Song. 
Zheng Sixiao je verjel, da je vladavina Tang »vredna Kitajske«, saj so vladarji Tang izhajali iz 
kitajske/Xianbei/turške aristokracije iz severozahodne Kitajske (glej Göller in Mittag 2008, 
78–84). Za pregled cenjenja tuje vladavine na Kitajskem glej Dessein 2015.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   89Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   89 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



90

Bart Dessein

Potem ko je bil cesarski konfucijanski izpitni sistem – v skladu z določili »bo-
ksarskega protokola« iz leta 1901 – za pet let prekinjen (kot povračilni ukrep 
zaradi sodelovanja kitajskega plemstva v boksarski vstaji, glej Ebrey 2006, 
230), je njegova dokončna ukinitev leta 1905 povzročila, da so tako radikalni 
kot državni konfucianisti izgubili pomembno orodje za razvoj in širjenje svo-
jih idej, potek zgodovine pa je njihova nadaljnja prizadevanja onemogočil. 
Nadaljnji dogodki svetovne zgodovine so dali prostor bolj radikalnim revolu-
cionarjem in komunistični alternativi, ki se je razvila znotraj Gibanja četrtega 
maja. Komunistična partija Kitajske (KPK), ustanovljena v Šanghaju leta 1921, 
je dopolnila zahtevo političnih nacionalistov, da mora Kitajska, če želi postati 
sodobna nacionalna država, nujno pozabiti na konfucijansko preteklost in jo 
nadomestiti z marksistično-leninistično ideološko alternativo.

Z ustanovitvijo Ljudske republike Kitajske (LRK) leta 1949 so ti radikalni re-
volucionarji prišli na oblast, kar je vodilo v dve desetletji »ikonoklastičnega 
nacionalizma«, ki je vrhunec dosegel v kulturni revoluciji.4 V prvem desetle-
tju LRK so množične kampanje nadomestile koncept enotne konfucianistične 
države, ki je obstajala na ozemlju nekdanje dinastije Qing, z enotno marksi-
stično-leninistično nacionalno državo. Posledično tradicionalni konfucijanci 
niso več predstavljali kitajskega »kulturnega naroda«, saj so jih nadomestili 
KPK in njeni voditelji kot predstavniki marksistično-leninistične ideologije, ki 
so uveljavili novi kitajski »politični narod«.5

Nasprotno splošno sprejetemu prepričanju, da je ustanovitev LRK in vlade 
KPK kot naslednice cesarske oblasti predstavljala temeljni prelom s tradici-
onalnim konfucijanstvom in popolno zamenjavo konfucijanskih konceptov 
z marksistično-leninističnimi, lahko enako trdimo, da je uvedba marksistič-
no-leninistične ortodoksije prežela tradicionalni konfucijanski koncept »vse 
pod nebom« (tianxia 天下) z novo domovino in novim mednarodnim pome-
nom. Za domovino je marksistično-leninistično »vse pod nebom« pomenilo 
združitev vseh kitajskih državljanov v multietnično brezrazredno nacionalno 
državo skozi razredni boj, medtem ko je povojna namestitev marksistično-le-
ninističnih režimov v različnih državah pokazala tudi mednarodni potencial te 

4	 Vélika proletarska kulturna revolucija se je, med drugimi, politično izrazila v kampanji »Pi Lin, 
pi Kong« 批林批孔 (Kritiziraj Lin (Biaota), kritiziraj Konfucija) v letih 1971–1973.

5	 Na četrti seji Prvega ljudskega kongresa (med 26. junijem in 15. julijem 1957) je Zhou 
Enlai 周恩來 (1898–1976) navedel pet kampanj, ki so pomagale vzpostaviti komunistič-
no oblast na Kitajskem: kampanja za zemljiško reformo je končala fevdalizem, kampanja 
»Upiraj se Ameriki, podpiraj Korejo« (Kang Mei, yuan Chao 抗美援朝) je zmanjšala za-
hodni vpliv na Kitajskem, kampanja za zatiranje kontrarevolucionarjev je zlomila opozicijo 
KPK, kampanja za reformo miselnosti je pridobila intelektualce za KPK in kampanja »Pet 
proti« (Wu fan 五反) je odpravila buržoazijo (glej Meissner 1990, 27).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   90Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   90 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



91

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

ideologije – podobno kot je konfucijanstvo določalo kulturo drugih vzhodno- 
in jugovzhodnoazijskih držav.

Tako kot sta trdila Karl Marx in Friedrich Engels:

Čeprav ne po vsebini, pa vendarle po obliki je boj proletariata z buržo-
azijo prvotno nacionalni boj. Proletariat vsake države se mora seveda 
najprej spoprijeti s svojo lastno buržoazijo.6 (Marx in Engels 2009, 17)

To vključuje vizijo brezrazrednega sveta. Leta 1920 je Chen Duxiu 陈独秀 
(1880–1942), eden od ustanoviteljev KPK, izjavil, da priznava

obstoj le dveh nacij: kapitalistov in delavcev […] Trenutno »nacija« delav-
cev obstaja samo v Sovjetski zvezi; povsod drugje imamo »nacijo« kapi-
talistov. (Chen v Schwartz 1968, 28; glej tudi Dessein 2012)

Prepričanje, da bi morali razredni boj uporabiti kot orodje za združitev domovi-
ne »vsega pod nebom«, je nedvomno imelo svoje korenine v zaznanem neuspe-
hu Mandžurjev, da bi ohranili enotnost svojega večetničnega imperija. Potem 
ko so Mandžurji prišli na oblast, so postopoma razširili ozemlje, nad katerim so 
imeli jurisdikcijo, in na koncu vladali državi, ki je vključevala domene nekdanje 
dinastije Ming (1368–1644), Mandžurijo, Mongolijo, Tibet in del muslimanske 
Srednje Azije. Ker se mandžurski vladarji niso mogli sklicevati na dedno poreklo 
iz hanske kulture,7 so poudarjali konfucijanski koncept »vrline« (de 德), ki so ga 
razumeli kot harmonično sobivanje različnih etničnih skupin v njihovem impe-
riju (glej Harrison 2001, 36–8). V praksi je to pomenilo, da so se odločili vladati 
različnim etničnim domenam svojega imperija prek različnih domačih elit, torej 
tako, da so jim dali določeno stopnjo avtonomije in jim omogočili, da ohranijo 
svoje različne tradicije. Ker je Mandžurjem uspelo ohranjati harmonijo (hexie 
和谐) večji del prvih stoletij dinastije Qing, je prvotno nezaupanje, s katerim 
so nekdanji intelektualci dinastije Ming gledali na mandžursko vlado, zbledelo. 
Vendar pa je v devetnajstem stoletju relativni zaton mandžurske moči privedel 
do razpada njihovega »vse pod nebom«. Hanski intelektualci so za to krivili ne 
le njihovo mandžursko poreklo, temveč tudi njihovo (etnično navdihnjeno) po-
litiko etnične raznolikosti. Posledično sta revolucionarjem postala sumljiva tako 
konfucijanstvo kot tudi etnična raznolikost. To je dalo prostor KPK za uvedbo 
novega koncepta, ki bi pomagal ustvariti nacionalno harmonijo: razredni boj.8

6	 Vladimir I. Lenin (1999, 19) je prav tako verjel, da »nam vsaka revolucija skozi uničenje držav-
nega aparata pokaže goli razredni boj«.

7	 To pojasnjuje dejavnosti protimandžurskih uporniških skupin, ki so trdile, da izvirajo iz di-
nastije Ming ali celo iz zgodnejše cesarske hiše Song.

8	 Iz očitnih razlogov nekateri novi konfucijanci menijo, da je razredni boj v svojem bistvu ne-
združljiv s konfucijansko harmonijo (glej Guo 2004, 78).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   91Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   91 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



92

Bart Dessein

Glede na mednarodno razsežnost konfucianistične vladavine pa je še po-
membnejše to, da so zaradi poudarjanja konfucijanskih vrednot s strani man-
džurske vlade učenjaki dinastije Qing verjeli v »univerzalni potencial« kitajske 
konfucijanske kulture. Njihovo prepričanje so dodatno podkrepile izjave, kot 
je tista cesarja Yongzhenga 雍正 (vladal 1723–1736), ki jo je dal dvanajsti dan 
devetega meseca leta 1729, in sicer da dejstvo, da je njegov imperij presegel 
vse prejšnje imperije, dokazuje, da »Mandat nebes« (tianming 天命) pripada 
tistemu z najvišjo (konfucijansko) vrlino (de 德), ne glede na njegovo etnično 
poreklo.9 Pod cesarjem Qianlongom 乾隆 (vladal 1736–1796), naslednikom 
cesarja Yongzhenga, se je razcvetela ideja o »univerzalizirajoči« zmožnosti 
konfucijanske kulture. To je jasno razvidno iz naslednjega cesarskega edikta, 
izdanega na prvi dan šestega meseca leta 1751:

Potem ko je naša dinastija združila cesarstvo, so vsa nekitajska ljudstva 
(miaoyi 苗夷) vseh regij sveta (quyu 区宇) znotraj in zunaj [državnih 
meja] razglasila svojo povezanost [z našo vladajočo hišo] in se obrnila 
[nanjo], da bi postali podložniki njenega preobrazbenega vpliva (shu-
cheng xianghua 输诚向化).10 (Göller in Mittag 2008, 100)

Prepričanje, da ima »preobrazbeni vpliv« konfucijanske kulture sposobnost 
»civilizirati« barbare in združiti »vse pod nebom«, je razvidno tudi iz dela 
Yuan Dao 原道 (Izvorni dao) učenjaka dinastije Qing Zhang Xuechenga 章
學誠 (1738–1801). Po njegovem mnenju imajo vsi ljudje v vsakem trenutku 
možnost, da se »civilizirajo«, to je postanejo »Kitajci«. Trdil je, da je dihoto-
mija Kitajci/barbari, ki je bila prevladujoča v zgodnejši politični filozofiji, zato 
postala zastarela (ibid., 105–11). Delo Huang-Qing zhigong tu 皇清職貢圖 
(Slike z urada za sprejem tributov pod dinastijo Qing), dokončano leta 1757, 
je nakazovalo, da bi lahko tudi Evropa postala del »vsega pod nebom«, kar 
jasno kaže obseg te »univerzalizirajoče« interpretacije konfucijanstva.

Na enak način, kot so bile zaznane združevalne lastnosti konfucijanstva na-
domeščene z zaznanimi združevalnimi lastnostmi marksizma-leninizma, pri 
čemer je bilo etnično merilo zamenjano s sociološkim, bi lahko rastoči vpliv 
marksizma-leninizma v povojnem svetu dojemali kot notranjo lastnost te 
nove ideologije. Ta interpretacija je jasno vidna v trditvi Zhou Enlaia 周恩
來, da »socialistični patriotizem ni ozek nacionalizem, temveč patriotizem, 

9	 Cesar Yongzheng se je skliceval na Shuna in kralja Wena iz dinastije Zhou, ki sta bila prav tako 
nekitajskega porekla (glej Göller in Mittag 2008, 98). Med dinastijo Tang so budisti trdili, da 
je imel mitološki kulturni junak Fuxi po zapisih iz Shiji 史記 (Zapisi zgodovinarja) živalsko 
telo in človeško glavo ter da so ustanovitelji dinastij Xia in Zhou izhajali iz ljudstva Qiang (glej 
Abramson 2008, 76–7).

10	 Poudarek je dodal avtor članka (B. D.).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   92Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   92 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



93

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

katerega cilj je krepitev nacionalnega ponosa pod vodstvom internaciona-
lizma« (Chen 2005, 41) – trditev, ki spominja na razlikovanje med »malim 
nacionalizmom« (xiao minzu zhuyi 小民族主義) in »vélikim nacionalizmom« 
(da minzu zhuyi 大民族主義), ki ga je na začetku dvajsetega stoletja postavil 
Liang Qichao 梁啓超 (1873–1929) v svojem prizadevanju za »véliki naciona-
lizem«. V njegovi teoriji je »mali nacionalizem« predstavljal občutke ljudstva 
Han do drugih etničnih skupin znotraj meja nekdanjega imperija Qing (guo-
nei 國內), medtem ko je »véliki nacionalizem« označeval občutke celotnega 
ljudstva do vseh ljudi zunaj meja nekdanjega imperija Qing (guowai 國外) 
(Liang 1983, 75; glej tudi Schneider 2012, 66–7). V praktičnem smislu je lah-
ko mednarodna razsežnost marksistično-leninističnega koncepta »vse pod 
nebom« vidna v kitajsko-sovjetski tekmi za vodstvo komunističnega sveta.11

Oživljanje konfucijanstva
Prizadevanja za vzpostavitev moderne nacionalne države na ozemlju nekda-
nje dinastije Qing pod nacionalističnim in komunističnim vodstvom niso bila 
le naporna, ampak so kitajskemu ljudstvu povzročila tudi veliko trpljenja. V 
sodobnem obdobju so bili mnogi Kitajci oropani občutka varnosti, ki so ga 
imeli pred reformami. Kapitalistični gospodarski razvoj v obdobju po Mao 
Zedongu je povečal premoženjsko neenakost med različnimi družbenimi sku-
pinami, socialni protesti pa so postajali vse glasnejši.12 Poleg tega so etnične 
napetosti, ki so še naprej vplivale na kitajsko domačo politiko, onemogoči-
le, da bi marksistični boj razredov združil vse ljudi, ki so živeli na ozemlju 
nekdanjega imperija Qing, v enotno nacionalno državo. Posledično se je 

11	 Predlog Mao Zedonga 毛澤東 za ustanovitev kitajske različice socialističnega internacionaliz-
ma, potem ko se je Kitajska leta 1959 oddaljila od Sovjetske zveze, ter prizadevanje države, 
da oblikuje lastno »svetovno politiko« z vzpostavitvijo združene fronte protiimperialističnih 
sil (začete leta 1963), s čimer bi izolirala tako Združene države Amerike kot Sovjetsko zvezo in 
njene zaveznice, je jasen pokazatelj, da je Kitajska Sovjetsko zvezo obravnavala kot tekmico 
za vodstvo komunističnega »vsega pod nebom« (glej Chen 2005, 43; glej tudi Näth 1975, 
259–68 za poskuse Kitajske, da izpodbija sovjetske politike v Vzhodni Evropi in mednarod-
nem komunističnem gibanju, ter njene poskuse, da izolira Sovjetsko zvezo kjer koli je bilo to 
mogoče; in Näth 1975, 284 za Zhou Enlaijev poudarek na konfliktu z Združenimi državami v 
obdobju 1968–1971). Kitajsko zunanjo politiko je zaznamovalo njeno ostro protisovjetsko 
stališče, ki se je po Nixonovem obisku Kitajske leta 1972 le še okrepilo (glej Näth 1975, 307).

12	 V nedavni analizi pisem in pesmi, objavljenih na blogih delavcev migrantov, je Florence (2013) 
pripomnil, da se njihove zahteve po uživanju temeljnih pravic vse bolj spreminjajo v zahteve, 
usmerjene proti vladi, naj spoštuje lastno zakonodajo: naj ljudem zagotovi minimalno social-
no in ekonomsko blaginjo ter ne dovoli, da bi bili izpostavljeni izkoriščevalnemu delu. Ti blogi 
prav tako razkrivajo vse večjo pripravljenost, da se združijo, da bi dosegli spoštovanje teh 
temeljnih pravic.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   93Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   93 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



94

Bart Dessein

tradicionalna nacionalistična in socialistična legitimnost vladajoče Kitajske 
komunistične partije (KPK) vse bolj izpodbijala.

V teh okoliščinah – ko se postavlja vprašanje o naravi in zaželenosti sekula-
rizirane modernosti – je sodobna Kitajska priča oživitvi konfucijanske misel-
nosti. Kot je opazila Catarina Kinnvall (2004, 744), lahko v časih negotovosti 
»vrnitev v zamišljeno preteklost z uporabo rekonstruiranih simbolov in kul-
turnih referenčnih točk« predstavlja izvedljivo alternativo, zlasti v družbah, 
ki so postale sekularizirane. Takšne družbe lahko postanejo zaznamovane z 
iskanjem ideologij, povezanih z verami, ki lahko pomagajo pri soočanju s sve-
tom, v katerem človek živi (ibid., 759).13 Podobno kot radikalni konfucianisti 
v začetku dvajsetega stoletja, ki so delovali proti državnim konfucianistom 
in tudi proti mandžurski vladi, poskušajo nekateri sodobni novi konfucijanci 
obuditi »pristno« obliko konfucianizma kot alternativo vladavini KPK. V nada-
ljevanju bo nekaj pozornosti namenjene mislim Jiang Qinga 蔣慶 (1953–) in 
Zhao Tingyanga 趙汀陽 (1961–), dveh modernih konfucijanskih mislecev, ki 
sta se zavzela za svojo domovino.

Jiang Qingov povratek h kulturni esenci
Jiang Qingov koncept »ustavnega konfucianizma« je simptomatičen za to, 
kako kritika sekularizirane modernosti omogoča in pogojuje vzpon novega 
konfucijanstva. Ta izraz pomeni, da Jiang Qing 蔣慶, akademik, ki je zapustil 
svoj položaj, da bi ustanovil lastno akademijo, temelječo na konfucijanskih 
akademijah iz dinastij Song in Ming14 (Weber 2013), ne kritizira samega »Za-
hoda«, saj sprejema določene oblike »ustavnosti«, ampak kritizira zgolj dolo-
čene vidike (zahodne) »modernosti«.15 Da bi ilustrativno predstavil dejstvo, da 
se družbe, ki so postale sekularizirane, bolj verjetno vračajo k tradicionalnim 

13	 Kot je opazil Tu Wei-ming (1994, 30), so se tradicionalni intelektualci, ki so se imeli za varuhe 
nacionalnih tradicij ter prenašalce nacionalne kulture in ki so s tem prevzeli osrednjo vlogo 
pri definiranju pomena biti Kitajec, sklicevali na simbolne vire.

14	 Glej opombo št. 61.
15	 Moderno novo konfucijanstvo ni zgolj prizadevanje za ponovno ovrednotenje konfucijan-

stva v nasprotju z zahodnimi ideologijami ali (krono)logično nadaljevanje tako imenovanega 
neokonfucianizma. Številni moderni konfucijanski misleci, pa tudi številni tolmači moder-
nega konfucijanskega gibanja, tako na Kitajskem kot na Zahodu, so poudarili kontinuiteto 
modernega novega konfucijanstva in song-mingovskega neokonfucianizma. Vendar je zaradi 
svojega drugačnega, povsem modernega konteksta Moderno novo konfucijanstvo, katerega 
začetke je mogoče izslediti v zgodnjem obdobju Republike, že postalo poseben pojav v kitaj-
ski intelektualni zgodovini in ga zato ne gre preprosto enačiti s prejšnjimi, predmodernimi 
šolami mišljenja. (Zahvala Christianu Uhlu za ta vpogled.)

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   94Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   94 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



95

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

veram, saj jih je mogoče razumeti kot alternativo zaznani moralni degenera-
ciji, je Jiang Qing opisal konfucijanstvo kot sredstvo za ozdravitev človeka od 
njegove izgube morale, za katero trdi, da je naravna posledica delitve »cerkve 
in države« v zahodnih liberalnih demokracijah (Jiang 2013, 182–4, 187). To 
prepričanje pojasnjuje, zakaj njegov »ustavni konfucianizem«, čeprav je v bi-
stvu sekularen izraz, dejansko zagotavlja sodobni intelektualni razpravi globo-
ko »religiozno« interpretacijo tradicionalnega koncepta »vse pod nebom«.16 
Jiang Qing ne poskuša braniti ustavne vlade, ampak verjame, da bi se moralo 
vladanje izvajati po »kraljevski poti« (wangdao 王道), konceptu, za katerega 
David Elstein (2011, 396) trdi, da ni nujno povezan z (ustavno) monarhijo v za-
hodnem smislu (glej Jiang 2004, 162; Elstein 2011, 396).17 Jiang Qing smatra, 
da je »kraljevska pot« oblika vladanja, ki poudarja »vladanje z vrlino« (dezhi 
德治), izraz, ki spominja na trditev dinastije Qing o vladanju z vrlino (de), kar 
namiguje na poskus »modernizacije« konfucijanske cesarske vladavine. Zato 
je zanimivo, da je Jiang Qing, podobno kot konfucijanski politični reformator 
Kang Youwei 康有為 (1858–1927), svojo politično teorijo prav tako zasnoval 
na besedilu nove tekstualne šole (Xinwen jia 新文家) Gongyangov komentar 
(Gongyang zhuan 公羊傳), ki ni niti blizu najzgodnejši formulaciji konfucijan-
ske doktrine (Chan 2013, 107). Kang Youweijeva politična vizija je bila poskus 
vključitve konfucianističnega cesarja v ustavni sistem, politična reforma, ki ga 
ne uvršča med radikalne konfucianiste.

Uporaba Gongyang zhuan Jiang Qingu omogoča tudi povezavo »kraljevske 
poti« vladanja s tradicionalnim konfucijanskim konceptom enotnosti treh 
področij: neba, človeka in zemlje (glej Jiang 2004, 293). S to trojico Jiang Qing 
vzpostavlja trojno legitimnost: svetih vrednot, ljudske volje in zgodovinsko-
-kulturne tradicije. V skladu z njegovim prepričanjem, da je sodobno obdobje 
zaznamovano z moralnim upadom, je bila izbira Gongyang zhuan morda še 
dodatno navdihnjena z njegovo potrebo po hierarhičnem sistemu, v katerem 
»transcendentalno nebo« stoji nad tradicionalno konfucijansko trojico neba, 
zemlje in človeka. Sprejetje »transcendentalnega neba«, koncepta, ki je bil 
nedvomno prevzet iz krščanske vere, iz katere je Jiang v nekem trenutku svo-
jega življenja črpal navdih, je preoblikovalo konfucijanstvo in njegov ustavni 

16	 To religiozno interpretacijo konfucianizma lahko vidimo tudi v njegovem delu Shengming xi-
nyang yu wangdao zhengzhi 生命信仰與王道政治 (Živa vera in kraljevska pot politike), ki ga 
je objavila Yangzhengtang wenhua 養正堂文化, Tajvan, 2004 (glej tudi Elstein 2011, 395).

17	 To prav tako pojasnjuje, zakaj Jiang Qing hvali svoje novokonfucijanske kolege za poskuse ob-
likovanja alternative zahodnim političnim teorijam in institucijam, obenem pa jih kritizira – še 
zlasti Mou Zongsana 牟宗三 – ker se niso odločno zavzeli za »kraljevsko pot«. Kot je pokazal 
Ady Van den Stock (2014, 154–64), je Mou Zongsanova kritika kitajskega komunizma kritika 
modernosti na splošno, saj je komunizem v resnici oblika državnega kapitalizma.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   95Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   95 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



96

Bart Dessein

konfucianizem v transcendentalni sistem (Jiang 2013, 3, 118–9, 122, 135).18 
Ta hierarhična struktura, v kateri prevladuje »transcendentalno nebo«, impli-
cira, da se človek zrcali v »sveti« instituciji, primerljivi s »cerkvijo«, in je od te 
institucije odvisen za vodenje svojega moralnega ravnanja.19 Po mnenju Jiang 
Qinga to tudi pojasnjuje, zakaj »vrednote delujejo kot zakon«: osnovni namen 
»ustavnega konfucianizma« ni zaščita pravic, temveč uveljavljanje morale. Za 
izvajanje »ustavnega konfucianizma« so oblikovani trije sine qua non pogoji: 
1) konfucianizem je treba na Kitajskem v celoti obnoviti, 2) konfucijanske uče-
njake je treba izobraziti in 3) konfucianizem bi moral biti vključen v kitajsko 
ustavo. V zvezi s tem je treba poudariti, da »konfucijanski« Gongyang zhuan 
ni zgolj nenajzgodnejša formulacija konfucijanske doktrine, temveč je bil tudi 
močno pod vplivom nekonfucijanskih idej. Uporaba tega besedila je zato Ji-
ang Qingu omogočila, da uvede koncept »moralne spremembe« (jiaohua 教
化) kot atribut »kraljevske poti« (ibid., 182–4, 187). Ni treba poudarjati, da ta 
koncept spominja na koncept konfucijanske »transformativne moči«, ki se je 
razvil v poznem cesarstvu.

V Jiang Qingovem »ustavnem konfucianizmu«, »transcendentalnem nebu«, 
»nebo«, »človek« in »zemlja« predstavljajo »simbolne moči«. Vsaka od teh 
»simbolnih moči« ima homologno politično institucijo. V tem smislu ima 
»ustavni konfucianizem« potencial premostiti delitev med cerkvijo in državo, 
ki je značilna za liberalne demokracije.

Zvesta svojemu konfucijanskemu prepričanju, je sekularna »akademija«, 
sestavljena iz konfucijanskih učenjakov/uradnikov, ki nadzorujejo vsa vladna 
telesa, organizirajo konfucijanske izpite in zagotavljajo, da imajo vsi ljudje v 
vseh državnih institucijah osnovne kvalifikacije za vladanje, usposabljajo par-
lamentarce za »hišo ru« ali hišo konfucijanske tradicije (tongru yuan 通儒院) 
in tako naprej, predstavljena kot sekularni homolog Jiangovega »transcen-
dentalnega neba«.20 Še ena pomembna naloga »akademije« je ohranjanje 
religije, to je konfucijanstva kot »edinega izraza, ki se lahko nanaša na speci-
fičnost kitajske civilizacije in kulture« (Jiang 2013, 47). Skratka, »akademija« 

18	 Kot je pripomnil Li Chenyang (2013, 136), idejo, da koncept »transcendentalnega neba« 
izhaja iz krščanskega navdiha, dodatno potrjuje dejstvo, da harmonična povezava med ne-
bom, zemljo in človekom ne pomeni, da so ti trije enakovredni: gre za hierarhični red, ki višek 
doseže v »nebu«. Glede krščanskega navdiha Jiang Qinga glej Jiang 2013, 3, 118–9, 122, 135.

19	 Ta ideja je podobna konceptu konfucianizma kot »civilne religije«, kot jo definira Hubert 
Seiwert (1994). 

20	 Dejstvo, da je bila »hiša Ru« navdahnjena s konfucijanskimi učenjaki/uradniki iz preteklosti, 
vendar pa –kot navaja Ralph Weber (2013), ki se sklicuje na Chena (2011, 208) – očitno 
tudi z »islamskimi teokratskimi institucijami v sodobnem Iranu«, dodaja Jiang Qingovemu 
»ustavnemu konfucianizma« še eno religiozno razsežnost.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   96Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   96 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



97

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

je sekularna inkarnacija »transcendentalnih konfucijanskih vrednot« in ču-
vajka konfucijanske morale.

Tabela 1: Filozofski koncepti in njihove politične ureditve (Jiang 2013)

Filozofski koncepti Politične ureditve
simbolična moč dedni kralj
transcendentno nebo akademija
nebo hiša ru
človek hiša ljudstva
zemlja hiša naroda

Drugi trije elementi »simbolne moči«, torej elementi kulturne esence, so 
nebo, človek in zemlja. Homologno s temi tremi elementi je bil razvit tridom-
ni sistem. »hiša ru« predstavlja »nebo« konfucijanskega holističnega sveta, 
»hiša ljudstva« (shumin yuan 庶民院) predstavlja »človeka« in »hiša naroda« 
ali »hiša nacionalne esence« (guoti yuan 國體院) predstavlja »zemljo«. »Hiša 
naroda« ali »hiša nacionalne esence« dodatno predstavlja »kulturno legitima-
cijo«, medtem ko »hiša ljudstva« predstavlja »legitimacijo s strani ljudstva«. 
Jasno je, da je s »hišo naroda« ponovno uveden koncept Kitajske kot »kultur-
nega naroda« v nasprotju z modernim »političnim narodom«, saj se kultur-
ni nacionalizem zanaša na nacionalno esenco (glej Guo 2004, 17). V skladu 
s hanskim konfucijanstvom Jiang Qing sprejema, da je harmonična povezava 
med nebom, zemljo in človekom tista, ki določa, ali bodo ljudje, ki jih predsta-
vlja »hiša ljudstva«, ubogali politične oblasti. Ker vidi nadaljevanje oblasti kot 
produkt odobravanja s strani ljudstva, se njegova vizija ne razlikuje od tega, 
kar je že prej trdil Mencij. V Mengziju, knjigi VII, delu II, poglavju 14, je napisal:

Ljudstvo je najpomembnejši element [v narodu]; duhovi zemlje in žita so 
naslednji; vladar je najmanj pomemben. Pridobiti kmete je zato način, 
kako postati vladar; pridobiti vladarja je način, kako postati princ države; 
pridobiti princa države je način, kako postati veliki uradnik.

Vodenje »hiše ru« pripada konfucijanskemu učenjaku, članstvo pa je dolo-
čeno na podlagi priporočil in nominacij učenjakov, ki so opravili preizkuse 
iz Štirih knjig in Petih klasikov (Si shu, Wu jing 四書五經). Z uporabo demo-
kratičnih metod zahodnega sloga se članstvo v »hiši ljudstva« potrdi znotraj 
skupine kandidatov, izbranih na podlagi dednih kriterijev in dodelitev. Vodja 
»hiše ljudstva« mora biti neposreden potomec Konfucija. Vodja prav tako 
izbere člane »hiše naroda« izmed potomcev vladarjev, znanih osebnosti, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   97Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   97 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



98

Bart Dessein

domoljubov, profesorjev kitajske zgodovine, diplomatov, sodnikov  … ter 
predstavnikov budizma, daoizma, krščanstva, islama  … Slednje očitno vse-
buje ponovno uvedbo koncepta »vse pod nebom«, ki združuje »vse pod ne-
bom« pod enim osrednjim, konfucianističnim vodstvom. To odraža njegovo 
mnenje, da »vse pod nebom« zajema cesarstvo Qing, vendar s hansko kul-
turo in zato s konfucianizmom kot prevladujočo ideologijo (Jiang 2013, 222, 
opomba 9); koncept, ki ga upravičuje s trditvijo, da »vsi Kitajci nosijo kri Ru-
menega cesarja« (ibid., 224, opomba 25). Nazadnje je hierarhična organiza-
cija tridomnega sistema potrjena z uvedbo »dednega kralja«, ki je inkarnacija 
zgodovine in politične avtoritete ter predstavlja »simbolično moč«.21

Zhao Tingyangova nova svetovnost
V nasprotju z Jiang Qingom pa Zhao Tingyang ponuja sekularizirano interpreta-
cijo tianxia. Pomen tega za kitajsko domovino je razviden iz njegove trditve, da

[k]ar se šteje za dokaz v kitajskem načinu razmišljanja, ni vedno osnova-
no na statistiki, demokratičnih volitvah, temveč […] na očitnem dejstvu, 
da se ljudje avtonomno odločajo slediti in priseči zvestobo, namesto da 
bi glasovali za enega izmed več dvomljivih politikov. (Zhao 2006, 30)

Trdi, da je

neizrečena teorija,  […] da večina ljudi v resnici ne ve, kaj je zanje naj-
boljše, vendar to ve elita, zato bi morala elita resnično odločati namesto 
ljudi. (ibid., 31)

Meni tudi, »modernizacija natančno predstavlja kitajske sanje o demokra-
tični izbiri. To so paradoksalne sanje o oživitvi Kitajske z razvrednotenjem 
Kitajske« (ibid., 3). Vidimo lahko, da Zhao Tingyangov novi konfucianizem za-
znamuje dilema med zgolj »duhovnim« in praktično šibkim ter »političnim«, 
ampak praktično močnim konfucianizmom.

Prasenjit Duara (1993, 787) je »univerzalizirajoči« značaj konfucianizma opisal 
kot idejo, da lahko konfucianizem preobrazi »barbare«, to je tiste, ki »še niso« 
Kitajci, v »Kitajce« v procesu izobraževanja in posnemanja, zaradi česar bi posta-
li del kulturnega »vsega pod nebom«. Poleg tega, ker kitajska »identiteta« lahko 
obstaja samo v nasprotju z nekitajskimi identitetami, nekitajski »drugi« naravno 

21	 V zvezi s tem Guo (2004, 18) pripominja, da je »osrednjega pomena za kulturni nacionalizem 
ustvarjanje načina ‚nacionalne‘ komunikacije in socializacije, v katerem etnične vrednote, 
miti in spomini postanejo temelj nacionalne skupnosti ter utrjujejo in kristalizirajo idejo et-
nične nacije v mislih članov skupnosti z ‚ustvarjanjem široke ozaveščenosti o mitih, zgodovini 
in jezikovnih tradicijah skupnosti‘« (glej tudi Smith 1991).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   98Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   98 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



99

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

postane »dopolnilo« sebi.22 To pomeni, da ta dihotomija »Kitajec« – »še ne (po-
polnoma) Kitajec« vsebuje ekspanzionistično težnjo znotraj konfucianističnega 
pogleda na svet. Zdaj, ko so kitajski ekonomski in politični uspehi v poznem dvaj-
setem in zgodnjem enaindvajsetem stoletju okrepili kitajsko samozavest, se je 
ponovno vrednotenje konfucianizma prelilo v novo konfucijansko razmišljanje o 
vlogi Kitajske v svetu. To pojasnjuje, zakaj je zgodnje enaindvajseto stoletje pri-
neslo ustvarjanje »kitajskega modela« (Zhongguo moshi 中國模式) in ponovno 
predstavilo Kitajsko kot možen model za posnemanje (glej Ramo 2004). Ta vidik 
se odraža v novi interpretaciji »vsega pod nebom« kot alternativa vestfalskemu 
svetovnemu sistemu (glej Callahan 2008, 750, 752–3, 759).

Da pomisleki novokonfucijanskih intelektualcev niso omejeni zgolj na Kitaj-
sko, ampak imajo tudi globalne aspiracije, je jasno razvidno iz nove inter-
pretacije »vsega pod nebom« (tianxia), ki jo je predlagal Zhao Tingyang. Ta 
v nasprotju z Jiang Qingovo »nacionalno« interpretacijo ponuja »mednaro-
dno« interpretacijo koncepta. Zhao Tingyang je reformuliral vlogo Kitajske 
kot političnega vzornika z določitvijo, da je teorija »vsega pod nebom« naj-
boljša filozofija za svetovno upravljanje, saj vsebuje ideal popolnega imperija 
(Zhao 2006, 29); zato se vrača h konceptu »vsega pod nebom«, kot je bil 
razumljen v času dinastije Zhou, torej pred združitvijo Kitajske pod dinastijo 
Qin, obdobju, ki so ga poveličevali radikalni konfucijanci v začetku dvajsetega 
stoletja. V nasprotju z Združenimi narodi, ki so »vzeli Enost kot poslanstvo za-
hodne modernosti, ki jo je treba doseči«, in ki vidijo »države« kot podrejene 
enote znotraj tega okvira (ibid., 30; glej tudi Zhao 2013, 2), Zhao Tingyang 
verjame, da »moderni« koncept tianxia ne bo spodbujal enosti, ampak ra-
znolikost, torej da ne gre za mednarodno teorijo, temveč teorijo svetovnosti 
(Zhao 2006, 36–7; glej tudi Zhao 2012, 52–3).

Na enak način, kot je poglavje »Daxue« 大學 (»Veliko učenje«) v Liji 禮記 
(Knjigi obredja) videlo hierarhični red moralnega zgleda, ki se začenja s kul-
tiviranjem samega sebe ter se širi prek družine in države do »vsega pod ne-
bom«, in hierarhični politični red v obratnem vrstnem redu, Zhao Tingyang 
glede upravljanja globalnega sveta verjame, da

se mora učinkovit politični red sveta razvijati od »vsega pod nebom« do 
države in nato do družin, da bi zagotovil univerzalno doslednost ter pre-
nosljivost v političnem življenju, […] medtem ko se etični red razvija od 
družin prek držav do »vsega pod nebom«, da bi zagotovil etično dosle-
dnost in prenosljivost (Zhao 2006, 32).

22	 »‘Dopolnilo‘ vključuje paradoks, da je ločeno od pojava, vendar nujno potrebno za njegovo 
celovitost« (Duara 1993, 788). 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   99Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   99 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



100

Bart Dessein

Boj za resnico
Vrnitev h konfucijanskim vrednotam ni omejena zgolj na akademsko okolje, 
temveč je vplivala tudi na sodobno retoriko KPK, kot je razvidno iz govora 
predsednika Xi Jinpinga, ki ga je imel na Konfucijevem raziskovalnem inštitu-
tu v Qufuju maja 2014:

To, da sem prišel sem, v Qufu, na Konfucijev raziskovalni inštitut, uteleša 
dejstvo, da Centralni komite Komunistične partije Kitajske krepi tradici-
onalno kulturo. […] Konfucijev raziskovalni inštitut […] pooseblja preda-
nost (zhongshi 重視) partije in države.  […] Številna konfucijanska stali-
šča predstavljajo velik prispevek k intelektualni zakladnici človeštva, saj 
so ponudila številne temeljne koncepte, od katerih si nekatere delimo z 
miselnostmi drugih držav, medtem ko so drugi – kot so »človečnost« (ren 
仁) in »ne stori drugim, česar ne želiš, da bi drugi storili tebi« (ji suo bu yu, 
wu shi yu ren 已所不欲，勿施於人) – edinstveni. […] Ne smemo zane-
mariti zgodovine. Povzeti in sprejemati moramo dragoceno dediščino od 
Konfucija do Sun Zhongshana. […] Tovariš Mao Zedong je v svojih govorih 
uporabil številne citate Konfucija in konfucijanskih idej. […] Tudi jaz v svo-
jih govorih uporabljam veliko idej, ki jih je skoval Konfucij. […] Zdaj lahko 
veliko jasneje vidimo vrednost konfucijanske miselnosti. […] Da bi Kitajski 
na koncu uspelo, je nujno, da se ravnamo po metodah, ki so v skladu s 
kitajskimi narodnimi razmerami (Zhongguo guoqing 中國國情). (Xi 2014)

Zgodovina nas uči, da konfucianizem ne ponuja orodij za lajšanje težav kme-
tov (in industrijskih delavcev). Vrnitev h konfucianizmu se ne zdi izvedljiva 
rešitev za rastoči srednji razred, ki ga sprejema KPK – kot je izjavil Timothy 
Beardson (2013, 260): »Mnogi Kitajci spoštujejo preteklost, vendar hrepenijo 
po modernosti.« Zato bi trdil, da uporaba konfucijanske retorike s strani KPK 
ni pristno obujanje konfucianizma, temveč premišljen poskus vlade, da združi 
še vedno prisotna ljudska čustva ter hrepenenje po »zlatih predmarksistično-
-leninističnih časih« s svojo uradno nacionalistično in domoljubno retoriko 
(glej tudi Chen 2005, 51). Kot je izjavil Ralph Weber:

Če bi bilo obujanje konfucianizma v LRK le nekakšna kulturna renesan-
sa, iskanje identitete v dobi globalizacije, potem morda sploh ne bi bilo 
problema. Toda kjer sta kultura in identiteta, sta pogosto tudi kulturna 
politika in politika identitete. In kjer so te, tam ni daleč niti druga realpo-
litika. In resnično, konfucijanska obnova, ki jo lahko izsledimo do poznih 
sedemdesetih let prejšnjega stoletja, nakazuje tudi takšne politike. (We-
ber 2013)

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   100Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   100 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



101

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

S tega vidika je oslabitev marksistično-leninističnega sistema, ki naj bi enkrat 
za vselej nadomestil konfucijanske vrednote, ustvarila ideološki kontekst, v 
katerem KPK uporablja naključno izbrane konfucijanske vrednote, za katere 
meni, da lahko prispevajo k utrjevanju kohezije nacionalne države – ali, s so-
dobnimi izrazi, kot je pojasnila Fu Ying, tiskovna predstavnica Nacionalnega 
ljudskega kongresa: »[P]olitična reforma je ‚samoizboljšanje in razvoj soci-
alističnega sistema s kitajskimi značilnostmi‘. Ali drugače povedano, gre za 
krepitev partijske vladavine, ne za njeno razvodenitev« (Banyan 2013, 54).

To odmeva kulturnonacionalistični ton Kang Xiaoguanga, nekdanjega sveto-
valca bivšega premierja Zhu Rongjija, ki je izjavil:

Tako se bo v naslednjih dvajsetih do petdesetih letih konfucijanstvo odlo-
čilno spopadlo z zahodno kulturo. To bo boj na življenje in smrt, saj zade-
va prihodnost kitajskega naroda. In trdno verjamem, da bo demokracija 
pogubna za prihodnost Kitajske, medtem ko konfucijanstvo ali konfucija-
nizacija najbolj ustreza interesom kitajskega naroda. To je moje osnovno 
stališče. ‚[H]egemonija konfucijanske kulture mora biti najprej vzpostav-
ljena‘, ‚Zavedati se je treba, da bodo potrebni dolgotrajni in trdovratni 
napori, da bo konfucijanstvo premagalo Zahod. (Kang 2006, 113–4)

Zaključek
Mao Zedong je trdil, da sta, »potem ko je uspeh ruske revolucije Kitajce prive-
del do odkritja marksizma kot univerzalne resnice« (Mao 1991, 1470), oma-
hujoča marksistično-leninistična ideologija ter posledična ideološka tekma 
med preostalimi konfucijanskimi čustvi, univerzalnimi upi po pravični družbi 
in rastočim hrepenenjem po mitoloških »zlatih časih« ustvarili prostor za pre-
mišljeno in orkestrirano uporabo simbolov iz preteklosti, ki so predstavljeni 
kot ponazoritev »kitajskega preporoda«.

Glede na to, da bo »zaradi naravnega delovanja zakona inercije velikih mno-
žic večina ljudi vedno zelo dobro skrbela za tradicionalne elemente, ki so jim 
ljubi«, in da je »zato neutemeljeno ter povsem nepotrebno, da bi misleci in 
voditelji naroda skrbeli, da se bodo tradicionalne vrednote izgubile« (Walker 
1967, 138), zahodna liberalna demokracija ne bi smela predstavljati grožnje 
tradicionalnim konfucijanskim vrednotam, ki so ljudem ljube.

Ker je večina ljudi po definiciji konservativna in ker konfucijanske vrednote 
nikoli niso povsem izginile, lahko namerna uporaba konfucijanskih simbolov s 
strani KPK privede do tekmovanja med marksistično-leninističnimi in konfuci-
janskimi ideali za resnico. V tem smislu se lahko KPK izkaže za »šik in moralno 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   101Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   101 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



102

Bart Dessein

razsvetljeno vozilo«, ki vozi kitajski narod čez (državni) kapitalistični Miami 
ter drvi proti demoraliziranemu konfucianizmu, ki je zato, kot Balzac, oropan 
vsake literarne in resnične kulturne vrednosti ter je izgubil svoj pravi namen 
in pomen. Konfucianizem bi se tako lahko stisnil na izpraznjeno marksistično-
-leninistično parkirno mesto.

Koda
Januarja 2011 je bil na Trgu Tian‘anmen postavljen desetmetrski bronasti kip 
Konfucija (Zhu 2011). Aprila 2011 je bil odstranjen – ker je bil (tisti trenutek) 
neprimeren – kar je razkrilo težave vlade s kulturno in politično nacionalistično 
zapuščino. Želel bi zaključiti s končnimi stavki knjige Toma Wolfa Back to blood:

»No, imam nekaj dobrih novic. Šef mi je vrnil značko in revolver. Ponovno 
sem v službi; spet sem pravi policaj.« »O, moj Bog, Nestor! To je … tako … 
čudovito!« je rekla Ghislaine. (Wolfe 2013, 704)

Zdi se, da ima Back to blood lahko precej opraviti s temo tega prispevka.

Bibliografija
Abramson, Marc S. 2008. Ethnic Identity in Tang China. Philadelphia: Uni-

versity of Pennsylvania Press.
Banyan. 2013. »The Old Regime and the Revolution. Why Some think Chi-

na Is Approaching a Political Tipping Point.« The Economist. 16.  ma-
rec. Privzeto 24.  aprila 2015. http://www.economist.com/news/
china/21573546-why-some-think-china-approaching- political-tipping-
-point-old-regime-and-revolution.

Beardson, Timothy. 2013. Stumbling Giant. The Threats to China’s Future. 
New Haven in London: Yale University Press.

Callahan, Willliam A. 2008. »Chinese Visions of World Order: Post- hegemo-
nic or a New Hegemony?« International Studies Review 10 (4): 749–61.

Chan, Joseph. 2013. »On the Legitimacy of Confucian Constitutionalism.« V 
A Confucian Constitutional Order. How China’s Ancient Past Can Shape 
Its Political Future, uredil Jiang Qing z Danielom A. Bellom in Ruiping Fa-
nom, 99–112. Princeton in Oxford: Princeton University Press.

Chen, Albert H. C. 2011. »Three Political Confucianisms and Half a Century.« 
V The Renaissance of Confucianism in Contemporary China, uredil Fan 
Ruiping, 205–24. Philosophical Studies in Contemporary Culture 20. Hei-
delberg, London, New York: Springer Dordrecht.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   102Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   102 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48

http://www.economist.com/news/china/21573546-why-some-think-china-approaching-
http://www.economist.com/news/china/21573546-why-some-think-china-approaching-


103

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Chen, Zhimin. 2005. »Nationalism, Internationalism and Chinese Foreign Po-
licy.« Journal of Contemporary China 14 (42): 35–53.

de Bary, Wm. Theodore et al. 1975. The Unfolding of Neo-Confucianism. New 
York in London: Columbia University Press.

Dessein, Bart. 2012. »Nieuw confucianisme en het ‘Mandaat van de Hemel’.« 
Mededelingen der Zittingen van de Koninklijke Aademie voor Overzeese 
Wetenschappen = Bulletin des Séances de l’Academie Royale des Scien-
ces d’Outre-mer 58 (2–4): 261–78.

—. 2015. »Historical Narrative, Remembrance, and the Ordering of the World: 
A Historical Assessment of China’s International Relations.« V China’s In-
ternational Roles: Challenging or Supporting International Order?, uredi-
li Sebastian Harnisch, Sebastian Bersick in Jörn-Carsten Gottwald, 22–37. 
New York: Routledge.

Duara, Prasenjit. 1993. »Provincial Narratives of the Nation: Centralism and 
Federalism in Republican China.« V Cultural Nationalism in East Asia – 
Representation and Identity, uredil Harumi Befu, 9–35. Research Papers 
and Policy Studies 39. Institute of East Asian Studies. Berkeley: University 
of California.

Ebrey, Patricia B. 2006. China. A Cultural, Social, and Political History. Boston: 
Wadsworth.

Elstein, David. 2011. »Review of Living Faith and the Kingly Way of Politics 生
命信仰與王道政治 by Jiang Qing 蔣慶.« Dao 10 (3): 395– 8.

Florence, Eric. 2013. »Migrant Labour Culture in Post-Mao China.« Privzeto 
14. marca 2013. http://www.booksandideas.net/.

Göller, Thomas, in Achim Mittag. 2008. Geschichtsdenken in Europa und Chi-
na. Selbstdeutung und Deutung des Fremden in historischen Kontexten. 
Sankt Augustin: Academia.

Guo, Yingjie. 2004. Cultural Nationalism in Contemporary China. The Search 
for National Identity under Reform. RoutledgeCurzon Studies on China in 
Transition. London: RoutledgeCurzon.

Harrison, Henrietta. 2001. China. Inventing the Nation. London: Arnold. 
Hon, Tze-ki. 2014. »Radical Confucianism: The Critique of Imperial Orthodoxy 

in Guocui xuebao (1905–1911).« V Interpreting China as a Regional and 
Global Power. Nationalism and Historical Consciousness in World Politi-
cs, uredil Bart Dessein, 30–43. Politics and Development of Contempora-
ry China. London: Palgrave.

Hutchington, John. 1987. The Dynamics of Cultural Nationalism. London: Al-
len & Unwin.

Jansen, Thomas. (2008) 2009. »New Tendencies, Religious and Philosophical, 
in the Chinese World of the Third through Sixth Centuries.« V Conceiving 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   103Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   103 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48

http://www.booksandideas.net/


104

Bart Dessein

the Empire. China and Rome Compared, uredila Fritz-Heiner Mutschler 
in Achim Mittag, 397–419. Oxford: Oxford University Press.

Jiang, Qing 蔣慶. 2004. Shengming xinyang yu wangdao zhengzhi 生命信仰
與王道政治.Tajvan: Yangzhengtang wenhua.

—. 2013. A Confucian Constitutional Order. How China’s Ancient Past Can 
Shape Its Political Future. Princeton in Oxford: Princeton University Press.

Kang, Xiaoguang. 2006. »Confucianization: A Future in the Tradition.« Social 
Research: An International Quarterly of the Social Sciences 73 (1): 112–4.

Kinnvall, Catarina. 2004. »Globalization and Religious Nationalism: Self, Iden-
tity, and the Search for Ontological Security.« Political Psychology 25(5): 
741–67.

Legge, James. 1970. The Works of Mencius. Translated, with Critical and 
Exegetical Notes, Prolegomena, and Copious Indexes. New York: Dover 
Publications.

Lenin, Vladimir I. 1999. The State and Revolution. Resistance Marxist Library. 
Resistance Books: Chippendale NSW.

Li, Chenyang. 2013. »Transcendent Heaven? A Critique of Jiang Qing’s Gro-
unding of the Right to Rule.« V A Confucian Constitutional Order. How 
China’s Ancient Past Can Shape Its Political Future, uredila Daniel A. Bell 
in Ruiping Fan, prevedel Edmund Ryden, 129–38. Princeton in Oxford: 
Princeton University Press.

Liang, Qichao 梁啓超. (1903) 1983. »Zhengzhixue dajia Bolunzhili zhi xue-
shuo.« Yinbingshi heji, Wenji 13: 67–89.

Marx, Karl, in Friedrich Engels. 2009. The Communist Manifesto by Karl Marx 
and Friedrich Engels. Middlesex: The Echo Library.

Mao, Zedong 毛泽东. 1991. »Lun renmin minzhu zhuanzheng 论人民民主
专政.« V Mao Zedong Xuanji, zv. 4. Peking: Renmin chubanshe.

Meissner, Werner. 1990. »La voie orthodoxe (1949–1955).« V La Chine au 
XXe siècle. De 1949 à aujourd’hui, uredili Marie-Claire Bergère, Lucien 
Bianco in Jürgen Domes, 10–33. Pariz: Fayard.

Näth, Marie-Luise. 1975. »Die Aussenpolitik der VR China: Talleyrand Redivi-
vus?« V China nach der Kulturrevolution, uredil Jürgen Domes, 259–331. 
München: Wilhelm Fink Verlag.

Ramo, Joshua Cooper. 2004. The Beijing Concensus. London: The Foreign Po-
licy Centre.

Schneider, Julia. 2012. »Ethnicity and Sinicization. The Theory of Assimilative 
Power in the Making of the Chinese Nation-State (1900s– 1920s).« Ne-
objavljena doktorska disertacija. Gent/Göttingen.

Schwartz, Benjamin. 1968. Chinese Communism and the Rise of Mao. New 
York, Evanston in London: Harper & Row.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   104Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   104 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



105

Boj za resnico: konfucijanstvo v sodobni LR Kitajski

Seiwert, Hubert. 1994. »Orthodoxie, Orthographie und Zivilreligion im vor-
neuzeitlichen China.« V Gnosisforschung und Religionsgeschichte. Fe-
stschrift für Kurt Rudolph zum 65. Geburtstag, uredili Holger Preißler, 
Hubert Seiwert in Heinz Mürmel, 529–41. Marburg: Diagonal-Verlag.

Smith, Anthony. 1991. National Identity. Reno, Las Vegas in London: Universi-
ty of Nevada Press.

Tu, Wei-ming, ur. 1994. »Cultural China. The Periphery as the Center.« V The 
Living Tree. The Changing Meaning of Being Chinese Today, 1–34. Stan-
ford: Stanford University Press.

Van den Stock, Ady. 2014. »The Horizon of Modernity. Observations on New 
Confucian Philosophy in History and Thought.« Neobjavljena doktorska 
disertacija, Ghent University.

Walker, Richard L. (1956) 1967. China and the West: Cultural Collision. Se-
lected Documents. Sinological Series 5. New Haven: Yale University Far 
Eastern Publications.

Weber, Ralph. 2013. »The Politics of ‘Confucian Political Philosophy’.« Warp, 
Weft, and Way. Chinese and Comparative Philosophy. http://warpwe-
ftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political- philosophy. 
Angleška verzija »Politik, Konfuzianismus und konfuzianische politische 
Philosophie in der VR China heute«. V Widerspruch – Münchner Ze-
itschrift für Philosophie 56.

Wolfe, Tom. 2013. Back to Blood. London: Vintage.
»Xi Jinping zhuxi dao Qufu Kongzi ruxue yanjiuyuan canguan bing fabiao 

yanjiang« (習近平主席到曲阜孔子儒學研究院參觀並演講), 16.  maj 
2014. Privzeto 24. aprila 2015. http://www.hytxe.com/info/361. html.

Zhao, Tingyang 赵汀阳. 2006. »Rethinking Empire from a Chinese Concept 
‘All-under-Heaven’ (Tianxia).« Social Identies 12 (1): 29–41.

—. 2009. »Ontology of Coexistence: Relations and Hearts.« Yanjiu. Beijing 
Philosophical Research 9.

—. 2012. »All-under-Heaven and Methodological Relationism.« V Contem-
porary Chinese Political Thought. Debates and Perspectives, uredila Fred 
Reinhard Dallmayr in Zhao Tingyang, 46–66. Lexington: The University 
Press of Kentucky.

—. 2013. »The China Dream in Question.« Harvard-Yenching Institute Wor-
king Paper Series, 1–13.

Zhu, Linyong. 2011. »Confucius Stands Tall Near Tian’anmen.« Renmin Ri-
bao 13. januar. Privzeto 24. aprila 2015. http//English.peopledaily.com.
cn/90001/90776/90882/7259160.html.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   105Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   105 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48

http://warpweftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political-
http://warpweftandway.com/weber-the-politics-of-confucian-political-
http://www.hytxe.com/info/361
http://English.peopledaily.com.cn/90001/90776/90882/7259160.html
http://English.peopledaily.com.cn/90001/90776/90882/7259160.html


Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   106Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   106 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



Tajvan: inovativni metodološki in 
filozofski pristopi ter transformacije

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   107Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   107 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   108Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   108 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



109
Jana S. Rošker

Mou Zongsanova negacija moralnega 
sebstva: nov dialektični model?

Mou, Kant in iskanje kitajske modernosti
Mou Zongsan (1909–1995) je bil eden najpomembnejših kitajskih filozofov 
med letom 1980 in časom svoje smrti. Večina njegovih del se je ukvarjala z 
logiko in metafiziko, vendar se je občasno poglabljal tudi v politično teorijo. 
Bil je odprt in radikalen nasprotnik marksizma in marksistične teorije ter s 
tem tudi prevladujoče ideologije v Ljudski republiki Kitajski.

Kot inovativen teoretik je bil najbolj znan pripadnik druge generacije mo-
dernih konfucijancev. Na tej točki je treba omeniti, da kategorizacija v »ge-
neracije« sledi dolgi tradiciji v konfucijanskih študijah, ki ima svoje korenine 
v klasičnem konfucijanstvu in jo še vedno uporablja večina akademikov (na 
primer Makeham 2003, 3).

Čeprav je mogoče v današnji Kitajski najti nekoliko drugačne kategorizacije, 
sem se odločila1 uporabiti naslednjo:

1	 Razlogi za to odločitev so večplastni in preveč kompleksni, da bi jih opisovala v omejenem 
prostoru tega prispevka.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   109Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   109 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



110

Jana S. Rošker

Prva generacija: Feng Youlan 馮友蘭 (1859–1990), Xiong Shili 熊十力(1885–
1968), Zhang Junmai 張君勱 (1886–1969), Liang Shuming 梁漱溟 (1893–
1988) in He Lin 賀麟 (1902–1992).

Druga generacija: Fang Dongmei 方東美 (1899–1977), Xu Fuguan 徐復
觀 (1903–1982), Tang Junyi 唐君毅 (1909–1978) in Mou Zongsan 牟宗三 
(1909–1995).

Tretja generacija: Yu Ying-shih 余英時 (1930), Liu Shu-hsien 劉述先 (1934), 
Cheng Chung-ying 成中影 (1935) in Tu Wei-ming 杜維明 (1940).

V svojih zgodnjih letih je Mou Zongsan večinoma pisal besedila o logiki in 
metafiziki, občasno pa se je poglabljal tudi v politično teorijo. Ko se je vpi-
sal na Pekinško univerzo, je poleg tradicionalne kitajske filozofije, zlasti Zhu 
Xijeve šole strukture (Li xue), študiral tudi različne zahodne filozofske siste-
me. Sprva so ga privlačili misleci, kot so Bergson, Dewey in Darwin, ki so bili 
»v modi« med mladimi intelektualci tistega časa.2 Nobeden od teh mislecev 
nanj ni imel trajnega vpliva, čeprav se je Mou držal njihovega sistematičnega 
in strukturiranega mišljenja, s katerim se je srečeval med branjem njihovih 
besedil. Nekoliko pozneje so ga začeli zanimati filozofija Bertranda Russel-
la, matematična logika in neoempirizem. V tem obdobju je proučeval dela 
Whiteheada in Wittgensteina ter Knjigo premen (Yi jing) (Mou 1989, 42). Kot 
rezultat svojih študij, povezanih s Knjigo premen, je objavil svojo prvo knjigo, 
z naslovom Raziskava metafizične in moralne filozofije Kitajske z vidika Knji-
ge premen (Cong Zhouyi fangmian yanjiu Zhongguo zhi xuanxue yu daode 
zhexue), ki je izšla v Tianjinu že leta 1935, kmalu po zaključku njegovega štu-
dija. Njegovo zanimanje za Knjigo premen je spodbudilo raziskovanje Whi-
teheadove filozofije (Mou 1988, 4), med katerim je ugotovil, da se njegova 
stališča močno razlikujejo od stališč tega modernega britanskega matematič-
nega filozofa, katerega dela so bila takrat priljubljena na Kitajskem.

Medtem ko je Whitehead estetsko zaznavanje in intuicijo obravnaval kot dve 
fizični realnosti, ki sta avtonomni in zunanji druga drugi, je Mou (1988, 4) 
verjel v nasprotno.

2	 Glede na to, da so najbolj vplivni diskurzi v kitajski filozofski tradiciji pragmatični, so kitajski 
intelektualci lažje razumeli ameriški pragmatizem kot analitične in formalnologične diskurze, 
ki jih najdemo v evropski tradiciji. Na nove filozofske tokove je močno vplival socialni darvi-
nizem, saj je bil njegov koncept povezave med naravo in družbo veliko bližji tradicionalnemu 
kitajskemu, holističnemu razumevanju sveta kot teorije, ki temeljijo na strogi ločitvi med nj-
ima. Ideja evolucije (jinhua) je bila za kitajske mislece še posebej zanimiva, saj je vključevala 
koncept napredka, ki nikoli ni bil del kitajske tradicije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   110Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   110 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



111

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

Kljub tem temeljnim razlikam je bil Mou v svojih zgodnjih letih verjetno edini 
moderni konfucijanec, ki se je približal izvirnim naukom prek logike. In čeprav 
je bilo njegovo brezpogojno navdušenje nad logično metodo omejeno na 
njegova zgodnja dela ter je pozneje priznal nepopolnosti, ki so lastne tej me-
todi, je vendar nikoli ni povsem prenehal uporabljati (Tang 2002, 328).

Leta 1939 je Mou spoznal svojega najpomembnejšega učitelja, Xionga Shilija, 
s katerim je ostal v stiku, dokler je to dopuščala politična situacija. Xiong je 
pustil trajen pečat na mladem filozofu. Mnogo let pozneje se je Mou njunega 
prvega srečanja spomnil z naslednjimi besedami: 

To je bila moja prva priložnost, da srečam resnično izpopolnjeno osebo 
(zhen ren). Prvič sem lahko začutil dišavo učenosti, povezano z življenjem 
samim.3 (Mou 1984, 134–5)

V svoji knjigi Nauk o življenju (Shengmingde xuewen 生命的學問) navaja 
osnovne ideje, s katerimi ga je seznanil Xiong. Za Mouja ti »nauki življenja« 
niso temeljili le na konceptualnem, ampak tudi na »eksistencialnem« razu-
mevanju življenja (ibid.). Mou pa ni sledil svojemu učitelju Xiongu Shiliju zgolj 
v teh osnovnih pristopih, ampak tudi glede nekaterih problemov, povezanih s 
splošno metodologijo, saj je bil prav Xiong tisti, ki je njegovo pozornost usme-
ril na potrebo po ponovni oceni kitajske filozofske tradicije s perspektive mo-
derne evropske filozofije, zlasti Kanta.

Leta 1971 je objavil delo Intelektualna intuicija in kitajska filozofija (Zhide 
zhijue yu Zhongguo zhexue 智的直覺與中國哲學), ki na splošno velja za 
njegovo najpomembnejše delo. V tej knjigi je proučeval specifično kitajsko 
razumevanje strukture bivanja. V tem kontekstu je potegnil določene vzpo-
rednice s Heideggerjevo ontologijo in izpostavil določene nedoslednosti v 
Kantovih teorijah. Do konca Moujeve filozofske kariere je bil Immanuel Kant 
zanj tako temeljni vir navdiha kot tudi predmet ostre kritike. Zaradi eksisten-
cialnega pomena, ki ga je Kant pripisoval morali,4 je Mou menil, da je Kant 
vrhunec evropske in zahodne filozofije.

Hkrati pa je bil prepričan, da je Kantov teoretični sistem logično nedosleden 
in pomanjkljiv. Dejansko včasih dobimo vtis, da je Mou verjel, da je Kantova 
največja napaka ta, da ni imel trdne klasične konfucijanske izobrazbe, ki bi 

3	 始見了一個真人，始嗅到了學問與生命的意味。

4	 Kot je dobro znano, je Mou zelo občudoval Kantovo moralno filozofijo in trdil, da je šele s 
Kantom zahodna filozofija začela kazati resnično razumevanje narave morale. Kant je bil prvi 
na Zahodu, ki je rekel, da »biti moralen določa moralno pravilo, in ne zunanji predmeti«. 
Vendar je Mou (1985, 239–40) močno kritiziral Kantovo trditev, da je obstoj Boga nujni pogoj 
za obstoj celovitega področja morale in sreče.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   111Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   111 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



112

Jana S. Rošker

mu lahko pomagala zapolniti vrzeli v njegovem pogledu na svet. Zato nikakor 
ni naključje, da je veliko Moujevega dela posvečeno izvajanju »nadgradenj« 
in »popravkov« Kantove filozofije. Mou je bil prepričan, da lahko po tej misel-
ni liniji zgradi veljavno moralno metafiziko, čeprav Kantu to ni uspelo (Mou 
1975, 37). Po Mou Zongsanovem mnenju se moralna metafizika nanaša na 
obstoj stvari z moralno substanco, ki jih odraža moralna zavest; zato verjame, 
da je ta jasna zavest »moralna in hkrati ontološka substanca«5 (ibid., 40).

Po drugi strani ne smemo pozabiti, da je Mou Zongsan prek Kanta pridobil 
vpogled v pomembnost koncepta subjekta, ki je bil ključnega pomena za 
vzpostavitev teorij in ideologij, ki so podpirale proces modernizacije. Po-
dobno kot večina modernih konfucijanskih filozofov je bil Mou Zongsan 
temeljito soočen z različnimi problemi, povezanimi z vprašanjem kitajske 
modernizacije. V tem kontekstu je trdno verjel v nujnost konsolidacije su-
bjekta, ki ga je treba postaviti v središče racionalnega dojemanja resničnosti 
in ki je zaradi svoje avtonomije sposoben aktivno in ustvarjalno soustvarjati 
ter spreminjati realnost.

Mou Zongsan se je strinjal tudi z učenjaki, ki so trdili, da je kitajska kultura 
uspešno razvila moralnost in etiko, vendar ji ni uspelo vzpostaviti demo-
kracije in znanosti. Podobno kot drugi moderni konfucijanci ni verjel, da 
je kitajska kultura nezdružljiva z znanostjo in demokracijo, ampak da je ta 
neuspeh predvsem posledica specifičnih zgodovinskih okoliščin, ki so obli-
kovale razvoj kitajske zgodovine in kulture. Ti pogoji so seveda vplivali tudi 
na specifične značilnosti tradicionalne kitajske epistemologije. He Xinquan 
(2000, 76–7) je izpostavil, da je bilo v tem kontekstu pomembno, da Mou 
Zongsan ni videl strukture tradicionalne kitajske družbe kot določene z raz-
rednim bojem; v filozofiji je to povzročilo pomanjkanje individualnega sa-
mozavedanja (ibid., 75–6). Po Moujevem mnenju je to tudi vodilo v razvoj 
univerzalnih načel, toda brez vzpostavitve načel partikularnosti.6 Te speci-
fične značilnosti so prav tako privedle do integritete vseh dualnih nasprotij, 
ki definirajo tradicionalne metode sklepanja; v tem smislu jim ni uspelo 
ločiti med subjektom in objektom:

Ti dve entiteti nista bili v medsebojnem nasprotju: bodisi je bil objekt 
vključen v moj subjekt bodisi sem bil sam integriran v objekt … V mojem 
notranjem svetu so bili vsi objekti del moje srčne zavesti in srčna zavest 
je bila del (zunanjih) objektov. Obe sta bili dejansko ena entiteta. Če želi-
mo vzpostaviti nekakšno razmerje med subjektom in objektom z nasilno 

5	 知體明覺是道德的實體，同時亦即是本體論的實體。

6	 由於欠缺個體自覺，所以中國裧有普遍姓原則而無個體姓原則。 (He 1996, 78)

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   112Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   112 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



113

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

razdelitvijo obeh, bo to vodilo v subordinacijo. Enako velja za »preobraz-
bo« svetnikov in modrecev. V takšni modri vladi je bil odnos med vladar-
jem in njegovim ljudstvom viden kot odnos med starši in njihovimi otro-
ki. V tem pogledu otroci ne morejo biti sovražniki svojih staršev.7 (Mou 
1989, 52)

Vendar se je ustanovitev svobodnega in avtonomnega subjekta zdela ključen 
pogoj za modernizacijo. Ampak ker je Mou verjel, da kitajske modernizacije 
ni mogoče enačiti s pozahodenjem, je želel vzpostaviti specifično kitajsko ob-
liko avtonomnega subjekta. Za dosego tega cilja je izhajal iz koncepta subjek-
ta, ki je zakoreninjen v tradicionalnem kitajskem pojmu moralnega sebstva.

Novo moralno sebstvo in dvojna ontologija
To moralno sebstvo se manifestira skozi prirojeno moralno substanco 
(xingti 性體), ki združuje vse, kar sestavlja Kantov koncept praktičnega ra-
zuma, vključno s svobodno voljo. Ta moralna substanca temelji v izvorni 
srčni zavesti (ben xin 本心), ki se manifestira kot pojavna oblika brezmej-
ne srčne zavesti (wuxiande zhixin 无限的智心) in predstavlja dodelavo ne-
okonfucijanskega koncepta prirojenega znanja (praznanja; liangzhi 良知). 
Ta opredelitev predstavlja osnovo moralnega delovanja; je transcendentna 
in neskončno univerzalna. Kot oblika neskončne srčne zavesti se pojavlja 
kot predpogoj za dejansko uresničitev kategoričnega imperativa, ki je tudi 
sam po sebi neskončen. Mou Zongsan je svobodno voljo razumel kot kon-
stitutivni element moralnega subjekta. Takšno razumevanje je nujno ukore-
ninjeno v stališču, po katerem ta volja predstavlja osnovni razlog za kakršno 
koli dejanje. V tem pogledu je moralno sebstvo enako božanski zavesti ter 
zato absolutno in neskončno.

Neskončni um se manifestira v Moujevem konceptu intuitivnega razuma ali 
intelektualne intuicije (zhide zhijue 智的直覺), ki se bistveno razlikuje od 
Kantovega koncepta. Mou je verjel, da je Kantova delitev med noumenoni 
in fenomeni potrebna. Vendar je po njegovem mnenju glavna nedoslednost 
Kantove filozofije v tem, da je ta nemški filozof možnost intuitivnega razuma, 
ki omogoča dostop do noumenalne sfere, pripisal samo Bogu in božanski za-
vesti ali božanskemu spoznanju (shende zhixing 神的知性, Mou 1971, 51). V 
svoji konceptualizaciji moralnega sebstva kot novega, modernega kitajskega 

7	 这二者皆在免去對立：它或者把對象收進自己的主體裡面來，或者把自己投到對象
裡面去……內收則全物在心，外投則全心在物。其實一也。這裡面若強分能所而說一
關係，便是「隸屬關係」（sub-ordination）。聖賢人格之「化」是如此；聖君賢相的
政體，君相對人民的關係猶如父母對子女，子女不是父母的敵體，亦是如此。

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   113Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   113 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



114

Jana S. Rošker

subjekta je Mou poskušal preseči to »nedoslednost« na naslednji način: prvi 
korak je izhajal iz budističnega koncepta dvojne zavesti (yi xin er men 一心
二門). Na podlagi tega je Mou Zongsan postavil tezo, po kateri ljudje obsta-
jajo v dvonivojski ontologiji, kar pomeni, da sta dve sferi oprijemljiva (zhide 
執的) in neoprijemljiva (wuzhide 無執的) svetova. Kot taki sta opremljeni z 
dvonivojskim umom, končnim in neskončnim. Po njegovem mnenju imajo 
ljudje tudi intuitivni razum (zhide zhijue 智的直覺), ki jim omogoča dostop 
do »stvari samih po sebi.«8

Ta teza je še vedno združljiva s Kantovo omejitvijo spoznanja na raven feno-
menov, saj Mou verjame, da intuitivni razum ni vrsta kognicije, temveč razu-
mevanje vrednot. Po Moujevem mnenju je intuitivni razum (ali intelektualna 
intuicija) ključnega pomena za celoten sistem, ki v nasprotju s Kantom ni zgolj 
metafizika morale, ampak sistem moralne metafizike. Mou je bil prepričan, 
da je popravil vrzel v Kantovi miselni liniji in da bi lahko Kantov filozofski sis-
tem našel dokončanje v kitajski filozofiji. Mou je trdil, da lahko po tej miselni 
liniji zgradi veljavno moralno metafiziko, kar Kantu ni uspelo.

Ta model bomo začeli pojasnjevati s podrobnejšim pregledom nekaterih naj-
pomembnejših implikacij Moujevega dualističnega pogleda na realnost.

V okviru svoje »dvojne ontologije« je Mou Zongsan (1975, 37–40) videl oba 
tipa sebstva v komplementarnem odnosu; vendar je verjel, da konfucijanstvu 
(in kitajski kulturi na splošno) ni uspelo razviti ideje resničnega, to je konkret-
nega, individualnega sebstva. Ena od pomembnih posledic tega neuspeha 
je bila odsotnost epistemološke osnove za razvoj tehnologije in znanstvene 
miselnosti.

Zgodovinsko gledano so konfucijanska teoretična dela intuicijo vedno 
obravnavala kot manifestacijo osebnosti modreca ali svetnika, torej v smis-
lu magičnih učinkov modrosti. Ti učinki so bili vedno postavljeni znotraj 
človečnosti (ali vzajemnosti, ren 仁) in zato se niso mogli ločiti od nje, niti 
začasno, da bi pridobili »čisto spoznanje«. Po Moujevem mnenju je to raz-
log, zakaj se logika in matematika nikoli nista razvili na Kitajskem9 (Mou v 
Han in Zhao 1994, 176).

Mou je zato predlagal idejo moralnega sebstva, ki se je sposobno zavestno 
zanikati. Lahko prehaja iz sfere neskončnosti v sfero končnosti in obratno. 

8	 Treba je upoštevati, da se ta koncept človeške intelektualne intuicije nanaša pretežno na 
transcendentalno sfero.

9	 在以前的儒家學術發展中，始終是停在聖腎人格中的直覺形態上 ,  及
智慧輝妙用的型 … 它總是上屬而渾化於仁中 ,  而未暫時脫離呼仁而成為
「純粹的知性」.  因此 ,  邏輯數學都出不來。

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   114Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   114 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



115

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

V tem spominja na transcendentno dinamiko Heglovega absolutnega duha. 
Vendar, kot bomo videli v nadaljevanju, se Moujev dialektični model razlikuje 
od tistega, ki ga je razvil Georg Wilhelm Friedrich Hegel, ki je izjavil:

Namesto da bi se uresničila v razmerju vzročnosti, se je neskončnost v 
njem razdrobila. Neskončno je samo po sebi povezava nepovezanega, je 
enostavnost, ki postane drugo samo sebi, ki je nato drugo samega sebe 
in s tem prva enostavnost. (Hegel 1986, 68)

Vendar Moujev model samonegacije moralnega sebstva ustreza glavnim zna-
čilnostim njegove »dvojne ontologije«. V tem okviru dualističnih razmejitev 
znotraj subjekta obstajata dve vrsti resnice – ekstenzionalna in intenzional-
na. Po Moujevem mnenju je zahodna znanost razvila predvsem ekstenzio-
nalno resnico, medtem ko se je kitajska miselnost osredotočala predvsem na 
intenzionalno.

Na področju epistemologije obstajata dve obliki razuma, ki ustrezata tema 
dvema resnicama: funkcionalni in konstruktivni. Prvi se je manifestiral v 
okviru kitajske intelektualne zgodovine, ki je razvila moralni (daode zhu-
ti 道德主體) in umetniški (yishuxing zhuti 藝術性主體) subjekt. Drugega 
lahko najdemo v zahodni znanosti, ki je ustanovila koncept kognitivnega 
(spoznavnega) subjekta (renshi zhuti, zhixing zhuti 認識主體，知性主體). 
Mou je sklenil, da kulturni duh, ki je zakoreninjen v funkcionalnih resni-
cah, ne more zagotoviti temeljev za razvoj demokracije in/ali znanosti, zato 
je morala Kitajska, da bi aktivirala empirični subjekt ali zunanje sebstvo, 
razviti kognitivni subjekt kot produkt konstruktivnega razuma. Prevedeno v 
tradicionalne kitajske kategorije, morala je razviti novega, bolj aktivnega in 
vplivnega »zunanjega vladarja«.

Stari notranji modrec, novi zunanji vladar in 
samonegacija moralnega sebstva
Tradicionalni konfucijanci so koncept tako imenovanega zunanjega vladarja 
prevzeli iz daoističnega klasika Zhuangzi, kjer je bil opredeljen kot osebnost, 
ki je zaradi svoje združitve z lastnim »notranjim modrecem« sposobna vzpo-
staviti idealno človeško Pot.10 V konfucijanskih diskurzih je šlo za ideal mo-
ralnega vladanja. Prva generacija modernih konfucijancev je imela podoben 

10	 内聖外王之道 (Zhuangzi 2014, Tianxia 1). V tem poglavju je Zhuangzi opozoril, da lahko Pot 
postane skrita ali zamegljena, če ne znamo slediti kozmičnemu redu daota. Tu je neisheng 
waiwang metafora za prefinjeno osebo, ki kultivira svoje intimno duhovno sebstvo, obenem 
pa je aktivno vpletena v družbene zadeve.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   115Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   115 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



116

Jana S. Rošker

pogled na ta tradicionalni ideal »zunanjega vladarja«, vendar so poudarjali 
tudi pomen znanstvenega znanja. Člani druge generacije so sklenili, da je 
takšna idealna moralna vladavina v njihovi družbeni realnosti nedosegljiva, 
zato je bil njihov »novi zunanji vladar« v veliki meri pogojen z zahodno zna-
nostjo in demokracijo.

V svoji teoriji samonegacije moralnega sebstva, v kateri to prehaja iz sfere 
transcendentne morale v sfero konkretnega (spoznavnega, političnega in 
družbenega) delovanja, torej iz sfere »notranjega modreca« v sfero »zuna-
njega vladarja«, je Mou Zongsan obema oblikama sebstva pripisal ustrezno 
predstavitev razuma. Moralno sebstvo, ki je postavljeno znotraj »ontologije 
neoprijemljivosti« (wuzhide cunyoulun 無執的存有論), tako ustreza funkci-
onalni reprezentaciji razuma (lixingzhi yunyong biaoxian 理性之運用表現); 
vendar pa v svoji samonegaciji (ziwo kanxian 自我坎陷), ki se manifestira v 
spoznavnem subjektu in je postavljena znotraj »ontologije oprijemljivega« 
(zhide cunyoulun 執的存有論), ustreza konstruktivni reprezentaciji razuma 
(lixingzhi jiagou biaoxian 理性之架構表現).

notranji modrec zunanji vladar
ontologija neoprijemljivosti ontologija oprijemljivega
moralno sebstvo empirično sebstvo
funkcionalna reprezentacija razuma konstruktivna reprezentaciji razuma

Obe fazi sta torej komplementarni in faza, v kateri moralno sebstvo prehaja 
(samonegacija) v empirično sebstvo, je zato zgolj začasna. Tako kot drugi mo-
derni konfucijanci je tudi Mou Zongsan dojemal moralno sebstvo (to je »no-
tranjega modreca«) kot temelj (Lee 2001, 14) in nujni predpogoj za kakršno 
koli civilizirano družbo. Hkrati njegovo empirično sebstvo, ki je obdarjeno 
s »konstruktivno reprezentacijo razuma«, ne nasprotuje morali. Empirično 
sebstvo, ki se manifestira v »novem zunanjem vladarju« in predstavlja nujni 
predpogoj za modernizacijo Kitajske, je amoralno le v smislu pomanjkanja 
moralnega vrednotenja naravnega sveta. Ta »novi zunanji vladar« je osre-
dotočen na »instrumentalno racionalnost« (mudi helixing 目的和理性), ki 
se v dialektičnem razvoju komplementarnih odnosov med obema fazama 
vedno vrača na osnovno področje moralnega sebstva, ki deluje v okviru »ra-
cionalnosti vrednot« (jiazhi helixing 價值和理性). V zvezi s tem Lee Ming-
-huei (2001, 17) izpostavlja, da je v nasprotju z Moujevim komplementarnim 
modelom problem Webrovega koncepta moderne racionalizacije v tem, da 
ostaja ujet v fazi ciljne racionalizacije (Zweckrationalität), ki bi morala vedno 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   116Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   116 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



117

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

ostati ukoreninjena v aksiološki izbiri glavnih usmeritev in ciljev, ki so jo pro-
izvedli. Tako Webrov model racionalnosti ostaja ujet v statičnem okviru izoli-
ranega in statičnega moralnega subjekta:

»Instrumentalna racionalnost«, kot jo najdemo v razvojnih procesih za-
hodne družbene tehnologije, je nastala iz »racionalnosti vrednot«, ki so 
podlaga za izbiro njenih usmeritev (ali ciljev); vendar je pretiran pouda-
rek na »ciljni racionalnosti« postopoma pripeljal do popolnega pozablje-
nja razlogov, zaradi katerih je bila tehnologija prvotno razvita (ibid.).11 

Zaradi svojega prepričanja o nujnosti vzpostavitve empiričnega, svobodnega 
subjekta, ki bi lahko zadostil zahtevam azijske in kitajske modernizacije, je 
Mou Zongsan poskušal spremeniti tradicionalno komplementarno enotnost 
v odnosu med notranjim modrecem in zunanjim vladarjem (neisheng wa-
iwang 内聖外王). S sprejetjem kantovskega dualističnega okvira je poskušal 
ta odnos postaviti v dualistično obliko, definirano z demarkacijsko črto med 
moralnim in empiričnim subjektom. V tem poskusu je mogoče zaznati vzpo-
rednico z njegovim splošnim prepričanjem o nujnosti kantovskega ločevanja 
med stvarmi samimi po sebi na eni strani in človeško percepcijo teh stvari 
na drugi strani. Kot smo videli, je to demarkacijsko črto poskušal preseči s 
pomočjo svojega koncepta brezmejne srčne zavesti oziroma intuitivnega ra-
zuma. Podobno je poskušal preseči dualistično demarkacijo, ki opredeljuje 
antipode transcendentnega in empiričnega sebstva.

Da bi vključili koncept aktivnega kognitivnega subjekta, ki je bil bistven tako 
za razvoj znanosti kot za vzpostavitev demokratičnega družbenega sistema, 
je bilo treba tradicionalni koncept moralnega sebstva preoblikovati v proce-
su prej omenjene samonegacije (ziwo kanxian 自我坎陷). Vendar pa je bila 
takšna samonegacija subjekta videna zgolj kot začasna faza v »dialektičnem 
procesu« (Mou 1995, 94), kajti če bi statična, primarna pozicija moralnosti 
izključevala priznanje celotne pluralnosti znanja, bi njena popolna odsotnost 
imela uničujoče posledice za družbo (ibid., 95). V dialektičnem procesu, ki je 
povezoval možnost pridobivanja znanstvenega znanja z aksiološko regulacijo 
(ali moralnim vodstvom), je bilo moralno sebstvo tako videno kot »most, ki 
povezuje konfucijanstvo z moderno demokracijo« (ibid., 97).

Nekateri učenjaki menijo, da je to glavni prispevek Mou Zongsana k sodob-
nim konfucijanskim poskusom razvoja ter modernizacije semena demokraci-
je in znanosti, ki jih najdemo v kitajski intelektualni tradiciji:

11	 “在西方社會科技發展的過程中,‘目的合理性« 的動力源系由目的選擇中的‘價值和理性’
所提供的, 但是‘目的合理性’過度膨脹的結果卻使‘價值和理性’日益萎縮,使人忘卻了原
先發展科技的目的。”

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   117Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   117 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



118

Jana S. Rošker

Če gledamo z vidika razvoja demokracije in znanosti, dialektični razvoj 
moralnega sebstva seveda ni edina možnost. Toda če gledamo z vidika 
konfucijanstva, ki je bilo prevladujoči dejavnik pri določanju vrednostnih 
sistemov v kitajski kulturi, se zdi Mou Zongsanov teoretični okvir vključe-
vanja demokracije prek notranjega dialektičnega razvoja konfucijanstva 
pomemben za ohranjanje dolgoletne nacionalne suverenosti Kitajske.12 
(He 1996, 97–8)

Mou in Hegel: dva različna dialektična modela?
Kot je bilo omenjeno, je bil Mou Zongsan edini teoretik druge generacije, ki je 
poskušal spremeniti tradicionalno komplementarno enotnost v odnosu med 
notranjim modrecem in zunanjim vladarjem ter jo formulirati v dualistično 
obliko, definirano z razlikovanjem med moralnim in empiričnim sebstvom. 
Ta pristop je bil posledica njegovega prepričanja o potrebi po vzpostavitvi 
empiričnega, svobodnega sebstva, ki bi lahko izpolnjevalo zahteve azijske in 
kitajske modernizacije, in je bil v skladu z njegovim splošnim prepričanjem 
o nujnosti kantovskega ločevanja med stvarmi samimi po sebi in človeško 
percepcijo le-teh. Kot že omenjeno, je poskušal preseči to omejitev z uved-
bo koncepta brezmejne srčne zavesti ali intelektualne intuicije. Prav tako je 
poskušal v dualistično razmerje uvesti dinamiko komplementarnosti, saj bi 
to definiralo antipode transcendentnega in empiričnega sebstva. Vendar pa 
se z uporabo te metode zastavlja vprašanje, ali je njegov koncept samone-
gacije subjekta resnično elaboracija tradicionalne komplementarnosti med 
notranjim in zunanjim sebstvom ali pa njegov model predstavlja zgolj bolj 
sofisticirano in strukturirano reprodukcijo tradicionalnih binarnih kategorij,13 
kot so jih uporabljali drugi moderni konfucijanci.

12	 當然, 就民主與科學的發展而論, 此一道德理性辯證開展的過程, 並非唯一之進路… 不
過, 就儒學為中國文化價值系統之主流, 牟宗三透過儒學内在辯證開展以融通現代民主
的理論建構, 就中國長久的立國之道而言, 確有其重大的意義。

13	 Binarne kategorije (duili fanchou 對立範疇) so ena od temeljnih značilnosti tradicionalne kitaj-
ske filozofije. Ta dualnost skuša doseči najbolj resnično (možno) stanje dejanskosti skozi relativ-
nost, izraženo v odnosu med dvema nasprotujočima si pojmoma. Nekaj znanih binarnih kate-
gorij je: yinyang 陰陽 (sončno/senčno), tiyong 體用 (substanca/funkcija), mingshi 名實 (ime ali 
koncept / realnost), liqi 理氣 (struktura / vitalna ustvarjalnost), benmo 本末 (korenine/krošnja). 
Kot je poudaril Graham (1989, 286), so bile razlike videne v binarnih izrazih in predvsem med 
pari nasprotij (celo figure in barve so bile reducirane na kvadratno/okroglo in belo/črno). Ko jih 
narišemo in prepoznamo ponavljajoč se ali trajen vzorec (na primer belo, veliko, kvadratno, trdo 
ali težko), lahko kamen ločimo od drugih stvari na enak način, kot izrežemo kos blaga ali odre-
žemo kos mesa. Stvari niso bile videne kot izolirane, vsaka s svojimi esencialnimi in naključnimi 
značilnostmi; namesto tega so bile razlikovalne lastnosti večinoma videne kot relativne.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   118Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   118 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



119

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

Mou je samonegacijo moralnega sebstva videl kot del dialektičnega procesa, ki 
aktivira ekstenzionalno resnico, empirično sebstvo, spoznavni subjekt in kon-
struktivni razum. Vendar ta »dialektični proces« nadzorujeta svobodna volja in 
moralna avtonomija, ki sta njegov protipol ter aktivirata intenzionalno resnico, 
transcendentalno sebstvo, moralni/umetniški subjekt in funkcionalni razum. 

V okviru hegeljanske dialektike tega procesa ni mogoče obravnavati kot kla-
sično obliko dialektike, saj mu manjka potrebna napetost med dvema ena-
ko pomembnima in medsebojno protislovnima stranema, ki ju predstavljata 
teza ter njena negacija, to je antiteza.

Mou Zongsanov model zato ne more proizvesti nobene oblike sinteze, saj se 
v hegeljanski dialektiki sinteza lahko proizvede le z vzajemno sublacijo (Au-
fhebung) obeh, tako teze kot antiteze. V Heglovi dialektiki se oba protipola 
medsebojno izključujeta; sinteza, ki predstavlja tretjo stopnjo dialektičnega 
procesa, je kvalitativno drugačna stopnja, v kateri so pozitivni (progresivni) 
deli dveh medsebojno nasprotujočih si polov ohranjeni, medtem ko so ne-
gativni odstranjeni. Vendar pa je Moujevo moralno sebstvo neskončno, vse-
obsegajoče in splošno. Je integralno ali celovito in implicira samo bistvo dob-
rote v smislu ontohermenevtične (ali ontoepistemološke) vrednosti, zato ne 
more predstavljati teze, ki bi bila negirana; prav tako ne more predstavljati 
»pozitivnega« ali »progresivnega« dela sinteze, v kateri bi bili določeni ele-
menti odstranjeni in bi ostali le pozitivni. Tako Moujevega koncepta moralne-
ga sebstva očitno ni mogoče umestiti v okvir hegeljanske dialektike.

Poleg tega je v Heglovi dialektiki antiteza reakcija na tezo, ki je teza sama ne 
more aktivno povzročiti. V Heglovem modelu je antiteza neodvisna sila ali 
entiteta, ki predstavlja zunanjo reakcijo na tezo. Vendar pa po Moujevem 
razumevanju teza (to je moralno sebstvo) aktivno negira samo sebe, da bi 
spodbudila empirično sebstvo, ki (kot je razvidno iz tradicionalnega kitajske-
ga komplementarnega modela notranjega modreca in zunanjega vladarja) 
tvori del samega sebe. Skratka, v hegeljanskem modelu je antiteza ločena od 
teze, kar pa ne velja za Moujevo filozofijo.

Razlog za glavne nedoslednosti v Mou Zongsanovem modelu novega subjek-
tiviziranega moralnega sebstva bi lahko bil v tem, da je šel predaleč pri spre-
jemanju globljih ravni Kantove demarkacije med stvarmi samimi po sebi in 
stvarmi, kakor jih zaznavajo ljudje. S tem ko ljudem daje intuitivni razum, kot 
predlaga Moujeva teorija, in s tem ko mu omogoči delovati kot aksiološki 
kriterij, ki določa (in ustvarja) obstoj, njegova teorija ne rešuje Kantovih po-
manjkljivosti in prav tako ne zagotavlja koherentne razlage »dialektičnega« 
procesa, ki ga ponuja samonegacija moralnega sebstva.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   119Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   119 24. 07. 2025   14:56:4824. 07. 2025   14:56:48



120

Jana S. Rošker

Potrebujemo nov referenčni okvir, če želimo razrešiti statično naravo, na ka-
teri temelji ta dialektični model, ter raziskati nadaljnje možnosti kreativnega 
združevanja duhovnega in fizičnega obstoja, ideje in snovi, subjekta in objek-
ta. Mogoče bi bilo smiselno razmisliti o uporabi klasičnega kitajskega načela 
korelativnosti ali komplementarnosti, ki bi lahko ponudilo resnično dinami-
čen model, ki bi morda presegel omejitve klasične dialektike. Vendar pa Mou 
v svoji teoriji ni uporabil čiste oblike tega tradicionalnega kitajskega modela, 
ampak je trdil, da je njegov model samonegacije moralnega subjekta nadgra-
jen model hegeljanske dialektike.

Zahvala
Avtorica se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in ino-
vacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski 
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija
Graham, A. C. 1989. Disputers of the Tao–Philosophical Argument in Ancient 

China. Čikago: Open Court Publishing.
Han, Qiang 韓強, Guanghui Zhao 趙光輝. 1994. Wenhua yishi yu daode lixing 

– Gang Tai xin rujia Tang Junyi yu Mou Zongsande wenhua zhexue 文化意
識與道德理性 – 港台新儒家唐君毅與牟宗三的文化哲學. Shenyang: 
Liaoning renmin chuban she.

He, Xinquan 何信全. 1996. Ruxue yu xiandai minzhu – Dangdai xin rujia 
zhengzhizhexue yanjiu 儒學與現代民主 – 當代新儒家政治哲學研究. 
Tajpej: Zhongyang yanjiu yuan.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1986. The Jena System, 1804–5: Logic and 
Metaphysics. Kingston in Montreal: McGill-Queen’s University Press.

Lee, Ming-Huei 李明輝. 2001. Dangdai ruxuede ziwo zhuanhua 當代儒學的
自我轉化. Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Makeham, John, ur. 2003. New Confucianism. A Critical Examination. New 
York: Palgrave Maximilians.

Mou, Zongsan 牟宗三. 1971. Zhide zhijue yu Zhongguo zhexue 智的直覺與
中國哲學. Tajpej: Taiwan shangwu yinshu guan.

—. 1975. Xianxiang yu wu zishen 現象與物自身. Tajpej: Xuesheng shuju.
—. 1984. Shengmingde zhexue 生命的哲學. Tajpej: Sanmin shuju.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   120Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   120 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



121

Mou Zongsanova negacija moralnega sebstva : nov dialektični model?

—. 1985. Yuanshan lun 圓善論 (On Summum Bonum). Tajpej: Xuesheng 
shuju. 

—. 1988. Zhou yide ziran zhexue yu daode hanyi 周易的自然哲學與道德涵
義. Tajpej: Wenjin chuban she.

—. 1989. Wushi zishu 五十自述. Tajpej: Penghu chuban she.
—. 1995. »Zhengdao yu zhidao, di san zhang 政道與治道, 第三章.« V Xian-

dai xin ruxue xue’an 現代新儒家學案, Vol. 3, uredila Keli Fang 方克立 in 
Jinquan Li 李錦全, 89–102. Peking: Zhongguo shehui kexue chuban she.

Tang, Refeng. 2002. »Mou Zongsan on Intellectual Intuition.« V Contempo-
rary Chinese Philosophy, uredila Cheng Chung-Ying in Nicholas Bunnin, 
235–346. Oxford: Blackwell Publishers.

Zhuangzi 莊子. 2014. Spletna baza Chinese Text Project. Pre-Qin and 
Han. Privzeto 7.  julija 2014. http://chinese.dsturgeon.net/ text.
pl?node=3925&if=en.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   121Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   121 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

http://chinese.dsturgeon.net/
http://text.pl?node=3925&if=en
http://text.pl?node=3925&if=en


Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   122Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   122 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



123Téa Sernelj

Novi metodološki pristopi k 
preporodu konfucijanstva v 
dvajsetem stoletju: Xu Fuguanova 
hermenevtična metoda dinamičnega 
in strukturnega holizma

Moderni konfucijanec Xu Fuguan 徐復觀 (1904–1982) je bil zgo-
dovinar idejne tradicije predqinske Kitajske, ki se je prvenstveno 
osredotočal na njene družbeno-kulturne značilnosti. Poleg tega je 

bil izjemen filolog, politolog, pa tudi literarni in umetnostni kritik. V okviru 
idejne zgodovine je seveda obširno študiral filozofijo, ni pa ustvaril lastnega 
filozofskega sistema. Bil je edini v drugi generaciji modernih konfucijancev, 
ki je nasprotoval ideji, da je za prenovo konfucijanstva potrebna izgradnja 
nove ontologije in metafizike.1 Konfucijanska prenova naj bi bila primarno 

1	 Druga generacija modernih konfucijancev, ki je od leta 1949 dalje delovala na Tajvanu, je 
poleg Xu Fuguana vključevala Mou Zongsana (1909–1995), Tang Junyija (1909–1978) in Fang 
Dongmeija (1899–1977), vsi pa so se ukvarjali s problemom, kako ponovno ovrednotiti in 
prilagoditi kitajsko, predvsem konfucijansko intelektualno tradicijo potrebam modernizacije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   123Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   123 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



124

Téa Sernelj

osnova za ohranjanje kulturne tradicije in identitete v kontekstu moderniza-
cije Kitajske v dvajsetem stoletju, na katero so močno vplivali zahodni inte-
lektualni diskurzi.

Xu Fuguanov argument proti izgradnji metafizike in ontologije je temeljil 
na stališču, da pragmatično jedro tradicionalne kitajske misli ni vodilo do 
konstrukcije strukturiranega metafizičnega sistema, kot so ga razvili antični 
Grki. Po njegovem mnenju je bil razlog za to v tem, da se je v antični Ki-
tajski ideja etike razvila neposredno iz mitološke družbe in je temeljila na 
božanskem jedru človeka. Etika zato ni imela nobene zveze z metafiziko, kaj 
šele z religijo.

Po Xuju so se etika in morala ter vse osrednje konfucijanske vrline razvile na 
podlagi koncepta zaskrbljene oziroma tesnobne zavesti (youhuan yishi 憂患
意識).2

Xu je obširno proučeval družbenopolitično teorijo tradicionalne in moderne 
Kitajske ter zagovarjal idejo, da je edina rešitev za Kitajsko v moderni dobi 
vzpostavitev demokracije. Demokracija, je trdil Xu, bi tako zamenjala avtori-
tarni režim, ki je prevladoval na Kitajskem po dinastiji Han (202 pred našim 
štetjem – 220 našega štetja), in omogočila kitajski družbi enakovredno so-
delovanje v globaliziranem svetu, hkrati pa prispevala tudi etični sistem, ki 
temelji na demokratičnih vrednotah, namreč vrednosti človeka in varovanju 
človekovih pravic ter samokultivacije in refleksije moralnega sebstva, ki iz-
hajata iz izvornega konfucijanstva. V tem oziru je Xu Fuguan ogromno truda 
vložil v zgodovinsko in besedilno analizo klasičnih konfucijanskih besedil, s 
katero je pokazal demokratično jedro izvornega konfucijanstva ter se zavze-
mal za njegovo ohranitev in vpeljavo v sodobni Kitajski.

V tem prispevku bomo proučili Xu Fuguanovo metodologijo raziskovanja ki-
tajske idejne tradicije, ki bo pokazala njegov inovativni in ustvarjalni pristop 
k interpretaciji zgodovinskega razvoja ter konceptualnega pomena konfuci-
janske misli. V tem kontekstu se ta prispevek osredotoča tudi na vprašanje, 
ali niso ti pristopi nastali pod neposrednim ali posrednim vplivom evropskih 
hermenevtičnih teorij tistega časa.

2	 Xujeva analiza in interpretacija koncepta tesnobne zavesti sta zagotovo med njegovimi naj-
večjimi prispevki k razumevanju kitajske idejne zgodovine. To tudi odgovarja na vprašanje, 
zakaj se na Kitajskem nikoli ni razvila monoteistična religija, čeprav so bila proizvodna sred-
stva in odnosi na takšni ravni, da so vodili v tovrsten preobrat v drugih visoko razvitih civi-
lizacijah v istem zgodovinskem obdobju. Za podrobno analizo in razlago tega koncepta glej 
Huang 2018a in Sernelj 2020.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   124Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   124 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



125

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Problem metodologije raziskovanja zgodovine v prvi 
polovici dvajsetega stoletja
Po letu 1949 so se moderni konfucijanci v izgnanstvu ukvarjali s problemom, 
v kakšno smer se razvija kitajska kultura in kaj se bo z njo zgodilo v prihodno-
sti. Zanje konfucijanstvo ni predstavljalo zgolj razlagalnega sistema za opiso-
vanje sveta, ampak tudi program za vodenje transformacijskih sprememb v 
svetu (Huang 2018b, II/2). Rešitev za trpljenje Kitajske v dvajsetem stoletju 
so tako iskali na podlagi konfucijanskih študij. Ideali modernih konfucijancev 
niso bili omejeni le na prizadevanje za oživitev in rehabilitacijo lastne idejne 
tradicije, temveč jim je bilo kristalno jasno, da se intelektualni proces moder-
nizacije konfucijanstva lahko začne le na podlagi njegove sinteze z idejami, 
uvoženimi iz evro-ameriške filozofije, saj je bilo to kulturno ozadje, iz katere-
ga je modernizacija pravzaprav izšla.

Predpostavljeno sprejemanje zahodnih modelov demokracije in znanosti, ki 
naj bi Kitajsko popeljali iz zaostale v modernizirano družbo, je torej privedlo 
do novega razmisleka o vlogi in pomenu konfucijanske intelektualne tradi-
cije. Glavno vodilo modernih konfucijancev je torej bilo oživiti tradicionalno 
kitajsko intelektualno tradicijo, ki je temeljila na izvornem konfucijanstvu in 
neokonfucijanstvu dinastij Song ter Ming, v kombinaciji s poglobljenim po-
znavanjem zahodnih filozofskih konceptov in kulturnih značilnosti. Ta proces 
je pomenil reprodukcijo konfucijanskega intelektualnega sistema mišljenja, 
ki je temeljil na reinterpretaciji in redefiniciji konfucijanskih konceptov na 
podlagi zahodnih filozofskih sistemov (Chang et al. 2018, 53).

Druga generacija je v procesu modernizacije zavzela stališče, da mora Kitaj-
ska ohranjati in razvijati pomembne elemente lastne tradicije, saj so v njih 
zametki njenega demokratičnega in znanstvenega razvoja. Za razliko od ve-
čine drugih kitajskih intelektualnih struj tistega časa, katerih zagovorniki so 
bili prepričani, da je konfucijanska ideologija glavna ovira za modernizacijo 
Kitajske, je bila druga generacija prepričana, da je ta združljiva tako z zna-
nostjo kot z demokracijo in da vzhodnoazijskim družbam ne bo uspelo razviti 
sodobnih demokratičnih družbenih sistemov, če ne bodo zajeli in upoštevali 
različnih segmentov konfucijanske tradicije (ibid., 97).

V petdesetih in šestdesetih letih dvajsetega stoletja je prišlo do polemike 
med modernimi konfucijanci, ki so delovali na Tajvanu in v Hongkongu, ter 
liberalno strujo tajvanskih intelektualcev, ki jo je vodil Hu Shi 胡適 (1891–
1962), o tem, ali sta konfucijanstvo in kitajska kultura sploh primerna za ra-
zvoj demokracije, znanosti in tehnologije. Ta struja je zagovarjala popolno 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   125Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   125 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



126

Téa Sernelj

pozahodenje in menila, da v kitajski politični misli ni ničesar, kar bi bilo 
vredno proučevati in prevzeti v procesu modernizacije. Tajvanski liberalci 
so zato trdili, da je za modernizacijo treba radikalno prekiniti s konfucijan-
skim načinom razmišljanja (Rošker 2019, 255).3 Moderni konfucijanci pa so 
menili, da demokracija, znanost in tehnologija sicer niso v ospredju tradi-
cionalnega konfucijanstva, vendar to ne pomeni, da ovirajo modernizacijo 
kitajske družbe. 

V reševanju nastale krize so moderni konfucijanci skušali oživiti konfuci-
janstvo tako, da so se bodisi opirali na Kantovo in Heglovo misel bodisi iskali 
osnovo konfucijanske prenove kitajske kulture v reinterpretaciji zgodovine ki-
tajske misli. Po mnenju Huang Chun-chiehja (2018b, II/4–18) lahko tajvansko 
in hongkonško moderno novo konfucijanstvo razumemo tudi kot novo me-
todologijo. Njeni predstavniki so po eni strani kritizirali kitajsko hermenevti-
ko šole Qian-Jia4 (Qianjia xuepai 乾嘉學派), ki se je razvila v času vladavine 
cesarjev Qianlonga 乾隆 (1735–1796) in Jiaqinga 嘉慶 (1796–1820), po drugi 
strani pa scientizem, ki je izhajal iz prevzemanja zahodnega znanja.

Xu Fuguan je močno nasprotoval besedilni kritiki šole Qian-Jia in njenemu 
zatekanju k filološkim in fonološkim metodam, študiju jezika, bibliografi-
ji in naboru klasičnih del. Po Xujevem mnenju je šola Qian-Jia popolnoma 
zanemarila proučevanje človeškega razuma, medosebnih odnosov, har-
moničnega sobivanja in osebne prakse, torej področja, ki so prevladovala 
od zgodnje dinastije Zhou (med enajstim in tretjim stoletjem pred našim 
štetjem) do dinastije Qing (1644–1911). Xu je sicer priznaval, da je metoda 
šole Qian-Jia vsebovala neko razsežnost realizma, vendar njihova vrsta re-
alizma ni upoštevala resničnih zgodovinskih kontekstov besedil. Predstav-
nika prve generacije modernega konfucijanstva, Xiong Shili (1885–1968) in 
Qian Mu (1895–1990) sta prav tako zavračala metodo šole Qian-Jia, ki je 
prevladovala pri sprejemanju zahodne znanstvene metodologije (prav tam). 
Z drugimi besedami, problem metodologije oziroma pomanjkanja le-te je 
bil v središču intelektualnih razprav v prvi polovici dvajsetega stoletja. He 
Bingsong 何炳松 (1890–1946) je na primer v svojem delu Nov pogled na 

3	 Xu Fuguan je to liberalno strujo, ki jo je vodil Hu Shi, ostro kritiziral in si zato nakopal številne 
težave. Med drugim tudi to, da je leta 1970 izgubil položaj na Univerzi Donghai v Taizhongu 
(tam je bil od leta 1955 dalje profesor kitajske književnosti), ker je bil Hu Shi predsednik Aca-
demie Sinice (1957–1962) in njegovo ime je tudi po njegovi smrti leta 1962 v političnih krogih 
imelo zelo velik vpiv (Lee 1998, 130).

4	 Imenovana tudi šola hanskih študij (Hanxue 漢學), ki je konfucijanska besedila razlagala 
predvsem s filološkimi metodami (xungu 訓詁) in se opirala izključno na izvirnike konfuci-
janskih klasikov, ki so nastali med dinastijo Han (glej Theobald 2022). Moderni konfucijanci 
konfucijanstva dinastije Han niso videli kot del prave konfucijanske tradicije.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   126Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   126 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



127

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

splošno zgodovino (Tongshi xinyi 通史新義), ki je izšlo leta 1927, potožil, da 
četudi so kitajski zgodovinarji zapisali marsikaj pomembnega, niso posve-
čali dovolj pozornosti teoriji in metodologiji svojega raziskovanja, zato naj 
bi prav njegova knjiga predstavila metodologijo zahodne znanosti zgodovi-
nopisja (prav tam). Leto pozneje, leta 1928, je bila v Tajpeju ustanovljena 
Academia Sinica in humanistično raziskovanje, vključno z zgodovinopisjem, 
je vstopilo v novo in pomembno fazo. Fu Sinian 傅斯年 (1896–1950), ki je 
bil privrženec Hu Shija in ustanovitelj Inštituta za zgodovino in filologijo na 
Academiji Sinici, je jasno razložil akademijin cilj, ki je bil razvoj sodobnih 
znanosti, ne pa spodbujanje tako imenovanih tradicionalnih disciplin. Cilj je 
torej bil obravnavati študij zgodovine in filologije po metodah naravoslovnih 
znanosti. Ta usmeritev, namreč razvoj sodobnih znanosti, je bila tesno pove-
zana s scientizmom, strujo, ki je prevladovala na področju kitajske misli na 
začetku prve polovice dvajsetega stoletja. Fu Sinian in drugi raziskovalci so 
začeli uvajati nemško šolo zgodovine znanosti, kar je privedlo do tega, da je 
proučevanje zgodovinskega gradiva postalo glavna vsebina zgodovinskega 
raziskovanja na Inštitutu (prav tam). Fu je trdil, da je sodobno zgodovinopis-
je ravno proučevanje zgodovinskih virov, pri čemer naravoslovje zagotavlja 
potrebno orodje za urejanje zgodovinskega gradiva. Ta pozitivistični pristop 
k raziskovanju idejne zgodovine, prevzet iz nemške šole, je močno zagovarjal 
prav Fu Sinian. Fujev cilj je bil razložiti vprašanja o idejni zgodovini s filolo-
ške perspektive, saj je filozofija stranski produkt jezika (argument, ki ga je 
prevzel z Zahoda). Fu Sinianov pristop k raziskovanju zgodovinopisja je bil 
po letu 1949 sprejet tudi med zgodovinarji na Tajvanu in je bil zelo vpliven. 
Zavračal je metafiziko in izključeval vse interpretacije idejne zgodovine zunaj 
zgodovinopisnega raziskovanja. Zanj je bil temelj zgodovinopisja bolj opi-
sovanje empiričnih dejstev kot interpretacija pomena zgodovinskih dejstev, 
torej je strogo razlikoval med »subjektivno filozofijo in moralnimi vrednota-
mi« ter »objektivnim proučevanjem zgodovinskega gradiva« (prav tam, 20). 

Xu Fuguan je močno nasprotoval Fujevemu metodološkemu pristopu in ga 
kritiziral. Trdil je, da takšna metoda besedilne kritike pri proučevanju idej-
ne zgodovine ne more zajeti njenega dinamičnega razvojnega procesa (prav 
tam). V prvem poglavju svoje knjige Zgodovina kitajske filozofije človeškega 
značaja (Zhongguo renxing lunshi 中國人性論史) iz leta 1969, kjer je predsta-
vil svoj metodološki pristop k proučevanju idejne zgodovine, je zapisal:

V zadnjih desetletjih so nekateri kitajski učenjaki, ki delajo na področju 
intelektualne zgodovine, zagovarjali sprejetje »filološke perspektive kot 
metode za razlago vprašanj intelektualne zgodovine«. Osnova za to filo-
loško perspektivo je pristranska teorija, ki jo zagovarja peščica zahodnih 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   127Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   127 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



128

Téa Sernelj

učenjakov, ki menijo, da je »filozofija stranski produkt jezika«. Kitajski 
učenjaki so to filološko perspektivo povezovali z obrobnim miselnim to-
kom šole Qian-Jia. Tisti, ki uporabljajo to metodo, analizirajo bistveni 
besednjak idejne zgodovine in po postopkih starodavnih komentarjev 
poskušajo ugotoviti njegovo izvirno obliko in izgovorjavo ter verjamejo, 
da so našli njegov izvorni pomen. Tako ta izvorni pomen uporabljajo za 
razlago vsebine določenih zgodovinskih miselnih tokov. Ker je imel Fu 
Sinian v tem obdobju vodilni položaj na tem raziskovalnem področju, 
lahko njegovo delo Študij starodavnih naukov o naravi in ​​usodi štejemo 
za reprezentativno delo te šole. Toda pri proučevanju pomenske vsebine 
besedišča ne zanemarja le dejstva, da se pomen izraza spreminja gle-
de na njegovo prvotno uporabo in pojav določenega toka mišljenja, ki 
uporablja ta izraz, ampak tudi dejstvo, da ima znotraj danega obdobja 
isti besedni izraz pogosto različne konotacije znotraj različnih miselnih 
tokov. Še več, in to je še posebej pomembno, ta metoda zanemarja te-
meljno idejo same filologije: pomen izraza v času njegovega nastanka ne 
vključuje vseh njegovih poznejših, sodobnih pomenov in lahko nekatere 
pomembne celo zanemari.5 (Xu 1969, I/1–2)

Za Xuja je torej napaka Fujeve metode uporabe filološke perspektive ta, da 
ne upošteva razvoja konceptov; zato je razvil lastno metodologijo dinamič-
nega holizma, ki pojme postavlja v celostni kontekst zgodovinskega razvo-
ja. Na ta način ne moremo izluščiti konceptov oziroma pomena pismenk 
iz idejnega sistema filozofov ali od vzdušja obdobja in se vrniti k njihovim 
izvornim pomenom prek izolirane statistične analize. Pri analizi in interpre-
taciji zgodovine kitajske idejne tradicije je Xu Fuguan uvedel domnevno 
novo metodologijo, ki temelji na doslednem upoštevanju hermenevtičnega 
kroga, sam pa je svojo metodologijo poimenoval dinamični in strukturni 
holizem (prav tam, 22).

5	 幾十年來， 中國有些治思想史的人，主張採用 (以語言學的觀點，解釋一個思想
史的問題 的方法)。其根據係來自西方少數人以為 (哲學乃語言之副產品) 的一偏之
輪，以於我國乾 嘉學派末流相結托。關於哲學於語言的關係，亦即是思想於語言
的關係，乃是互相制約， 互相影響的關係，這裡不進一步去涉入到此一問題。我現
在所要指出的是，採用這種方法 的人，常常是把思想史中的重要詞彙，順著訓詁途
徑，找出它的原形原音，以得出它的原 始意義; 再由這種原始意義去解釋歷史中某
一思想的內容。傅斯年的姓名古訓辯證，因為 他當時在學派界中所佔的權力性的地
位，正可以作為這一排的典範著作。但夷考其實， 這不僅忽略了由原義到某一思想
成立時，其內容已有時間的發展演變; 更忽略了同一個名 詞，在同一個時代，也常
由不同的思想而賦於以不同的內容。尤其重要的，此一方法，忽 略了語言學本身的
一頓重大事實，即是語原的本身，也並不能表示它當時所應包含的全部 意義，乃至
重要意義。

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   128Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   128 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



129

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Xu Fuguanova metodologija dinamičnega in 
strukturnega holizma
Dve temeljni razsežnosti Xujeve metodologije sta njegov holistični pristop in 
primerjalna perspektiva. Bistveni pomen Xujevega holizma je razumevanje 
celote in njenih delov v njihovih konkretnih zgodovinskih kontekstih. Xu v 
svojih raziskavah idejne zgodovine razmišlja o pomenu zgodovinskih koncep-
tov s poudarjanjem konkretnosti njihovega zgodovinskega konteksta kot ce-
lote in tudi specifičnosti tega konteksta (Huang 2018b, II/14).

Interakcija med celoto in njenimi deli je metodološki pristop, ki ga Xu uporab-
lja za razumevanje različnih miselnih tokov v antični Kitajski.

Ko je raziskoval literaturo in miselnost, ju je postavljal v družbenopolitični in 
ekonomski kontekst posamezne dobe, in obratno, ko je preiskoval družbe-
nopolitično in gospodarsko strukturo posameznega obdobja, jo je preiskoval 
skozi literaturo in miselnost. Ta pristop je opredelil kot dinamično metodo-
logijo in primerjalno perspektivo, primerjalno perspektivo pa je poimenoval 
strukturni holizem (prav tam, 15). Njegovo holistično metodologijo tako ses-
tavljata dinamični in strukturni holizem, pri čemer sta za dinamični holizem 
značilna nenehna sprememba in razvoj. Xujev strukturni holizem temelji na 
ideji, da je strukturna enota entiteta, sestavljena iz delov klasičnih besedil, 
sistema mišljenja in realnosti. Xu meni, da interpretacija in kritika besedil 
ne zadostujeta za razumevanje antične kitajske misli. Za Xuja je v proučeva-
nju treba uporabiti metodo strukturne enotnosti, ki, kot bomo videli, ustreza 
Schleiermacherjevi metodi hermenevtičnega kroga, čeprav se sam nanj ne 
sklicuje neposredno. 

Kot že omenjeno, je Xu nasprotoval besedilni kritiki in metodi eksegeze šole 
Qian-Jia in menil, da mora raziskovalec uporabljati krožno gibanje hermenev-
tičnega kroga, ki povezuje dele in celoto, da bi vstopil v kozmos miselnosti 
ljudi, ki so živeli v preteklosti (prav tam, 25). V svojem delu Zbrani spisi o kitaj-
ski idejni zgodovini (Zhongguo sixiangshi lunji 中國思想史論集) Xu Fuguan 
podrobno pojasnjuje svojo metodo strukturnega holizma:

Besedna zveza je sestavljena iz besed, zato je treba za razumevanje po-
mena besedne zveze razumeti vsako njeno besedo. Poglavje je sestavlje-
no iz besednih zvez, zato je treba za razumevanje pomena poglavja razu-
meti vsako izmed besednih zvez. Knjiga je sestavljena iz poglavij, zato je 
za razumevanje celotne knjige treba razumeti pomen vsakega poglavja. 
Tako je treba brati knjige starih mojstrov. Proces je podoben kopičenju, 
ki se začne z enim delom in postopoma pripelje do dojemanja celote. Na 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   129Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   129 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



130

Téa Sernelj

začetni stopnji lahko uporabimo študije, ki so jih literati dinastije Qing 
imenovali eksegeza in besedilna kritika. Zavedati pa se je treba, da je ne-
mogoče razumeti celoto brez poznavanja njenih delov, se pravi fraz. Tovr-
stno razumevanje je na najnižji stopnji. Da bi ga razvili v večji meri, se je 
treba vrniti in določiti pomen vsake fraze, ki sestavlja del, njeno gibanje 
pa mora izhajati iz celote, ki je besedilo. Na ta način se pomen besede 
določi iz fraze, katere del je ta beseda; pomen fraze iz poglavja, katerega 
del je ta fraza; pomen poglavja iz knjige, katere del je to poglavje, in po-
men knjige iz celotne avtorjeve misli. To je delo določanja delov besedila 
kot celote. Tako je Zhao Qi 趙崎 (108–201) poimenoval prizadevanje, 
»da bi se poglobili v avtorjevo misel, da bi razumeli avtorjeva besedila« 
(Mengzi tici, Splošni predgovor h komentarjem o Menciju). To je nujna 
druga stopnja raziskovanja in do nje ni mogoče priti zgolj s pomočjo štu-
dija eksegeze in besedilne kritike, ki so ju razvili literati iz dinastije Qing 
(Xu v Huang 2018b, II/26). 

Njegovo metodo analize idejne zgodovine lahko povzamemo v dveh točkah 
(prav tam):

(a)	 Vsak miselni sistem je strukturna in celostna mreža pomenov, zgrajena 
tako, da izhaja iz posameznih delov pomenov in iz njih prehaja v celoto.

(b)	 Ker je miselni sistem mreža pomenov, ki si jih delita raziskovalec in objekt 
proučevanja, se med njima vzpostavi dialoška povezava, ki ustvarja med-
sebojni oziroma intersubjektivni odnos.

Ta druga točka je tudi to, kar Xu imenuje »metoda iskanja utelešenih izkušenj« 
(zhui tiyan de fangfa 追體驗的方法), za katero meni, da bi jo morali obvladati 
vsi, ki raziskujejo zgodovino idejne tradicije, saj je z njo mogoče stopiti v stik z 
duhovnim (intelektualnim) kozmosom predqinskih mislecev in s preteklostjo v 
sedanjosti. Po Xuju morajo raziskovalci, ki proučujejo zgodovino idejne tradici-
je, začeti s konkretno stvarjo, to je pisnim delom, nato pa se premakniti na ab-
straktno raven, ki je razmišljanje o tem delu. Sočasno s tem pa bi morali začeti 
tudi z abstrakcijo misli ter preiti na konkretno realnost človekovega življenja in 
njegovega časa. Ko gremo čez vse te faze, se lahko avtor dela in delo ponovno 
pojavita v nas samih in v času, v katerem živimo. Po Xuju to pomeni, da ne 
proučujemo le klasičnih del, ampak vstopamo v dialog z njihovimi avtorji. Tako 
za raziskovalce kitajske idejne tradicije idejni sistem predqinskih mislecev sicer 
ne obstaja objektivno, mora pa med njimi obstajati intersubjektivna povezava 
(zhuti jianxing 主題間性). Obenem pa globlje ko prodremo v intersubjektivni 
pomenski sistem, bolj se lahko vživimo v razmišljanje avtorjev klasičnih del, ki 
jih proučujemo, in s tem temeljito razširimo svoja obzorja.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   130Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   130 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



131

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Druga dimenzija Xujevega strukturnega holizma se ukvarja z vprašanjem člo-
veške misli in realnosti. Xu meni, da obstaja stalna interakcija med človeško 
mislijo in realnostjo, ki tvori celostno strukturo, v kateri sta oba elementa 
neločljiva. To podrobno pojasnjuje v naslednjem citatu:

Na genezo človekovega razmišljanja pogosto vplivajo štirje glavni dejav-
niki. Prvi je značaj osebe; drugi je šola mišljenja, ki ji oseba pripada, kot 
tudi globina dela te osebe; tretji je kontekst obdobja, v katerem živi; in 
četrti je življenje te osebe. Vpliv teh štirih pomembnih dejavnikov je pri 
vsakem mislecu drugačen, pri nekaterih precejšen, pri drugih minimalen. 
Hkrati pa med temi štirimi bistvenimi elementi obstaja tudi vzajemen 
vpliv, zato iz enega samega, izoliranega elementa ne moremo določiti 
avtorjevega mišljenja (Xu v Huang 2018b, II/28). 

Xujev namen je bil poudariti, da mora proučevanje idejne zgodovine ved-
no upoštevati družbenoekonomski in politični kontekst, v katerem so žive-
li misleci. Po Xuju je zgodovina osebe boleč zapis boja med resničnostjo in 
mislimi oziroma idejami te osebe, medtem ko je na primer za Tang Junyija 
in Mou Zongsana zgodovina pravzaprav proces neprekinjene poti neba (tian 
dao). Medtem ko Xu Fuguan obravnava osebo kot subjekt, ki se bori v skladu 
z zgodovinskimi procesi ali proti njim, Tang in Mou vidita osebo kot tran-
scendentno bitje. To kaže na bistveno razliko med Tangovo in Moujevo tež-
njo po konstruiranju moralne metafizike, medtem ko je Xujeva težnja ravno 
nasprotna (prav tam, 30). Xu Fuguanova metoda proučevanja idejne zgodo-
vine je »razprava o idejah skozi družbenopolitično zgodovino«.

Primerjalna perspektiva
Ker Xu pojmuje misel in družbeno realnost kot dve med seboj povezani razse-
žnosti svojega strukturnega holizma, lahko na zelo konkreten način predstavi 
izvirne zamisli in komentarje o različnih usmeritvah mišljenja. Po njegovem 
mnenju je le s primerjalne perspektive mogoče resnično dojeti razloge za 
obstoj določene šole mišljenja. Primerjalno perspektivo je uporabil zato, ker 
posveča veliko pozornosti specifičnemu značaju zgodovine idejne tradicije. 
Tako meni, da mora proučevanje kitajske kulture in mišljenja izhajati prav iz 
njune specifičnosti, saj se le tako lahko jasno razkrije njuno bistvo. Posebnost 
kitajske kulture in mišljenja ter njuna razlika z zahodno kulturo je po Xuju v 
zlitju subjektivnega in objektivnega, posameznika in skupnosti, ki prevladuje 
v kitajski idejni tradiciji. V kitajski kulturi posameznikova samokultivacija in 
kultiviranje zunanjega sveta tvorita enoto, in nista dve ločeni stvari.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   131Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   131 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



132

Téa Sernelj

Šele na podlagi resničnega razumevanja posebnosti kitajskih idejnih koncep-
tov, ki so po Xujevem mnenju vedno produkt družbenopolitičnih dejavnikov 
določenega časa in se skozi zgodovino nenehno spreminjajo, lahko razisko-
valci idejne zgodovine naredijo korak naprej ter kitajsko idejno tradicijo pri-
merjajo z zahodno (prav tam, 32). V Xujevi holistični metodologiji se posame-
zna raziskovalna vprašanja obravnavajo kot celota oziroma kot medsebojno 
povezana; zato koncepte najbolje razumemo, če jih proučujemo v njihovem 
prostorsko-časovnem kontekstu. 

Xu Fuguanovo interpretativno metodo, ki jo uporablja pri analizi in inter-
pretaciji kitajskih klasikov, lahko po besedah ​​Huang Chun-chiehja imenuje-
mo tudi interpretativna metoda kontekstualizacije (prav tam). Ta metoda je 
sestavljena iz dveh postopkov. V prvem postavi konfucijansko misel v zgodo-
vinski kontekst, da prouči njeno interakcijo s takratno družbo. V drugem po-
stopku pa analizira konfucijansko misel na način, da jo umesti v sedanjost in s 
to interpretacijo na novo osmisli klasična dela. S tema dvema metodološkima 
pristopoma Xujeva analiza konfucijanskih klasikov, konfucijanskih komentar-
jev in konfucijancev samih ne ločuje od dejanske realnosti, v kateri so živeli 
in delali. 

V Xujevih delih najdemo dve premisi, ki ju navaja kot osnovo za svoje stali-
šče. Po Xuju je človek zgodovinsko bitje. Poudarja tudi, da je za kitajski na-
čin razmišljanja značilna težnja po obračanju k realnosti. Človek je določen z 
zgodovinskostjo, njegov obstoj ni niti abstrakten niti univerzalen. Xu v svojih 
člankih podpira Sima Qianovo razumevanje o kompleksnosti, večdimenzio-
nalnosti in zgodovinskem značaju človeka ter meni, da človek ni nekdo, ki živi 
zunaj sveta, temveč bitje, ki aktivno sodeluje v realnosti in njenih produktiv-
nih dejavnostih. 

Za Xuja namreč posameznik živi v specifičnih in konkretnih zgodovinskih oko-
liščinah, zato na njegov obstoj vplivajo zgodovinske izkušnje in realnost. Ker 
je človek zgodovinsko bitje, je treba njegovo miselnost razumeti znotraj dis-
kurzov časa, v katerem živi. Ideje posameznika je torej treba analizirati tako, 
da jih postavimo v kontekst njegovega časa. Xu tako poudarja, da je mogoče 
miselnost, ki so jo razvili misleci iz predqinskega obdobja in katerih skupni 
interes je bilo človeško življenje, prilagoditi zahtevam sodobne družbe. Po nje-
govem mnenju mora idejni zgodovinar ideje misleca, ki ga raziskuje, razumeti 
kot produkt družbenih okoliščin, v katerih je ta živel, nato pa ovrednotiti vpliv 
njegovega mišljenja na poznejšo zgodovino, ko so ideje postale miselni sistem. 

Druga raven Xujeve metodologije je ponovni premislek in nadaljnje vredno-
tenje konfucijanstva tako, da ga postavimo v kontekst dvajsetega stoletja. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   132Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   132 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



133

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pri tem gre predvsem za Xujevo kritiko raziskovanja političnih problemov 
konfucianizma in razlogov za 2000 let trajajočo avtokracijo na Kitajskem. Xu 
despotizem vidi kot osrednjo značilnost politične tradicije v kitajski kulturi. 
Despotski sistem, ki se je vzpostavil šele po predqinskem obdobju, je izpodri-
nil demokratične zametke izvornega konfucijanstva. 

V tem kontekstu je Xu razvil svojo tezo o »dvojnem subjektu«, po katerem 
je ljudstvo vedno veljalo za aktivni politični subjekt v ideološki tradiciji sta-
re Kitajske, vladar pa je bilo vedno ekskluzivni subjekt v konkretni družbeni 
realnosti (Rošker 2013, 86). Po Xuju je torej konflikt med tema dvema di-
menzijama mogoče rešiti le z uvedbo demokracije, ki bo temeljila na takšnih 
demokratičnih elementih, ki so prisotni že v izvornem konfucijanstvu. 

Po Huang Chun-chiehju (2018a, 235) predstavlja Xujeva interpretacija iz-
vornega konfucijanstva tipičen primer hermenevtične analize, ki jo lahko 
razumemo kot metodo politične znanosti in sodi v klasično kitajsko herme-
nevtično tradicijo. Temelji te tradicije niso niti ontološki niti epistemološki, 
temveč političnoekonomski in družbenopolitični, saj pri tej metodi ne gre za 
proučevanje abstraktnih konceptov, temveč za idejno zgodovino v povezavi z 
družbenopolitično zgodovino.6 Ta ni omejena na nominalni svet, saj intenziv-
no posega v fenomenalni svet izkustva in tako združuje intelektualno s prak-
tičnim delovanjem. Tovrstna interpretativna tradicija je sposobna generirati 
lastno notranjo dinamiko z vzpostavitvijo močne kreativne interakcije med 
interpretom in klasiki, ki tvorijo vsebino interpretacije. Xujeva metoda inter-
pretacije tako sodi v polje politične sociologije in ekonomije. Za Xuja so ljudje 
politična in družbena bitja, ki so vključena v dejavnosti vsakdanjega življenja. 
Njegova metodologija vključuje proučevanje bistva in prakse, torej koncep-
tov in realnosti.

Xujev največji prispevek h konfucijanski misli je bilo njegovo ponovno odkrit-
je izvorne konfucijanske politične ideje »ljudstva kot političnega akterja«, 
vključno z njegovo hermenevtično metodo, ki jo je povezal z demokracijo in 
katere vzpostavitev je videl kot ključno za sodobno Kitajsko. Pri tem je po-
udaril, da so vsi predqinski konfucijanski filozofi živeli v obdobju vojskujo-
čih se držav, ki velja za čas pluralističnih političnih režimov in v katerem se 

6	 Huang poudarja, da so bili takšni družbenopolitični vidiki še posebej pomembni pri prenosu 
kitajskih konfucijanskih tradicij v druge dele Vzhodne Azije. Ti elementi so bili po besedah ​​
Marka Ogrizka še posebej pomembni pri ustvarjanju enotne metodologije vzhodnoazijskega 
konfucijanstva, saj so nam omogočili uvideti njihove skupne točke, ki odtehtajo njihove med-
sebojne razlike: »Medtem ko so metode vzhodnoazijskih konfucianizmov različne po svojih 
ciljih in obsegu, si delijo razumevanje« (Ogrizek 2020, 91). Zato nikakor ni naključje, da so 
tudi ti vidiki odločilno vplivali na širjenje in razvoj konfucianizma v Koreji (Rošker 2014, 115).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   133Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   133 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



134

Téa Sernelj

avtokratska vladavina še ni pojavila. V njihovih delih je zato ljudstvo v središ-
ču politike; vendar, kot je navedeno zgoraj, je politični koncept »ljudstva kot 
osnove« (minben 民本) od dinastij Qin (221–207 pred našim štetjem) in Han 
(206 pred našim štetjem – 220 našega štetja) dalje postopoma zamiral in se 
zaradi represivne centralne oblasti ni več razvijal. Xujev metodični pristop 
interpretacije političnih idej izvornega konfucijanstva je tako oblikoval os za 
obnovo konfucijanstva v dvajsetem stoletju. V tem kontekstu je pomembno 
opozoriti na Xujev argument, da je konfucijanska teorija neločljiva od demo-
kracije, saj že klasična kitajska besedila, na primer Knjiga dokumentov (Shu 
jing 書經), zapisujejo, da je ljudstvo temelj (minben 民本) države ter pomem-
ben in aktiven subjekt pri izgradnji pravične in harmonične družbe (Sernelj 
2019, 5). 

Čeprav so ti zapisi nejasni, je Konfucij prevzel to idejo, Mencij pa jo je nato 
podrobneje razvil z izrecno navedbo, da so ljudje najpomembnejši element v 
državi, vladar pa najmanj pomemben (min wei gui, jun wei qing 民為貴，君
為輕, Mengzi, Jin xin xia 60). Po drugi strani pa Xu poudarja, da v avtokratski 
kitajski zgodovini takih domnevno demokratičnih elementov ni bilo mogoče 
uresničiti v praksi in se zato ni mogla razviti ideja o subjektu kot političnem 
akterju (prav tam). Trdil je tudi, da uresničitev konfucijanskih »demokratič-
nih« idej v praksi ni uspela, ker v avtokratski družbi ni bilo pravnega sistema, 
ki bi lahko ščitil pravice ljudi ter urejal in presojal dejanja vladarjev (prav tam). 
Kar zadeva razvoj znanosti, je menil, da čeprav konfucijanstvo ni vsebovalo 
znanstvene razsežnosti, ni zatiralo ali zavračalo znanosti. Po Xujevem mnenju 
kitajska tradicija ni razvila metodologije, primerne za razvoj znanstvenih raz-
iskav, ker bi bil tak pristop naiven, temveč je razvila metodologijo, ki temelji 
na kultivaciji osebnosti (Rošker 2013, 104).

Podobnosti z Gadamerjevim »zlitjem horizontov« in 
Xu Fuguanov specifični doprinos
Zdi se, da so Xujeva metodologija strukturnega holizma, ki temelji na strogem 
upoštevanju zgodovinskih, družbenopolitičnih, ekonomskih in subjektivnih 
dejavnikov, metoda iskanja utelešene izkušnje (zhui tiyan) ter intersubjektiv-
ni pristop podobni Gadamerjevemu konceptu zlitja horizontov. Po Gadamer-
ju je horizont sedanjosti odvisen od preteklosti, torej besedila, tradicije, zgo-
dovine, kar samo po sebi implicira predsodke ali predpostavke. »Zgodovinski 
horizonti« so neizogibni za razvoj horizontov sedanjosti, zato »razumevanje« 
izhaja iz »zlitja teh horizontov«:

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   134Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   134 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



135

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Pravzaprav je horizont sedanjosti v nenehnem procesu oblikovanja, ker 
moramo nenehno preizkušati vse svoje predsodke. Pomemben del tega 
preizkušanja se dogaja v srečevanju s preteklostjo in v razumevanju tra-
dicije, iz katere izhajamo. Horizonta sedanjosti zato ni mogoče oblikovati 
brez preteklosti. Nič več ni osamljenega obzorja sedanjosti samega po 
sebi, so zgodovinska obzorja, ki jih je treba pridobiti. Namesto tega je 
razumevanje vedno zlitje teh horizontov, ki naj bi obstajali sami po sebi. 
Moč tovrstnega zlitja poznamo predvsem iz prejšnjih časov in njihove 
preprostosti glede sebe in svoje dediščine. V tradiciji se ta postopek zlitja 
nenehno dogaja, saj se tam staro in novo vedno združujeta v nekaj, kar 
ima vrednost živega, ne da bi bilo eno izrecno v ospredju drugega. (Ga-
damer 1975, 305)

V Xujevih razlagah pa je poudarek po eni strani na aktualizaciji antičnih misle-
cev in besedil, ki jih ni mogoče videti ločeno od sedanjosti, po drugi strani 
pa na dejstvu, da lahko vprašanja, ki so jih obravnavali v svoji misli, vedno 
resonirajo z realnostjo sedanjosti, ker se ukvarjajo s problemi, povezanimi s 
človeškim bivanjem. Druga pomembna vsebina Xujeve nove metodologije je 
poudarek na neobjektivnem pristopu k proučevanju idejne zgodovine. Med-
tem ko je bil Gadamer zaposlen s svojo željo po premostitvi stroge kartezijan-
ske ločitve subjekta in objekta razumevanja (glej Gadamer 1975, 37ff.) in se 
je zato raje obrnil stran od produktov v »usmerjenost« subjekta (prav tam, 
188) – še vedno ni zmogel razrešiti vprašanja dveh protipolov spoznavnega 
procesa ter je na koncu priznal, da »nimamo nobene izhodiščne točke, ki bi 
omogočila, da vidimo te meje in razmere same po sebi oziroma da sebe vidi-
mo ‚od zunaj‘ kot omejene in na ta način pogojene« (prav tam, 83). 

Toda po Xu Fuguanu je mogoče vsebino dela najgloblje razumeti strukturno, 
celostno, torej tako, da besedila in misleca ne objektiviziramo, torej z iskanjem 
utelešene izkušnje in razvijanjem intersubjektivnega odnosa. V tem smislu 
rezultat tega pristopa bralcem in bralkam ne ponuja le pravega razumevanja 
besedila, ampak tudi razširitev znanja in razumevanja samih sebe kot rezultat 
nenehnega samokultiviranja (odpravljanja predsodkov in na njih temelječih 
sodb) ter introspekcijo, pa tudi resnično razumevanje družbeno-kulturnih in 
političnih okoliščin realnosti, v kateri živijo. Domnevna Xujeva inovativnost 
je torej na prvi pogled zelo podobna Gadamerjevi ideji o zlitju horizontov. 
V tej luči se zdi Xu Fuguanova kritika Fu Sinianovega »zahodnocentričnega« 
pristopa več kot pretirana, če ne kar nekoliko hipokritska. Čeprav je očitno, da 
je Xu Fuguanov dinamični in strukturni holizem popolnoma skladen s Schle-
iermacherjevim hermenevtičnim krogom, ni jasno, ali je Xu Fuguan poznal 
tudi Gadamerjeva koncepta zlitja in horizontov, saj se v svojem delu nanju 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   135Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   135 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



136

Téa Sernelj

ne sklicuje. Odgovor na vprašanje, ali je Xujeva metodologija inovativna ter 
edinstvena in ali jo je razvil brez reference na zahodno metodologijo, zato os-
taja brez odgovora in lahko o tem le teoretiziramo. Če pa pogledamo njegovo 
hermenevtično metodo z vidika kitajske idejne zgodovine, zlahka vidimo, da 
implicira posebno inherentno vrednost za razvoj sinofonega diskurza, ker od-
pira novo, prej skrito dimenzijo tradicionalne kitajske misli.

Z uporabo lastne hermenevtične metode in strukturnega holizma je Xu Fu-
guan dejansko pokazal, da že od samega začetka kitajske idejne tradicije 
obstaja težnja po dinamičnem medsebojnem odnosu med ljudmi, družbo in 
realnostjo, ki medsebojno vplivajo in so odvisni drug od druge skozi družbe-
nozgodovinske procese. To razkriva temeljni značaj kitajske filozofije, ki se 
kaže v njeni holistični ontoepistemološki in aksiološki naravi.

Zaključek
Kar zadeva zgodovino idejne tradicije in njenih političnih teorij, je Xu Fuguan 
visoko cenjen med modernimi konfucijanci prav zaradi svojega poudarka na 
izvornem konfucijanskem konceptu »ljudstva kot temelja politike«, dinamič-
nega duha konfucijanstva in koncepta zaskrbljene zavesti, ki je prav zaradi 
njegovih hermenevtičnih analiz in interpretacij postala središče razprav v 
dvajsetem stoletju. Čeprav se na prvi pogled zdi, da ti politični vidiki nimajo 
veliko skupnega s Xujevo interpretativno metodo, je zgornja analiza pokaza-
la, da njegova hermenevtika pravzaprav stoji v jedru njegove politične filo-
zofije, ker sta obe neločljivo povezani prek skupne paradigme, ki je osnova 
tradicionalne kitajske filozofije ter se kaže v relacijski naravi naravne in druž-
bene realnosti. Tako kot vladarja v tem pogledu ni mogoče ločiti od ljudstva, 
je bogati svet človekove notranjosti vedno tesno povezan s preteklostjo in 
sedanjostjo družbe, katere del smo. Ta paradigma, ki omogoča zlitje vseh teh 
horizontov, je natanko paradigma strukturnega holizma, ki ga Xu uporablja v 
svojem hermenevtičnem delu. Primerjalni vidik, v katerem se manifestira ta 
paradigma, nam omogoča vzpostavitev relativističnega in kontrastnega pog-
leda na vse mnogotere vidike, ki konstituirajo realnost in se lahko prenašajo 
od avtorjev in avtoric do njihovih bralk in bralcev. Obe načeli, ki ju v zvezi 
s tem poudarja Xu Fuguan, torej nista pomembni le za boljše razumevanje 
kitajske idejne in intelektualne zgodovine, temveč ponujata tudi alternativo 
zahodnim hermenevtičnim metodam, za katere se zdi, da še vedno ostajajo 
ujete v esencialističen in izoliran pogled na horizonte, ki se vedno nanašajo 
na ločena področja človeške subjektivnosti in objektivnega sveta. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   136Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   136 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



137

Novi metodološki pristopi k preporodu konfucijanstva v dvajsetem stoletju

Zahvala
Avtorica se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in 
inovacijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Kon-
fucijanski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi 
prizmo odnosa med posameznikom in družbo, raziskovalnega programa Azij-
ski jeziki in kulture (P6-0243) ter fundacije Chiang Ching-kuo za mednarodno 
znanstveno izmenjavo v okviru raziskovalnega projekta (RG001-N-23) z nas-
lovom The problem of freedom, humanism and the human subject in intercul-
tural perspective: Europe and Taiwan.

Bibliografija
Chang, Carsun (Zhang Junmai) 張君劢, Tang Junyi 唐君毅, Mou Zongsan 牟宗

三 in Xu Fuguan 徐復關. 2018 [1958]. Wei Zhongguo we-nhua jingao shi-
jie renshi xuanyan 為中國文化敬告世界人士宣言 (Manifest za ponovno 
ovrednotenje kitajske kulture kot svetovne dediščine). Privzeto 10. februarja 
2018. https:// wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html. 

Gadamer, Hans-Georg. 1975. Truth and Method. Prevedla Joel Weinsheimer 
in Donald G. Marsh. London, New York: Continuum. 

Huang, Chun Chieh. 2018a. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan ji qi 
sixiang 東亞儒學視域中的徐復觀及其思想 (Xu Fuguan in njegova mi-
selnost v kontekstu vzhodnoazijskih konfucijanstev). Tajpej: Guoli Taiwan 
daxue chuban zhongxin.

—. 2018b. Xu Fuguan and His Thought in the Context of East Asian Confucia-
nisms. Iz kitajščine prevedla Diana Arghirescu. Osnutkovna verzija.

Lee, Su San. 1998. Xu Fuguan and New Confucianism in Taiwan (1949–1969): 
A Cultural History of the Exile Generation. Rhode Island: Brown University. 

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy: 
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts 
and Contexts.« Asian Studies 8 (3): 91–110. https://doi.org/10.4312/ 
as.2020.8.3.91-110. 

Rošker, Jana S. 2013. Subjektova nova oblačila – teorije modernizacije v delih 
druge generacije modernega konfucijanstva. Ljubljana: ZIFF. 

—. 2014. »Philosophical Interactions between ‘East and West’: China, Korea, 
Europe and the Case of Dasan (Jeong Yak-Yong, 1762–1836).« Asian Stu-
dies 2 (2): 111–25. https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125. 

—. 2019. »Philosophy in Taiwan: The Continuation of Tradition and the Crea-
tion of New Theoretical Paradigms.« Asian Studies 7 (2): 247–68. https:// 
doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   137Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   137 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

http://wenku.baidu.com/view/9e7744c14028915f804dc254.html
https://doi.org/10.4312/
https://doi.org/10.4312/as.2014.2.2.111-125
http://doi.org/10.4312/as.2019.7.2.247-268


138

Téa Sernelj

Sernelj, Téa. 2019. »Modern Confucian Objection Against Communism in Chi-
na: The Unique Case of Xu Fuguan.« Asian Studies 7 (1): 99–113. https://
doi. org/10.4312/as.2019.7.1.99-113.

—. 2020. The Confucian Revival in Taiwan: Xu Fuguan and his Theory of Chi-
nese Aesthetics. London: Cambridge Scholars Publishing. 

Theobald, Ulrich, ur. 2022. China knowledge: An Encyclopaedia on Chinese 
History, Literature and Art. Privzeto 1.  julija, 2022. http://www.chinak-
nowledge.de/ Literature/Religion/philqianjiaxuepai.html. 

Xu, Fuguan. 1969. Zhongguo renxinglun shi – xianqin pian 中國人性論史先
秦篇 (The History of the Chinese Philosophy of Human Nature—The Pre-
-Qin Period). Tajvan: Shangwu yinshuguan.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   138Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   138 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

http://www.chinaknowledge.de/
http://www.chinaknowledge.de/


139
Intervju s Huang Chun-chiehom1

Vzhodnoazijska konfucijanstva in 
konfucijanski preporod 

Uvod

Huang Chun-chieh 黃俊傑 je priznan tajvanski učenjak in sinolog, širo-
ko poznan po svojem vplivnem delu na področju konfucijanskih štu-
dij, vzhodnoazijske zgodovine idej in medkulturne filozofije. Kot dol-

goletni profesor na Nacionalni tajvanski univerzi je pomembno zaznamoval 
to področje s ponovnim razmislekom o pristopu h konfucijanstvu v global-
nem in pluralističnem kontekstu, obenem pa je tudi član inštituta Academia 
Europaea.

V središču njegovega raziskovalnega dela je zavezanost primerjalnemu in 
regionalnemu razumevanju konfucijanstva. Znan je zlasti po spodbujanju 
proučevanja »vzhodnoazijskih konfucijanstev« (v množini), pri čemer pose-
bej poudarja, da se je konfucijanska misel na edinstven način razvijala tako 
na Kitajskem kot v Koreji, Vietnamu in na Japonskem. Ta perspektiva dalje 
izraža njegovo širšo intelektualno zavezanost ideji »enotnosti v raznoliko-
sti«, v kateri se filozofske tradicije ne obravnavajo kot uniformne, temveč kot 

1	 Nacionalna tajvanska univerza, zaslužni profesor; Academia Europaea, tuji član.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   139Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   139 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



140

Intervju s Huang Chun-chiehom

dinamične in lokalno prilagojene. Huang kritizira tradicionalni sinocentrizem 
ter se zavzema za metodologijo konfucijanskih študij, ki upošteva lokalne in-
telektualne kontekste in ne vsiljuje enotnega, centraliziranega modela. Na ta 
način pa izpodbija tudi prepričanje, da je kitajsko konfucijanstvo končna ali 
čista oblika, in namesto tega poudarja bogastvo njegovih regionalnih izrazov. 
V svojih delih raziskuje, kako lahko konfucijanstvo ostane smiselno v sodob-
nem svetu, pri čemer se ukvarja z demokratičnimi vrednotami, kulturno iden-
titeto in filozofskim pluralizmom. 

Huang velja za premostitveno osebnost, ki povezuje tradicionalno vzhodno-
azijsko misel s sodobno svetovno filozofijo. Njegova dela, napisana v kitajšči-
ni in angleščini, pa so vplivala ne le na sinologijo, temveč tudi na širše podro-
čje primerjalne filozofije.2 Klasična kitajska besedila pogosto reinterpretira 
skozi prizmo sodobne misli, zavzema pa se tudi za dialog med konfucijansko 
in zahodno tradicijo ter raziskuje vlogo kulture, hermenevtike in zgodovinske 
zavesti pri oblikovanju vzhodnoazijske modernosti. S svojo znanstveno de-
javnostjo je pomagal na novo opredeliti študij konfucijanstva v Vzhodni Aziji 
– ne kot fiksno ali monolitno tradicijo, temveč kot živo, razvijajočo se inte-
lektualno dediščino, ki je globoko vpeta v različne kulturne in zgodovinske 
izkušnje te regije.

Huangove najpomembnejše publikacije so Meng xue sixiang shilun 孟學思
想史論 [Zgodovina interpretacij Mencija], delo v treh zvezkih (2022–2025); 
Confucianism for the Twenty-First Century [Konfucijanstvo za enaindvaj-
seto stoletje], v souredništvu z Johnom A. Tuckerjem (2023); Rujia sixiang 
yu ershiyi shiji de duihua 儒家思想與21世紀的對話 [Dialog med konfuci-
janstvom in 21. stoletjem] (2022); Dongya Rujia renxueshi lun 東亞儒家仁學
史論 [Zgodovinski traktat o sočlovečnosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih] 
(2017); East Asian Confucianisms: Texts in Contexts [Vzhodnoazijska konfuci-
janstva: Besedila v kontekstih] (2015), ki je bila prevedena tudi v slovenšči-
no (2016) in španščino (2017); Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思
想與中國歷史思維 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje] 
(2014), pozneje prevedena v japonščino (2016) in nagrajena s tretjo nacio-
nalno nagrado za dosežke v kitajskih študijah v LRK (2018); knjiga Taiwan in 
Transformation: Retrospect and Prospect [Tajvan v preobrazbi: Retrospektiva 
in perspektiva] (2014), ki je bila sprejeta kot učbenik na ameriški univerzi U.S. 
Naval War College; Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixiang 東
亞儒學視域中的徐復觀及其思想 [Xu Fuguan v kontekstu vzhodnoazijskih 
konfucijanstev] (2009; popravljena in razširjena leta 2018), prevedena tudi 

2	 Za obravnavo metodološke povezave med Huangovim delom in primerjalno filozofijo glej na 
primer Ogrizek 2020.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   140Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   140 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



141

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

v francoščino (2015), japonščino (2018) in angleščino (2019); Humanism in 
East Asian Confucian Contexts [Humanizem v vzhodnoazijskih konfucijanskih 
kontekstih](2010) ter Higashi Ajia shisō kōryūshi — Chūgoku, Nihon, Taiwan o 
chūshin to shite 東アジア思想交流史──中国‧日本‧台湾を中心として [In-
telektualna interakcija v Vzhodni Aziji: Kitajska, Japonska in Tajvan] (2013).3

Pričujoči intervju se osredotoča na različna vprašanja konfucijanskega pre-
poroda in njegovih vplivov v deželah Vzhodne Azije, njegov namen pa je po-
dati prizmo, skozi katero se bo Huangov poglobljeni uvid lahko usmerjeno 
dotaknil vprašanj, ki posebej zadevajo tematiko konfucijanskega preporoda 
v Vzhodni Aziji, pa tudi vlogo, ki jo v zvezi s tem igrajo novi in posodobljeni 
pristopi za študij vzhodnoazijskih idejnih tradicij.

Med drugim Huang tako odgovarja na raznolika vprašanja, kot so: kakšna 
je trenutna in kakšna bi morda lahko bila nova konfucijanska zavest; kate-
ri elementi tradicije imajo po njegovem mnenju z vidika odnosa med posa-
meznikom in družbo največji vpliv in potencial; pa tudi, kakšen je morebitni 
vpliv političnega vzpona Vzhodne Azije na naravo konfucijanskih študij in 
konfucijanskega projekta v 21. stoletju. Intervju dalje naslavlja tudi Huangov 
lastni raziskovalni pristop – metodo, ki jo imenuje »vzhodnoazijska konfuci-
janstva«. Metodo »vzhodnoazijskih konfucijanstev« Huang tukaj utemeljuje 
tako z vidika razlogov, zakaj se je treba ponovno vrniti h konfucijanski oziro-
ma širši vzhodnoazijski zgodovini idej in jo na nov način proučiti, kot z vidika 
pristopov, ki se mu zdijo v 21. stoletju za to najbolj primerni. 

V svojih poglobljenih odgovorih se Huang hkrati dotakne duhovnih, političnih 
in povsem življenjskih razsežnosti konfucijanstva ter izpostavi mesta, na kate-
rih se slednje, sploh v svojih humanističnih razsežnostih, še vedno in ponov-
no kaže kot bogat vir uvida v človeški obstoj in delovanje – vir, ki po njegovem 
lastnem mnenju vsekakor ne sodi le v študij kitajske, temveč tudi na oder 
globalne zgodovine idej; predvsem pa vir, ki še zdaleč ni izčrpan ne v svojih 
teoretičnih niti praktičnih razsežnostih.

3	 Seznam je povzet po: https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications. 
Dostop: 10. april 2025.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   141Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   141 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

https://www.ae-info.org/ae/Member/Huang_Chun-Chieh/Publications


142

Intervju s Huang Chun-chiehom

Danes so v vzhodnoazijskih državah konfucijanski kulturni vplivi različno 
močni, prav tako pa se jih ljudje tudi različno jasno zavedajo. Ali menite, da 
ljudje še vedno na splošno zavestno prepoznavajo posredovane elemente 
konfucijanstva ali pa jih dojemajo predvsem kot del širšega kulturnega iz-
ročila? Ali so elementi konfucijanstva včasih skriti pod neimenovanimi obi-
čaji, kot se to morda dogaja na Japonskem?

Veseli me, da omenjate različne stopnje konfucijanskega kulturnega vpliva 
in različne stopnje zavedanja teh vplivov v vzhodnoazijskih državah. Ko go-
vorimo o kulturnem vplivu konfucijanstva v Vzhodni Aziji, sam menim, da 
moramo razlikovati vsaj tri različne vidike ali ravni konfucijanske tradicije, in 
sicer konfucianizem kot politično ideologijo,4 konfucijanstvo kot akademski 
diskurz in konfucijanstvo kot način življenja. Vse te tri ravni konfucijanstva 
so si prizadevale ne le razlagati, temveč tudi spreminjati svet. Med njimi je 
morda najmočnejši vidik konfucijanstvo kot način življenja. Konfucijanstvo 
je predvsem filozofija subjektivnosti, ki se osredotoča na kultivacijo samega 
sebe, z namenom preoblikovati družbo, državo in svet. Konfucijanstvo za-
gotavlja niz vrednot za boljši način življenja. Prodor in vpliv konfucijanskih 
vrednot v azijskih družbah sta postala občutna v času pandemije COVID-19. 
Pod vplivom konfucijanstva se je v vzhodnoazijskih družbah, v nasprotju z in-
dividualizmom na Zahodu, predvsem v Združenih državah Amerike, razcvetel 
duh komunitarizma. Neki učenjak je tako leta 2020 poročal, da »naša sposob-
nost premagati epidemijo izhaja iz nečesa, kar bi v grobem lahko imenovali 
konfucijanski kozmopolis« (Maçães 2020). Statistični podatki iz leta 2020 so 
razkrili, da je število smrti zaradi COVID-19 na 100.000 prebivalcev na krščan-
skem kulturnem območju znašalo kar 58-krat toliko kot na konfucijanskem 
kulturnem območju.5

V tem pogledu je Tajvan morda najboljši primer v vzhodnoazijskem kultur-
nem območju kot celoti. Kot sem trdil že drugje (Huang 2023, 217–29), je 
konfucijanstvo »delovalo« kot način življenja v osnovni civilni družbi na Tajva-
nu. Od 17. stoletja dalje so kitajski priseljenci na Tajvan prinesli konfucijanske 
vrednote. Konfucijanstvo je bilo vir kulturne moči Tajvana. Med japonsko ko-
lonizacijo Tajvana med letoma 1895 in 1945 so domači intelektualci predavali 

4	 V slovenščino angleško besedo Confucianism, ki v tem kontekstu ne podaja razlike, po nava-
di prevajamo z dvema različnima izrazoma. Tako »konfucijanstvo« označuje izvorni filozofski 
nauk, ki ga je razvijal Konfucij s svojimi nasledniki, medtem ko »konfucianizem« označuje dr-
žavno ideologijo, ki se je uveljavila z dinastijo Han 漢 (202 pr. n. št. – 9 n. št., 25–220 n. št.) in 
ki sicer črpa iz konfucijanstva, vendar jo hkrati zaznamujejo elementi legalizma (op. prev.). 

5	 Za podroben prikaz statističnih podatkov glej spletno predstavitev WDSI za leto 2020. https://
www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_
chn_brief.pdf. Dostop: 19. februar 2024.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   142Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   142 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49

https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf
https://www.wangdaoindex.org/files/file_pool/1/0l131383228669372377/wdsi%202020%20report_chn_brief.pdf


143

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Konfucijeve Razprave, s tem pa kritizirali japonsko vladajočo oblast. Po drugi 
svetovni vojni je delovna etika, prežeta s konfucijansko tradicijo, prispevala k 
hitremu gospodarskemu razvoju Tajvana, ki je bil v drugi polovici 20. stoletja 
prvi in najpomembnejši med tako imenovanimi štirimi malimi zmaji v Vzhod-
ni Aziji. V začetku 21.  stoletja so bile donacije, ki so jih običajni prebivalci 
Tajvana namenili žrtvam potresa avgusta 2008 v provinci Sečuan (四川) na 
Kitajskem ter preživelim po potresu, cunamiju in jedrski nesreči marca 2011 
v Fukušimi (福島) na Japonskem, najvišje na svetu. Vse to kaže, da imajo obi-
čajni prebivalci Tajvana tisto, kar je Mencij (372–289 pr. n. št.) poimenoval 
»srce, ki je občutljivo za trpljenje drugih« (prev. po Lau 1984, 67–9). Konfu-
cijanske vrednote in življenjska etika so prodrle v miselno matrico običajnih 
prebivalcev Tajvana. 

Ker so se konfucijanske vrednote tako dobro ohranile in prodrle globoko v 
tajvansko civilno družbo, vsi glavni budistični samostani in ljudske religije na 
Tajvanu spodbujajo branje Štirih knjig.6 Samostan Zhong Tai Chan (Zen; 中
台禪寺) v osrednjem Tajvanu je na primer v 17. stoletju natisnil Pripombe k 
Štirim knjigam meniha Ouyi Zhixuja (蕅益智旭, 1599–1655), da bi tako spod-
budil zlitje konfucijanstva in budizma. Drug budistični menih, Richang (日常
法師, 1929–2004), ustanovitelj Izobraževalnega parka blaženosti in modros-
ti (Fu zhi jiaoyu yuanqu 福智教育園區) v okrožju Yunlin (雲林), je v letih 
1993–1994 svojim učencem predaval o Razpravah, ki so bile odskočna deska 
za študij budizma. Leta 2007 je mojster Zheng Yan (證嚴法師, 1937–), vodja 
budističnega združenja Tzu Chi (Ciji; Sočutje in pomoč; 慈濟), spodbujal mno-
žično gibanje za Konfucijev nauk »podrediti se in se vrniti k spodobnosti«. 
Združenje Ciji je konfucijanstvo širilo tudi prek televizijskih in radijskih mrež 
tako na Tajvanu kot v celinski Kitajski.

Skratka, Tajvan je kitajska skupnost par excellence (Huang 2014c, xv). Tajvan 
je imel srečo, da je bil imun na veliko kulturno revolucijo (1966–1976) v ce-
linski Kitajski. Na Tajvanu se je zato ohranila tradicionalna kitajska kultura, 
predvsem konfucijanske vrednote. V družbi se spoštujeta spodobnost in de-
lovna etika. Iz tega razloga je bil članek v tedniku New Weekly [Novi tednik], 
ki izhaja v kitajskem mestu Guangzhou (广州市), z naslovom »Najlepša po-
krajina Tajvana so ljudje« tako priljubljen, da je bil julija 2012 ponatisnjen v 
120.000 izvodih. Čeprav si nekatere politične osebnosti na Tajvanu prizade-
vajo za »desinizacijo« in združbe goljufov v zadnjih letih delujejo dan in noč, 
valovi, plima in oseka ne morejo spremeniti sestave vode v morju.

6	 Gre za štiri temeljna dela konfucijanstva: Lunyu 論語 [Razprave], Mengzi 孟子 [Mencij], Da xue 
大學 [Veliki nauk] in Zhong yong 中庸 [Nauk o sredini] (op. prev.).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   143Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   143 24. 07. 2025   14:56:4924. 07. 2025   14:56:49



144

Intervju s Huang Chun-chiehom

Kako bi se lahko med ljudmi oblikovala prenovljena konfucijanska zavest – 
ali bi to pomenilo predvsem ponovno prebujenje in preimenovanje tradicije 
ali pa bi zahtevalo razvoj povsem nove konfucijanske zavesti?

Konfucijanstvo je starodaven in večdimenzionalen intelektualni in kulturni 
sistem. Zgodovinsko gledano je konfucijanstvo v cesarski Kitajski igralo tri 
glavne vloge, in sicer (a) konfucianizem kot ortodoksna politična ideologija 
od zgodnje dinastije Han 漢, (b) konfucijanstvo kot glavna filozofija med inte-
lektualci in učenjaki ter (c) konfucijanstvo kot način življenja med navadnimi 
ljudmi. Konfucijanstvo je bilo tisto, ki je ljudem nudilo zavetje v vzponih in 
padcih zgodovine pred 20. stoletjem na Kitajskem.

Če se ozremo v prihodnost, se zdi uresničljivo, da se bo med ljudmi oblikovala 
prenovljena konfucijanska zavest. Ta nova konfucijanska zavest se lahko raz-
vije iz osnovnega pogleda na človeka in svet. To ponovno prebujenje bo ver-
jetno pomenilo spremembo v veliki konfucijanski tradiciji. Ne gre za povsem 
novo konfucijansko zavest. Po Konfuciju in Menciju biti človek pomeni biti 
človečen. Novi konfucijanski humanizem, ki se ponovno prebuja iz te konfu-
cijanske tradicije, je lahko še posebej primeren za zdravljenje bolezni našega 
stoletja.

Bistvo konfucijanskega humanizma je bila nekakšna »filozofija moralne su-
bjektivnosti«. Konfucijeva »filozofija moralne subjektivnosti« je vsebovala tri 
teze, in sicer: (a) ljudje so moralni subjekti, ki so svobodni dejavniki delova-
nja, (b) človeška zavest ohranja avtonomijo in je izvor vrednostne zavesti ter 
(c) ljudje so moralne osebe in lahko s svojimi neskončnimi duhovnimi vadba-
mi razumejo mandat neba (tianming 天命), ki je »moralni univerzum«. Zato 
je mogoče doseči nekakšen »homokozmični kontinuum«.

Prav ker so bile oči konfucijanskih humanistov v Vzhodni Aziji uprte v vsak-
danje življenje v tem vsakdanjem svetu, sta se tu posebej razvili »relacijska 
subjektivnost« in družbena etika (Rošker 2023). Vendar pa to ne pomeni, da 
imajo ljudje v konfucijanski tradiciji »enodimenzionalen« obstoj. Nasprotno, 
ljudje v konfucijanskem humanističnem mišljenju so bili »večdimenzionalni« 
in so lahko postali sposobni komunicirati ali rezonirati z »najvišjo stvarno-
stjo«. Vse tri določujoče fasade konfucijanskega humanizma so bile globoko 
zasidrane v Mencijevem pojmovanju ljudi. Zdi se torej upravičeno trditi, da je 
bil Mencij glavni arhitekt konfucijanskega humanizma.

Mencijevo pojmovanje ljudi lahko opazujemo v štirih perspektivah: (a) ljudje 
so obdarjeni z moralnim instinktom, pretežno »prirojenim znanjem« (lian-
gzhi 良知) in »prirojeno sposobnostjo« (liangneng 良能); (b) zavest (srčna 
zavest; xin 心) ima univerzalnost in prednost; (c) zavest je izvor vrednostne 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   144Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   144 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



145

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

zavesti; (d) zavest je sposobna razumeti mandat neba. Ključna beseda Men-
cijevega humanizma je »postajati«, in ne »biti«.7

Jedro konfucijanskega humanizma je bila torej človeška zavest. Glede funkcij 
zavesti v konfucijanskem humanizmu lahko dalje ugotovimo dvoje. (a) De-
javnosti zavesti so opredeljevale »sebstvo«. Teorija, ki so jo zagovarjali kon-
fucijanski humanisti, se je tako glasila: »Moralnost je prirojena, kar pomeni 
pristopati k zavesti z razmišljanjem o človeški naravi« (renyi neizai, ji xin jian 
xing 仁義內在，即心見性) (Mou Zongsan 2020, 57).8 »Jaz« v vzhodnoazij-
skih konfucijanstvih ni bil »razdeljeni jaz«, kakršnega je analiziral William Ja-
mes (1842–1910) (James 1909, 139–56). »Jaz« v konfucijanskem humanizmu 
je namesto tega »tripartitni jaz« (Raphals 2023, 208), ki združuje zavest, telo 
in duha v harmonično celoto. Ključna beseda v pojmu »jaza« konfucijanskih 
humanistov je bila »kontinuum«, ne »prelom« ali »delitev«. (b) Prostor, ki ga 
je razgrnila človeška zavest, je neomejen. Konfucijanski humanisti so vztrajali, 
da kultiviranje sebstva vodi k ureditvi družine in pomiritvi sveta. Prostor za 
kultivacijo samega sebe pa se je nenehno izgrajeval in širil. (Lewis 2006, 1).

Konfucijanski humanizem je bil najboljša manifestacija tega, kar sem nedav-
no imenoval »duhovno konfucijanstvo«. Kot sem že prikazal, »v primerjavi 
s političnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politike, duhovno 
konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k preoblikovanju 
samega sebe kot temelju in izhodišču za preoblikovanje sveta. Na ta način 
je duhovno konfucijanstvo orientacijska filozofija, ki se ukvarja s funkcijami 
spoznavanja (človeške narave), očiščevanja, nauka ter privajanja samemu 
sebi, tako kot druge filozofije samokultivacije stare Kitajske, Grčije in Indije« 
(Huang 2025; primerjaj Gowans 2021, 18). V 21. stoletju se materialna kul-
tura razvija z neverjetno hitrostjo, vendar na račun duhovne. Duhovno kon-
fucijanstvo, ki se kaže v konfucijanskem humanizmu, usmerjenem v samo-
kultivacijo in preseganje samega sebe, pa je lahko izhod iz velikanskih težav 
človeštva v 21. stoletju in naprej.

Zgoraj omenjeni konfucijanski humanizem je v našem stoletju nemirov še 
posebej aktualen. Konfucijansko humanistično razmišljanje izhaja iz kultiva-
cije zavesti ter poudarja nauk o homokozmičnem kontinuumu in temeljno 
vrednoto »sočlovečnosti« (ren 仁, dobrotljivost). Vse te temeljne vrednote 
pa lahko ustvarijo filozofijo intersubjektivnosti, ki bi lahko ozdravila bolezni 
naše dobe.

7	 Te točke sem ponazoril drugje, glej Huang 2024.
8	 Glej tudi opombo 10. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   145Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   145 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



146

Intervju s Huang Chun-chiehom

Kateri so po vašem mnenju nekateri vidnejši (ali omembe vredni) vplivi 
konfucijanskega preporoda (v kateri koli obliki) na sodobne vzhodnoazijske 
družbe z vidika odnosa med posameznikom in družbo?

Vaše vprašanje se dotika enega od glavnih izzivov, s katerimi se konfucijanska 
tradicija spopada v 21. stoletju. Jedro vašega vprašanja je v veliki meri pove-
zano z naslednjim vidikom: kako ohraniti dinamično ravnovesje med svobo-
do posameznika na eni strani in družbenim redom na drugi. To vprašanje je 
postalo zelo očitno v letih pandemije (2019–2022), zlasti v Ameriki in Evropi. 
Neki učenjak je tako dejal, da morajo Američani, da bi se lahko spopadli z iz-
zivom pandemije, opustiti pretirani individualizem (Müller 2020). Poleg tega 
se napetost med »svobodo« in »redom« nanaša na interakcijo med »posa-
meznikom« in »družbo«. Konfucij (551–479 pr. n. št.) in Mencij (371–289? pr. 
n. št.) imata veliko povedati o tem pomembnem vprašanju.

V svoji knjigi z naslovom Poglobljena proučitev Konfucija in Mencija [Shenkou 
Kongmeng 深叩孔孟] (Huang 2022, 271–6) sem pokazal, da Mencijev odlo-
mek o »Razumevanju besed in gojenju qi« [Zhiyan yangqi 知言養氣] obrav-
nava razmerje med »svobodo« in »nujnostjo« ter med »posameznikom« in 
»družbo«, ki ju omenjate. Najprej si podrobneje oglejmo odlomek iz Mencija, 
ki se glasi takole:

Gongsun Chou je dejal: »Če bi vam, mojster, dodelili položaj, višji od po-
ložaja glavnega ministra v državi Qi, na ta način pa bi vam uspelo ude-
janjiti pot (dao 道), ne bi bilo nič čudnega, če bi vam uspelo doseči prav 
toliko kot vodjam fevdalnih gospodov ali celo samemu kralju. Če bi se to 
zgodilo, ali bi to v vaših mislih povzročilo vznemirjenje?«

»Ne,« je odvrnil Mencij. »Od mojega štiridesetega leta dalje se mi zavest 
ne vznemirja več.«

»V tem primeru daleč prekašate Meng Bena.«

»To ni težko. Gaoziju je to uspelo še pri še nižji starosti kot meni.«

»Ali obstaja način, kako doseči tak uspeh?«

»Obstaja. Beigong You je svoj pogum gojil tako, da ni nikoli pokazal po-
nižnosti ali dovolil, da bi ga kdo prelisičil. Če je popustil le za malenkost, 
je bilo to zanj enako ponižujoče, kot če bi ga pretepli na tržnici. Nič bolj 
ne bi sprejel žalitve od princa z deset tisoč vozovi kot od reveža. Enako 
hitro bi z mečem prebodel kneza kot običajnega človeka. Ni spoštoval 
ljudi in je vedno vrnil vse, kar je bilo slišati na njegov račun. Meng Shishe 
pa je o gojenju svojega poguma povedal naslednje: ‚Na poraz gledam 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   146Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   146 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



147

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

enako kot na zmago. Kdor naredi korak naprej šele, ko je enkrat ocenil 
sovražnika, in se vključi v boj šele, ko je že pretehtal svoje možnosti za 
zmago, preprosto pokaže strahopetnost zoper številčno premoč. Seveda 
ne morem biti zares prepričan o zmagi. Vse, kar lahko storim, je, da sem 
brez strahu.‘ Meng Shishe je bil podoben Zengziju, Beigong You pa Zixia-
ju. Težko je reči, kateri od njiju je bil boljši, vendar je Meng Shishe trdno 
dojemal bistveno. Zengzi je nekoč dejal Zixiangu: ‚Ali občuduješ pogum? 
Nekoč sem od mojstra slišal o vzvišenem pogumu. Če človek pogleda 
vase in ugotovi, da je v zmoti, se mora od strahu zdrzniti, četudi je njegov 
nasprotnik le običajen človek. Če pa ugotovimo, da imamo prav, gremo 
lahko celo zoper tisoč ali deset tisoč ljudi.‘ Meng Shishejevo vzdrževanje 
qi 氣 je vredno manj od Zengzijevega trdnega dojemanja bistvenega.«

»Zanima me, ali mi lahko poveste kaj o zavesti, ki je ni mogoče vznemiriti, 
v vašem in Gaozijevem primeru.«

»Kot pravi Gaozi: ‚Če ne razumete besed (zhiyan 知言), se s tem ne obre-
menjujte v zavesti; in če ne razumete v zavesti, ne iščite zadovoljstva v 
svojem qi.‘ Prav je, da človek ne išče zadovoljstva v svojem qi, če v svoji 
zavesti ne razume. Vendar je napačno reči, da se ne bi smeli ukvarjati s tem 
v zavesti, kadar nam ne uspe razumeti besed. Volja (zhi 志) je poveljnik nad 
qi, medtem ko je qi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe volja, tam se qi 
zaustavi. Zato pa pravijo: ‚Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega qi.‘«

»Če se, kot pravite, qi ustavi tam, kamor prispe volja, kakšen smisel ima 
potem govoriti: ‚Obvladaj svojo voljo in ne zlorabljaj svojega qi.‘«

»Kadar je volja ovirana, premakne qi. Po drugi strani pa qi, kadar je ovi-
ran, prav tako premakne voljo. Spotikanje in hitenje vplivata na qi, ven-
dar se to zares pokaže kot razbijanje srca.«

»Smem vprašati, katere so vaše odlike?«

»Razumem besede (zhiyan). Dobro skrbim za svoj prostrani qi (yang wu 
haoran zhi qi 養吾浩然之氣).«9 

To je najčudovitejši odlomek v celotnem Menciju, odlomek, ki je postal sploš-
no znan kot odlomek o »Razumevanju besed in gojenju qi«, odlomek z glo-
bokimi idejami in bogatim notranjim pomenom. V odlomku Gongsun Chou (
公孫丑) sprašuje Mencija, ali bi se njegova srčna zavest (xin 心) premaknila 
ali vznemirila, če bi domneval, da lahko zasede pomemben položaj in se bodo 
s tem njegove politične ideje lahko udejanjile. V kitajskih klasikih je starost 

9	 Prevod po nekoliko prirejeni različici prevoda v Lau 1984, 2A: 2, 55–7.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   147Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   147 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



148

Intervju s Huang Chun-chiehom

štirideset let veljala za ključno točko v človekovem življenju: »Pri štiridesetih 
sem se osvobodil dvomov (huo 惑)« (Lunyu s. d., 2/4). Veliki neokonfucijan-
ski sintetizator Zhu Xi (1130–1200) je Konfucijeve besede komentiral tako-
le: »Ko nima niti najmanjšega dvoma o tem, kako bi stvari morale biti (suo 
dangran 所當然), takrat lahko človek v vseh zadevah ravna v skladu (shou 
守) z razsvetljenostjo spoznanja« (Zhu Xi 2016a, 71). Nekateri komentatorji 
menijo, da pismenka »huo 惑« pomeni »dong 動«, se pravi, da dejansko po-
meni vznemiriti se pod vplivom zunanjega sveta. Poleg tega je Gongsun Chou 
vprašal tudi, ali obstaja metoda za ohranjanje »srčne zavesti, ki je ni mogoče 
vznemiriti (budong xin 不動心)«. Mencij mu je odvrnil, da takšna metoda 
obstaja, ter kot primer navedel razlike med Beigong Youjem in Meng Shishe-
jem (孟施舍), nadalje pa zatrdil, da je tudi metoda gojenja hrabrosti, ki jo je 
uporabljal slednji, v poglavitnih točkah blizu tisti prvi.

Mencij je dodatno pojasnil: »Prav je, da ne iščemo zadovoljstva v svojem qi 
氣, če ne razumemo v svoji zavesti. Napačno pa je reči, da se ne bi smeli 
obremenjevati v zavesti, kadar ne razumemo besed.« Prav je, da kadar ne-
koga poslušamo, pa ne razumemo, kaj pravi, potem ne iščemo pomena in 
ga ne raziskujemo v qi. Neprimerno pa je, da takrat, ko ne razumemo besed 
drugega, ne iščemo razumevanja v svoji zavesti (xin 心). Kajti »volja (zhi 志) 
je poveljnik nad qi, medtem ko je qi tisto, kar napolnjuje telo. Kamor prispe 
volja, tam se qi zaustavi.« Volja (zhi 志) je »tisto, čemur sledi zavest« (xin zhi 
suo zhi 心之所之), medtem ko je »zavest« (xin 心) gospodar, ki mu sledi qi. 
Mencij je zato zagovarjal način negovanja poguma, torej, da svojo pot začne-
mo z gojenjem zavesti (xin 心). Za Mencija je največja odlika gojenja poguma 
»razumevanje besed in gojenje svojega prostranega qi« (wo zhi yan, wo shan 
yang wu haoran zhi qi 我知言，我善養吾浩然之氣). Ko človek postane do-
ber v gojenju prostranega qi, lahko razume besede drugih ljudi. Ta Mencijev 
argument vključuje tudi vprašanje »svobode« in »nujnosti« v človekovem 
življenju, hkrati pa se dotika odnosa med »posameznikom« in »skupnostjo«.

Ključni pojem zgoraj obravnavanega odlomka iz Mencija je pojem qi 氣. Be-
njamin I. Schwartz (1916–1999), priznani harvardski učenjak 20. stoletja, je 
zapisal, da je qi poseben pojem kitajske kulture, ki ima kitajske kulturne zna-
čilnosti in ga ni mogoče prevesti v noben zahodni jezik (Schwartz 1985, 179–
84). Pojem qi je prisoten na vseh področjih kitajske kulture; kitajske slike si 
prizadevajo za »resonanco yun in vitalnost qi« (qiyun shengdong 氣韻生動); 
v svojem pisanju si kitajski prozaisti prizadevajo za »prefinjenost in jasnost 
qi« (wenqi tongchang 文氣通暢); pri govorjenju so Kitajci posebej pozorni na 
»besede, ki združujejo qi in milino« (ci he qi wan 辭和氣婉); v tradicionalni 
kitajski medicini zdravnik opazuje, posluša, poizveduje in se dotika, da bi s 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   148Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   148 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



149

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

»šestimi qiji« (liu qi 六氣) pojasnil »šest bolezni«; starodavni Kitajci so opazo-
vali »meglo« (yunqi 雲氣, dobesedno »oblak qi«), da bi napovedali dobro in 
slabo usodo; preden so stari Kitajci uporabljali orožje, so morali imeti vojaki 
»izostren qi« (liqi 利氣) oziroma »razširjen qi« (yanqi 延氣); Mencij je govoril 
o »gojenju prostranega qi«, Xunzi (荀子, 298–238 pr. n. št.) pa o »upravljanju 
qi in gojenju srčne zavesti« (zhiqi yangxin 治氣養心).

V tradicionalni kitajski miselnosti se človeško telo (shenti 身體) obravnava 
kot nepopolno. Edina možnost, da se naše telo približa popolnosti ali jo dose-
že, je, da njegove organe vodi podskupina organov, zlasti glava ali zavest, ali 
pa da telo omejujejo zunanje sile (na primer pravila lepega vedenja). Za to, 
da se »telo« iz nepopolnosti približa popolnosti, je ključnega pomena prav 
qi 氣, in sicer tako, da se tekoči in spreminjajoči se qi poveže s človeškim xin 
心 (zavestjo) ter xing 形 (telesnostjo), kar človeškemu telesu omogoča, da 
tvori celovito enoto. V 17. stoletju je mojster japonske šole kogaku (古學, 
starodavno učenje) Itō Jinsai (伊藤仁齋, 1627–1705) interpretiral Mencijevo 
razpravo o gojenju lastnega prostranega ali »nočnega qi« (yeqi 夜氣) in ta 
prostrani qi opisal kot »enotno tvorno polje ki (ichigenki 一元氣), ki se raz-
teza med nebom in zemljo« (Itō 1901, 11). Pozneje pa je učenjak šole yōme-
igaku 陽明學 (japonski yangmingizem) iz 19. stoletja Yamada Hōkoku 山田
方谷 (1805–1877) pripomnil: »Nebo, zemlja in deset tisoč stvari so ena sama 
velika [sfera] qi (ichidaiki 一大氣)« (Yamada 1902, 6). Teoretično podlago 
tovrstnih teorij qi pa pravzaprav najdemo v teoriji medsebojne povezanosti 
»telesa« in »zavesti« v starodavni kitajski medicini. 

Zgoraj obravnavani odlomek iz Mencija tako vsebuje štiri ključne ideje. Te so:

(1)	 Zhiyan 知言 »razumevanje besed«: Mencij je menil, da »zavest določa 
besede« (yi xin ding yan 以心定言), Zhu Xi pa je ta stavek razlagal kot 
določanje »besed« (yan 言) z »načelom« (li 理). Dejal je: »Poznavanje 
besed je poznavanje načela (zhi yan, zhi li ye 知言，知理也)« (Zhu v Li 
2002, 1708). V Zaupnih pogovorih mojstra Zhuja (Zhuzi yulei 朱子語類) 
je Zhu še zapisal: 

Poznati besede je popolnoma enako kot raziskovati stvari (gewu 格
物) in širiti znanje (zhizhi 致知). Če človek ne razume besed, potem 
tudi ne bo mogel prepoznati različnih pokvarjenosti, nenormalnosti, 
laskanj in izmikanj, s katerimi se srečuje v kraljestvu pod nebom. Če 
želimo prakticirati sočlovečnost, a ne poznamo njenih nečloveškosti, 
in če jo želimo narediti pravično, ne da bi poznali njeno nepravičnost 
– kako naj torej kopičimo pravičnost, da bi vzgojili svoj prostrani qi? 
(Zhu v Li 2002, 1732) 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   149Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   149 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



150

Intervju s Huang Chun-chiehom

Ker je Zhu razlagal Mencijev nauk o moralnem ravnanju z vidika inte-
lektualne dejavnosti, se je pojavilo veliko neskladje med njegovim in 
Mencijevim prvotnim razumevanjem moralnosti. V velikih intelektu-
alnih tradicijah Vzhoda in Zahoda vedno obstajajo določene napeto-
sti med intelektualnim naporom in moralno kultivacijo. Pomembni 
primeri so: »spoštovanje moralne narave« (zun dexing 尊德性) in 
»zasledovanje poti znanja« (dao wenxue 道問學) iz Nauka o sredini 
ali pa »molitev« in »branje svetih spisov« v krščanski tradiciji ter dol-
gotrajne razprave o prednosti »širokega poslušanja« (guangwen 廣
聞) pred »kultiviranjem zavesti« (xiuxin 修心) v budistični tradiciji. 
Ko je Zhu razlagal nauk o kreposti skozi pojem intelektualnega napo-
ra, se je močno oddaljil od predhodnih naukov Konfucija in Mencija, 
čeprav je hkrati ostajal zvest lastnim načinom razmišljanja.

(2)	 Sishi budong xin 四十不動心 »Pri štiridesetih letih se [moja] zavest ne 
vznemirja«. Ta stavek pomeni, da ima »zavest« svojo avtonomijo in 
spontanost, zato ne potrebuje zunanjih entitet, ki bi jo vodile in usmer-
jale. Konfucij je dejal: »Pri štiridesetih letih sem se osvobodil dvomov,« 
Mencij pa: »Moja zavest se od štiridesetega leta dalje ne vznemirja več.« 
Tako sta oba menila, da je štirideset let ključna starost v človekovem živ-
ljenju, ter poudarjala, da bi moral človek, ko doseže takšno starost, že 
imeti zavest (xin 心), ki je ustaljena v svoji samostojnosti in spontanosti.

(3)	 Yong 勇 »pogum«: Filozofi predqinskega obdobja, kot sta Konfucij in 
Mencij, so razlikovali med dvema vrstama »poguma« (yong 勇) – pogu-
mom, ki se rojeva iz krvi in qi (xueqi zhi yong 血氣之勇), ter moralnim 
pogumom (daode zhi yong 道德之勇) – pri čemer so poudarjali urjenje 
drugega poguma pred prvim. Poleg tega so si vztrajno prizadevali, da bi s 
pomočjo moralnega razuma preoblikovali človekovo primarno vitalnost 
in tako preobrazili človeško življenje v mreže pomena, ki prekipevajo od 
vitalnosti.

(4)	 Yang 養 »negovati«: Najprej je treba poudariti, da ima znak »yang 養« 
tako svoj tradicionalni kot sodobni pomen. Tako na primer slovar Erya 
pravi: »Yang 養 je yi 頤 (kultivirati), yi 艾 (kositi) in yu 育 (vzgajati)« (Guo 
Pu in drugi s. d., 55). V »Komentarjih k razlagi diagramov« [Shuoguazhu-
an 說卦傳] v Knjigi premen beremo: »Kun 坤 je zemlja, ki hrani nešteto 
stvari (yang 養)« (Gao Heng 1979, 613). V Knjigi zgodovine piše: »Uprav-
ljati pomeni zagotavljati ljudem preživetje (yang min 養民)« (Kong An-
guo in Kong Yingda s. d., 89). Knjiga pesmi vsebuje naslednji verz: »Pre-
življati čas v pozabi (zun yang shi hui 遵養時晦)« (Mao Heng in drugi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   150Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   150 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



151

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

s.  d., 1610). In končno, v Razpravah lahko preberemo stavek: »Danes 
za človeka biti sinovski ne pomeni nič drugega kot to, da je sposoben 
staršem zagotoviti hrano (yang 養)« (prev. po Lau 1979, 2:7, 13). V vseh 
teh primerih znak yang pomeni »hraniti, rediti« ali »biti sposoben nah-
raniti«. Vendar je v Mencijevih besedah »yang wu haoran zhi qi 養吾浩
然之氣« isti znak uporabljen v novem, inovativnem smislu, in ne v tradi-
cionalnem pomenu besede. Mencij je besede »haoran zhi qi 浩然之氣« 
opisal tudi takole:

Težko ga je pojasniti. Takšen qi je obsežen in neomajen v najvišji 
meri. Če ga negujemo (yang 養) z integriteto ter mu na pot ne pos-
tavljamo ovir, bo zapolnil ves prostor med nebom in zemljo. To je qi, 
ki odgovarja pravičnosti in poti (dao 道). Če mu to dvoje odvzame-
mo, bo stradal. Rodi se iz nakopičene pravičnosti, nemogoče si ga je 
prilastiti le z njenim občasnim izkazovanjem. Kadar človek ravna na 
način, ki ne ustreza standardu, ki si ga je postavil v zavesti, bo [qi] 
stradal. (prev. po Lau 1984, 2A:2, 57) 

Na tem mestu lahko navedemo tri ugotovitve. Prvič, qi mora ustrezati pravič-
nosti in dao 道, sicer bo usahnil; biti mora »nakopičena pravičnost«, in ne ne-
kaj, kar je mogoče prevzeti od zunaj. Tu Mencij uporablja »yang 養« v smislu 
moralnega kultiviranja, in ne kot »yang 養« v smislu materialnega jesti in piti.

Drugič, Mencijevo pojmovanje »negovanja qi« je zagnalo »notranji obrat« 
ideje pojma »yang« in osvetlilo pojmovanje funkcionalnosti v konfucijanski 
filozofiji telesa. Mencij je zagovarjal idejo preobrazbe naravnega, fizičnega 
človeškega življenja s humanistično racionalnostjo, pri čemer je qi v fiziolo-
škem smislu spremenil v »prostrani qi« z vsebino humanistične racionalnosti. 
Iz istega razloga je »gojiti qi« enako »gojiti zavest« ali, kot pravi Mou Zongsan, 
ta »zavest« (xin 心) ni »zavest spoznavanja« (renshixin 認識心), temveč je 
»moralna zavest« (daodexin 道德心).

Tretjič, delovanje yang 養 je način ali postopek, ki ga opredeljujeta poslušnost 
in pridobivanje, to je postopek usposabljanja zavesti sočlovečnosti in pravič-
nosti za »kopičenje pravičnosti« z »gojenjem qi«. Glede tega, kaj sledi gojenju 
qi, pa obstaja nauk o telesni popolnosti ali »izpolnitvi telesa« (jianxing 踐形). 
V zvezi z implikacijami nauka o »izpolnitvi telesa« je Mencij trdil: »Naša telo 
(xing 形) in polt nam je dalo nebo. Le modrec pa lahko svojemu telesu da 
popolno izpolnitev (jian 踐)« (prev. po Lau 1984, 7A:38, 281). Človeško telo 
nam da nebo (narava), modrec pa lahko svoj zunanji videz neguje in spremi-
nja s pomočjo svojega duha. Mencij je zato nadalje trdil, da »sočlovečnost, 
pravičnost, obredna spoštljivost in modrost koreninijo v njegovi zavesti in se 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   151Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   151 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



152

Intervju s Huang Chun-chiehom

kažejo na njegovem obrazu ter mu dajejo uglajen videz. Kažejo se tudi na 
njegovem hrbtu in se razširijo na njegove ude, zaradi česar bo njegovo sporo-
čilo razumljivo brez besed« (prev. po Lau 1984, 7A:21, 271). Že v zgodnji fazi 
je tovrstna moralna zavest ukoreninjena v zavesti srca, pozneje pa se lahko 
izrazi navzven, tako da se kaže v fizičnem videzu posameznikovega obraza, 
hrbta in štirih udov. Mencij meni, da lahko človeško življenje razdelimo na tri 
glavne ravni: »zavest«, »qi« in »telo«. Tako se gojenje zavesti, to je »gojenje 
prostranega qi«, kaže v telesni izpolnitvi (jianxing 踐形). Z drugimi beseda-
mi, fizično telo predstavlja vmesnik, na katerem poteka stik med »jazom« in 
»svetom« – je nosilec našega duha.

Mencijev nauk o »razumevanju besed in gojenju qi« poudarja integrativno 
vitalnost, ki kot pojav sledi popolni racionalizaciji fizičnega človeškega življe-
nja. Fiziološka vadba in dejavnost sta pod vodstvom našega razuma (volje). 
Kot taka naša telesna dejavnost pripada tako naravnemu svetu, ki vsebuje 
pomen, kot tudi kulturnemu svetu, ki ustvarja smisel in pomen. Poleg tega 
pa je Mencij qi pripisal tudi etične konotacije. Če povzamemo, teorija »goje-
nja qija« (yangqi 養氣) potrjuje hipotezo Josepha Needhama (1900–1995), 
ki pravi, da je posebna značilnost starodavne kitajske misli pozicija »organi-
cizma« (Needham 1956, 286–7). 

Iz tega razloga je Mencijeva teorija »razumevanja besed in gojenja qi« sodob-
no pomembna, zlasti za odnos med posameznikom in družbo v 21. stoletju. 
Konfucij in Mencij sta razmišljala o odnosu med posameznikom in družbo v 
svetu »organicizma«. V svetu konfucijanske misli je preoblikovanje družbe 
temeljilo na preoblikovanju samega sebe in se je z njim tudi začelo. Zdi se, 
da ne pretiravamo, če rečemo, da konfucijansko-mencijanska teorija odnosa 
med seboj in drugimi lahko pomembno vpliva na konfucijanski preporod v 
sodobni Vzhodni Aziji in svetu.

Ali menite, da bi lahko konfucijanstvo zaradi vse večjega kulturnega in po-
litičnega vpliva Vzhodne Azije pridobilo na svetovnem pomenu? Če je tako, 
kako bi lahko ta premik vplival na konfucijanske študije ali preoblikoval so-
dobni konfucijanski projekt? Ali bi ponovna kalibracija moči omogočila kon-
fucijanstvu v vseh njegovih oblikah, da bi pridobilo večjo globalno veljavo?

Preden se dotaknem globalnega pomena konfucijanstva v 21. stoletju, bi rad 
podal dve uvodni pripombi glede narave konfucijanstva. Prvič, glede na zgo-
dovinsko ozadje svojega časa je bil Konfucij hudo »revolucionaren«. Izraz jun-
zi 君子, na primer, se je pred Konfucijem uporabljal v kontekstu družbenega 
položaja ter se nanašal na kralja, princa, moža ali ljubimca. Konfucij je bil tisti, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   152Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   152 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



153

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

ki je ta isti izraz uporabljal v moralnem kontekstu za označevanje moralno 
»plemenite osebe«. Konfucij je svoje učence spodbujal, naj s samopreobraz-
bo postanejo takšna »plemenita oseba«. Poleg tega je Konfucij, ko je odloč-
no razglasil svojo doktrino o »izobrazbi za vsakogar«, praktično sprožil veliko 
revolucijo v izobraževanju.

Drugič, Konfucij je ostro napadal status quo svojega časa ter predstavil svoj 
»konfucijanski projekt«, ki je bil komaj zamisljiv in je dvigal obrvi (Yü 2004, 
388–40710). Ko so se Konfucij in njegovi privrženci dovolj poglobili v probleme 
zavesti in sveta, je »konfucijanski projekt« postal univerzalno veljaven in je 
pridobil globalni pomen.

Skrbi vas, ali bi »ponovna kalibracija moči« »omogočila konfucijanstvu v vseh 
njegovih oblikah, da bi se globalno bolj uveljavilo«. Kar imate pri tem v mis-
lih, je morda »dejansko obstoječe konfucijanstvo«, kot pravi Torbjörn Lodén. 
»Dejansko obstoječe konfucijanstvo« se nanaša na »konfucianizem kot dr-
žavno ideologijo v večjem delu zgodovine kitajskega cesarstva, pa tudi na 
njegovo uporabo kot orodja v rokah politikov danes«. Trenutno pa govorim o 
»duhovnem konfucijanstvu« (Lodén 2023, 61). Kot sem dejal, »duhovno kon-
fucijanstvo v nasprotju s političnim konfucianizmom daje prednost problemu 
‚postati‘ pred problemom ‚biti‘ in se pri razvijanju ‚konfucijanskega projekta‘ 
osredotoča na osrednjo konfucijansko idejo ‚samokultivacije‘ (xiushen 修身). 
V primerjavi s političnim konfucianizmom, ki se ukvarja z umetnostjo politi-
ke, duhovno konfucijanstvo poziva k radikalni vrnitvi k osnovam, in sicer k 
preobrazbi samega sebe kot temelju in izhodišču preobrazbe sveta. Duhovno 
konfucijanstvo je usmeritvena filozofija, ki obravnava funkcije spoznavanja 
(človeške narave), očiščenja, doktrine in privajanja samemu sebi« (Huang 
2025, v pripravi). 

To duhovno razsežnost konfucijanstva so leta 1958 v svojem manifestu o ki-
tajski kulturi in konfucijanstvu prepričljivo prikazali učenjaki modernega kon-
fucijanstva (Tang Junyi in drugi 2000, 550–5), leta 2021 pa je bila to tudi tema 
manifesta, ki so ga razglasili trije skandinavski učenjaki (Kallio in drugi 2021). 
Na podlagi »duhovnega konfucijanstva« bom predlagal naslednje štiri teze, ki 
imajo lahko v 21. stoletju globalni pomen:

(1)	 Transcendenca se najbolje manifestira v vsakdanjem življenju.
(2)	 Preobrazba samega sebe je osredotočena na preobrazbo srčne zavesti.
(3)	 Jaz, družba, država in svet tvorijo koncentrične kroge; zato se preobrazba 

sveta začne s preobrazbo samega sebe.
(4)	 Smisel življenja je v osvetlitvi kulturnih vrednot.

10	 Pojem se pojavi na strani 400.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   153Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   153 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



154

Intervju s Huang Chun-chiehom

(1) Kar zadeva prvo tezo, je treba poudariti, da sta tako Konfucij kot Mencij 
trdila, da je človeška narava izvorno dobra in da ima ta dobra narava tran-
scendentalno osnovo. V Konfucijevem času so bile razlage o človeški naravi 
še razmeroma enostavne, saj so dejale le, da so si »ljudje po naravi blizu, raz-
hajajo pa se zaradi ponavljajoče se prakse«, medtem ko smo v Mencijevem 
času že deležni natančnejšega filozofskega prikaza tega stališča – ali kot je to 
s svojimi besedami opisal Mou Zongsan (牟宗三, 1909–1995), teorije »priro-
jene moralnosti«, s katero »pristopamo k zavesti z razmišljanjem o človeški 
naravi« (renyi neizai, ji xin jian xing 仁義內在，即心見性).11 Mou je pri tem 
mislil, da sta vrednoti »sočlovečnosti« in »pravičnosti« prirojeni človeškim 
bitjem, kar posledično pomeni, da se človeška narava kaže skozi človeško »za-
vest« (xin 心). Na to je večkrat opozoril Mencij. Na primer, v Menciju je zapi-
sano: »Organ zavesti lahko misli. Toda odgovor bo našel le, če bo razmišljal; v 
nasprotnem primeru ne bo našel odgovora. To je tisto, kar mi je dalo nebo« 
(prev. po Lau 1984, 6A:15, 239). V Menciju lahko dalje preberemo: »Ohra-
njanje zavesti in gojenje narave sta sredstvi, s katerima človek služi nebu« 
(prev. po Lau 1984, 7A:1, 265). Če povzamemo, imajo pogledi na človeka, ki 
jih vsebujeta Konfucijeva in Mencijeva misel, pravzaprav skupno izhodišče. 
Obe »utelešata neizmerni čudež apoteoze v vsakdanjih človeških odnosih« 
(ti shenhua buce zhi miao yu renlun riyong zhi jian 體神化不測之妙於人倫
日用之間), kot pravi Xiong Shili (熊十力, 1885–1968) (Xiong Shili 1970, 67), 
hkrati pa trdita, da je transcendenco človeškega življenja mogoče prepoznati 
v vsakdanjosti življenja in da tvori kohezivno celoto z obrednostjo.

(2) Kar zadeva drugo tezo, da je »jaz« osrednji pojem v konfucijanskem pog-
ledu na človeka, sta Konfucij in Mencij oba presodila, da je ključ do samopre-
obrazbe v človeški zavesti. Kot je trdil Mencij, je zavest osnova štirih kreposti, 
ki vključujejo sočlovečnost, pravičnost, obredno spoštljivost in modrost, za-
radi česar lahko prav vsak posameznik postane kot modrostna kralja Yao (堯) 
ali Shun (舜). Pod površjem te misli se skrivata naslednji dve tezi: (1) Konfucij 
in Mencij sta zagovarjala nekakšen »moralni egalitarizem«; (2) vsak človek 
ima prirojene kalčke dobrote. Tako lahko trdimo, da sta bila tako Konfucij 
kot Mencij neozdravljiva optimista. Podobno so konfucijanski intelektualci 
preteklosti trdili, da tudi če bi bila nebo in zemlja popolnoma zavita v temo, 
bi v prihodnosti neizogibno prišel dan, ko bo spet posijalo sonce. Konfucij je 

11	 Mou Zongsan je v svoji knjigi Značilnosti kitajske filozofije [Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲
學的特質] poudaril, da je »osrednja ideja pristopa, ki ga predstavlja Mencij, pojem ‚priroje-
ne moralnosti‘ (renyi neizai 仁義內在), to pomeni pristopati k zavesti za razmislek o človeški 
naravi. Mencijevo vztrajanje pri stališču, da je moralnost lastna človeški zavesti, bi tako lahko 
imenovali tudi ‚pristopati k zavesti, z namenom razmišljati o človeški naravi (ji xin jian xing 即
心見性)‘, torej govoriti o notranji naravi s pomočjo zavesti« (Mou Zongsan 2020, 57).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   154Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   154 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



155

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

govoril o »kultiviranju samega sebe iz spoštovanja« (xiuji yi jing 修己以敬), 
»kultiviranju samega sebe za pomiritev drugih« (xiuji yi an ren 修己以安人) 
in »kultiviranju samega sebe za pomiritev ljudi« (xiuji yi an baixing 修己以安
百姓) (prev. po Lau 1979, 14:42, 147). Konfucijanski intelektualci so verjeli v 
enotnost telesa in zavesti, zato so »kultiviranje telesa« (xiushen 修身) enačili 
s kultiviranjem zavesti ter zagnali »konfucijanski projekt« »upravljanja drža-
ve« in »pomiritve sveta« na podlagi »samokultivacije« in »upravljanja lastne-
ga gospodinjstva«. Vendar se lahko vprašamo: zakaj Konfucijev in Mencijev 
moralni egalitarizem ni mogel izboljšati dvatisočletne zgodovine avtokratskih 
režimov v cesarski Kitajski? Z drugimi besedami, zakaj se konfucijanski moral-
ni egalitarizem ni mogel spremeniti v politični egalitarizem?

Na to vprašanje lahko odgovorimo na naslednji način. Moralni egalitarizem, 
ki sta ga zagovarjala Konfucij in Mencij, je spadal v intelektualno domeno, 
medtem ko je dolga tradicija političnega avtoritarizma, ki se je na Kitajskem 
ohranila od prvega cesarja Qina 秦 dalje, spadala v domeno političnega siste-
ma. Čeprav sta intelektualna in politična domena medsebojno povezani, pa 
sta dejansko medsebojno še vedno ireduktibilni; še vedno imata vsaka svojo 
logiko delovanja, tako da »političnega« in »intelektualnega« področja ni mo-
goče popolnoma zreducirati v eno.

Poleg tega je v poteku tako imenovanega konfucijanskega projekta še en 
problem, ki ga je vredno razmisliti. »Samokultivacija« (xiu ji 修己) je po-
dročje, ki ga je mogoče nadzorovati z močjo lastne volje, ker spada v no-
tranjo sfero, medtem ko so pojmi, kot sta »pomiritev drugih« (anren 安人) 
in »pomiritev ljudi« (an baixing 安百姓), del zunanje sfere. V praktičnem 
delovanju se vidiki zunanjega področja običajno ne spreminjajo v skladu z 
vidiki notranje sfere. Čeprav je to vprašanje upravičeno, bi Konfucij in Men-
cij morda odgovorila na naslednji način. Dokler si bo vsak človek prizadeval 
za »samokultivacijo«, bosta celotna družba in celoten narod stopila na pot 
mirne vladavine. Oba misleca sta namreč trdila, da preobrazba sveta izhaja 
iz preobrazbe »samega sebe«.

Konfucij in Mencij sta prav tako poudarjala, da mora preobrazba »samega 
sebe« vključevati »gojenje qi«, to je »gojenje zavesti«, saj se konfucijanski 
pojem »prostranega qi« ujema tako s »pravičnostjo« kot s »potjo«. V zadnjih 
nekaj tisoč letih so si vsi kitajski intelektualci prizadevali za pomiritev »zaves-
ti«. V pesmi Su Shija (蘇軾, 1037–1101) lahko tako preberemo: »Mirno pre-
bivati v zavesti, tu je moja domovina« (Su Shi 2002, 579). V pesmi Zhu Xija (朱
熹, 1130–1200) beremo: »Vstopanje in izstopanje iz zavesti brez določenega 
časa« (Zhu Xi 2002, 284). Wang Yangming (王陽明, 1472–1529) pa je zapisal: 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   155Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   155 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



156

Intervju s Huang Chun-chiehom

»V svoji zavesti sami imam svetleči mesec« (Wang v Wu 1992, 792–3). Kon-
fucijanci tako vsi verjamejo, da je naša »zavest« ključna za samopreobrazbo.

(3) Kar zadeva tretjo tezo, sta oba očeta kitajskega konfucijanstva trdila, da 
prehod od »jaza« k družbi, državi ali k celotnemu svetu poteka kot razvoj v 
koncentričnih krogih. Ta misel vsebuje nekaj ključnih predpostavk, o katerih 
je vredno razmisliti.

Prvič, po Zhu Xijevi razlagi sta Konfucij in Mencij priznavala pojem razsloje-
ne ljubezni (ai you chadeng 愛有差等), hkrati pa sta zagovarjala, da se nje-
no »udejanjanje začne pri lastnih starših« (shi you qin shi 施由親始) (Zhu Xi 
2016b, 365–6). Teza, da ima »ljubezen sloje«, je citat iz Mencija, v katerem 
filozof očita mohističnim učenjakom njihovo kritiko konfucijanstva – slednjo 
pa kljub temu še vedno lahko štejemo za dober komentar na konfucijanstvo. 
Mohisti so trdili, da je konfucijanska etična misel močno nagnjena k temu, 
da si načelo »nenadomestljivosti« jemlje za pomembnejše od načela »nado-
mestljivosti«. Ko sta na primer Mencij in Taoying (桃應) razpravljala o vpra-
šanju ravnanja cesarja Shuna kot sina neba, če bi njegov oče, Gu Sou (瞽叟), 
ubil človeka, je Mencij dejal, da bi se moral Shun po aretaciji svojega očeta 
odpovedati položaju in oblasti, vdreti v zapor, osvoboditi očeta ter skupaj z 
njim pobegniti na obalo. Nato bi moral skrbeti za svojega očeta in tam živeti 
srečen in zadovoljen do konca svojih dni. Mencijeva trditev je bila utemelje-
na z naslednjim argumentom. Kot spoštljiv sin bi lahko poslušnost in služenje 
očetu opravljal le Shun, vladanje kraljestvu pa bi lahko prevzela tudi katera koli 
druga sposobna oseba, ki bi ga nadomestila. Mencij je menil, da ima načelo 
»nenadomestljivosti« prednost pred načelom »nadomestljivosti«, in sicer na-
čelom, da je treba članom iste krvne linije dati prednost pred tistimi, ki niso 
iz iste krvne linije. V svojih razpravah o družini in družbi so konfucijanci me-
nili tudi, da je »čustvo« (qing 情) bistveno nadrejeno redu »razuma« ali li 理. 
Čeprav so konfucijanci zagovarjali stališče, da je treba nadzorovati svoja čustva 
in želje, hkrati niso dopuščali brezsrčnosti, brezbrižnosti ali neusmiljenosti.12 
Konfucijanci so trdili, da se ne bi smeli ukvarjati s »sklepanjem« (li 理), če 
zato opustimo »praktičnost« (shi 事). Ko so govorili o razumu (li 理), so tako 
vedno govorili z nežnostjo in iskrenostjo, čeprav so včasih, da bi ga razložili, 
uporabljali zapletene besede. Uporabljali so »primerjavo« (bi 比) in »stimula-
cijo« (xing 興), da bi pokazali, da gredo naši »nameni« (yi 意) onkraj »besed« 

12	 To stališče je bolje pojasnil Qian Mu: »V kitajski konfucijanski misli je glede celotnega člove-
kovega življenja veliko večji pomen pripisan ‚čustvenemu‘ kot ‚razumskemu‘ delu. […] Konfu-
cijanski diskurz o človeškem življenju poudarja nadzor nad svojimi željami, pomanjkanje želja 
ali celo biti brez želja. Nikakor pa ne dopušča pomanjkanja čustev, izbrisa čustev ali celo brez-
čustvenosti« (glej Qian Mu 1994–1998a, 14).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   156Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   156 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



157

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

(yan 言) ali pa besedam celo sledijo. Zaradi tega so bili v tradicionalni kitajski 
misli najbolj razviti analogno sklepanje, korelativno mišljenje in razmišljanje 
z metaforo. Konfucijanec je dobro vzgojen in z ljudmi ravna vljudno, da bi jih 
tako ganil s »čustvi« (qing 情) in ne da bi druge presegel z »razumom« (li 理). 
V konfucijanski tradiciji je zato najbolj napredovala etična misel, medtem ko 
je epistemologija v razvoju nekako zaostajala. Med konfucijanskimi »petimi 
odnosi« (wulun 五倫) so jezuitski misijonarji, ki so prišli na Kitajsko v 16. sto-
letju, namenjali posebno pozornost enemu, in sicer odnosu med prijatelji ali 
tovariši. Mencij je govoril o »prijateljevanju z nekom zaradi njegove kreposti« 
(you ye zhe, you qi de ye 友也者，友其德也) (glej Lau 1984, 207), medtem 
ko je Konfucij zagovarjal stališče, da ne bi smeli »sprejeti za prijatelja nikogar, 
ki ni tako dober kot mi sami« (wu you buru ji zhe 無友不如己者), kjer »ru 如« 
pomeni »biti podoben« (si 似) komu (prev. po Lau 1979, 1/8, 5). Ta »ni kot 
jaz« ali »ni tako dober kot jaz sam« (buru ji 不如己) se ne nanaša na družbeni 
položaj ali moč, temveč na moralno integriteto in vzgojo človekovega značaja. 
Na ta način pa nam Konfucij in Mencij razkrivata, da bi moralo sklepanje prija-
teljstev temeljiti na spodbujanju človekove moralnosti.

Kar pa zadeva probleme političnega upravljanja, sta oba konfucijanska moj-
stra visoko cenila idejo »moralne vladavine«. Konfucijeva izjava, da bi »Yon-
gu lahko dodelili sedež, obrnjen proti jugu«, se je tako sčasoma razširila v 
Mencijev politični ideal »kraljevske poti« (wangdao 王道). V opisu slednje 
se njegov politični zorni kot precej približuje temu, kar je sodobni zahodni 
jezikoslovec George Lakoff opisal kot »model vzgojnega starša« (Lakoff 1996, 
35). Mencij je tako zagovarjal izvajanje politike sočutja z uporabo »srca, ki 
ne prenese trpljenja drugih« (buren ren zhi xin 不忍人之心). To predstavlja 
bistvo Mencijevega ideala »človečnega vladanja«, po katerem je tako stra-
stno hrepenel. Njegov ideal »človečnega vladanja« temelji zlasti na empatiji, 
saj od monarha zahteva, da se vživi ter začuti žalost in stisko svojega ljudstva, 
prakticira pravilo sočutja ter »s svojim ljudstvom deli veselje in srečo« (yu 
min tongle 與民同樂). Če rečemo, da je konfucijansko »človečno vladanje« v 
veliki meri oblika »politike čustev« ali »afektivne politike« (qinggan zhengzhi 
情感政治), to sploh ne bi bilo pretirano. Ko je imel Sun Yat-sen leta 1924 
v japonskem pristanišču Kōbe svoj znani govor o »panazijstvu« (Dayazhou 
zhuyi 大亞洲主義), je v sklepnih besedah odločno poudaril, da se je Japon-
ska po uspehu prenove Meiji 明治 znašla na razpotju med duhom kraljevske 
poti, prevzetim iz kitajske kulture, na eni strani ter hegemonistično ideologijo 
iz zahodne kulture na drugi. Prav zato je Sun Yat-sen opozoril Japonce, naj 
se vendarle pravilno odločijo (Luo 1994, 1572–4). Vendar je Japonska kmalu 
zatem izbrala pot invazije na Kitajsko in preostalo vzhodnoazijsko območje, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   157Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   157 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



158

Intervju s Huang Chun-chiehom

kar je privedlo do ene največjih tragedij v zgodovini. V 21. stoletju, na sle-
di nenadnega vzpona Kitajske, je ideal kraljevskega načina vladanja znova 
dosegel nove razsežnosti. Združeni narodi so nedavno izdali globalne »cilje 
trajnostnega razvoja«, ki zajemajo gospodarski razvoj, varstvo okolja in soci-
alno pravičnost. Medtem ko sta bila prva dva doslej že deležna svetovnega 
priznanja in pozornosti, pa zadnji cilj še vedno čaka svojo polno uresničitev. 
Pred kratkim je skupina tajvanskih učenjakov razglasila konfucijanske vred-
note za »Cilje trajnostnega razvoja kraljevske poti« (Wangdao yongxu fazhan 
zhibiao 王道永續發展指標), vsebujejo pa naslednjih pet glavnih elementov: 
človečno vladanje, nasprotovanje hegemonizmu, postavljanje ljudi za temelj, 
ustvarjalnost brez konca in empatijo. Ta sklop ciljev se še vedno razvija. Res-
nično lahko upamo, da bodo ti cilji v prihodnosti zmogli spodbuditi proces, 
ki bo pokazal nov pomen konfucijanske politične ideje o kraljevski poti za 
21.  stoletje, kar bo lahko odpravilo pomanjkljivosti »ciljev trajnostnega ra-
zvoja« Združenih narodov (Sustainable Development Goals, SDGs). Znan 
tajvanski podjetnik že več let spodbuja »sistemsko razmišljanje o vrednotah 
kraljevske poti« (wangdao jiazhi xitongguan 王道價值系統觀) ter svoje ko-
lege podjetnike poziva, naj »poleg ‚otipljivih, neposrednih in trenutnih‘ vi-
dnih vrednot sočasno poskrbijo tudi za latentne ‚neoprijemljive, posredne in 
prihodnje‘ vrednote« (Shi 2020, A13; in 2021, A13). Na Tajvanu obstaja tudi 
banka, imenovana »Banka kraljevske poti« (Wangdao Yinhang 王道銀行). 

V zgodovini kitajske politične misli se je uveljavila »pot vladanja« (zhidao 治
道), medtem ko se »pot politike« (zhengdao 政道) ni manifestirala. »Pot vla-
danja« se nanaša na tehnično upravljanje z uporabo ukrepov, kot sta davčni 
sistem in sistem vodnjak-polje (to je sistem razdelitve zemlje). »Pot politike« 
pa označuje vprašanje legitimnosti vladavine. Hsiao Kung-chuan (蕭公權, 
1897–1981) je v svoji knjigi Zgodovina kitajske politične misli, ki jo je dokon-
čal med protijaponsko vojno poleti 1940, poudaril, da je kitajska politična 
misel v večji meri »politična tehnika« (zhengshu 政術) in le v manjši meri 
teorija »političnih načel« (zhengli 政理) (Hsiao 1982, 946). Poleg tega je Mou 
Zongsan v svoji knjigi Pot politike in pot vladanja [Zhengdao yu zhidao 政道
與治道], ki jo je napisal v šestdesetih letih 20. stoletja, poglobljeno razisko-
val zgodovinske zapise celotne kitajske intelektualne zgodovine, ki odražajo 
večji razvoj »poti vladanja« kot »poti politike« (Mou Zongsan 2020, 1, 53–4, 
58, 149–55), vse to pa je bil odziv na dva tisoč let dolgo politično realnost 
cesarske avtokracije. Na koncu so Konfucija in Mencija kot vodilna predstav-
nika ideala moralnega vladanja izdali avtokratski režimi. Politika »kraljevske 
poti« se ni mogla izogniti temu, da ne bi postala »večna nostalgija« kitajskih 
konfucijanskih intelektualcev, kar je resnično žalostno in obžalovanja vredno!

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   158Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   158 24. 07. 2025   14:56:5024. 07. 2025   14:56:50



159

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Analiza konfucijanskega moralnega vladanja nas tako pripelje do razprave o 
več temah in odpira pomembna vprašanja, od katerih so naslednja morda 
najpomembnejša za sodobno družbo. Če »kralj« (wang) izda »pot« (dao) 
in politike »kraljevske poti« ni mogoče izvajati, kako naj se na to odzove 
ljudstvo? To vprašanje se dotika problema, ki ga je Max Weber imenoval pro-
blem »legitimnosti«. Drugič, obstaja tudi vprašanje, kako naj se človekove 
pravice ohranijo v kompleksnih družbah postindustrijske dobe 21. stoletja. To 
je isto kot problem pomanjkljivosti sodobne demokracije in vznika »tiranije 
večine«, ki jo povzroča koncept »enakosti pogojev«, kot ga je predlagal Alexis 
de Tocqueville (1805–1859) v svojem delu Democracy in America [Demokra-
cija v Ameriki] (glej de Tocqueville 2002). 

Nobenega dvoma ni, da se je z razvojem »demokracij« po vsem svetu v 
21. stoletju pojavila velika zaskrbljenost, v zvezi z ameriško vlado pa lahko 
govorimo celo o resnih pojavih, kot sta »demokratična recesija« in »vzpon 
avtokratskih režimov«. Čeprav je na Kitajskem že od nekdaj obstajala poli-
tična misel o »elitistični politiki« (vladavina »spoštovanja krepostnih«), pa 
je vprašanje, na katerega še vedno ni odgovora, kako naj se tradicionalna 
politična ideja »spoštovanja krepostnih« izvaja v sodobnih »demokracijah« 
na tak način, da bi se vzpostavilo nekakšno ravnovesje med njima. V prete-
klosti je o tem vprašanju izčrpno razmišljalo več učenjakov – torej, kako bi 
bila mogoča »konfucijanska demokracija«? Glede na globalne spremembe, 
ki jih trenutno doživljamo, bi morali o zgornjih vprašanjih razmisliti ljudje po 
vsem svetu.

(4) Kar zadeva našo četrto tezo, o vprašanju življenja in smrti, sta Konfucij in 
Mencij zagovarjala iskanje smisla »življenja« v neizogibnosti »smrti«. Čeprav 
je Konfucij govoril o tem, da je treba vzeti življenje, da bi postal človečen, 
Mencij o tem, da se je treba odpovedati življenju za pravičnost, Xunzi pa o 
tem, ali je treba izbrati smrt namesto življenja, so vsi skupaj predpostavljali, 
da je čas človekove fizične »smrti« tudi dan, ko se začne njegovo kulturno 
življenje, kar pa je možna metoda za reševanje vprašanja življenja in smrti.

Čeprav so se tako konfucijanci kot budisti želeli soočiti z neizogibnostjo smrti, 
so se njihova teoretična izhodišča popolnoma razlikovala. Konfucijanski pog-
led na življenjske vrednote je namreč temeljil na kulturnem pogledu, ki trdi, 
da se človekovo fizično življenje sicer že konča, vendar se njegova individual-
nost po smrti zlije z velikim tokom kulture in se spremeni v majhno kapljico v 
njenih mogočnih vodah. Konfucijanci so se zato s smrtjo soočali mirno. Wang 
Yangming se je tako poslovil od tega sveta s svojimi zadnjimi besedami: »Ta 
zavest je razsvetljujoča. Kaj bi lahko sploh še rekli?« (glej Wu Guang 1992, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   159Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   159 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



160

Intervju s Huang Chun-chiehom

1324). Čeprav si človek v življenju še tako prizadeva, da bi od znotraj ures-
ničil samega sebe, se ob smrti žal vrne v nebo in zemljo. Glavna značilnost 
konfucijanske misli je bila predpostavka, da sta posameznikovo življenje na 
eni strani in kolektivna kulturna dediščina na drugi tesno povezana. Budis-
tični pogled na življenje in smrt pa se je po drugi strani oblikoval na podlagi 
stališča, da je človeško življenje neskončno. Budizem obravnava vprašanje 
življenja in smrti v okviru trajnostnega razvoja. V obdobju severne in južne 
dinastije so se polemike med budizmom in kitajsko kulturo osredotočale na 
»teorijo neuničljivosti duše po smrti telesa« (xing jin shen bumie lun 形盡神
不滅論). Budistični učenjaki so verjeli, da čeprav človeško telo umre, človeš-
ka duša in zavest ne ugasneta, saj življenje nima meja, teče v večnem krogu 
in z reinkarnacijo napreduje iz enega v drugo.

Transcendentni in vzvišeni pojem »mandata neba« (tianming 天命) v Konfu-
cijevi in Mencijevi misli se spušča ter prodira v človeško »zavest« in »priroje-
no naravo«. To ustreza trditvi, da se »to, kar nebo podeljuje človeku, imenuje 
človeška narava« (tianming zhi wei xing 天命之謂性) (Zhong yong, pog. 1),13 
kot na primer, ko je Konfucij trdil: »Pri petdesetih letih sem razumel mandat 
neba« (wushi er zhi tianming 五十而知天命) (prev. po Lau 1979, 2/4, 11), 
Mencij pa o »poznavanju svoje zavesti« (zhixin 知心), »poznavanju svoje na-
rave« (zhixing 知性) in »poznavanju neba« (zhitian 知天). Vsi konfucijanci 
so že od nekdaj verjeli, da lahko zavest neba in človeška zavest rezonirata 
druga z drugo, zato so govorili o »medsebojni povezanosti poti neba, človeš-
ke narave in usode« (tiandao xing ming xiang guantong 天道性命相貫通), 
kar se je nanašalo na zgoraj povedano. Iz istega razloga so konfucijanci širili 
tudi pogled na posvetno kot sveto (glej Fingarette 1999). Ker je večina Raz-
prav posvečena obravnavi sveta vsakdanjih človeških odnosov, konfucijansko 
učenje tako predstavlja vrsto »praktičnega učenja« (shixue 實學), Konfucijev 
nauk pa bi lahko imenovali tudi neko vrsto »humanistične religije« (renwen 
jiao 人文教).14

Vse štiri teze konfucijanstva, ki jih predlagam, imajo v 21. stoletju še večji glo-
balni pomen. Ta premik bo zagotovo vplival na konfucijanske študije v bližnji 
prihodnosti. V 20. stoletju so bile te v Vzhodni Aziji predvsem nekakšne »dr-
žavocentrične« študije, pa naj je šlo za študije »kitajskega konfucijanstva«, 
»korejskega konfucijanstva« ali »japonskega konfucijanstva«. V različni meri 

13	 Glej tudi angleški prevod Wing-tsit Chan 1963, 98. 
14	 Qian Mu je opozoril: »Glavni poudarek konfucijanske doktrine je učenje ljudi s strani ljudi, 

nato pa se ‚ljudje‘ združijo z ‚nebom‘ ter iz ‚spoznavnega‘ dosežejo ‚nespoznavno‘. Zato Kon-
fucijev nauk predstavlja obliko humanističnega poučevanja (renwen jiao 人文教)« (glej Qian 
1994–1998b, 349). 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   160Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   160 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



161

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

in v različnem obsegu so te predhodne študije konfucijanstva običajno posta-
le »nacionalno učenje«.

Zdi se mi, da moramo, če želimo doseči uspeh v Aziji ter mir in blaginjo v 
svetu, zapustiti geto »nacionalnega učenja«. V zadnjih tridesetih letih me je 
tako navdušilo proučevanje »vzhodnoazijskih konfucijanstev«, katerega cilj je 
bil odpreti nova vrata za proučevanje velikih konfucijanskih tradicij v Vzhodni 
Aziji. Kot sem se izrazil leta 2015, so »‘vzhodnoazijska konfucijanstva‘ študij-
sko področje, ki nas osvobaja ostankov meja in omejitev, ki še vedno ostajajo 
v sedanjem času in zajemajo celotno Vzhodno Azijo. V današnji dobi globa-
lizacije ugotavljamo, da v različnih tradicijah vzhodnoazijskih konfucijanstev 
obstajajo pomembni duhovni viri, ki bi lahko olajšali dialoge med svetovnimi 
civilizacijami« (Huang 2015a, 19).

Vaša metodologija vzhodnoazijskih konfucijanstev ponuja nova orodja za 
predrugačenje proučevanja konfucijanstva. Zakaj predlagate, da bi bilo 
dobro v 21.  stoletju ponovno proučiti vzhodnoazijske tradicije, predvsem 
konfucijanstvo? Ali menite, da ta metodologija omogoča tudi širši pogled 
na konfucijanstvo in njegov preporod?

Vaše vprašanje je izredno pomembno. Najpomembnejši akademski razlogi 
za to, da mora sodobna vzhodnoazijska akademska sfera ponovno proučiti 
vzhodnoazijsko kulturno tradicijo, se nanašajo na potrebo po nekakšni aka-
demski »spremembi paradigme«. V 20.  stoletju, ko so vse vzhodnoazijske 
države večkrat trpele zaradi invazij in kolonizacije, ki so jih izvajale zahodne 
sile, so vzhodnoazijski intelektualci izgubili vero v svoje matične kulture. V 
21. stoletju, ko se mednarodna ureditev drastično spreminja, zato ponovno 
proučevanje vzhodnoazijskih kultur, z namenom zagotoviti nov sklop inter-
pretacij preteklosti, sedanjosti in prihodnosti te regije, postaja vse bolj nuj-
no. To bom dodatno ponazoril na primeru nekaterih vodilnih intelektualcev 
Kitajske in Japonske 19. in 20.  stoletja, začenši s Fukuzawo Yūkichijem (福
澤諭吉, 1835–1901), duhovnim očetom pozahodenja na Japonskem v zgo-
dnji moderni dobi. Fukuzawa Yūkichi je trikrat obiskal Ameriko in Evropo ter 
napisal več kot šestdeset različnih del. Vse življenje je neutrudno zagovarjal 
zahodne vrednote, kot so »demokracija«, »znanost«, »svoboda«, »državljan-
ske pravice« in »enakost«. Menil je, da civilizacijski razvoj poteka v zaporedju 
različnih stopenj. Medtem ko sta bili po njegovem mnenju Evropa in Združe-
ne države Amerike regiji z najnaprednejšo obliko civilizacije, je menil, da so 
Turčija, Kitajska in Japonska primeri napol civiliziranih držav, Afrika in Avstrali-
ja pa barbarski regiji. Fukuzawa je bil zato prepričan, da bi si morala Japonska 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   161Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   161 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



162

Intervju s Huang Chun-chiehom

»vzeti zahodno civilizacijo za svoj poglavitni cilj« (Fukuzawa 1997).15. Podob-
no je leta 1921 »zadnji konfucijanec« (Alitto 1986), Liang Shuming (梁漱溟, 
1893–1988), izrazil prepričanje, da je zahodna civilizacija vešča »uporabe ra-
zuma« (yunyong lishi 運用理智) (Liang 1935, 158), medtem ko je Hu Shi (胡
適, 1891–1962) leta 1926 poudaril, da je v sodobni zahodni civilizaciji glavni 
namen življenja »iskati srečo« (qiu xingfu 求幸福) (Hu Shi 1961, 4). Vse te 
ideje in mnenja so implicitno vsebovala stališče o superiornosti ali napre-
dnosti zahodne civilizacije v primerjavi z vzhodno civilizacijo. Od [gibanja] 
četrtega maja dalje, v času nacionalne krize, so se kitajski intelektualci vse 
bolj nagibali k radikalizaciji (Yü 1993, 125–50). Poleg učenjakov in intelektu-
alcev so se totalitarnemu antitradicionalizmu pridružili tudi nekateri politiki. 
Do leta 1940 je Mao Zedong (毛澤東, 1893–1976) menil, da je stara ideja o 
čaščenju Konfucija in študiju klasikov diametralno nasprotna tako imenovani 
novi demokratični kulturi (xin minzhu zhuyi de wenhua 新民主主義的文化). 
Mao je zgornji dve kategoriji obravnaval kot dve antagonistični skrajnosti in 
poudaril, da »brez rušenja ne more biti gradnje, brez zajezitve ni pretoka in 
brez mirovanja ni gibanja; boj, ki poteka med njimi, je boj za življenje in smrt« 
(Mao 1951, 655). Ta kitajski antitradicionalizem 20. stoletja, ki se je od giba-
nja četrtega maja 1919 do kulturne revolucije 1966–1976 korak za korakom 
pomikal po poti radikalizacije, je bil v celoti izraz tega, da so se sodobni kitaj-
ski intelektualci odpovedali veri v lastno kulturo.

Vzporedno s tem lahko opazujemo tudi izgubo vere sodobnih japonskih in-
telektualcev v tradicionalno japonsko kulturo. V 19. stoletju je japonski inte-
lektualec Mori Arinori (森有禮, 1847–1889), ki se je izobraževal v Londonu 
in po vrnitvi na Japonsko prevzel mesto prvega ministra za izobraževanje v 
obdobju Meiji (1868–1912), nekoč predlagal, da bi za uradni jezik na Japon-
skem sprejeli angleščino (primerjaj Mori 1873, lv–lvii; Ōkubo 1972, 265–7). 
Nishimura Shigeki (西村茂樹, 1828–1902), član uglednega društva Meiroku 
(Meirokusha 明六社) in vplivni japonski pedagog, ki je bil tudi član zgornje-
ga doma parlamenta (Kizokuin 貴族院), je zagovarjal stališče, da bi morala 
japonska država ukiniti uporabo kitajskih znakov (kanji 漢字) in japonske pi-
save (hiragana 平仮名in katakana 片仮名) ter jih nadomestiti z latinico, ki 
se uporablja v angleškem jeziku (Nishimura 1874, 10–2). Po prenovi Meiji so 
se japonski intelektualci na področju kulture in idej hitro preobrazili iz »zgor-
njega dela telesa sinologije« (hanxue de shangbanshen 漢學的上半身), kot 

15	 Vendar pa so različne razprave, ki jih je Fukuzawa Yūkichi napisal o Tajvanu kot novi japonski 
koloniji, nazorno pokazale njegova imperialistična intelektualna nagnjenja, ki so bila v popol-
nem nasprotju z vsemi vrstami razsvetljenskih stališč, ki jih je zagovarjal kot mislec sodobnega 
japonskega razsvetljenstva. Za podrobno predstavitev tega vidika misli Fukuzawe Yūkichija glej 
Huang 2006, 39–70.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   162Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   162 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



163

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

je to poimenoval Fukuzawa Yūkichi, v »spodnji del telesa zahodnega učenja« 
(yangxue de xiabanshen 洋學的下半身) (Fukuzawa 1978). Vsa navedena 
mnenja in stališča, ki jih zagovarjajo sodobne intelektualne elite Kitajske in 
Japonske, pa tako odražajo le majhen delček izgube vere v vzhodnoazijsko 
kulturno tradicijo, ki so jo vzhodnoazijski intelektualci doživljali v obdobju od 
sredine 19. do sredine 20. stoletja.

V takšnem intelektualnem ozračju so raziskovalci Vzhodne Azije 20. stoletja 
Vzhod pogosto razlagali v povezavi z Zahodom. V očeh vzhodnoazijskih uče-
njakov so bodisi temeljne vrednote zahodne kulture bodisi teorije, ki so bile 
povzete iz zahodnih zgodovinskih izkušenj, prevzele vlogo najvišjih vzorcev ali 
standardov za proučevanje Vzhodne Azije. Ko so bile pri proučevanju vzhod-
noazijske kulture te norme sprejete, pa sta se proučevala in preverjala zgolj 
oddaljenost ali odstopanje vzhodnoazijske kulture od zahodnih standardov. 
Leta 1922, v obdobju, ko so ti občutki napolnili kitajsko intelektualno ozra-
čje, je filozof Feng Youlan (馮友蘭, 1895–1990) vso svojo pozornost usmeril 
v vprašanje: »Zakaj Kitajska nima znanosti?« (Fung 1922, 237–63). Fengovo 
vprašanje bi lahko prav tako razumeli kot znak izgube zaupanja v kitajsko kul-
turno tradicijo.

V kitajskih in japonskih akademskih krogih 20. stoletja so bile objavljene 
številne tovrstne študije. Tako je na primer Feng Youlan ob prvi izdaji svoje 
Zgodovine kitajske filozofije [Zhongguo zhexueshi 中國哲學史, (stara izdaja, 
1931–1934)] zagovarjal stališče, da je naloga tako imenovane kitajske filozo-
fije (Zhongguo zhexue 中國哲學) »med različnimi spoznanji v kitajski zgo-
dovini izbrati in opisati tiste [elemente], ki bi jih na Zahodu lahko imenovali 
filozofija« (Feng Youlan 2015, 1). Feng Youlan je v knjigi podal tudi razlago 
razvoja kitajske filozofije s filozofskega stališča zahodnega neorealizma, kar je 
konkreten primer projekta, ki ga je promoviral. V naslednjem desetletju, leta 
1948, ko je intelektualni zgodovinar Hou Wailu (侯外盧, 1903–1987) sestavil 
knjigo Socialna zgodovina starodavne Kitajske [Zhongguo gudai shehuishi 中
國古代社會史], pa je slednjo ponosno razglasil za kitajsko različico socialne 
teorije Friedricha Engelsa (1820–1895) (Hou Wailu 1948).

Znani japonski sinolog 20. stoletja Naitō Konan (内藤湖南, 1866–1934) je 
predlagal teorijo o »prehodu med dinastijama Tang in Song« (Tōsō henkaku 
唐宋變革), ki je 10. stoletje obravnavala kot začetek kitajskega »zgodnjega 
modernega« (kinsei 近世) obdobja. Ta teorija je imela globok in dolgotra-
jen vpliv na japonsko sinološko znanost. Kljub temu je bila velika večina pri-
merov, ki jih je Naitō opredelil kot znake kitajskega zgodovinskega koraka-
nja k »zgodnji modernosti«, kot so zaton aristokracije, nastanek absolutne 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   163Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   163 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



164

Intervju s Huang Chun-chiehom

monarhije, upad ministrske oblasti, dvig statusa ljudstva, organizacijske spre-
membe političnih frakcij, denarni obtok in nastanek plebejske literature (Nai-
tō 1922, 1–11), dejansko osnovana na podlagi zgodovinske izkušnje evropske 
»zgodnje modernosti«, ki jim je predstavljala glavni referenčni okvir (Hisayuki 
1955, 533–52). Shimada Kenji (島田虔次, 1917–2000), eden največjih japon-
skih raziskovalcev kitajske intelektualne zgodovine po drugi svetovni vojni, 
je sprejel Naitōjevo tezo ter posledično leta 1949 objavil knjigo, v kateri je 
poudarjal idejo, da so »frustracije moderne misli na Kitajskem« (Chūgoku ni 
okeru kindai shii no zasetsu 中國における近代思維の挫折) nastale zaradi 
pomanjkanja močnega meščanskega razreda v kitajski družbi obdobij Ming 
明 (1368–1644) in Qing 清 (1644–1911) (Shimada 1949). Seveda je bila to-
vrstna teorija osnovana na predpostavki, da zgodovinska izkušnja moderne 
zahodne Evrope predstavlja nekakšen univerzalni zakon človeške zgodovine.

V vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja so raziskovalci vzhodnoazij-
ske kulture in zgodovine pogosto obravnavali zahodne izkušnje ali teorije kot 
najvišje standarde, ki jih je treba uporabiti pri raziskovanju ter interpretaciji 
zgodovinskega razvoja Vzhodne Azije. Poleg tega sta bila tudi osnovna termi-
nologija in strokovni jezik, ki sta se v Vzhodni Aziji 20. stoletja uporabljala v 
družboslovju in humanistiki, večinoma pridobljena iz zahodnih izkušenj ter 
presajena v kontekst Vzhodne Azije. Tako so zahodni pojmi, kot so »drža-
va« (guojia 國家), »civilna družba« (minjian shehui 民間社會), »javna sfera« 
(gong lingyu 公領域) in »zasebna sfera« (si lingyu 私領域), vsi izhajali iz zgo-
dovinskih izkušenj modernega Zahoda ter po vzponu zahodne hegemonije 
postali prevladujoči koncepti v vzhodnoazijski humanistiki in družboslovju. 
Pri prizadevanjih vzhodnoazijskih učenjakov, da bi pojasnili posebne zna-
čilnosti vzhodnoazijske zgodovine in kulture, so se zato pogosto pojavljala 
neskladja, celo do te mere, da je prihajalo do medsebojne nezdružljivosti in 
protislovij. Leta 1994 je profesor Kwang-chih Chang (Zhang Guangzhi 張光直, 
1931–2001) postavil zelo globoko vprašanje: »Zakaj Kitajska v akademskem 
svetu 20. stoletja ni bila sposobna pokazati svojega potenciala za splošni pri-
spevek k družboslovju in humanistiki?« (Zhang 1994, 64). Prav v tem vpra-
šanju lahko prepoznamo poskus soočenja s sedanjimi razmerami v vzhod-
noazijskem akademskem svetu – klic po »Vzhodu« –, ki je bil tako dolgo pod 
akademsko nadvlado Zahoda. 

Takšne razmere v vzhodnoazijskih akademskih krogih 20. stoletja, ko so za-
hodni načini povsem preglasili vzhodne, so privedle do vsaj treh različnih iz-
idov. Prvič, v 20. stoletju so številne obravnave Zahod dojemale kot »središ-
če«, v njih razvite teorije pa so veljale za univerzalne modele. Akademiki so 
te modele potem uporabili za proučevanje razvoja vzhodnoazijske regije, ki 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   164Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   164 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



165

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

pa je bila obravnavana kot »obrobje«, kar je posledično povzročilo nastanek 
nekakšnih »študij zvestobe«. Tovrstne raziskave so zavzele metodološko sta-
lišče, ki je bilo blizu »monizmu« in je predpostavljalo, da v razvoju človeške 
civilizacije obstaja le ena premočrtna smer. Tovrstni monizem je zagovarjal 
tezo, da namesto načela usklajevanja med različnimi kulturami obstaja le na-
čelo podrejenosti in da v razvoju človeške civilizacije zahodna ni le na polo-
žaju najnaprednejše civilizacije, temveč je dosegla tudi najvišje standarde, ko 
gre za njene konkretne dosežke. Posledično so študije nezahodnih civilizacij 
po navadi proučevale in potrjevale, kako te civilizacije v svojem razvoju še 
vedno močno zaostajajo za zahodno. Ko so se takšne študije, ki jih lahko uvr-
stimo med »študije zvestobe«, lotile raziskovanja kulturne izmenjave med 
različnimi kulturami, pa so imele običajno očitne slepe pege, med katerimi 
je bila najpomembnejša pretirano zanemarjanje dejstva, da ima prejemnik 
kulturne izmenjave svojo lastno subjektivnost.16

Drugič, tovrstne študije, v katerih je Zahod prevladoval nad Vzhodom, so 
predpostavljale, da so vrednostne usmeritve ali teorije, pridobljene iz za-
hodnih izkušenj, globalno »univerzalne vrednote«, s čimer so zanemarjale 
pluralnost in raznolikost človeških civilizacij ter dejstvo, da ima vsaka lokalna 
kultura v Vzhodni Aziji lastne »svojstvene vrednote«, ki jih ni mogoče v ce-
loti zreducirati na vzhodno različico sodobnih »univerzalnih vrednot«, razvi-
tih na Zahodu. Ta pomanjkljivost vzhodnoazijskih študij, ki se je uveljavila v 
akademskih krogih 20. stoletja, je že povzročila, da so zahodne izkušnje ali 
teorije postale nekakšna Prokrustova postelja. Da bi se velik del študij prila-
godil zahodnim teorijam, so se morali nekateri pojmi in kategorije, ki so jih 
raziskovali v teh obravnavah, nesmiselno raztegniti ali kako drugače nasilno 
spremeniti, da bi ustrezali zahodnemu modelu, celo do te mere, da so vodili v 
nepraktične formalizme. Eden od neposrednih rezultatov tega pristopa je bila 
nesrečna okoliščina, da so bile posebnosti vzhodnoazijskih kultur običajno 
žrtvovane za to, da bi zahodna zgodovinska izkušnja lahko postala univerzal-
na. To pa je neizogibno povzročilo, da so se vzhodnoazijske študije skrčile na 
nekakšen »refleksivni orientalizem«.

Tretjič, zgornji dve vrsti negativnih učinkov vzhodnoazijskih študij 20. stoletja 
sta povzročili splošno nerazumevanje resničnega značaja »Vzhodne Azije«, ki 
je nato prežemalo veliko število raziskav. To težavo lahko pripišemo vrsti ne-
prijetnih zgodovinskih izkušenj v interakcijah med Zahodom in Vzhodno Azijo 
ter notranjim pretresom in nemirom, ki so jih te izkušnje sprožile v notranjosti 
vzhodnoazijske regije. V 20. stoletju so se vzhodnoazijske države skozi vseh sto 

16	 To sem ponazoril že drugje; glej Huang 2016.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   165Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   165 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



166

Intervju s Huang Chun-chiehom

let nasilnih vdorov zahodnih sil slednjim skušale upirati z valovi izjemno ener-
gičnih oblik nacionalizma. V okviru teh nastajajočih nacionalizmov se je zato 
veliko število posameznih študij, vsaka v svoji meri, spremenilo v nacionalne 
študije. Če vzamemo za primer zgodovinske študije, lahko opazujemo, kako 
se je v zgodnjih letih 20. stoletja koncept »nacionalne zgodovine« (guoshi 國
史) prenesel iz Japonske na Kitajsko, kjer so ga uporabljali vplivni intelektual-
ci, kot so Liang Qichao (梁啓超, 1884–1919), Zhang Taiyan (章太炎, Binglin 
炳麟, 1869–1936) in Liu Shipei (劉師培, Shenshu 申叔, 1884–1919). V svoji 
kritiki dinastičnega pogleda na zgodovino, ki je izhajal iz predmoderne Kitaj-
ske, so se posvetili pisanju različice zgodovine, ki se vrti okoli pojma »država« 
(guojia 國家) kot svojega osrednjega predmeta (primerjaj Yü 1994, 155–74). 
Leta 1939, med vojno proti japonski invaziji, je Qian Mu (錢穆, 1895–1990), 
eno od velikih imen kitajskega zgodovinopisja 20.  stoletja, napisal knjigo z 
naslovom Oris nacionalne zgodovine [Guoshi dagang 國史大綱], v kateri si 
je z oblikovanjem novega pojma »nacionalne zgodovine« prizadeval prebu-
diti narodni duh ter skušal bralce prepričati, da morajo »predvsem podpirati 
nekakšno srčno in spoštljivo [predstavo o] pretekli zgodovini svoje države« 
(Qian 1996, 1). Še več, Qian Mujeva knjiga je bila eno od reprezentativnih del 
kitajskega zgodovinopisja 20. stoletja, ki je prevzelo obliko zgodovine kot »na-
cionalnega epa« (ali »nacionalnih epov«) (primerjaj Huang 2014b, 223–68). 
Poleg kitajskih pa se tudi japonske zgodovinske študije 20. stoletja v okviru 
tako imenovane nacionalne zgodovine (ikkoku shi 一國史, dob. »zgodovina 
celotne države«) niso mogle izogniti nacionalistični perspektivi. Kot je nekoč 
dejal priznani japonski zgodovinar Tōyama Shigeki (遠山茂樹, 1914–2011), 
sta se zgodovinski študij in izobraževanje v predvojni in vojni Japonski razvijala 
kot »nacionalni proces« (kuni no ayumi 國家のあゆみ). Pojem »zgodovine 
ljudstva« (jinmin no rekishi 人民の歷史) je zato v japonskem zgodovinopisju 
postal pomemben šele po drugi svetovni vojni (Tōyama 1968).

Pod vplivom nacionalističnega razpoloženja so se vzhodnoazijske akademske 
sfere 20. stoletja pri študiju humanistike in družboslovja večinoma osredoto-
čale na svoje države, medtem ko izkušnjam sosednjih vzhodnoazijskih držav 
niso posvečale veliko pozornosti. Posledično je ta odnos povzročil pomanj-
kanje zgodovinskega razumevanja sosednjih držav. To pomanjkanje medse-
bojnega razumevanja, ki je nastalo med vzhodnoazijskimi državami, se je 
še okrepilo zaradi prevladujoče težnje po prevladi akademskih paradigem z 
Zahoda, ki so prežemale raziskave v vzhodnoazijskih humanističnih in druž-
boslovnih vedah. Ta težnja je dejansko pomenila, da so vzhodnoazijski uče-
njaki cenili določene zgodovinske izkušnje ali vrednote iz Vzhodne Azije le, 
če je bilo mogoče vzpostaviti analogijo ali kontrast z določenimi evropskimi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   166Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   166 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



167

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

izkušnjami ali vrednotami. Vse tiste izkušnje in vrednote, za katere niso mogli 
najti analogije v Evropi, pa so izredno težko vstopile v perspektivo vzhodno-
azijskih študij. Dolgoročno je napačna praksa tovrstne raziskovalne usmeritve 
onemogočila, da bi bile raziskave humanistov in družboslovcev o vzhodno-
azijskih izkušnjah kaj več kot le nekakšna vzhodnoazijska različica evropskih 
izkušenj, ki pa naj bi bile, nasprotno, vir univerzalnih vrednot ali pa so imele 
vlogo univerzalnega modela. Na koncu so bile »svojstvene vrednote« Vzhod-
ne Azije popolnoma spregledane. Ying-shih Yü (余英時, 1930–2021) je zato 
v svojem pregledu »kulturnega obrata« v mednarodnih zgodovinskih krogih 
od 21. stoletja dalje posebej pozval k ponovnemu odkrivanju tradicij v Aziji, 
s poudarkom na »svojstveni vrednosti« edinstvenih izkušenj človeštva, ki jih 
predstavlja vsaka od številnih različnih kultur (Yü 2016, 368–84). 

Na podlagi zgornjih treh problemov vzhodnoazijskih študij lahko upravičeno 
trdimo, da obstaja resnična potreba po tem, da raziskovalci, ki se ukvarjajo z 
vzhodnoazijskimi študijami, ponovno proučijo in obravnavajo idejo Vzhodne 
Azije z vidika krepitve ter večanja medsebojnega razumevanja vzhodnoazij-
skih držav. V tem kontekstu vzhodnoazijske kulture ne bi smeli proučevati le 
kot nekaj analognega ali antitetičnega evropski kulturi, temveč kot Vzhodno 
Azijo samo po sebi. Z drugimi besedami, v novi dobi bi se morale vzhodno-
azijske študije bolj osredotočati na to, da postanejo študije vzhodnoazijske 
kulture, ki bodo bogato opremljene s tako imenovanimi mrežami pomena. 
Pokojni kulturni antropolog Clifford Geertz (1926–2006) je nekoč zapisal, da 
verjame, da je človek žival, viseča v mrežah pomena, ki jih je sama spredla, in 
meni, da je kultura takšna mreža (pomena), njena analiza pa ni eksperimen-
talna znanost v iskanju zakonitosti, temveč interpretativna znanost v iskanju 
pomena (Geertz 1973, 5). Oblikovanje in razvoj vzhodnoazijske kulture kot 
»mreže pomena« se morata dotikati tako skupnih kot tudi posebnih značil-
nosti regionalnih kultur. Pri spodbujanju te nove vrste pristopa bi si morali 
prizadevati za prepoznavanje razlik v podobnosti kulturnih tradicij in zgodo-
vinskih izkušenj posameznih vzhodnoazijskih držav, hkrati pa iskati tisto, kar 
je v njihovih razlikah identičnega.

Za konec naj povem, da bo novi pristop »vzhodnoazijskih konfucijanstev« 
omogočil tudi širši pogled na konfucijanstvo v vzhodnoazijski regiji. Ta nova 
pot se lahko odpre v dveh fazah. V prvi fazi je bil izveden »kontekstualni obra-
t«17, ko je konfucijanstvo prišlo v Korejo, Vietnam in na Japonsko. Japonski 
konfucijanci so na primer izrazoma sočlovečnost in Pot v kitajskem konfu-
cijanstvu vnesli nov pomen. V njihovih rokah konfucijanstvo ni bilo več 

17	 Za podrobnejši opis »kontekstualnega obrata« glej Huang 2015, 225–35.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   167Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   167 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



168

Intervju s Huang Chun-chiehom

intelektualna igra, temveč sistem praktičnega in empiričnega mišljenja – 
»praktičnega učenja«. Konfucijanci Tokugawe so menili, da njihova utilitari-
stična etična teorija ni le resnična za vsakdanje človeško življenje, temveč tudi 
nekako resnična ali bona fide sama po sebi. Utilitarna etična teorija poudarja 
rezultate ali koristi ravnanja; na podoben način je konfucijanska pragmatična 
etika Tokugawe poudarjala utilitaristični ideal zasledovanja največje sreče ali 
blaginje največjega števila, kar je bila opredelitev utilitarističnega načela bri-
tanskega filozofa Jeremyja Benthama (1748–1832). S proučevanjem »konte-
kstualnega obrata« konfucijanstva iz Kitajske na Japonsko lahko bolje ocenimo 
podobnosti in razlike med kitajskim in japonskim konfucijanstvom. Na drugi 
stopnji, v primerjalni študiji konfucijanstev na Kitajskem, Japonskem in v Ko-
reji, pa bomo lahko potrdili, da je konfucijanstvo »skupno znanje« (kyōdōchi 
共同知) (Mizoguchi 1994) in skupni kulturni imenovalec vzhodnoazijske civi-
lizacije. To priznanje pa bo olajšalo tudi širši preporod konfucijanstva.

Katere nove strategije proučevanja Vzhodne Azije in konfucijanstva bi vi 
osebno izpostavili? 

Vaše vprašanje se nanaša na potrebo po »razmišljanju iz Vzhodne Azije« v 
21. stoletju. Potem ko so leta 1994 videli razmere, ki so prevladovale v vzhod-
noazijskih akademskih krogih 20. stoletja, kjer tako imenovane vzhodnoazij-
ske študije niso vsebovale pravega razumevanja Vzhodne Azije, pa tudi kritič-
ne pomanjkljivosti takšnih razmer, je skupina priznanih japonskih učenjakov, 
med katerimi so bili Mizoguchi Yūzō (溝口雄三, 1932–2010), Hamashita Ta-
keshi (濱下武志, 1943–), Hiraishi Naoaki (平石直昭, 1945–), Miyajima Hiro-
shi (宮嶋博史, 1948–) in drugi, povzdignila glas ter pozvala k »razmišljanju 
iz Vzhodne Azije« (Mizoguchi in drugi 1994). Pod geslom »misliti iz Vzhodne 
Azije« morajo imeti nove »vzhodnoazijske študije« 21.  stoletja dispozicijo 
medkulturnih, transnacionalnih, regijsko razvejanih, meje prečkajočih, plura-
lističnih in v raznolikost usmerjenih študij.

Glede izvedljivosti in načina izvajanja tovrstne raziskovalne strategije v »vzhod-
noazijskih študijah« je treba v zvezi s študijem konfucijanstva opozoriti vsaj 
na naslednje tri točke. Prvič, potreben je premik v raziskovalnem fokusu od 
»Vzhodne Azije kot rezultata« k »Vzhodni Aziji kot procesu«.18 Pretekle študije 
vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva so imele sicer pluralističen in k ra-
znolikosti usmerjen pristop, vendar so se v celoti gledano še vedno bolj osre-
dotočale na rezultate razvoja vzhodnoazijske kulture ter se le v precej manjši 
meri posvečale proučevanju njenega procesa. Ker so »rezultatom« pripisovale 

18	 	 Za podrobnejšo razpravo o tej točki glej Huang 2015, 237–59.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   168Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   168 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



169

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

prevelik pomen, so se preveč oddaljile od pojma »procesa«; zato so se v prete-
klosti številne študije osredotočale izključno na statično podobo vzhodnoazij-
ske kulture v njenem stanju popolnosti, s čimer so, čeprav na nekoliko nejasen 
in neizrazit način, izkazovale neke vrste »monistične« metodološke težnje. Če 
pa odvrnemo pogled od »rezultatov« in ga preusmerimo k »procesu«, potem 
bomo lahko več pozornosti namenili dinamičnim spremembam, ki so se zgodi-
le v okviru oblikovanja in razvoja vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva. Po-
leg tega bomo lahko bolj upoštevali tudi proces oblikovanja kulturne subjek-
tivitete, ki se je izoblikovala v vsaki posamezni regiji Vzhodne Azije, ter tako 
spremenili nekdanjo enobarvno sliko vzhodnoazijske kulture in konfucijanstva 
v podobo kulture, ki jo krasi bogata množica barv.

Bogato paleto barv vzhodnoazijskih kultur in konfucijanstva lahko najbo-
lje ocenimo z analizo »kontekstualnega obrata« v kulturnih interakcijah v 
vzhodnoazijski zgodovini. Kot sem ponazoril drugje (Huang 2015b, 41–56), 
je tako imenovani kontekstualni obrat sestavljen iz dveh korakov, in sicer 
»dekontekstualizacije« ter »rekontekstualizacije«. S pojmom »dekonteks-
tualizacije« označujem proces, v katerem so bile ideje, koncepti ali izrazi v 
kitajskih besedilih iztrgani iz prvotnega kitajskega konteksta. S pojmom »re-
kontekstualizacije« pa označujem proces, v katerem so se novi pomeni istih 
idej, pojmov ali izrazov iz kitajskih besedil razvili v krajih, kamor so bila kitaj-
ska besedila uvožena, zlasti v Koreji in na Japonskem. Tovrstni dvostopenjski 
transkulturni »kontekstualni obrat« se je pojavil na številnih področjih, od 
filozofske argumentacije do politične ureditve in družbenega življenja. Takšne 
»kontekstualne obrate« so sprožili in začeli posredniki med različnimi kultu-
rami, predvsem konfucijanski učenjaki, budistični menihi, diplomati, poslov-
neži in tolmači. S skrbnim proučevanjem tovrstnih »kontekstualnih obratov« 
v kulturnih interakcijah Vzhodne Azije smo v boljšem položaju za začetek no-
vih študij Vzhodne Azije. Študij »kontekstualnega obrata« je lahko ploden za 
naše raziskovanje skupnih značilnosti in posebnosti vzhodnoazijskih kultur.

Drugič, potrebna je uravnotežena pozornost na skupnih značilnostih in po-
sebnostih regionalnih kultur Vzhodne Azije z vidika »kontekstualnega obra-
ta«. Primerjalno gledano, so raziskave v preteklosti pripisovale večji pomen 
skupnim elementom kultur posameznih regij Vzhodne Azije, na primer ele-
mentom, ki so skupni japonski, kitajski oziroma korejski kulturi. Tako je Ni-
shijima Sadao (西嶋定生, 1919–1998) leta 1969 naštel naslednje štiri glavne 
imenovalce, skupne celotnemu vzhodnoazijskemu svetu: kitajska pisna kul-
tura, konfucijanstvo, pravni sistem, ki temelji na cesarskem redu (Ritsuryō-sei 
律令制), in budizem (Nishijima 1969–1980, 5). Mizoguchi Yūzō je skupaj z ne-
katerimi drugimi raziskovalci poudaril pojem »skupnega znanja« (kyodochi 共

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   169Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   169 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



170

Intervju s Huang Chun-chiehom

同知), ki obstaja med vzhodnoazijskimi državami (Mizoguchi in drugi 1994). 
Poleg tega takšno raziskovalno perspektivo, ki je seveda zelo ustvarjalna, pre-
žema tudi težnja po obžalovanju stanja v svetu in sočustvovanju z ljudmi, 
saj lahko tovrstne raziskave zagotovijo skupno točko med različnimi kultu-
rami vzhodnoazijskih držav in prispevajo h gradnji »vzhodnoazijske kulturne 
skupnosti«, ki bi spodbujala mir med njimi. Tovrstni raziskovalni laboratorij 
predstavlja tudi veliko širšo perspektivo v primerjavi s tisto, ki jo je predstavil 
japonski intelektualni zgodovinar Tsuda Sōkichi (津田左右吉, 1873–1961). 
Tsuda, ki je predvsem zavračal izraze, kot sta »vzhodnoazijska kultura« (Tōyō 
Bunka 東洋文化) ali »vzhodnoazijska civilizacija« (Tōyō Bunmei 東洋文明), 
ki se nanašajo na vzhodnoazijski svet kot celoto (Tsuda 1965, 195), je posebej 
poudarjal razlike med Kitajsko in Japonsko v vidikih, kot so klanski sistem, 
družbena organizacija, vrsta politike in družbeni običaji (ibid., 302–3).

Kar bi na tem mestu rad poudaril, pa je to, da ko se trenutno lotevamo po-
novne obravnave ideje Vzhodne Azije in po eni strani poudarjamo skupne 
značilnosti posameznih lokalnih kultur v Vzhodni Aziji, po drugi ne moremo 
zanemariti razlik, ki obstajajo med temi kulturami. To pomeni, da se moramo 
izogniti spregledovanju teh razlik do te mere, da bi ponovno podlegli ste-
reotipnemu vzorcu »centra proti periferiji« ali »izvora proti razvoju«, ki je 
prevladoval v stari vrsti raziskav in pripeljal do nekakšne alternativne različice 
»študij zvestobe«. Od 17. stoletja dalje so se s postopnim prebujanjem kul-
turnih in političnih identitet v državah, kot so Japonska, Koreja in Vietnam, v 
interakcijah med vzhodnoazijskimi državami začele pojavljati napetosti, ki si 
posledično zaslužijo posebno pozornost tudi pri naši novi opredelitvi ideje 
Vzhodne Azije (primerjaj Ge 2014, 145–58). V nasprotju s študijami zvesto-
be morajo naše študije Vzhodne Azije iskati podobnosti in opazovati razlike; 
iskati morajo »eno« transnacionalno kulturo Vzhodne Azije in opazovati »šte-
vilne« lokalne kulture znotraj Vzhodne Azije. Le tako se naše študije ne bodo 
spremenile v še en delen ali izkrivljen pogled.

Pri poglobljeni analizi izmenjave idej v Vzhodni Aziji in konfucijanstvu želim 
predlagati, da se osredotočimo na ključne izraze in pojme. V zgodovini intelek-
tualne izmenjave v Vzhodni Aziji se je pojavilo veliko različnih paradigmatskih 
obratov v pomenu ključnih pojmov, na primer premik od paradigme fonetične 
eksegeze (shengxun 聲訓) dinastij Han in Tang k semantični eksegezi (ziyi 字
義), ki je postala pomembna od dinastije Severni Song 北宋 naprej; premik 
od učenja o načelu (li 理) k učenju o zavesti (xin 心) in ponovno v smeri uče-
nja o sili tvornosti (qi 氣). Čeprav so vsi ti premiki paradigme izvirali iz Kitaj-
ske, so pozneje vplivali tudi na druge vzhodnoazijske države, kot sta Japonska 
in Koreja, ter tako sčasoma postali obči pojav širom Vzhodne Azije. V času 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   170Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   170 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



171

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

paradigmatskih premikov in radikalnih sprememb so se kitajski, japonski in 
korejski intelektualci pogosto zatekali k strategiji razpravljanja o »celoti« (qu-
anti 全體) glede na njene »dele« (bufen 部分) – izhajajoč iz različnih klasič-
nih izrazov, kot so dao 道 (»pot«), ren 仁 (»sočlovečnost«) in li 禮 (»obredna 
spoštljivost«), so na primer prišli do napredka pri razlagi besedil; ali pa so raz-
širili pojem »pokončnosti« (zheng 正), da bi z njim ovrgli »krivice« (xie 邪), ko 
so želeli ponovno vzpostaviti »ortodoksnost« in ovreči »herezije« (Henderson 
1998). Študij ključnih izrazov in pojmov, z namenom opazovati splošne misel-
ne tokove skozi prizmo njihovih najmanjših sestavnih elementov, je zato de-
jansko izvedljiv pristop, ki ga je treba v naših študijah Vzhodne Azije sprejeti.

Tretjič, potreben je premik k vizualizaciji zgodovinskih izkušenj in temeljnih 
vrednot Vzhodne Azije v kontekstu svetovne zgodovine. Etnocentrizem in z 
njim povezana miselnost »zgolj in le jaz« sta med drugim povzročila vojne ter 
konflikte med narodi v 20. in 21. stoletju. Zlahka lahko opazimo, da so bila v 
20. stoletju v vzhodnoazijskih akademskih krogih v modi različna »nacionalna 
učenja«. Izkušnje in vrednote določene vzhodnoazijske države so se prouče-
vale v okviru zgolj te države, kot da drugi deli Vzhodne Azije ne bi obstajali. 
V našem 21.  stoletju, ki se giblje med globalizacijo in protiglobalizacijo, je 
verz angleškega pesnika Rudyarda Kiplinga (1865–1936) »East is East, West 
is West, and never the twain shall meet« (»Vzhod je Vzhod, Zahod je Zahod 
in nikdar se ta dva ne moreta srečati.«) (Kipling 1940, 233–6) odnesel veter. 
Študij Vzhodne Azije v 21. stoletju se mora zato emancipirati iz geta vseh vrst 
staromodnega »nacionalnega učenja«, ki je gojišče etnocentrizma.

V 21. stoletju Vzhodne Azije ne bi smeli proučevati le z vidika njenega značaja 
ali zmogljivosti. Da bi osvetlili pomen vzhodnoazijskih izkušenj in temeljnih 
vrednot v konfucijanstvu danes, jih moramo nujno umestiti v kontekst sve-
tovne zgodovine. Če drži izjava Josepha Levensona (1920–1969) iz leta 1964, 
da »Kitajska zdaj spada v univerzalni svet diskurza« (Levenson 1964, 512), 
potem lahko upravičeno trdimo, da nove vzhodnoazijske študije in »vzhod-
noazijska konfucijanstva« spadajo v univerzalni svet diskurza 21. stoletja.

Ali se primerjalni pristop konfucijanskih študij, utemeljen na metodologi-
ji vzhodnoazijskih konfucijanstev, sklada z drugimi primerjalnimi oziroma 
postprimerjalnimi filozofskimi projekti? Ali morda v povezavi z idejo konfu-
cijanskega preporoda stremi k drugačnemu cilju?

Zaradi vse bolj drastičnih sprememb v svetovni politiki in gospodarstvu v 
21. stoletju se pomen študij Vzhodne Azije in konfucijanstva vztrajno pove-
čuje. Pod vplivom agresije zahodnih sil v 20. stoletju je vera vzhodnoazijskih 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   171Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   171 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



172

Intervju s Huang Chun-chiehom

intelektualcev v lastno kulturo skoraj povsem zamrla. Zaradi te izgube vere so 
študije Vzhodne Azije in konfucijanstva v 20. stoletju neizogibno postale ob-
lika vzhodnoazijskih študij, ki pravzaprav sploh niso razumele Vzhodne Azije. 
Da bi odpravili to težavo, trdim, da je v vzhodnoazijskih akademskih krogih 
21. stoletja resnično potrebno ponovno proučiti in obravnavati idejo Vzhod-
ne Azije, predvsem konfucijanstva.

Pri ponovnem proučevanju vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju pa 
kljub vsemu ne smemo spregledati pomena »Kitajske«. Čeprav je imela v 
dolgi zgodovini kulturnih interakcij vsaka vzhodnoazijska država svojo lastno 
subjektiviteto in je kitajski imperij ni mogel popolnoma podrediti, bi mora-
le v študijah vzhodnoazijskih konfucijanstev v 21. stoletju raziskave kitajske 
kulture še vedno zavzemati vodilno mesto. To mora biti tako, ker je klasična 
kitajščina ali »literarna sinitščina«, zapisana v kitajskih pismenkah, podobno 
kot latinščina v antični in srednjeveški Evropi, predstavljala področje kultur-
ne pismenosti, ki je bila skupna intelektualcem vseh vzhodnoazijskih držav 
(Wixted 2018, 1–14). V tem smislu zgodovinske ideje kitajskega imperija in 
kitajske kulture za obrobne države še vedno predstavljajo »pomembnega 
drugega«. Čeprav se današnji znanstveniki morda ne bi nujno strinjali s »si-
nocentričnimi« (zhonghua zhongxin zhuyi 中華中心主義 ali chūka shisō 中
華思想 v japonščini) pogledi Naitōja Konana, ki je trdil, da je »to, kar imenu-
jemo zgodovina Vzhodne Azije, pravzaprav zgodovina razvoja kitajske kultu-
re« (Naitō 1944, 9), pa bi se večina strinjala s stališči Una Tetsuta (宇野哲人, 
1875–1974), pokojnega japonskega zgodovinarja kitajske filozofije, ki je trdil, 
da je »Kitajska od nekdaj predstavljala izvor japonske kulture. Z vidika razi-
skovanja razvojne poti Japonske so torej zelo potrebne tudi raziskave kitajske 
kulture« (Uno Tetsuto 1912).19 Strinjali bi se lahko tudi s trditvijo Nishijime 
Sadaa, da »se je zgodovinski ‚svet Vzhodne Azije‘ oblikoval in razvijal v skladu 
z razvojem kitajske zgodovine« (Nishijima 1993, 89). V svojih delih tako Uno 
Tetsuto kot Nishijima Sadao skušata potrditi dejstvo, da je kitajsko cesarstvo 
v svoji zgodovini močno vplivalo na okoliške države. Čeprav v sodobnih aka-
demskih krogih še vedno uporabljamo izraza »sinosfera« in »literarna sini-
tščina« v povezavi z »vzhodnoazijsko kulturno sfero« (Dongya wenhuaquan 
東亞文化圈) oziroma »klasično literarno kitajščino« (wenyanwen 文言文) 
(Smith 2020), pa je takšna terminologija zdaj že povsem očiščena nekdanjih 
»sinocentričnih« konotacij. Z ohranjanjem te terminologije želim poudariti 
zgodovinsko dejstvo, da je imel kitajski imperij v predmoderni dobi velik vpliv 
na celotno vzhodnoazijsko regijo. Poleg tega morajo vsi sodobni učenjaki 

19	 Ponatisnjeno tudi v Kojima 1997. Zgornje besedilo je povzeto po kitajskem prevodu knjige, glej 
Zhang 1999, 182.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   172Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   172 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



173

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

vložiti veliko napora v »premagovanje« prav tistih vrst »sinocentrizmov«, 
ki so prevladovali v vzhodnoazijskih državah pred 20.  stoletjem (primerjaj 
Lim 2008, 71–87). Tej nujnosti navkljub pa še vedno ne smemo popolno-
ma prezreti dejstva, da sta kitajska kultura in konfucijanstvo v predmoder-
nem obdobju močno vplivala na kulturo vseh vzhodnoazijskih držav. Ko se v 
21. stoletju ponovno lotevamo pregleda vzhodnoazijskih kulturnih tradicij in 
konfucijanstva ter se oziramo v prihodnost Vzhodne Azije, raziskovanje kitaj-
ske kulture in konfucijanstva še vedno predstavlja izjemno pomembno nalo-
go v okviru vzhodnoazijskih študij.

Vendar pa med raziskovanjem vzhodnoazijskih konfucijanstev kitajska kultu-
ra in kitajsko konfucijanstvo ne smeta biti kot Prokrustova postelja za prever-
janje razdalje med korejskim, japonskim in vietnamskim ter kitajskim kon-
fucijanstvom. Kitajskega konfucijanstva ne bi smeli obravnavati kot bistvo in 
najvišji model vzhodnoazijskih konfucijanstev.

Metodologija proučevanja vzhodnoazijskih konfucijanstev je blizu drugim 
primerjalnim pristopom. Pri raziskovanju vzhodnoazijskih konfucijanstev mo-
ramo »brati s srcem, ki hrepeni po učenju, izbirati z mirnim srcem in ozna-
njati dogodke z nepristranskim srcem« (yi xue xin du, yi ping xin qu, yi gong 
xin shu, 以學心讀，以平心取，以公心述).20 Na ta način lahko cenimo sam 
značaj »enotnosti v raznolikosti« v razvoju vzhodnoazijskih konfucijanstev. 
Takšna primerjalna študija konfucijanstev bo zagotovo prispevala k preporo-
du konfucijanstva v 21. stoletju.

*
Intervju je nastal v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfucijanski 
preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi prizmo od-
nosa med posameznikom in družbo. Za finančno podporo se zahvaljujemo 
Agenciji RS za raziskovalno in inovacijsko dejavnost (ARIS).

Bibliografija
Alitto, Guy S. 1986. The Last Confucian: Liang Shu-ming and the Chinese Di-

lemma of Modernity. Berkeley: University of California Press.
Chan, Wing-tsit, prev. 1963. A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton: 

Princeton University Press.
Da xue 大學 [Veliki nauk]. S. d. URL: https://ctext.org/liji/da-xue. Dostop: 

10. april 2025.

20	 To je bil moto za učenje mojega mentorja, profesorja Hsiao Kung-chuana (蕭公權, 1897–1981).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   173Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   173 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51

https://ctext.org/liji/da-xue


174

Intervju s Huang Chun-chiehom

De Tocqueville, Alexis. 2002. Democracy in America. Prevedla Harvey Mansfi-
eld in Delba Winthrop. Čikago: University of Chicago Press.

Feng Youlan 馮友蘭. 2015. Zhongguo zhexueshi 中國哲學史 [Zgodovina ki-
tajske filozofije]. Tajpej: Taiwan Shangwu yinshuguan.

Fingarette, Herbert. 1999. Confucius: The Secular as Sacred. Prospect Heights, 
IL: Waveland Press.

Fukuzawa Yūkichi 福澤諭吉. 1978. Fuze yuji zizhuan 福澤諭吉自傳 [Avtobi-
ografija Fukuzawe Yūkichija]. Tokio: Iwanami Shoten.

Fukuzawa Yūkichi 福澤諭吉. 1997. Bunmeiron no gairyaku 文明論の概略 
[Oris teorije civilizacije]. Tokio: Iwanami Shoten.

Fung, Yu-lan. 1922. »Why China Has No Science: An Interpretation of the 
History and Consequences of Chinese Philosophy«. The International Jo-
urnal of Ethics, št. 32.

Gao Heng 高亨. 1979. Zhouyi dazhuan jinzhu 周易大傳今注 [Sodobne opom-
be k Velikemu komentarju na Knjigo premen]. Jinan: Qilu shushe.

Ge Zhaoguang 葛兆光. 2006. »Di sui jin er xin jian yuan – shiliu shiji zhongye 
yihou de Zhongguo, Chouxiang he Riben 地雖近而心漸遠──十七世紀
中葉以後的中國、朝鮮和日本 [Razdalja je manjša, a srca se oddalju-
jejo – Kitajska, Koreja in Japonska od sredine 17. stoletja].« V Taiwan 
Dongya wenming yanjiu xuekan 3, št. 1 (junij): 275–92.

Ge Zhaoguang 葛兆光. 2014. He wei Zhongguo? Jiangyu, minzu, wenhua yu 
lishi 何為中國？疆域、民族、文化與歷史 [What is China? Territory, 
Nationality, Culture and History], poglavje 5. Hongkong: Oxford Universi-
ty Press.

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New 
York: Basic Books, Inc.

Guo Pu 郭璞, koment., Xing Bing 邢昺, opombe. S. d. V Li Xueqin 李學勤, ur. 
Shisan jing zhushu – Erya zhushu 十三經注疏‧爾雅注疏 [Komentarji in 
opombe k Trinajstim klasičnim delom – Komentarji k Erya], zv. 2.

Gowans, Christopher W. 2021. Self-cultivation Philosophies in Ancient India, 
Greece and China. Oxford: Oxford University Press. Str. 18.

Henderson, John B. 1998. The Construction of Orthodoxy and Heresy: Ne-
o-Confucian, Islamic, Jewish and Early Christian Patterns. Albany: State 
University of New York Press.

Hou Wailu 侯外廬. 1948. Zhongguo gudai shehuishi 中國古代社會史 [Pred-
govor k zgodovini starodavnih kitajskih družb]. Šanghaj: Zhongguo xue-
shu yanjiusuo.

Hsiao Kung-chuan 蕭公權. 1982. Zhongguo zhengzhi sixiang shi 中國政治思
想史 [Zgodovina kitajske politične misli], zvezek 3. Taipei: Lianjing chu-
ban shiye gongsi.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   174Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   174 24. 07. 2025   14:56:5124. 07. 2025   14:56:51



175

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Hu Shi 胡適. 1961. »Women duiyu Xiyang jindai wenming de taidu 我們對於
西洋近代文明的態度 [Naš odnos do moderne zahodne kulture].« V Hu 
Shi wencun 胡適文存 [Zbrani spisi Hu Shija], zvezek 3. Tajpei: Yuandong 
tushu gongsi.

Hu, Shih 胡適, ur. Hyman Kublin. 1934. The Chinese Renaissance. Čikago: Uni-
versity of Chicago Press.

Hu, Shih 胡適. 1960. »The Chinese Tradition and the Future.« V Sino-Ame-
rican Conference on Intellectual Cooperation: Report and Proceedings, 
str. 13–22. Seattle: University of Washington Department of Publications 
and Printing.

Huang, Chun-chieh, in John A. Tucker, ur. 2023. Confucianism for the Twenty-
-First Century. Göttingen: V&R unipress.

Huang, Chun-chieh. 2006. Taiwan yishi yu Taiwan wenhua 臺灣意識與臺灣
文化 [Tajvanska zavest in tajvanska kultura], poglavje 2. Tajpej: National 
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2009. Dongya ruxue shiyu zhong de Xu Fuguan jiqi sixi-
ang 東亞儒學視域中的徐復觀及其思想 [Xu Fuguan v kontekstu vzhod-
noazijskih konfucijanstiev]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2010. Humanism in East Asian Confucian Contexts. Bie-
lefeld, Nemčija: Transcript Verlag.

Huang, Chun-chieh. 2013. Intellectual Interaction in East Asia: China, Japan, 
and Taiwan 東アジア思想交流史──中国‧日本‧台湾を中心として. To-
kio: Iwanami Publishing House.

Huang, Chun-chieh. 2014a. Jujia sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思想與
中國歷史思維 [Konfucijanska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje]. 
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014b. »Qian Mu shixue zhong de ‚guoshi‘ guan yu Rujia 
sixiang 錢穆史學中的「國史」觀與儒家思想« [Pogled na ‹nacionalno 
zgodovino› v zgodovinopisju Qian Muja in konfucijanska misel]. V Rujia 
sixiang yu Zhongguo lishi siwei 儒家思想與中國歷史思維 [Konfucijan-
ska misel in kitajsko zgodovinsko mišljenje], str. 223–68. Tajpej: National 
Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2014c. Taiwan in Transformation: Retrospect and Prospect. 
2., popravljena izdaja. New Brunswick in London: Transaction Publishers.

Huang, Chun-chieh. 2015a. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts. 
Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Huang, Chun-chieh. 2015b. »On the ‚Contextual Turn‘ in the Tokugawa Japane-
se Interpretation of the Confucian Classics: Types and Problems.« V East 
Asian Confucianisms: Texts in Contexts, uredil Huang Chun-chieh, str. 41–
56. Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan University Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   175Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   175 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



176

Intervju s Huang Chun-chiehom

Huang, Chun-chieh. 2015c. East Asian Confucianisms: Texts in Contexts, epi-
log, str. 225–35. Göttingen in Tajpej: V&R unipress in National Taiwan 
University Press.

Huang Chun-chieh. 2016. »Dongya jinshi sixiang jiaoliu zhong gainian de le-
ixing jiqi yidong 東亞近世思想交流中概念的類型及其移動« [O vrstah 
in prenosu konceptov v izmenjavi zgodnjenovoveške vzhodnoazijske 
misli]. V Sixiangshi shiye zhong de Dongya 思想史視野中的東亞 [Vzho-
dna Azija z vidika intelektualne zgodovine], str. 1–22. Tajpej: National Ta-
iwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2017. Dongya Rujia renxueshi lun 東亞儒家人學史論 
[Zgodovinska razprava o človeškosti v vzhodnoazijskih konfucijanstvih]. 
Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Rujia sixiang yu ershiyi shiji de duihua 儒家思想
與二十一世紀的對話 [Dialog med konfucijanstvom in enaindvajsetim 
stoletjem]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Huang Chun-chieh. 2022. Shenkou Kongmeng 慎口孔孟 [Previdnost pri go-
voru o Konfuciju in Menciju]. Tajpej: Linking Publishing Co.

Huang Chun-chieh. 2022–2025. Meng xue sixiang shilun 孟學思想史論 [Zgo-
dovina interpretacij Mencija], 3 zvezki. Tajpej: Academia Sinica.

Huang, Chun-chieh. 2023. »Confucianism in Taiwan: The 20th and 21st Cen-
turies.« V The Oxford Handbook of Confucianism, ur. Jennifer Oldstone-
-Moore, str. 217–29. Oxford: Oxford University Press.

Huang, Chun-chieh. 2024. »Mencius and Confucian Humanism in Korean and 
Global Perspective.« Osrednje predavanje na mednarodni konferenci o 
konfucijanskem humanizmu v okviru Korejskih azijskih študij 2024, Uni-
verza Otoka princa Edvarda, Kanada, 27.–28. junij 2024.

Huang, Chun-chieh. 2025 (v pripravi). »Spiritual Confucianism for a Better 
World.« V Global Ethics in a Time of Crises, uredila Göran Collste in Tor-
björn Lodén. New York: Rowman and Littlefield.

Itō, Jinsai 伊藤仁齋. 1901. Gomō jigi 語孟字義 [Pravilni pomen pojmov v 
Razpravah in Menciju]. V Nihon rinri ihen 日本倫理彙編 [Zbirka japon-
ske etike], ur. Inoue Tetsujirō 井上哲次郎 in Kanie Yoshimaru 蟹江義丸, 
zv. 1, 11. Tokio: Ikuseikai.

James, William. 1909. The Varieties of Religious Experience: A Study in Hu-
man Nature. New York: Longmans, Green & Co.

Kallio, Jyrki, Torbjörn Lodén in Matti Nojonen. 2021. The Lapland Ma-
nifesto. Rovaniemi, Finska: University of Lapland, Nordic Network 
on Chinese Thought. URL: https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/
Nordic-Network-on-Chinese-Thought.

Kipling, Rudyard. 1940. »The Ballad of East and West.« V Rudyard Kipling‘s 
Verse, str. 233–6. Garden City, NY: Doubleday.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   176Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   176 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought
https://www.ulapland.fi/EN/Webpages/Nordic-Network-on-Chinese-Thought


177

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Kojima Shinji 小島晉治, ur. 1997. Bakumatsu Meiji Chūgoku kenbunroku shū-
sei 幕末明治中國見聞錄集成 [Zbirke o potovanjih po Kitajski v poznem 
obdobju Edo in Meiji]. Tokio: Yumani shobō.

Kong Anguo 孔安國 in Kong Yingda 孔穎達, opombe. S. d. V Shangshu Zhen-
gyi 尚書正義 [Pravilni pomen Knjige dokumentov], zv. 4.

Lakoff, George. 1996. Moral Politics: How Liberals and Conservatives Think. 
Čikago: University of Chicago Press.

Lau, D. C., prev. 1979. The Analects. Hong Kong: Chinese University Press.
Lau, D. C., prev. 1984 (prva izdaja 1979). Mencius. Hong Kong: Chinese Uni-

versity Press. 
Levenson, Joseph R. 1964. »The Humanistic Disciplines: Will Sinology Do?« V 

Journal of Asian Studies 23, št. 4 (avgust): 507–17.
Lewis, Mark Edward. 2006. The Construction of Space in Early China. Albany, 

NY: State University of New York Press.
Liang Shuming 梁漱溟. 1935 (prva izdaja 1921). Dong-Xi wenhua jiqi zhexue 

東西文化及其哲學 [Vzhodne in zahodne kulture ter njihove filozofije]. 
Šanghaj: Shangwu yinshuguan. 

Li Jingde 黎靖德, ur. 2002. »Zhuzi yulei 朱子語類 [Tematsko razvrščeni pogo-
vori mojstra Zhuja]«, zv. 2. V Zhuzi quanshu 朱子全書 [Zbrana dela moj-
stra Zhuja], zv. 15, zvitek 52. Šanghaj: Shanghai guji chubanshe; Hefei: 
Anhui jiaoyu chubanshe.

Lim, Hyung-taek. 2008. »Sinocentrism in East Asia and the Task of Overco-
ming It.« V Sungkyun Journal of East Asian Studies 8, št. 1: 71–87.

Lunyu 論語 [Razprave], s.  d., URL: https://ctext.org/analects. Dostop: 
10. april 2025.

Luo Jialun 羅家倫, ur. 1994. Zhongguo Guomindang Zhongyang weiyuanhui 
dangshi weiyuanhui 中國國民黨中央委員會黨史委員會 [Kronika živ-
ljenja očeta našega naroda]. 4. izd., zvezek 3. Tajpej: Jindai Zhongguo 
shubanshe.

Maçães, Bruno. 2020. »Coronavirus and the Clash of Civilizations.« V 
National Review, 10.  marec 2020. URL: https://www.hudson.org/
research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations.

Mao Heng 毛亨, koment., Zheng Xuan 鄭玄, opombe, in Kong Yingda 孔穎
達, podkoment. S. d. V Maoshi zhengyi 毛詩正義 [Pravilni pomen Mao-
tovega komentarja h Knjigi pesmi], zv. 19. Tajpej: Taiwan guji chubanshe.

Mao Zedong 毛澤東. 1951. »Xin minzhu zhuyi lun 新民主主義論 [O novi 
demokraciji].« V Mao Zedong xuanji 毛澤東選集 [Izbrana dela Mao Ze-
donga]. Peking: Renmin chubanshe.

Mengzi 孟子 [Mencij]. S. d. URL: https://ctext.org/mengzi. Dostop: 10. april 
2025.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   177Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   177 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://ctext.org/analects
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://www.hudson.org/research/15801-coronavirus-and-the-clash-of-civilizations
https://ctext.org/mengzi


178

Intervju s Huang Chun-chiehom

Miyakawa Hisayuki 宮川尚志. 1955. »Osnutek Naitōjeve hipoteze in njen vpliv 
na japonske študije Kitajske.« The Far Eastern Quarterly 14, št. 4 (avgust).

Mizoguchi Yūzō 溝口雄三, Hamashita Takeshi 濱下武志 in drugi, ur. 1994. 
Ajia kara kangaeru アジアから考える [Misliti iz Azije]. Tokio: Tokio Da-
igaku shuppankai.

Mori, Arinori 森有禮. 1873. Introduction to Education in Japan: A Series of 
Letters Addressed by Prominent Americans to Arinori Mori. New York: D. 
Appleton and Company, str. lv-lvii.

Mou Zongsan 牟宗三. 2020. »Zhongguo zhexue de tezhi 中國哲學的特質 
[Posebnosti kitajske filozofije].« V Mou Zongsan xiansheng quanji 牟宗
三先生全集 [Zbrana dela gospoda Mou Zongsana], zv. 28. Tajpej: Lin-
king Publishing Co.

Mou Zongsan 牟宗三. 2020. »Zhengdao yu zhidao 政道與治道 [Pot politike in 
pot vladanja]«. V Mou Zongsan xiansheng quanji 牟宗三先生全集 [Zbra-
na dela gospoda Mou Zongsana], zvezek 10. Tajpej: Linking Publishing Co.

Müller, Jan-Werner. 2020. »We Must Help One Another or Die.« V The New York 
Times, 19.  marec 2020. URL: https://www.nytimes.com/2020/03/19/
opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1.

Naitō Konan 內藤湖南. 1922. »Gaikatsuteki Tō-Sō jidai kan 概括的唐宋時
代觀 [Splošen pogled na obdobje Tang-Song].« V Rekishi to chiri 9, št. 5 
(maj): 1–11.

Naitō, Konan 內藤湖南. 1944. »Shina joko-shi 支那上古史 [Starodavna zgo-
dovina kitajske]«. V Naitō Konan zenshū 內藤湖南全集 [Zbrana dela Na-
itōja Konana]. Tokio: Chikuma shobō.

Needham, Joseph. 1956. Science and Civilization in China, Vol. 2: History of 
Scientific Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Nishijima Sadao 西嶋定生. 1969–1980. »Sōsetsu 總說 [General Discussi-
on]«. V Iwanami kōza sekai rekishi 岩波講座世界歷史 [Serija svetovne 
zgodovine založnika Iwanami], zvezek 4. Tokio: Iwanami shoten.

Nishijima Sadao 西嶋定生. 1993. »Dongya shijie de xingcheng 東亞世界的
形成 [Formacija sveta Vzhodne Azije]«. V Riben xuezhe yanjiu Zhongguo 
shi lunzhu xuanyi 日本學者研究中国史論著選譯 [Izbrani prevodi del ja-
ponskih raziskovalcev na področju kitajske zgodovine], zvezek 2. Peking: 
Zhonghua shuju.

Nishimura Shigeki 西村茂樹. 1874. »Kaika no tabi niyotte kaimoji wo hassu-
beki no ron« 開化ノ度ニ因テ改文字ヲ発スヘキノ論 [O reformi pisanih 
znakov za razsvetljenje]«. V Meiroku zasshi 明六雑誌, št. 1 (april): 10–2.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and comparative philosophy: 
multiple ways of studying Confucian ideas and notions across texts and 
contexts.« V Asian Studies letnik 8 (24), št. 3. Str. 91–110. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   178Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   178 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1
https://www.nytimes.com/2020/03/19/opinion/coronavirus-politics.html?searchResultPosition=1


179

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Ōkubo Toshiaki 大久保利謙, ur. 1972. Mori Arinori zenshū 森有禮全集 [Zbra-
na dela Morija Arinorija], zvezek 3, str. 265–7. Tokio: Senbundo shoten.

Qian Mu 錢穆. 1994–1998a. Lunyu xinjie 論語新解 [Nova interpretacija Raz-
prav]. V Qian Binsi xiansheng quanji 錢賓四先生全集 [Zbrana dela Qian 
Binsija], zvezek 3. Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu 錢穆. 1994–1998b. »Kongzi yu Zhongguo wenhua ji shijie qiantu 
孔子與中國文化及世界前途 [Konfucij in kitajska kultura ter prihodnost 
sveta]«. V Kongzi yu Lunyu 孔子與論語 [Konfucij in Analekti], Qian Binsi 
xiansheng quanji 錢賓四先生全集 [Zbrana dela Qian Binsija], zvezek 4. 
Tajpej: Linking Publishing Co.

Qian Mu 錢穆. 1996 (3. izdaja). »Fan du benshu qing xian ju xialie zhu xinnian 
凡讀本書請先具下列諸信念 [Prošnja vsem bralcem, naj najprej sprej-
mejo naslednja prepričanja]«. V Guoshi dagang 國史大綱 [Oris nacio-
nalne zgodovine]. Tajpej: Shangwu yinshuguan.

Raphals, Lisa. 2023. A Tripartite Self: Mind, Body, and Spirit in Early China. 
Oxford: Oxford University Press.

Rošker, Jana S. 2023. Humanism in Trans-civilizational Perspectives: Relatio-
nal Subjectivity and Social Ethics in Classical Chinese Philosophy. Heidel-
berg: Springer.

Schwartz, Benjamin I. 1985. The World of Thought in Ancient China. Cambrid-
ge, MA: The Belknap Press of Harvard University Press. 

Shi Zhenrong 施振榮 (Stan Shih). 2020. »Wangdao jiazhi xitongguan: fanzhuan 
‚shi nong gong shang‘ de chuantong siwei 王道價值系統觀：翻轉「士
農工商」的傳統思維 [Sistemsko razmišljanje o vrednotah kraljevske poti: 
prevrnitev tradicionalnega načina razmišljanja o »štirih družbenih razre-
dih«]«. V Lianhebao 聯合報 [Združene dnevne novice], 3. december 2020.

Shi Zhenrong 施振榮 (Stan Shih). 2021. »Wangdao yu diliu lun 王道與第六
倫 [Kraljevska pot in šesti človeški odnos]«. V Lianhebao 聯合報 [Združe-
ne dnevne novice], 1. februar 2021.

Shimada Kenji 島田虔次. 1949. Chūgoku ni okeru kindai shii no zasetsu 中国
における近代思惟の挫折 [Neuspeh moderne misli na Kitajskem]. To-
kio: Chikuma shobō.

Smith, Richard J. 2020. Uvod v Rethinking the Sinosphere: Poetics, Aesthetics 
and Identity Formation, uredili Nanxiu Qian, Richard J. Smith in Bowei 
Zhang. New York: Cambria Press.

Su Shi 蘇軾. 2002. »Ding feng po 定風波 [Umirjanje vetra in valov]«. V Su 
shi ci biannian jiaozhu 蘇軾詞編年校注 [Ciklična zbirka pesmi Su Shija, 
urejena in komentirana], zv. 2. Peking: Zhonghua shuju.

Tang Junyi, Mou Zongsan, Xu Fuguan in Zhang Junmai. 2000. »Wei Zhongguo 
wenhua jinggao shijie renshi xuanyan [Manifest za ponoven pregled 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   179Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   179 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



180

Intervju s Huang Chun-chiehom

kitajske kulture: naše skupno razumevanje sinoloških raziskav v zvezi s 
svetovnim kulturnim pogledom]«. Prevedeno v angleščino v Sources of 
Chinese Tradition, zvezek 2, uredila Wm. Theodore de Bary in Richard 
Lufrano, str. 550–5. New York: Columbia University Press.

Tōyama, Shigeki 遠山茂樹. 1968. Sengo no rekishigaku to rekishi ishiki 戦後
の歴史学と歴史意識 [Povojno zgodovinopisje in zgodovinska zavest]. 
Tokio: Iwanami shoten.

Lodén, Torbjörn. 2023. »Confucianism and the Global Challenges of the 
Twenty-First Century.« V Confucianism for the Twenty-First Century, ure-
dila Huang Chun-chieh in John A. Tucker. Göttingen: V&R unipress.

Tsuda, Sōkichi 津田左右吉. 1965. »Shinashisō to Nihon シナ思想と日本 
[Kitajska misel in Japonska]«. V Tsuda Sōkichi zenshū 津田左右吉全集 
[Zbrana dela Tsude Sōkichija], zvezek 20. Tokio: Iwanami shoten.

Uno, Tetsuto 宇野哲人. 1912. Shina bunmeiki 支那文明記 [Zapiski o kitajski 
civilizaciji]. Tokio: Daidokan.

Wang Yangming 王陽明. 1992. »Zhongqiu 中秋 [Sredi jeseni]«. V Wang Yan-
gming quanji 王陽明全集 [Zbrana dela Wang Yangminga], uredil Wu 
Guang. Zvezek 1, zvitek 20. Šanghaj: Shanghai Guji Chubanshe.

Wixted, John Timothy. 2018. »‘Literary Sinitic‘ and ‚Latin‘ as Transregional 
Languages: With Implications for Terminology Regarding ‚Kanbun.‘« Si-
no-Platonic Papers 276 (marec): 1–14.

Wu Guang 吳光, ur. 1992. Wang Yangming quanji 王陽明全集 [Zbrana 
dela Wang Yangminga], zvezek 2, zvitek 35. Šanghaj: Shanghai Guji 
Chubanshe.

Xiong Shili 熊十力. 1970 (ponatis). Dujing shiyao 讀經示要 [Branje Klasikov 
za razkritje njihovih ključnih točk], zv. 1. Tajpei: Guangwen shuju.

Yamada, Kyū 山田球. 1902. Mōshi yōkishō wakumon zukai 孟子養氣章或問
圖解 [Ilustrirani komentar k poglavju o kultiviranju duha v delu Mencij]. 
Ōsaka: Koreakidō Ōsaka-shiden.

Yu Ying-shih 余英時. 2004. Song-Ming lixue yu zhengzhi wenhua 宋明理學
與政治文化 [Neokonfucijanstvo in politična kultura Song-Ming]. Tajpei: 
Yunchen wenhua shiye gufen youxian gongsi.

Yu, Ying-shih 余英時. 1993. »The Radicalization of China in the Twentieth 
Century.« Daedalus, Journal of the American Academy of Arts and Scien-
ces 122, št. 2 (pomlad). Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture: 
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 178–97. 
New York: Columbia University Press, 2016.

Yu, Ying-shih. 1994. »Changing Conceptions of National History in Twenti-
eth-Century China.« V Conceptions of National History: Proceedings of 
Nobel Symposium 78, uredili Erik Lönnroth in drugi. Berlin in New York: 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   180Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   180 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



181

Vzhodnoazijska konfucijanstva in konfucijanski preporod

Walter de Gruyter. Ponatisnjeno 2016 v Chinese History and Culture: 
Seventeenth Century through Twentieth Century, zvezek 2, str. 275–93. 
New York: Columbia University Press.

Yu, Ying-shih. 2016. »Clio’s New Cultural Turn and the Rediscovery of Traditi-
on in Asia.« V Chinese History and Culture: Seventeenth Century through 
Twentieth Century, zvezek 2, poglavje 19. New York: Columbia University 
Press.

Zhang, Guangzhi 張光直. 1994. »Zhongguo renwen shihui kexue gai jishen 
shijie zhuliu 中國人文社會科學該躋身世界主流 [Kitajske humanistič-
ne in družboslovne vede bi morale postati del svetovnega mainstrea-
ma].« Yazhou zhoukan 亞洲週刊 (Hong Kong), zvezek 8, št. 27 (10. julij).

Zhang, Xuefeng 張學鋒. 1999. Zhongguo wenming ji 中國文明記 [Zapiski o 
kitajski civilizaciji]. Peking: Guanming ribao chubanshe.

Zhong yong 中庸 [Nauk o sredini]. S.  d. URL: https://ctext.org/liji/zhong-
-yong. 	 Dostop: 10. april 2025. 

Zhu Xi 朱熹. 2002. »Fuzhai outi 復齋偶題 [Občasni verzi o Fuzhaiu]«. V Hu-
ian xiansheng Zhu Wengong wenji 晦庵先生朱文公文集 [Zbrana dela 
mojstra Hui‘ana, 	 Zhu Wengonga], zvezek 2, v Zhuzi quanshu 朱子全書 
[Zbrana dela mojstra Zhuja], 	 zvezek 20.

Zhu Xi 朱熹. 2016a. »Lunyu jizhu 論語集注 [Zbrani komentarji k Razpra-
vam].« V Sishu zhangju jizhu 四書章句集注 [Zbrani komentarji k poglav-
jem in stavkom v Štirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University Press.

Zhu Xi 朱熹. 2016b. Sishu zhangju jizhu 四書章句集注 [Zbrani komentarji k 	
poglavjem in stavkom v Štirih knjigah]. Tajpej: National Taiwan University 
Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   181Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   181 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52

https://ctext.org/liji/zhong-yong
https://ctext.org/liji/zhong-yong


Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   182Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   182 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



Konfucijanstvo na Japonskem in  
v Koreji: različne interpretacije in  
procesi prevzemanja 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   183Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   183 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   184Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   184 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



185
Marko Ogrizek

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in 
nezaustavljivost: primer japonskega 
branja konfucijanskega Vélikega nauka

Uvod

P rojekt samokultivacije ali kultivacije konfucijanskega sebstva je pred-
stavljen v enem od temeljnih konfucijanskih virov: Da xue 大學 (Veliki 
nauk). Pričujoči članek si za svoje izhodišče jemlje kritiko Velikega nau-

ka, ki jo v svojem eseju z naslovom »Daigaku wa Kōshi no isho ni arazaru no 
ben« 大学は孔氏の遺書にあらざるの辨 (Zakaj Veliki nauk ni konfucijan-
sko delo) predstavlja Itō Jinsai伊藤仁斎 (1627–1705), eden najvplivnejših in 
filozofsko najzanimivejših japonskih konfucijanskih mislecev obdobja Edo 江
戸 (1600–1867).

Jinsaijevo misel v grobem zaznamujejo predvsem deklarativno vračanje k iz-
virnim tekstom konfucijanstva (zanj sta to predvsem Lunyu 論語 (Razprave) 
in pa Mengzi 孟子 (Mencij)), kritičen pogled na filozofska izvajanja njego-
vih konfucijanskih predhodnikov ter zavračanje elementov budizma in da-
oizma v konfucijanskih naukih. Predmet njegove kritike je v prvi vrsti nauk 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   185Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   185 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



186

Marko Ogrizek

znamenitega kitajskega mojstra Zhu Xija 朱子 (1130–1200), ki je v dinastiji 
Song 宋 (1127–1279) s sintezo misli različnih mojstrov pomagal predrugačiti 
konfucijanski diskurz in čigar vpliv je ključno zaznamoval konfucijanske dis-
kurze tudi na Japonskem.1

Jinsai se zato v celovitem pregledu konfucijanske tradicije, ki se je raztezala 
od Kitajske prek Koreje in Vietnama vse do Japonske, zdi nekoliko periferna 
oseba,2 vendar pa si upam trditi, da je mogoče tudi iz njegovih specifičnih 
branj konfucijanskih klasikov in knjig črpati specifična pojmovanja in dolo-
čene pomembne poudarke. V pričujočem članku zato poskušam izluščiti na-
čela, ki se znova in znova nakazujejo v ozadju Jinsaijeve filozofske misli, ter 
na podlagi tega izpostaviti ključne elemente njegovega lastnega pojmovanja 
konfucijanskega projekta samokultivacije.

Ker bi celostna obravnava Jinsaijeve kritike prerasla zahteve pričujočega član-
ka,3 se bom poskušal osredotočiti na določeni element, ki se v Jinsaijevih 
izvajanjih kaže znova in znova: to je ideja nezaustavljivosti.

Zakaj Veliki nauk ni konfucijansko delo
Ko govorimo o sebstvu kitajske filozofske tradicije, v prvi vrsti govorimo o 
relacijskem in transformativnem sebstvu (glej Rošker 2018). Gre torej za spe-
cifično kitajsko sebstvo, ki se kaže v pojmih »notranjega svetnika in zunanjega 
vladarja« (neisheng waiwang 内聖外王) ter v družbenem sistemu relacio-
nizma (guanxizhuyi 關係主義), hkrati pa je opredeljeno s tako imenovano 
etiko vlog (Rošker 2018, 10). Pomemben vidik konfucijanskega sebstva je tudi 
napor samokultivacije, ki zaznamuje tako njegove notranje kot zunanje vidi-
ke in ga na primer Margus Ott (2017) predstavlja kot element konfucijanske 
utelešene vednosti.4

Klasični opis konfucijanskega projekta samokultivacije v Velikem nauku je po-
dan takole:

1	 Omenjena oblika konfucijanstva je v zahodnih virih večkrat označena kot neokonfucijanstvo.
2	 Huang Chun-chieh na primer v različnih verzijah vzhodnoazijskih konfucijanstev zanika de-

litve, kot sta »center« in »periferija«, »ortodoksno« in »heterodoksno«, ter skuša vzhodnoa-
zijska konfucijanstva videti kot organsko celoto (glej na primer Huang 2018; Ogrizek 2020).

3	 Za bolj celostno obravnavo Jinsaijevega filozofskega projekta glej Ogrizek 2021.
4	 Ott povezuje različne vidike utelešenosti v sodobni teoriji utelešene vednosti (Embodiment 

theory – ET). Ti so na primer: utelešenost, vpetost, udejanjenje, razširjenost, čustvenost, im-
plicitnost, pojavnost, veselje in vajeništvo ali samokultivacija (embodiment, embeddedne-
ss, enactment, extendedness, emotivity, implicitness, emergence, joy and apprenticeship or 
self-cultivation) (Ott 2017).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   186Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   186 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



187

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Starodavni, ki so želeli ponazoriti svetlečo krepost po vsem kraljestvu, so 
najprej dobro uredili svoje države. Če so želeli dobro urediti svoje države, 
so morali najprej urediti svoje družine. V želji, da bi uredili svoje družine, 
so najprej vzgojili svoje sebstvo. V želji, da bi uredili svoje sebstvo, so 
najprej popravili svoje srčne zavesti. V želji, da bi popravili svoje srčne za-
vesti, so si najprej prizadevali biti iskreni v pomenu. V želji, da bi bili iskre-
ni v pomenu, so najprej do skrajnosti razširili svoje znanje. Svoje znanje 
so razširili z raziskovanjem stvari.

古之欲明明德於天下者，先治其國；欲治其國者，先齊其家；欲齊
其家者，先修其身；欲修其身者，先正其心；欲正其心者，先誠其
意；欲誠其意者，先致其知，致知在格物。(Da xue, 2)

Iz zgornjega opisa je možno razbrati, da konfucijansko utelešeno sebstvo 
(shen/mi身) stoji v verigi izvajanj, ki so del konfucijanskega projekta samo-
kultivacije in se na neki način raztezajo od zunanjega k notranjemu, od druž-
be k posamezniku. Utelešeno sebstvo v tej verigi stoji na posebnem mestu, 
saj predstavlja ravno ločnico med zunanjim in notranjim: torej črto, ki na eni 
strani ločuje, toda hkrati vendarle predstavlja tudi poglavitno stičišče. Utele-
šeno sebstvo tako predstavlja osrednje prizorišče projekta samokultivacije – 
vendar pa, če beremo Veliki nauk, ne nujno tudi njegovega izhodišča.

Jinsaijev prvi ugovor se nanaša prav na zgornji odlomek in se glasi:

V Razpravah je zapisano, da je mojster »učil štiri predmete: kulturo (bun 
文), moralno delovanje (kō 行), zvestobo (chū 忠) in resnicoljubnost 
(shin 信)«.5 Očitno je, da so to Konfucijevi resnični nauki. Napredek v 
učenju ne vključuje nič drugega kot napredek v teh štirih predmetih. V 
Razpravah je zapisano tudi: »Človek modrosti ne dvomi; sočlovečen člo-
vek nima skrbi; pogumen človek nima strahu.«6 Zengzi7 je temu dodal: 
»Konfucijeva pot je sestavljena iz zvestobe in strpnosti.«8 Konfucij sam je 
dejal tudi, da moramo zvestobo in strpnost izvajati do svojega zadnjega 
dne. Njegovi poti ni treba vključevati ničesar, kar bi bilo onkraj njiju.

語に曰く「子　四つをもって教ゆ。文・行・忠・信」と。明きら
けし　夫子人を教うるの条目、この四つの者に在って他の法無き
こと。又曰く、「智者は惑わず、仁者は憂えず、勇者は懼れず」
と。曾子の曰く、「夫子の道は、忠恕のみ」。明きらけし　忠恕

5	 子以四教：文，行，忠，信 (Lunyu, 7/25).
6	 知者不惑，仁者不憂，勇者不懼 (Lunyu, 9/29).
7	 Zengzi. 曾子. Konfucijev učenec.
8	 夫子之道，忠恕而已矣 (Lunyu, 4/15).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   187Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   187 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



188

Marko Ogrizek

は身を終うるまでもってこれを行なうべくして、夫子の道は、こ
れ過ぐる者なきこと。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 101)

Kot lahko vidimo, je Jinsaijev argument na prvi pogled oblikovan kot doktri-
naren, vendar pa je njegova kritika tudi vsebinska. Gre namreč za to, da je 
projekt samokultivacije od samega začetka lahko razumljen kot preveč raz-
slojen – kot potovanje iz ene točke v drugo, kot iskanje dovršenost, ki se v 
svoji posebnosti odmika od vsakdanjega življenja ljudi. Dodatno je zato lah-
ko razumljen tudi kot pretirano individualiziran in obrnjen proč od temeljnih 
medčloveških odnosov, s katerimi je za Jinsaija (ter druge konfucijance) opre-
deljena pot človeštva. 

Jinsai, ki je zagrizen nasprotnik kvietizma v vseh njegovih oblikah in resen 
kritik vseh metod samokultivacije, ki so naperjene k osamitvi ali mirovanju, 
takšna izvajanja zavrača. Po eni strani poudarja, da je Konfucij učil napor 
zvestobe in strpnosti, ki traja vse življenje – torej so etični napori nekaj, kar 
se nikoli ne konča: nikoli se ne razreši v dovršenosti; po drugi strani pa iz-
postavlja, da konfucijanska pot – in kultivacija kreposti, ki le-to ohranjajo – ne 
more biti le cilj učenja, temveč je v resnici ves čas prisotna:

Veliki nauk namiguje, da je napredek na poti težaven kot vzpon na de-
vetnadstropno pagodo.9 Vzpenjamo se iz nadstropja v nadstropje, dokler 
končno ne dosežemo njenega vrha. Toda konfucijanska pot ni čisto nič 
drugega kot pot človečnosti! Ker je bila namenjena kultivaciji – kako bi 
lahko bila tako oddaljena? Konfucij je sam pripomnil: »Ali je sočloveč-
nost daleč? Takoj ko si jo zaželim, je tu.«10 Mencij pa je dodal: »Pot je 
blizu, vendar jo lahko iščemo tudi na oddaljenih mestih.« 11 Ti odlomki 
nam povedo, da je pot zelo blizu! Zakaj se moramo povzpeti na visoko 
pagodo, da bi jo dosegli?
大学もって人の道に進む、九層の台に登るがごとく、一階を歴
て、又一階を歴て、後進んで台上に至るとするか。それ道は他に
あらず、即ち人の道なり。人をもって人の道を修む、何の遠きこ
とかこれ有らん。孔子の曰く、「仁遠からんや。われ仁を欲すれ
ば、ここに仁至る」。孟子の曰く、「道は邇きに在り。しこうし
てこれを遠きに求む」。みな道の甚だ近きを言うなり。あに九
層の台に登るがごときこと有らんや。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 
1971, 101)

9	 Glej Dao de jing, pog. 64.
10	 仁遠乎哉？我欲仁，斯仁至矣 (Lunyu, 7/30).
11	 仁遠乎哉？我欲仁，斯仁至矣 (Lunyu, 7/30).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   188Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   188 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



189

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Jinsai v tej formulaciji nežno predstavlja pogled, ki ga na drugih mestih, kot 
bomo videli, predstavlja bolj eksplicitno. Pot (dao/michi 道) predstavlja živo 
gibanje, ki ga odlikujeta »tekoča« in »komplementarna« dejavnost, hkrati pa 
ga ohranjajo univerzalne kreposti.12 Človek se po Jinsaijevem mnenju od poti 
ne more zares ločiti – če se poskuša ločiti od nje, je zapisan razčlovečenju 
in propadu. Jinsai tako izrecno zagovarja nujnost krepostnega delovanja, ki 
ohranja pot – v ozadju pa se skriva druga grožnja: to je gibanje, ki poti ne 
ohranja, temveč jo uničuje. Gibanje živega vesolja (ter s tem vsa gibanja, ki 
se dogajajo znotraj njega) namreč ne pozna izstopa ali odmika – predvsem 
pa je nezaustavljivo. Takšna nezaustavljivost gibanja zaznamuje mnoge vidike 
Jinsaijevega pojmovanja projekta samokultivacije.

Naslednja kritika, ki se jo v tem kontekstu izplača izpostaviti, tako leti na spo-
dnji odlomek iz Velikega nauka:

Kaj je mišljeno z besedami: »Kultivacija človeka je odvisna od pravilnega 
delovanja srčne zavesti«, lahko ponazorimo na naslednji način: če je člo-
vek pod vplivom jeze, bo ravnal nepravilno. Enako bo ravnal, če bo pod 
vplivom strahu, naklonjenosti ali tesnobe. Kadar srčna zavest ni prisotna, 
gledamo, pa ne vidimo; slišimo, pa ne razumemo; jemo, pa ne prepozna-
mo okusa tega, kar jemo. To je tisto, kar pomeni, da je kultivacija človeka 
odvisna od pravilnega delovanja srčne zavesti.
所謂修身在正其心者：身有所忿懥，則不得其正；有所恐懼，則
不得其正；有所好樂，則不得其正；有所憂患，則不得其正。心
不在焉，視而不見，聽而不聞，食而不知其味。此謂修身在正其
心。(Da xue, 9)

Odlomek hitro zadane ob še eno od Jinsaijevih kritik, in sicer zastavi vredno-
stno razmerje med tem, kar Jinsai imenuje namere srčne zavesti – kot so 
jeza, strah, naklonjenost in tesnoba – ter srčno zavestjo samo: ki je v men-
cijanskem pomenu sedež štirih zasnov kreposti. Ta problem je v zgodovini 
neokonfucijanstva obsežen in je pripeljal do različnih razprav,13 eden od po-
glavitnih pomislekov, ki jih Jinsai izpostavlja – in so zanimivi v kontekstu priču-
jočega članka – pa je zagotovo vrednotenje gibanja kot nečesa negativnega, 
proti čemur je treba naperiti napor samokultivacije, ter mirovanja kot nečesa 
pozitivnega, za kar si je vredno prizadevati.

12	 Jinsai tukaj ločuje pot neba, pot zemlje in pot človeštva (Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 
15). V danem kontekstu sta pomembni predvsem pot neba (izmenično delovanje yin 陰in 
yang 陽) ter pot človeštva (komplementarno delovanje kreposti sočlovečnosti ren/jin 仁in 
primernosti yi/gi 義).

13	 Med njimi velja omeniti predvsem korejski problem sedmih čustev in štirih zasnov (siduan 
qiqing 四端七情). Za več o korejski konfucijanski razpravi o štirih in sedmih glej Lee 2017.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   189Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   189 24. 07. 2025   14:56:5224. 07. 2025   14:56:52



190

Marko Ogrizek

Jinsai ne verjame, da je takšno vrednotenje upravičeno, in tudi na tem mestu 
opiše določeno nezaustavljivost – tokrat na ravni srčne zavesti.

Jeza, strah, naklonjenost in tesnoba so dejavnosti srčne zavesti.14 Srčna 
zavest se preprosto odziva na okoliščine na te načine. Ko se odzove, se 
ne moremo vzdržati doživljanja jeze, strahu, naklonjenosti in tesnobe. Če 
ohranjamo svojo srčno zavest s sočlovečnostjo in obrednostjo, kot je sve-
toval Mencij, se bodo ti štirje pokazali kot sočlovečnost in primernost, to 
je kot univerzalna pot. Zakaj bi jih imeli za slabe? Veliki nauk ne priznava 
teh duševnih izkušenj. Zahteva le, da izkoreninimo jezo, strah, naklonje-
nost ali tesnobo. Veliki nauk je torej napačen, ker njegov avtor ni razumel 
filozofske linije Konfucija in Mencija.
それこの四つのものは、心の用なり。およそ人　この形有ると
きは、すなわちこの心有り。この心有るときは、すなわち、忿
懥・恐懼・好楽・憂患無きことあたわず。いやしくも仁をもっ
て心を存し、礼をもって心を存するときは、すなわちこの四つ
の者は、即ち仁・礼の著われにして、天下の達道なり。何の悪
しきことかこれ有らん。大学乃ちこれこれを識らずして、徒ら
に忿懥・恐懼・好楽・憂患無からんことを欲す。これ即ち孔孟
の血脈を識らざるが故なり。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 
102)

Kot bomo videli pozneje, je Jinsaijevo lastno obravnavanje »čustvenosti« 
zgrajeno na podlagi mencijanskih izvajanj, vendar pa gre dlje od osnovne 
ugotovitve, da so čustva ali dobra ali slaba: Jinsai namreč verjame, da so 
čustva v svojem najosnovnejšem pomenu pravzaprav osnovni odzivi na 
okoliščine – so temeljna gibala človeškosti. Hkrati pa, kot bomo videli, za 
Jinsaija jeza, strah, naklonjenost in tesnoba niti niso takšni osnovni odzivi – 
niso temeljna čustva (qing/jō 情), temveč so nekaj bolj kompleksnega. Gre 
za namere srčne zavesti, ki niso več le aktivacija človeškosti, temveč imajo 
prej usmerjevalno funkcijo. 

Srčna zavest hkrati igra vlogo povezovalke, saj v svoji univerzalni mencijan-
ski zasnovanosti omogoča najgloblji stik človeka z ljudmi: to so univerzalne 
kreposti, v skladu s katerimi srčna zavest usmerja človeškost. Jinsai vseskozi 
poudarja fluidno naravo obstoja in takšno je tudi njegovo pojmovanje srčne 
zavesti ter človeškosti. Človeškost človeka predstavlja gibanje znotraj občega 
gibanja sveta; srčna zavest pa omogoča srečevanje in harmonijo – podobnost 
posamičnega gibanja, iz katere se rojeva univerzalna krepost. Hkrati pa srčne 

14	 Zanimivo je, da Jinsai tukaj ne priznava kitajske dvojnosti telesnosti (ti 體) in dejavnosti (yong 
用), vseeno pa priznava, da so zgoraj omenjena stanja delovanja srčne zavesti.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   190Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   190 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



191

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

zavesti ne odlikuje nekakšna statična pravilnost: tudi srčna zavest je za Jinsa-
ija del živega vesolja. 

Mencijevo pojmovanje popravljanja srčne zavesti velja za vse ljudi, ne le 
za enega. Ko je Mencij učil navadne ljudi, je spodbujal »ohranjanje srčne 
zavesti«15 in »kultiviranje srčne zavesti«,16 nikoli pa ni učil »popravljanja 
srčne zavesti«, kot to počne Veliki nauk. Mencijevi bistveno etični cilji so 
tako postali povsem očitni. Z zagovarjanjem »ohranjanja srčne zavesti« 
je Mencij učil, da njena dejavnost ne sme biti uničena. S spodbujanjem 
»kultivacije srčne zavesti« je Mencij učil, da je treba njeno dejavnost raz-
vijati. Veliki nauk pa namiguje, da je srčno zavest mogoče preoblikovati, 
kot da bi bila nekakšen upogljiv pripomoček. Veliki nauk nadalje nami-
guje, da bo srčna zavest, ko ji enkrat nadenemo določeno obliko, ostala 
fiksna in nespremenjena za vedno. Ali to odraža pravilno razumevanje 
srčne zavesti?

孟子の意のごとき、正心の二字、当にこれを民に施すべくして、
これをおのれに施すべからず。故に平生人に誨うる、あるいは心
を存すと曰い、あるいは心を養うと曰うて、いまだかつて心を正
すと言わず。その意見つべきのみ。「心を存す」と云う者は、
その亡びざらんことを欲するなり。「心を養う」と云う者は、
その長ぜんことを欲するなり。しこうして大学似為えらく、人
の心を制する、器物を造るがごとく、その形方正端直、一定し
て変すべからざるべしと。これあに心を識る者ならんや。(Itō po 
Yoshikawa in Shimizu 1971, 103)

V tem opisu pa je že možno bolj jasno zaznati elemente nezaustavljivosti gi-
banja, ki jim je podvržena srčna zavest. Jinsai se tukaj ves čas bori proti temu, 
da bi bil človek v projektu samokultivacije odveden od svojega temeljnega 
vsakodnevnega etičnega delovanja, in hkrati ne priznava ničesar, kar teži k 
popolni dovršenosti ali razrešenosti, saj v tem vidi prikrit poziv k statičnosti 
in mirovanju. Jinsai se obrača stran od takšnega modela samokultivacije, ker 
ne verjame, da je neka statična pravilnost mogoča (ali celo zaželena). Srčna 
zavest je del živega vesolja in je podvržena nezaustavljivosti: njena resnična 
takšnost ne sili k mirovanju – niti takšno mirovanje zanjo ni mogoče.

V tem smislu pa lahko obravnavamo tudi Jinsaijev zadnji ugovor, ki ga bomo 
tukaj predstavili:

15	 Mengzi 7A/1.
16	 Ibid., 7B/35.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   191Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   191 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



192

Marko Ogrizek

Nauk o sredini17 uči: »Napravite sebstvo iskreno.«18 Vendar pa nikjer ne 
omenja, da bi morali biti iskreni v pomenu. V konfucijanski literaturi je 
glagolska fraza »napraviti za iskreno« upravičena, kadar se uporablja v 
zvezi s sebstvom (mi 身), ne pa, kadar se uporablja s pomenom (i 意).
中庸に「身を誠にす」と曰うて、「意を誠にす」と曰わざるとき
は、すなわち誠の字当にこれを身に施すべくして、これを意に施
すべからざること明らかなり。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 
104)

Jinsai v utelešenem sebstvu vidi mnogo bolj celosten pojem kot v pojmu po-
mena: pomen je možno precizirati v mirovanju (dalo bi se trditi, da k takšne-
mu preciziranju celo sili), iskrenost pa je za Jinsaija brez dvoma napor v gi-
banju. In zato Jinsai vidi samokultivacijo kot usmerjeno širše in bolj celostno: 
v tem smislu zanika notranji razvoj iskrenosti pomena in popravljanja srčne 
zavesti ter se vrne k utelešenemu sebstvu. Hkrati pa je jasno, da je utelešeno 
sebstvo zanj izpostavljeno nezaustavljivosti.

Človek kot gibanje znotraj gibanja
Jinsai na vsakem koraku poudarja živo in produktivno naravno vesolja, ki je 
v svojem bistvu nenehno nastajanje ter gibanje; in čeprav nikjer ne govori 
izrecno o nezaustavljivosti, takšno razumevanje preveva njegov nauk. Eno 
takšnih mest v njegovih filozofskih izvajanjih je na primer njegovo razlikova-
nje »živega« in »neživega« ali »mrtvega vesolja«.

V svojih omejenih ontoloških razmišljanjih Jinsai namenja življenju, kot ga 
vidi sam, posebno mesto. Pravi, da je »pot neba in zemlje sestavljena iz živ-
ljenja (sei 生), in ne smrti (si 死)«19 (Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 16), ter 
da sta si »življenje in smrt popolnoma nasprotna«20 (ibid., 17). Trdi, da čeprav 
lahko rečemo, da stvari umrejo in da nekaj združenega razpade, se življenje 
samo nikoli ne konča (ibid.), saj je le-to neprekinjen in povezan proces. Za 
Jinsaija sta si življenje in smrt tako popolnoma nasprotna, da niti ne sodita v 
nobeno komplementarno dvojico nasprotij – življenje in smrt sta popolnoma 
nezdružljiva.

17	 Jinsai nikjer ni podvomil, da je Zhongyong 中庸 (Nauk o sredini) pristno konfucijansko delo. 
Vsekakor se pojem dinamične umerjenosti, ki ga predstavlja, lepo sklada z Jinsaijevimi lastni-
mi pogledi na svet v nenehnem gibanju in njegovo nezaustavljivost.

18	 Zhongyong, pog. 20.
19	 天地の道は、生有って死無し。

20	 生と死と対するが故なり。

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   192Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   192 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



193

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Zdi pa se, da se v tej delitvi skriva druga, podobna delitev: delitev, ki jo Jinsai 
vidi tudi v gibanju in mirovanju. Če je svet v nekem smislu tok komplementar-
nosti (gibanje in mirovanje, dobro in slabo), pa se zdi, da se za Jinsaija živi svet 
pravemu mirovanju zmeraj le približuje: nepopolno, celo začasno. Nekaj, kar 
absolutno miruje – v čemer ni nobenega potenciala produktivnega delovanja 
– je za Jinsaija preprosto mrtvo in nima vpliva na živeče vesolje.21 Predvsem 
pa nikakor ne bi smeli na podlagi iskanja takšnega mirovanja izoblikovati pro-
jekta samokultivacije. Samokultivacija je kultivacija odnosov v gibanju: ker je 
živi svet v svojem bistvu pravzaprav gibanje. S tem pa je treba sprejeti tudi 
dejstvo, da je takšno gibanje pravzaprav nezaustavljivo.

Jinsai kot žive pojme in del živega vesolja vidi pojme, kot so pot (dao/michi 
道), krepost (de/toku 德), srčna zavest (xin/shin 心) in človeškost (xing/sei 
性). Vsi ti pojmi so del občega gibanja sveta: so gibanje znotraj gibanja. Vsi 
ti pojmi so zatorej hkrati prav tako podvrženi nezaustavljivosti tovrstnega 
gibanja. Jinsai na primer poudarja mencijanske prvine srčne zavesti: srčna 
zavest je v svojem bistvu zgrajena tako, da se odziva na obče gibanje in v 
njem sodeluje, ga soustvarja, saj poseduje zmožnost moralnega presojanja 
– usmerjanja, krmarjenja (ne pa, seveda, tudi zaustavljanja). Jinsai jasno 
zavrača možnost, da bi bila srčna zavest osvobojena nezaustavljivosti obče-
ga gibanja.22

Ob pojmu srčne zavesti pa Jinsai še nekoliko večji pomen daje pojmu človeš-
kosti:23 kajti, če srčna zavest usmerja gibanje, potem človeškost pravzaprav 
lahko vidimo kot gibanje samo – omejeno gibanje, ki je človek, znotraj obče-
ga gibanja, ki je svet.

21	 Na podlagi tega Jinsai na primer kritizira pojem strukture (li/ri 理): to je po njegovem mnenju 
mrtev pojem, ki označuje stvari, ki se sicer ohranjajo, vendar so nežive – označuje neživo ure-
jenost vesolja, v kateri ni mogoče govoriti o »tekočem« in »komplementarnem« delovanju 
(glej na primer Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 32).

22	 Jinsai na več mestih razpravlja o tem, da je srčna zavest del živega vesolja (glej na primer Itō 
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 47). Je živi pojem in ga je zato celo treba opisovati z živimi 
prispodobami, kakor je to na primer počel Mencij, ki je srčno zavest opisoval s prispodobami 
deroče vode (liushui/ryūsui 流水) ali poganjajočih kalčkov (mengnie/bōgetsu 萌蘖) (glej na 
primer Mengzi 2A/6, 6A/8). Nasproti temu Jinsai postavlja primer metafore, ki je po njego-
vem mnenju za srčno zavest ne bi smeli uporabljati: »svetlo ogledalo in mirna voda« (ming-
jing zhishui / meikyo shisui明鏡止水). Vse to kaže, da sta gibanje in njegova nezaustavljivost 
vseskozi ključnega pomena.

23	 Srčna zavest (xin/shin 心) in človeškost (xing/sei 性) sta v konfucijanskem diskurzu tesno po-
vezana pojma. Že sami pismenki kot ideograma lahko povežemo takole: pismenka za srčno 
zavest 心 v izvirniku predstavlja žile srca, medtem ko je pismenki za človeškost 性, ki prav tako 
na levi vsebuje del, ki predstavlja srce, na desni pridodan element, ki predstavlja v grobem 
rojstvo, rast (podoba rastline).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   193Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   193 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



194

Marko Ogrizek

Človeškost je prirojena, to je tisto, s čimer se ljudje rodimo.24 Ničesar ji ni 
mogoče zares dodati ali odvzeti. […] Z izjavo, da je »človeškost dobra« (zen 
善), je Mencij želel sporočiti, da kljub neštetim neenakostim v njihovih te-
lesnih nagnjenjih vsi ljudje priznavajo dobro kot dobro in slabo kot slabo. 
Po Mencijevem prepričanju to velja ne glede na zgodovinsko dobo in ne 
glede na to, ali so ljudje bedaki ali modreci. Mencij pa s tem ni želel na-
migovati, da dobrota človeškosti obstaja ločeno od utelešenega qija ljudi.

性は生なり。人その生ずるところのままにして加損することな
し。…しこうして孟子又これを善と謂う者は、けだし人の生質、
万同じからざる有りといえども、しかれどもその善を善とし悪を
悪をとするは、すなわち古今と無く、聖愚と無く一なるをもって
なり。気質を離れてこれを言うにあらざるなり。(Itō po Yoshikawa 
in Shimizu 1971, 48–9)

Jinsai je torej najprej izpostavil meje človeškosti – vendar pa seveda takoj 
zavrnil njeno statičnost ali zunajtelesnost. Ker gre spet za pojem, ki je del Jin-
saijevega živega vesolja, je človeškost hkrati tudi pojem, ki je jasno podvržen 
nezaustavljivosti. Človeškost predstavlja gibanje znotraj gibanja in za Jinsaija 
ni nikdar zares zaključena ali dovršena v statičnem smislu – ne v svojem za-
četku ne v svojem koncu. »Dobra« pa je ravno po svoji zmožnosti vstopanja v 
občo krepost, torej odličnost gibanja, ki ohranja, ne uničuje.25

Tudi Jinsaijeva formulacija razlike med človeškostjo in štirimi krepostmi je tu-
kaj predstavljena na jasen način: kreposti niso odlike nekakšne potopljene 
in zakrite človeškosti – človeškost poseduje srčno zavest, ki usmerja gibanje 
znotraj občega gibanja. Jinsai pravi:

Sočlovečnost, primernost, obrednost in modrost so pojmi, ki se nanaša-
jo na Pot in krepost. Ne označujejo človeškosti! O »Poti« in »kreposti« 
govorimo v univerzalnem smislu, in ne kot o nečem, kar je značilno le za 
posameznika! Človeškost pa se nanaša le na določno sebstvo, ne na vse 
na svetu! Takšna je razlika med človeškostjo ter Potjo in krepostjo.

仁義礼智の四者は、みな道徳の名にして、性の名にあらず。道徳
とは、遍く天下に達するをもって言う。一人の有するところにあ
らず。性とは、もっぱらおのれに有するをもってして言う。天下
の該ぬるところにあらず。これ性と道徳との辨なり。(Itō po Yo-
shikawa in Shimizu 1971, 39–40)

24	 Mengzi 6A/3.
25	 V tem smislu Jinsai posebej poudarja, da se človeškosti ne da preprosto enačiti s strukturo – 

človeškost je vedno utelešena in kot taka ne more izstopiti iz občega gibanja (glej na primer 
Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 51).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   194Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   194 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



195

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Srčna zavest torej usmerja gibanje človeškosti znotraj občega gibanja poti. 
Kreposti pa so tisto, kar takšno gibanje ohranja – nezaustavljivost namreč 
narekuje, da mora biti gibanje tekoče (in delovanje spretno), če naj ne bo 
uničujoče.26 S tega vidika lahko na neki način razumemo tudi pojem harmoni-
je: ideal dobre družbe v konfucijanstvu je harmonična družba – torej gibanje: 
srečevanje, prelivanje različnih gibanj – ki ohranja in neguje vsakršno takš-
nost živega (glej na primer Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 18), predvsem 
pa človeškost slehernega človeka.27 Harmonična družba ni družba popolnega 
miru, temveč družba dinamične srednje mere: s tem hkrati preusmerja uni-
čevalno moč nezaustavljivosti.

Jinsai zato tudi verjame v umerjenost čustev (qing/jō 情),28 ne pa v njihovo 
zanikanje ali negativno vrednotenje – prav v čustvih namreč vidi še enega 
od poglavitnih vzrokov za to, da je človeškost dobra. Jinsai čustva namreč 
vzpostavlja kot temeljno gibalo človeškosti.

Zhu Xi je […] trdil, da »srčna zavest združuje človeškost in človeška čustva«. 
V tem kontekstu je človeškost razumel kot telesnost srčne zavesti, čustva 
pa kot njeno delovanje. Zhu je te ideje oblikoval, ker ni nikoli spoznal, 
da je srčna zavest srčna zavest, človeškost pa je človeškost. Za vsako od 
njiju obstajajo različne metode kultivacije. Čustva so gibala človeškosti in 
spadajo med želje. Ko se čustva strnejo v namere, pa postanejo del srčne 
zavesti. Štiri zasnove kreposti, pa tudi jeza, strah, naklonjenost in tesno-
ba, so namere srčne zavesti; ne smemo jih imenovati čustva.

晦庵以為えらく、心は性情を統ぶと。しこうして性をもって心の
体とし、情を心の用とす。故にこの説有り。殊えて知らず。心は

26	 Zdi se, da nezaustavljivost v sebi zmeraj nosi uničujoč potencial. Čeprav na primer Jana 
Rošker v svojem članku (Rošker 2022, 309) lepo pokaže, kako dinamični (procesni) sistem 
kitajske misli lahko vsebuje momente statičnosti, medtem ko statični sistem, obratno, ne 
more zajeti momentov gibanja, pa v tem pogledu vprašanje nezaustavljivosti – konkretnega 
prehoda iz gibanja v mirovanje v danem trenutku, brez abstrahiranja dinamičnega potenciala 
– kljub vsemu ostane: izkustvo kaže, da je zaustavitev leteče puščice nazadnje ali postopna 
ali pa uničujoča – in da puščica tudi v »mirovanju« ne miruje zares: podvržena je na primer 
ponovni rabi; ali pa razpadu, ki se ga da sicer upočasniti, ne da pa se ga nikoli zares zaustaviti.

27	 Tukaj lahko izpostavimo tudi zavedanje, da je v večjih sistemih takšno neuničujočnost težko 
doseči, zato se v pisanju zakonov pravzaprav ne umerjata več nezaustavljivost in neuničujoč-
nost, temveč se prerazporeja sprejemljivo uničenje. Vsemu temu pa seveda še vedno botruje 
nezaustavljivost.

28	 Takšna umerjenost se zgodi, če človek sledi krepostim poti, ne pa z aktivnim umerjanjem in 
zanikanjem kot načinom kultivacije. Podobno opažanje glede umerjenosti čustev v Razpra-
vah je zapisal tudi Margus Ott (2017, 74–6), vendar pri njegovem razmišljanju (in menda 
Konfucijevem lastnem) čustva na koncu izginejo. Jinsaijev pojem čustev pa je – kot vidimo 
– podvržen nezaustavljivosti: čustva so zanj nujna.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   195Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   195 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



196

Marko Ogrizek

是れ心、性は是れ性、おのおの功夫を用うる処有り。情はただ是
れ性の動いて欲に属する者、わずかに思慮に渉るときは、すなわ
ちこれを心と謂う。四端および忿懥等の四つの者のごとき、みな
心の思慮するところの者、これを情と謂うべからざるなり。(Itō 
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 57–8)

Jinsai citira »Yue ji« 樂記 (»Zapis o glasbi«) v Knjigi obredja, ki pravi: »Ob 
stiku s stvarmi postanemo dejavni; posledica te dejavnosti so želje človeš-
kosti«29 (Liji, 19). Jasno je, da Jinsai govori o čustvih kot o tistem, kar aktivira 
človeškost, hkrati pa vidi to aktivacijo kot posledico stika s stvarmi – oziroma, 
če povemo nekoliko drugače, sovstopanja v obče gibanje sveta.30 Ker so se 
čustva zmožna odzvati tako, da v sodelovanju s srčno zavestjo porodijo mo-
ralno namero, so tudi čustva v svojem bistvu dobra.

Jinsai poleg tega meni, da je treba čustva razumeti kot nekaj, kar spada med 
človekove želje – ki se torej ujemajo z zunanjimi razmerami, vendar imajo 
tudi lastno moralno razsežnost. S tem Jinsai ponovno nasprotuje naukom, 
ki bi skušali dihotomizirati pojma človeških čustev in človeških želja ter ju 
podvreči različnim vrednostnim sodbam. In hkrati zanika, da je čustva sploh 
mogoče aktivno kultivirati ali celo izničiti, saj so na neki način spet le poseben 
izraz nezaustavljivosti – kultivirati je treba torej človeškost samo (gibanje: 
šele slednje namreč lahko narekuje vrednotenje posameznih čustev in želja).

Jasno je torej, da za Jinsaija konfucijanska človeškost, ki je del utelešenega 
sebstva, pomeni gibanje, ki predstavlja rast, zorenje, vendar pa nikoli ne 
doseže točke, kjer bi bila osvobojena nezaustavljivosti. Dokler je utelešeno 
sebstvo živo, je podvrženo nezaustavljivosti – človek se prilagaja in uči, če 
tako želi ali ne. Relacijsko sebstvo živi in se izpolnjuje v odnosu do soljudi 
(vstopa z njimi v skupno gibanje) ter soustvarja svet svojega utelešenja (obče 
gibanje), nikoli pa ni zares gospodar lastnega kraljestva, osvobojen vseh zah-
tev, ki jih narekuje nezaustavljivo gibanje. Čustva predstavljajo osnovni me-
hanizem stika med človekom in svetom ter temeljno gibalo človeškosti – ki 
stoji pred vsako namero.

Jinsai se tako vseskozi vrača k neizbežnosti samokultivacije: samokultivacija 
je odgovor na nezaustavljivo gibanje. Je učenje, ki nam nazadnje omogoča 
spretno preusmeriti uničujoče zahteve nezaustavljivosti – ter jih preliti v op-
timizem neskončno produktivne kreposti.

29	 感於物而動，性之欲也。

30	 Zdi se, da takšna formulacija upošteva tudi dejstvo, da ima qing/jō 情 dodan pomen »situa-
cije« ali »zunanjih okoliščin« – je tisto, kar poganja gibanje znotraj gibanja, v odziv na obče 
gibanje.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   196Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   196 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



197

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Enotnost učenja in poti
Nezaustavljivost seveda barva tudi Jinsaijev pogled na učenje. Jinsai namreč 
v samokultivaciji zopet ne vidi potovanja (ali vračanja) k nekemu čistemu, 
pravilnemu stanju – k nekakšnemu izvoru, zaključku ali dovršenosti, v katerih 
se statično odseva popolnost – temveč vidi pred seboj vedno le nove, izpi-
ljene obrate, ki ne zanikajo nezaustavljivosti, temveč se prilagajajo nanjo na 
vedno boljše in boljše načine, dokler iz nje ne vznikneta odličnost in pot. 

S tega vidika pa bolj kot znanje (ali vednost), ki se dotika večnih struktur ure-
jenosti sveta, Jinsai zagovarja zasledovanje znanja na način, s katerim se to 
konkretno dotika občega gibanja.

To, kar je modrec Konfucij mislil z besedo »znanje« (chi 知), se razlikuje 
od tega, kar neokonfucijanci imenujejo znanje. Po Konfuciju »znanje« 
napreduje od tega, da vemo, kako kultivirati samega sebe, do tega, kako 
vladati ljudem. Poleg tega vključuje tudi znanje o tem, kako upravljati 
družine in prinesti svetu mir. Vsi vidiki takšnega znanja vključujejo upo-
rabno, praktično učenje. Noben element tega ni zgolj abstrakcija o nepo-
trebnih malenkostih.

聖人のいわゆる知とは、後儒のいわゆる知という者と、亦夐然と
して同じからず。いわゆる知とは、おのれを修むるよりして人を
治むるに及び、家を斉うるよりして天下を平らかにするに及ぶ、
みな有用の実学にして、泛然として事に事物の末に従う者にあら
ざるなり。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 44)

Takšno znanje hkrati sprejema nezaustavljivost ter v središče postavlja spre-
tno prilagajanje na njene zahteve z vse spretnejšim presojanjem in preu-
smerjanjem. Tudi tukaj gre torej za več kot le za eno od značilnosti, ki naj bi 
jih poudarjalo japonsko konfucijanstvo – namreč jitsugaku 実学, praktično 
učenje. Ne gre le za zahtevo po praktičnem znanju: na neki način gre tudi za 
razumevanje, da ima pridobivanje znanja zmeraj tudi svojo etično dimenzijo, 
če jo jasno vidimo in priznamo ali ne. Gre za razumevanje, da ima znotraj 
nezaustavljivega toka vsako znanje lahko tudi svoje nenadejane posledice.31

Jinsai tako napada v pretirane podrobnosti usmerjene razprave svojih pred-
hodnikov in zdi se, da celo zaničuje znanje (ali vednost), ki je sama sebi na-
men.32 Povsem jasno je, da je po njegovem mnenju takšno znanje, čeprav 

31	 Tudi gola dejstva imajo svojo etično dimenzijo v tem, kako vplivajo na človeška čustva in na 
delovanje srčne zavesti – ter posledično na gibanje človeškosti.

32	 Tudi Margus Ott poudarja prednost »tihega« (tacit) znanja pred »eksplicitnim« (explicit), ko 
gre za konfucijansko samokultivacijo (Ott 2017, 80).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   197Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   197 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



198

Marko Ogrizek

ni nekoristno, treba vedno dalje preusmeriti v izvajanje kreposti in spodbu-
janje izpolnjenih medčloveških odnosov. Tudi za Jinsaija, tako kot za druge 
konfucijanske učenjake, je učenje najvišja vrednota; toda hkrati vedno tudi 
globoko etično prizadevanje. Vse, kar spodbuja vsakodnevno etično življenje, 
je znanje, za katerega si je vredno prizadevati, in za vse znanje si je vredno 
prizadevati tako, da spodbuja vsakodnevno etično življenje ljudi.

S tem se lepo pokaže Jinsaijev pogled na to, kaj je bistvo konfucijanskega 
učenja. Učenje ni le iskanje resnice, temveč je bolj celostno določen način 
pridobivanja znanja in hkrati posledično vedno tudi že način njegove možne 
rabe. Kot tako je seveda ključen del samokultivacije.

Učenje vključuje tako temeljno stvarnost (hontai 本體) kot kultivacijo 
(shūi 修爲). Njegova notranja resničnost je sestavljena iz sočlovečnosti, 
primernosti, obrednosti in modrosti. Za njeno kultiviranje moramo biti 
zvesti (chū 忠), zaupanja vredni (shin 信), spoštljivi (kei 敬) in vzajemno 
sočutni (jo 恕). Sočlovečnost, primernost, obrednost in modrost so uni-
verzalne kreposti sveta; zato tvorijo temeljno stvarnost učenja. Modrec 
Konfucij je svoje učence učil, naj jim sledijo v svojih dejanjih. Ni učil, naj 
razvoj teh kreposti odlagajo na čas, ko se bodo že kultivirali. Zvestoba, 
zanesljivost, spoštovanje in sočutna strpnost pa so bistvene oblike etične 
prakse (rikkō no yō 力行之要). Označujejo vrste etičnega napora (kufū 
功夫). Niso temeljne kreposti! Zato jih je treba gojiti v praksi.

学に本体有り、修為有り。本体とは、仁義礼智、是れなり。修為
とは、忠信敬恕の類、是れなり。けだし仁義礼智は、天下の達
徳、故にこれを本体と謂う。聖人　学者をしてこれに由ってこれ
を行なわしむ。修為をもって後有るにあらず。忠信敬恕は、力行
の要、人功夫を用うる上に就いて名を立つ。本然の徳にあらず。
故にこれを修為と謂う。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65)

Tudi tukaj Jinsai v prvi vrsti opozarja na etične vidike učenja; hkrati pa seveda 
tudi na dejstvo, da se učenje nikoli ne konča: ker je učenje vseskozi tudi prak-
ticiranje pravilnega v objemu nezaustavljivega občega gibanja. Tudi ko smo 
na primer v neki veščini zares dobro podkovani, to ne pomeni, da se lahko re-
šimo njenega izvajanja: učenje in izvajanje sta podvržena zakonom nezausta-
vljivosti. Lahko prenehamo z izvajanjem kreposti, ne moremo pa prenehati z 
vsem izvajanjem – vsaj dokler smo živi. Tudi tukaj gre torej za nezaustavljivo 
gibanje znotraj gibanja: poudarek pa je na njegovi kakovosti. Če namreč v iz-
vajanju ne sledimo tistemu, kar ohranja pot (torej krepostim), potem sledimo 
tistemu, kar pot uničuje. Za Jinsaija se iz tega ne da izstopiti. Etični napori zanj 
niso nekaj, kar se postopoma raztopi v univerzalne kreposti – nikoli niso zares 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   198Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   198 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



199

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

izčrpani in nikoli dokončani: ne predstavljajo cilja ali dovršenosti, temveč gi-
banje samo, ki je krepostno. Človek jih lahko usvoji, vendar jih ne more nikoli 
nehati prakticirati; nikoli ga ne pripeljejo k dokončni razrešitvi nezaustavlji-
vosti, temveč vedno le k vse boljšemu prilagajanju in odgovarjanju nanjo.

Hkrati pa Jinsai prav na tem mestu jasno poudarja relacijsko naravo konfuci-
janskega sebstva in pravi:

Konfucijanska pot prvotno ni razlikovala jaza od družbe; zato ju konfucijan-
ci ne bi smeli ločevati. Če ne bi bilo zvestobe oziroma naprezanja samega 
sebe in strpnosti oziroma obzirnosti do drugih, se ne bi mogli harmonično 
združiti s soljudmi. Zvestoba in strpnost sta torej največja ter najbolj bi-
stvena nauka za tiste, ki si želijo udejanjiti pot in dopolniti kreposti.

けだし道はもと人己を分かつこと無し。故に学亦人己を分かつこ
と無し。いやしくも忠もっておのれを尽くし、恕もって人を忖る
にあらざるときは、すなわち人己を合わせてこれを一にすること
あらず。故に道を行ない徳を成さんと欲するときは、すなわち忠
恕より切なるはなく、又忠恕より大なるはなし。(Itō po Yoshikawa 
in Shimizu 1971, 68)

Napor zvestobe in strpnosti je za Jinsaija torej v središču konfucijanskega pro-
jekta samokultivacije. V skladu s Konfucijem na primer zatrjuje, da je strpnost 
(shu/jo 恕) etični napor, ki ga je treba vlagati do svojega zadnjega dne (glej Itō 
po Yoshikawa in Shimizu 1971, 66). Hkrati je Jinsaijevo pojmovanje etičnega 
napora zvestobe in strpnosti globoko človeško ter predstavlja poziv proti de-
humanizaciji ljudi:

Zvestoba (chū 忠) pomeni, da do kraja izčrpamo svojo srčno zavest. 
Strpnost (jo 恕) pomeni biti pozoren na srčno zavest drugih. 

おのれの心を竭くし尽くすを忠とし、人の心を忖り度るを恕と
す。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65)

Jinsai trdi, da ima Zhu Xi prav, ko citira Cheng Haotov opis zvestobe kot izčr-
panja samega sebe, Zhu Xijev lastni opis strpnosti pa je napačen. Namesto 
Zhu Xijeve »razširitve na drugega z izpeljavo iz sebe«33 Jinsai namreč zagovar-
ja preprostejšo opredelitev strpnosti: »Biti pozoren na srčno zavest drugih.« 
Strpnost je tukaj vredno posebej izpostaviti, ker v resnici predstavlja ključ-
ni napor34 in stičišče Jinsaijevih idej samokultivacije. Odnosi, ki jih odlikuje 

33	 推己及人

34	 Kot taka nastopa tudi v sestavku, v katerem je zastavljeno konfucijansko zlato pravilo. Ko ga je 
učenec Zi Gong vprašal: »Ali obstaja ena beseda, po kateri se lahko ravnamo vse življenje?« 
je mojster namreč odgovoril: »To je vzajemnost (shu 恕): ne stori drugemu, česar si sam ne 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   199Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   199 24. 07. 2025   14:56:5324. 07. 2025   14:56:53



200

Marko Ogrizek

strpnost, ne jemljejo v obzir le omejenega gibanja lastne človeškosti, temveč 
upoštevajo tudi delovanje srčne zavesti drugega. Hkrati se napor strpnosti 
nikoli ne konča in je večen odziv na zahteve nezaustavljivosti.

Jinsai meni, da je treba ljudi meriti po njihovi lastni srčni zavesti: po tem, 
kar jih usmerja. V tem pogledu smo lahko po Menciju optimistični, saj srčna 
zavest vseh ljudi poseduje štiri zasnove univerzalnih kreposti; vendar Jinsai 
tukaj jasno poziva tudi k razumevanju zahtev nezaustavljivosti, ki ljudi vodijo 
do včasih nerazumljivih dejanj. Izogniti se moramo vsakršni dehumanizaciji: 
če ljudi obravnavamo zmeraj le s stališča samega sebe, potem jih hitro pre-
sojamo izključno po okoliščinah svojega življenja in tako napačno ocenimo 
njihove lastne. Strpnost nam dovoljuje, da se postavimo v kožo drugega.

Jinsai se v svoji obravnavi na tem mestu z močnimi moralističnimi izrazi zavze-
ma za strpno, odprto in človekoljubno držo:

Če pa sočutno upoštevamo, kaj imajo ljudje radi in česa ne, kakšna sta 
njihov stan in poklic, potem se nam bo njihova srčna zavest zdela podob-
na naši srčni zavesti in njihovo utelešeno sebstvo (sono mi 其身) se bo 
zdelo podobno našemu utelešenemu sebstvu (ono mi 己身). Ko posta-
nemo pozorni na stisko druge osebe, ko razmišljamo in sodimo tako kot 
ona, se zavemo, da tudi njena slaba dejanja izvirajo iz okoliščin, ki se jim 
ni lahko izogniti, in morda iz neznosnih razmer. Razumemo tudi, da slabih 
dejanj ne smemo presojati s hudim odporom. Vljudno in obzirno mora-
mo zadeve obravnavati s strpnostjo. Nikoli ne smemo ravnati z ljudmi 
kruto ali brezsrčno! Pohiteti bi morali k ljudem v težkih razmerah in jim 
pomagati, ko se znajdejo v stiski, kot da ne bi imeli druge izbire. Veličina 
te kreposti, strpnosti, je neizmerljiva! Konfucij je tako učil, da bi morali 
ljudje strpnost prakticirati do svojega zadnjega dne.

いやしくも人を待するその好悪するところ如何、その処るところ
なすところ如何と忖り度って、その心をもっておのが心とし、そ
の身をもっておのが身とし、委曲体察、これを思いこれを量ると
きは、すなわち人の過ち毎にその已むことを得ざるところに出
で、あるいはその堪うることあたわざるところに生じて、深くこ
れを疾み悪むべからざる者有ることを知り、油然靄然として毎事
必ず寛宥を務めて、刻薄をもってこれをに至らず。人の急に趨
り、人の艱を拯うこと、おのずから已むことあたわず。その徳の
大、限量すべからざる者有り。夫子以為えらく　もって身を終う
るまでこれ行なうべし。(Itō po Yoshikawa in Shimizu 1971, 65–6)

želiš« (子貢問曰：「有一言而可以終身行之者乎？」子曰：「其恕乎！己所不欲，勿
施於 人。」) (Lunyu, 15.24).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   200Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   200 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



201

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

Nezaustavljivost ni v vseh primerih neizbežnost, toda ljudje so večkrat pod-
vrženi življenju in okoliščinam, ki se jim morda ne morejo izogniti ter iz 
katerih se pozneje ne morejo izkopati. Njihova srčna zavest je dejavna in 
jim verjetno s svojim delovanjem celo povzroča stisko, vendar je njihovo 
gibanje znotraj občega gibanja brez zadostne lastne moči. Če Jinsai po na-
vadi torej govori o tem, da sta sočlovečnost in pot človeku zmeraj blizu, 
pa tukaj vendarle prepoznava življenjske razsežnosti nezaustavljivosti, ki jih 
narekuje obče gibanje, in na ta način podaja globoko človečen pogled na 
sočloveka.

Prav tukaj pa se zdi tudi, da Jinsai kljub vsemu ohranja svoj konfucijanski 
optimizem in upanje ne le za možnost preseganja zahtev nezaustavljivosti – 
temveč celo za njeno preusmerjanje v odličnost, ki jo predstavlja človek na 
poti. Dao je namreč tisto, kar ohranja harmonično urejenost vseh gibanj skozi 
kreposti – nenehno se spretno prilagaja zahtevam časa in prostora; posedu-
je določeno normativnost, vendar ni nikoli v celoti togo določen. Dao ni le 
najvišji in nujni odgovor človeka na zahteve nezaustavljivosti, temveč je tudi 
najvišji izraz nezaustavljivosti same.

Jinsai pa na tem mestu zatrjuje enotnost človeka in poti:

Kaj so ljudje? To so vladarji in ministri, očetje in sinovi, možje in žene, 
starejši in mlajši bratje ter prijatelji. Toda obstaja samo ena pot. Med 
vladarji in služabniki ji pravimo primernost. Med očeti in sinovi ji pravi-
mo ljubezen. Med možmi in ženami ji pravimo razlika. Med starejšimi in 
mlajšimi brati ji pravimo ustrezni red. Med prijatelji jo imenujemo za-
nesljivost. Vsi ljudje so vključeni v Pot. Če ne bi bilo ljudi, poti ne bi bilo 
mogoče videti. Zato pravim: »Zunaj ljudi ni poti.«

人とは何ぞ。君臣なり。父子なり。夫婦なり。昆弟なり。朋友な
り。夫れ道は一つのみ。君臣に在っては之を義と謂い、父子には
之を親と謂い、夫婦には之を別と謂い、昆弟には之を叙と謂い、
朋友には之を信と謂う。皆人に由って顯わる。人無きときは則ち
以て道を見ること無し。故に曰く、「人の外に道無し」と。(Itō 
po Shimizu 2017, 27)

Hkrati pa je tudi tukaj jasno poudarjena nezaustavljiva značilnost gibanja 
znotraj gibanja: človek hodi po poti ali pa zapade razčlovečenju.

Kaj je Pot? To so sočlovečnost, primernost, obrednost in modrost. Ljudje 
smo obdani z njimi – ne moremo se odmakniti od njih niti za trenutek. 
Če se odmaknemo od njih, prenehamo biti ljudje. Zato pravim: »Ni ljudi 
zunaj poti.« 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   201Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   201 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



202

Marko Ogrizek

道とは何ぞ。仁なり。義なり。禮なり。智なり。人其の中に囿し
て順臾も離るることを得ず。離るるときは則ち人に非ず。故に曰
く、「道の外に人無し」と。(ibid., 28)

Življenje se poraja v nezaustavljivem gibanju in Jinsaijev odgovor na to je več-
no gojiti kreposti v dejanjih: kajti kreposti so tiste, ki ohranjajo pot. Bolj kot 
njeno strogo normativnost Jinsai tukaj poudarja pot kot območje vsega člo-
veškega – hkrati pa tudi kot najvišji izraz nezaustavljivosti. Ne zdi se namreč 
sporno reči, da vsekakor obstajajo fizične in biološke meje, onkraj katerih ni 
človeka; konfucijanstvo – in z njim Jinsai – pa temu dodajata, da obstajajo 
tudi etične. 

Če zunaj fizičnih in bioloških meja človek v hipu umre (takšne so zahteve ne-
zaustavljivosti), pa zunaj etičnih meja sicer nekaj časa morda lahko še preživi 
– dokler počasi ne umrejo vsi odnosi, ki ga izpolnjujejo. In s tem – na neki 
način, ki bi se zdel konfucijanskim mislecem nemara hujši od telesne smrti 
– umre tudi človek kot človek. Takšne so vendarle zahteve nezaustavljivosti. 

Zaključek
Pričujoči članek je z analizo nekaterih Jinsaijevih vsebinskih kritik Velike-
ga nauka poskušal pokazati, kako je v središču mnogih Jinsaijevih pojmo-
vanj mogoče zasledovati pojem, ki ga sam ne uporablja izrecno, vendar se 
zdi, da ključno oblikuje njegovo pojmovanje projekta samokultivacije: to je 
nezaustavljivost.

Od zanikanja možnosti, da se je treba za potrebe samokultivacije povzpeti na 
visoko pagodo, do zavrnitve vrednostne sodbe zoper človeška čustva Jinsai vse-
skozi ostaja zvest svojemu pogledu na obče gibanje vesolja ter na človeka in 
njegovo človeškost, ki predstavljata gibanje znotraj gibanja. Pokaže se, da Jinsai 
tudi v obravnavi nekaterih ključnih filozofskih pojmov vseskozi vzdržuje svoj 
odnos do projekta samokultivacije: vidi ga kot odgovor ne na nekakšno izgubo 
prvotnega moralnega stanja človeškosti in ne kot pot k nekakšni dovršitvi – 
temveč preprosto kot veščino in napor, ki ju je treba vaditi do konca svojih dni. 

Jinsai zanika moč kvietizma, zanika možnost odmika, zanika možnost popol-
nega mirovanja – v vsem tem vidi mrtvo vesolje. Nezaustavljivost tako zanj 
predstavlja dejstvo, s katerim se je treba soočiti in na katero je treba odgo-
voriti – ne da se ga zanikati ter poskusi, da bi se mu odrekli, lahko vodijo le 
v izgubo. Samokultivacija pa s tem ni le poseben in privlačen projekt, ki vodi 
od nekega manj k nekemu več, temveč je projekt, ki je človeku nujen. Iz nje 
namreč raste zmožnost, da se iz neizprosnih zahtev nezaustavljivosti znova in 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   202Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   202 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



203

Utelešeno sebstvo, samokultivacija in nezaustavljivostt

znova poraja krepostna pot človeštva – na nasprotnem bregu pa za Jinsaija 
stojijo stagnacija, razčlovečenje ter smrt.

Zahvala
Avtor se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in inova-
cijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski 
jeziki in kulture (P6-0243).

Bibliografija
Huang, Chun-chieh. 2018. »Why Speak of ‘East Asian Confucianisms’?« V 

Confucianisms for a Changing World Cultural Order, Roger T. Ames in 
Peter Hershock (ur.)

Lee, Ming-huei. 2017. »The Four-Seven Debate between Yi Toegye and Gi 
Gobong and Its Philosophical Purport.« V Confucianism: Its Roots and Glo-
bal Significance, uredil David Jones: 54–75. Honolulu: University of Hawai‘i 
Press. https://www.jstor.org/stable/j.ctv3zp043.10. Privzeto 12. maja 2020.

Ogrizek, Marko. 2020. »Huang Chun-Chieh and Comparative Philosophy: 
Multiple Ways of Studying Confucian Ideas and Notions across Texts and 
Contexts«. V Asian Studies 8 (3): 91–110.

—. 2021. »Japanese Reinterpretations of Confucianism: Itō Jinsai and His 
Project.« V Asian Studies 9 (2): 183–208.

—. 2021. »Osrednji filozofski pojmi v naukih Itōja Jinsaija: Primerjalna analiza 
konfucijanske etike«. Doktorska disertacija.

Ott, Margus. 2017. »Confucius’ Embodied Knowledge«. V Asian Studies 5 (2): 
65–85.

Rošker, Jana. 2018. »Relacijsko sebstvo in moderni subjekt v klasični in so-
dobni kitajski filozofiji: od etike vlog do transformativnega sebstva.« V 
Asian Studies VI (XXII)/ 2, str. 253–71.

—. 2022. »Comparing Logical Paradoxes through the Method of Sublation: Hui 
Shi, Zeno and the Flying Arrow Problem«. V Asian Studies 10 (2): 299–312.

Shimizu Shigeru 清水茂. 2017. Dōjimon 童子問 [Otroška vprašanja]. Tokio: 
Iwanami shoten.

Yoshikawa Kōjiro in Shimizu Shigeru 吉川幸次郎・清水茂. 1971. »Itō Jinsai, Itō 
Tōgai« Nihon shisō taikei 33「伊藤仁斎・伊藤東涯」日本思想体系 33 
[»Itō Jinsai, Itō Tōgai« Sistem japonske misli, Št. 33]. Tokio: Iwanami shoten.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   203Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   203 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54

https://www.jstor.org/stable/j.ctv3zp043.10


Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   204Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   204 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



205
Byoung Yoong Kang

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva 
v Koreji: s poudarkom na 
Goguryeoju, Baekjeju in Silli

Uvod

Vpliv konfucijanstva (yugyo 유교, rujiao 儒敎) na družbene, kulturne 
in vrednostne sisteme številnih vzhodnoazijskih držav, kjer je uradni 
pisni jezik kitajski (hanja 한자, hanzi 漢字, kitajske pismenke), je bil 

pomemben ter daljnosežen. Zlasti Koreja je bila zgodovinsko tesno povezana 
s Kitajsko z visoko stopnjo integracije na različnih področjih, vključno s po-
litiko, gospodarstvom in vojsko. Med temi področji je bila Koreja najgloblje 
pod vplivom konfucijanstva iz Kitajske. Kljub temu pa pomanjkanje dostopne 
literature in dokumentov otežuje pridobivanje vpogleda v konfucijanstvo v 
Koreji v antičnih časih. Za globlje razumevanje tega obdobja je bistveno črpati 
iz obstoječe literature iz Koreje in Kitajske ter dokazov iz kimberlita, osteolo-
gije, arheološke antropologije in folkloristike.

Predvideva se, da so ideje Konfucija, izražene v naukih konfucijanstva, prvič 
dosegle Korejo v začetku obdobja Wiman Joseon (위만조선, 衛滿朝鮮, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   205Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   205 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



206

Byoung Yoong Kang

194–108 pred našim štetjem). V obdobju Treh kraljestev so bile Konfucijeve 
ideje uvožene in široko uporabljene tudi v praksi (Choe 2023, 61).

Od treh kraljestev je Goguryeo (고구려, 高句麗, 37 pred našim štetjem – 
668 našega štetja), ki je mejil s Kitajsko, prvi prevzel kitajsko kulturo. Nato je 
kraljestvo Baekje (백제, 百濟, 18 pred našim štetjem – 660 našega štetja), ki 
je imelo pomorske povezave s Kitajsko, prevzelo in razvilo kitajsko kulturo in 
ideje, vključno s konfucijanstvom. Silla (신라, 新羅, 57 pred našim štetjem 
– 935 našega štetja) je bila situirana na jugovzhodnem delu Korejskega polo-
toka in je bila od Kitajske precej oddaljena. Posledično je prenos konfucijan-
ske kulture tja potekal posredno, prek Goguryeoja in Baekjeja, zato je bilo to 
zadnje od treh kraljestev, ki je prevzelo konfucijanstvo.

V kontekstu korejske miselnosti se v antičnih dinastijah Treh kraljestev in Go-
ryeoju (고려, 高麗, 918–1392) običajno omenja budizem, konfucijanstvo pa 
v dinastiji Joseon (조선, 朝鮮, 1392–1897), vendar je bil dejanski prihod kon-
fucijanstva precej zgodnejši pojav. 

Prihod konfucijanstva se običajno datira v drugo leto (372) vladavine kralja Soso-
rima (소수림왕, 小獸林王, vladal 371–384) iz Goguryeoja, ko je ustanovil šolo 
Taehak (태학, 太學). Taehak lahko štejemo za ekvivalent sodobne narodne uni-
verze. Kljub temu se zdi verjetno, da je preteklo precej časa, preden je bila usta-
novljena narodna univerza kot najvišja akademska institucija (Jeong 2000, 90).

Domneva se, da se je kitajska konfucijanska kultura, ki je prišla v Goguryeo, 
Baekje in Sillo, razvijala v procesu integracije z obstoječimi korejskimi vero-
vanji ter običaji. Tradicionalne antične miselnosti Koreje in kitajsko konfuci-
janstvo so se naravno dopolnjevali, saj sta jim bila skupna osredotočanje na 
človeka in poudarek na sekularnih zadevah. 

Koncept konfucijanstva je pomemben dejavnik pri oblikovanju »kulturne 
identitete Koreje« (한국성, 韓國性, korejskost). Poleg tega predstavlja ključ-
no ideološko podlago korejske filozofije. 

Vpliv konfucijanskih idej na sodobno korejsko družbo enaindvajsetega sto-
letja je še vedno globok in poznavanje korejskega sprejetja konfucijanstva je 
nepogrešljivo za razumevanje te sodobne »korejskosti«. 

Ta prispevek si prizadeva proučiti proces uvedbe konfucijanstva na korejski 
polotok iz Kitajske, s posebnim poudarkom na obdobju Treh kraljestev. Po-
leg tega bo skušal pojasniti način, kako se je konfucijanstvo razvijalo znotraj 
političnega in kulturnega konteksta Goguryeoja, Baekjeja in Sille, ter prouči-
ti, v kolikšni meri je oblikovalo intelektualno in moralno krajino korejskega 
ljudstva v tem obdobju.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   206Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   206 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



207

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

Konfucijanstvo v Goguryeoju: od vladanja do 
vsakdanjega življenja
Zgodovina ljudstva Goguryeoja je zaznamovana z dolgim obdobjem rasti in 
širitve, hkrati pa z ohranjanjem svojevrstne kulturne identitete. 

Kot že omenjeno, sta se kitajska kultura in konfucijanstvo prenašala že od ob-
dobja Wiman Joseon. Posledično je bilo konfucijanstvo že od samega začetka 
ustanovitve Goguryeoja prisotno v velikem obsegu. Poleg tega se domneva, 
da so bile v prenos vključene tudi naravne ideje Laozija (노자, 老子) (Yun 
2023, 39).

Od srednjega obdobja naprej je bil uveljavljen tudi budizem (bulgyo불교, fo-
jiao佛敎), tako da sta se konfucijanstvo in budizem prakticirala vzporedno. V 
poznejšem obdobju so soobstajali konfucijanstvo, budizem in daoizem, saj se 
je pojavil in spodbujal religiozni daoizem (dogyo도교, daojiao道敎).

Čeprav ni ohranjenih virov, ki bi podrobneje osvetlili pomen konfucijanstva v 
Goguryeoju, naslednja dejstva nakazujejo, da je igralo ključno vlogo pri obli-
kovanju osnovnega izobraževanja prebivalstva.

Prvič, ljudstvo Goguryeoja je že od začetka svoje zgodovine ustvarjalo vrsto 
zgodovinskih besedil, skupno znanih kot Saseo (史書, Zgodovinski zapisi). 
Kompilacija zgodovinskih besedil ljudstva Goguryeoja kaže na visoko stop-
njo spretnosti v pisanju in razumevanju kitajščine. To prav tako nakazuje, da 
so bili sposobni razumeti in uporabljati elemente kitajske kulture, vključno s 
kitajskimi besedili ter konfucijanskimi spisi. Datum in avtorji del so neznani, 
znano pa je, da so bila v Goguryeoju zgodovinska besedila sestavljena v delo, 
imenovano Yugi (유기, 留記), ki obsega sto zvezkov. Poleg tega je Lee Mo-
on-jin (이문진, 李文眞) med vladavino kralja Yeongyanga (영양왕, 嬰陽王, 
vladal 590–618) uredil in objavil skrajšano različico stare zgodovine Koreje, 
imenovano Sinjib (신집, 新集), v skupno petih zvezkih. Obstaja hipoteza, da 
je Goguryeo podpiral pobudo za urejanje in objavo zgodovinskih besedil, ne 
le Yugi in Sinjib, temveč tudi številnih drugih del (Han 1994, 29).

Drugič, Goguryeo je imel celovit izobraževalni sistem, ki je temeljil na kon-
fucijanskih naukih. Poleg tega si je Goguryeo prizadeval za uvedbo izobraže-
valnega sistema, ki bi bil prilagojen specifičnim okoliščinam tistega prostora.

V drugem letu vladanja kralja Sosorima (leta 372) je bila ustanovljena insti-
tucija, znana kot šola Taehak, z namenom vzgoje nadarjenih posameznikov. 
Učni načrt šole Taehak je vključeval gyeong (경, 經) – konfucijanske klasike, 
sa (사, 史) – zgodovino, jejabaekga (제자백가, 諸子百家) – sto šol mišljenja 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   207Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   207 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



208

Byoung Yoong Kang

in munjang (문장, 文章) – književnost; vendar je konfucijanstvo predstavljalo 
osrednji element. Viši sloj plemstva Goguryeoja se je izobraževal v šoli Tae-
hak, medtem ko so navadni ljudje obiskovali običajne šole, kjer so jih spod-
bujali k študiju Konfucijevih Razprav in učenju borilnih veščin (Hangugjon-
ggyoyeonguhoe 1998, 95).

Kot je zapisano v delu Knjiga starega Tanga (Gudangseo구당서, Jiutangshu
舊唐書), je bilo ljudstvo Goguryeoja znano po ljubezni do knjig. V svojih do-
movih so gradili razkošne čitalnice, imenovane gyeongdang (경당, 扃堂); či-
talnice so postavljali tudi revnejši sloji prebivalstva, in sicer kar poleg svojih 
skromnih koč. Neporočeni sinovi so se v teh prostorih dan in noč posvečali 
študiju, se poglabljali v literaturo ter se učili lokostrelstva (Sin 2003, 89).

Na ta način je ljudstvo Goguryeoja prek konfucijanstva gojilo duh humanisti-
ke ter vzgajalo duh junaštva in bojevitosti, kar je Goguryeoju omogočilo, da 
se je razvil v močno državo. Dejansko je bila to najbolj ekspanzivna država v 
korejski zgodovini. 

Tretjič, ljudstvo Goguryeoja je pokazalo globoko razumevanje konfucijanskih 
spisov ter jih obsežno uporabljalo v svojih kulturnih in intelektualnih prizade-
vanjih. Usvajanje kitajske kulture, osnovane na konfucijanskih klasikih (Gye-
onghag경학, Jingxue經學), je postalo kulturni element osebnega življenja 
ter bistveni pogoj za vzpostavitev nacionalne ideologije in sistema.

V Goguryeo so bila vpeljana dela Pet klasikov (오경, 五經), Zapiski velikega 
zgodovinarja (사기, 史記), Knjiga Hana (한서, 漢書), Knjiga poznega Hana 
(후한서, 後漢書) in Zapiski treh kraljestev (삼국지, 三國志). Med vključe-
nimi knjigami so bile še Yupian (옥편, 玉篇), Jatong (자통, 字統), Jarim (자
림, 字林), še zlasti cenjen pa je bil Wen Xuan (문선, 文選). Glavna področja 
študija so bila konfucijanski spisi (경전학), zgodovina (역사학) in filologija (
문자학), pri čemer je bil študij spisov konfucijanskega nauka obravnavan kot 
najpomembnejši in temeljni (Song 2004, 44).

Vpliv kitajskega konfucijanstva na zgodovino Goguryeoja lahko opredelimo 
kot relativno neposreden proces. Pesem Hwangjoga (황조가, 黃鳥歌) kralja 
Yurija (유리왕, 瑠璃王, vladal 19 pred našim štetjem – 18 našega štetja) je 
na primer reprezentativna pesem Goguryeoja, ki kaže opazne podobnosti v 
vsebini in obliki s pesmijo Gwanjeojang (관저장, 關雎章) iz Knjige pesmi (시
경, 詩經) (Gim 2002, 148).

Poleg tega politična ideologija, ki so jo zagovarjali v Goguryeoju, in besede, 
vklesane na nagrobnem kamnu vélikega kralja Gwanggaetoja (광개토대왕, 
廣開土大王, vladal 391–412), najuglednejšega monarha Goguryeoja, kažejo 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   208Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   208 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



209

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

izrazite vzporednice s tistimi, dokumentiranimi v Knjigi dokumentov (서경, 書
經) in Knjigi Shanga (상서, 商書). Poleg tega podrobna analiza zgodovinskih 
dokumentov, kot je Samguk sagi (삼국사기, 三國史記), razkriva številne pri-
mere, kjer so elementi povezani s Štirimi knjigami in petimi klasiki (사서오
경, 四書五經). Poleg Petih klasikov je bistveno natančno proučiti tudi način, 
kako je bila vsebina konfucijanskih spisov uporabljena na pomembnih pod-
ročjih, vključno s kodeksi obnašanja, družbenimi institucijami, vladno organi-
zacijo in razglasitvijo zakonov, od Treh komentarjev Spomladansko-jesenskih 
zapisov (춘추삼전, 春秋三傳) do Treh klasikov obredja (삼례, 三禮).

Poleg tega so običaji lepega vedênja v Goguryeoju zakoreninjeni v kitajski 
konfucijanski kulturi. V kontekstu poroke je bila izmenjava premoženja v Go-
guryeoju obravnavana kot sramotno dejanje. Glede pogrebnih ritualov se 
zdi, da je običaj postavljanja grobnice in njenega vzdrževanja tri leta po smrti 
starša ali moža izviral iz konfucijanskega nauka. Težko je ugotoviti kronološki 
precedens med Kitajsko in Korejo, saj so ti pogrebni običaji obstajali že dol-
go pred nastankom Goguryeoja. Vendar kitajski viri kažejo, da je občutek za 
spodobnost v Goguryeoju neločljivo povezan s kitajsko konfucijansko kulturo 
in se je iz nje tudi razvil. Konfucijanska kultura je v Goguryeo prispela že zelo 
zgodaj in je imela globok vpliv na različne vidike družbe, vključno s štipendi-
jami, zgodovino, izobraževanjem, vsakdanjim življenjem in celo izvajanjem 
pogrebnih obredov.

Konfucijanstvo v Baekjeju: iz Kitajske na Japonsko
Baekje je bil korejsko kraljestvo, ki je ležalo na severnem delu Korejskega po-
lotoka od leta 18 pred našim štetjem do leta 660 našega štetja. Bilo je eno od 
Treh kraljestev Koreje, poleg kraljestev Goguryeo in Silla. 

Pred nastankom Treh kraljestev je ljudstvo regije v bližini takoimenovanih 
»štirih poveljstev Han« (한사군, 漢四郡) na skrajnem severu korejskega 
polotoka vodilo način življenja, ki je odražal konfucijanska etična načela. 
Vendar je bilo v obdobju Samhan na splošno manj zunanjega vpliva in lokal-
ne skupnosti, imenovane euprak (읍락, 邑落), so živele v različnih naseljih. 
Obdobje Samhan (삼한, 三韓), znano tudi kot »trije Hani«, se nanaša na 
konfederacije Byeonhan (변한, 弁韓), Jinhan (진한, 辰韓) in Mahan (마한, 
馬韓), ki so se pojavile v prvem stoletju pred našim štetjem v protoobdobju 
Treh kraljestev Koreje. Največji od euprakov je imel vladarskega predstav-
nika v gukeup (국읍, 國邑), političnem centru, ki je deloval kot prestolnica. 
Kljub temu ni bila sprejeta niti prevladujoča funkcija vladajočega telesa niti 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   209Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   209 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



210

Byoung Yoong Kang

kodeks etikete. Vsaka vas euprak je bila avtonomna enota, ki je upravljala 
svoje zadeve (Jang 2001, 23).

Vendar do časa obdobja Baekjeja oblast vlade ni bila le široko razpršena, 
vzpostavljen je bil tudi konfucijanski sistem vladanja. Nacionalne prepovedi 
in pravni sistem so postali očitni. Poročne in pogrebne slovesnosti so bile iz-
vajane na podoben način kot na Kitajskem. Običaji, kot sta vera v nebeška bo-
žanstva in čaščenje duhov, ki so se izvajali že več generacij, so doživeli proces 
sistematične spremembe. Drugače povedano, tradicionalni običaji Baekjeja 
so se preoblikovali v konfucijanske prakse, kar ponazarja gyeosajirye (교사지
례, 郊祀之禮). To kaže, v kolikšni meri je konfucijanska kultura na nacionalni 
ravni vplivala na Baekje (Gim 1993, 458).

Ustanovitelj Baekjeja je bil vladar Onjo (온조, 溫祚). Kraljestvo Baekje je 
bilo ustanovljeno na severnem delu Korejskega polotoka. Prebivalci so bili 
so potomci Goguryeoja, vendar so se med samhanskim obdobjem preselili 
v regijo Mahan na jugu. Pozneje se je prestolnica preselila iz Wiryeja (위례, 
慰禮) v Ungjin (웅진, 熊津), nato pa v Buyeo (부여, 扶餘). Medtem ko so 
svojo prestolnico premikali s severa na jug Korejskega polotoka, so se soočali 
s številnimi kulturnimi in vojaškimi izzivi. Baekje je ležal med Goguryeojem in 
Sillo na severu in vzhodu ter med Rumenim morjem (Namhae, 남해, 南海) 
na jugozahodu. Že od samega začetka so morali premagovati kulturne razlike 
z domorodnimi ljudstvi na severu in jugu ter heterogenost sosednjih sil, da bi 
postali združena država. Le šest let po ustanovitvi je kralj Onjo zgradil grob-
nico kralja Dongmyeonga (동명성왕, 東明聖王, vladal 37–19  pred našim 
štetjem). Kralj Dongmyeong velja za ustanovitelja kraljestva Goguryeo, zato 
je mogoče sklepati, da je bil tudi prednik Baekjeja. V zgodnjih letih obstoja 
Baekjeja sonjegovi kralji običajno sami izvajali obrede. Ti pomembni nacio-
nalni obredi so spodbujali občutek nacionalne enotnosti. Morja so Baekjeju 
omogočila pomorsko pot za uvoz naprednih kitajskih kulturnih in filozofskih 
vplivov ter njihovo izvažanje na Japonsko. Drugače povedano, Baekje je bil 
kulturni in ideološki most med Kitajsko in Japonsko (Yi 2008, 74).

Baekje je bil v organizaciji svoje vlade opazno izoblikovan pod vplivom konfu-
cianizma, kar dokazuje ustanovitev administrativnih uradov in okrajev. 

Do časa kralja Goija (고이왕, 古爾王, vladal 234–286) v tretjem stoletju se 
je Baekje razvil v visokocentralizirano državo. Kralj Goi je ustanovil central-
no vlado kot yukjwapyeong-sibyuggwangye (육좌평 십육관계, 六佐平十
六官階). Ta sistem ustreza »šestim birokratskim postavkam Kitajske« (六官
制)« v delu Obredje dinastije Zhou (周禮). Poleg tega je kralj Goi imel avdien-
ce v namdangu (남당, 南堂, južna dvorana), kjer se je posvetoval s svojimi 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   210Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   210 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



211

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

podaniki in sprejemal ključne odločitve v zvezi z upravljanjem države. Ta obli-
ka vladanja je bila poimenovana sistem namdang. Verjetno je koncept nam-
danga izhajal iz »dvorane Ming« (명당, 明堂) v Knjigi obredov (예기, 禮記) 
(Hangug cheolhagsa yeonguhoe 1997, 43).

Kralj Seongwang (성왕, 聖王, vladal 523–554) je prav tako organiziral vlado 
v deset zunanjih (10부, 十部) in dvanajst notranjih (12부, 十二部) divizij, kar 
se zdi povezano s »seksagenarnim ciklom« (십간입이지, 十干十二支). Nje-
gov sistem administrativnih delitev, imenovan obuobangje (오부오방제, 五
部五坊), je temeljil na petih divizijah, kar ponovno kaže podobnosti s kitajsko 
filozofijo petih elementov (五行思想) (Yi 2001, 550).

Analiza zgodovinskih zapisov in intelektualnih tradicij Baekjeja razkriva veliko 
povezav s konfucijanstvom. V četrtem stoletju je kralj Geunchogo (근초고왕, 
近肖古王, vladal 346–375) naročil, da naj »doktor« (박사, 博士) Goheung 
(고흥, 高興) sestavi nacionalno zgodovino, Seogi (사기, 書記) (Bak 2001, 
52). Analiza naziva »doktor« kaže na obstoj sistema nacionalne univerze in 
kadra poklicnih učenjakov. Poleg tega Knjiga Zhouja (주서, 周書) nakazuje, 
da sta Baekje in Goguryeo delila podobne interese za jahanje, lokostrelstvo, 
v obeh deželah so tudi visoko cenili konfucijanstvo. Najbolj vešči učenjaki 
v skupini so pokazali spretnost pri tolmačenju kitajskih pismenk in pisanju. 
Poleg tega zgodovinski dokumenti kažejo, da so prebivalci Baekjeja razumeli 
teorijo yina, yanga in petih elementov (음양오행설, 陰陽五行說). Nadalje 
dokazi kažejo, da so v Baekje povabili doktorja Mosija (모시박사, 毛詩博士) 
in doktorja Gangryeuja (강례박사, 講禮博士) iz Kitajske, kar odraža njihovo 
spoštovanje do načel konfucijanstva (Yi 2006, 297).

Pomorska širitev Baekjeja je imela precejšen vpliv na poznejše generacije 
vzhodnoazijske akademske zgodovine, vključno s kitajsko in japonsko. Kitajske 
knjige, kot sta Knjiga Lianga (양서, 梁書) in Knjiga Zhouja (주서, 周書), ter 
japonske knjige, kot sta Nihon Shoki (일본서기, 日本書紀) in Kojiki (고사기, 
古事記), vsebujejo obsežne in podrobne zapise o Baekjeju. Tudi diplomat-
ska korespondenca med Baekjejem in Kitajsko je bila na zgledni ravni. Kitajske 
omembe voditeljev Baekjeja kot kraljev (왕, 王) ali generalov (장군, 將軍) ka-
žejo, da so bili odnosi med obema državama precej tesni. Med vladavino kralja 
Geunchogoja (근초고왕, 近肖古王, vladal 346–375) sta bila princ Ajikgi (아
직기, 阿直岐) in doktor Wani (왕인, 王仁) poslana na Japonsko z namenom 
prenosa konfucijanskih spisov ter drugih kulturnih besedil kraljevi družini. Po-
zneje sta postala ustanovitelja japonske akademske tradicije (Yi 2019, 18). 

Kitajsko konfucijanstvo je znatno oblikovalo tudi običaje v kraljestvu Ba-
ekje. Kraljestvo Baekje je svoje korenine sicer imelo v Goguryeoju, a je 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   211Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   211 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



212

Byoung Yoong Kang

hkrati ohranjalo močne povezave s Kitajsko. Ljudstvo Baekjeja je spošto-
valo kitajske navade v zvezi s poroko, njihovi pogrebi pa so bili skladni s 
tistimi v Goguryeoju. Kot že omenjeno, so bili pogrebni rituali Goguryeoja 
zasnovani na konfucijanskih načelih. Praksa žalovanja za obdobje treh let 
po smrti starša ali moža je bila pogosta v Baekjeju, Goguryeoju in na Kitaj-
skem, vendar pa se zdi, da je bila ta tradicija pomembnejša v Baekjeju in 
Goguryeoju. Pravzaprav sta praksa podjarmljenja in pravni sistem, ki so ju 
izvajali v družbi Baekjeja, podobna »osmerim zapovedim« (팔조지교, 八
條之敎) dinastije Han.

Omembe vredno je tudi, da je kralj vsako leto v aprilu daroval »nebu« (하느
님) in »Ojejisinu« (오제신, 五帝神) ter častil grobove svojih prednikov. Poleg 
tega je ljudstvo Baekjeja uporabljalo koledar genka (원가력, 元嘉暦) dina-
stije Song. Udejstvovali so se v različnih tradicionalnih igrah iz Kitajske, kot so 
tuho (투호, 投壺), jeopo (저포, 樗蒲), aksak (악삭, 握槊) in nongju (농주, 
弄珠). Pri izkazovanju spoštovanja nekomu je dejanje, ko se obe roki položita 
na tla, kot da bi se priklanjali, gesta, ki izvira iz kitajske konfucijanske kulture. 
Vsi ti kulturni dokazi kažejo na to, da je bil vpliv kitajske kulture vseprisoten v 
življenju ljudi Baekjeja (Eom 2005, 117).

Vladarji/vodje Baekjeja so sprejeli konfucijanstvo kot sredstvo za utrditev 
svoje avtoritete, medtem ko so navadni ljudje v svoje vsakdanje življenje 
vključevali kitajske konfucijanske kulturne prakse. Baekje je imel tudi vodilno 
vlogo v širjenju kulturnega in ideološkega znanja iz Kitajske na Japonsko. 

Konfucijanstvo v Silli: dolgotrajen proces sprejemanja 
konfucijanstva
Kraljestvo Silla je bilo ustanovljeno leta 57 pred našim štetjem in je starejše 
od drugih dveh kraljestev, Goguryeoja in Baekjeja. Od svoje ustanovitve je 
bilo kraljestvo znano pod več različnimi imeni, vključno s Sara (사라, 斯羅), 
Saro (사로, 斯盧) in Silla (신라, 新羅), brez posebne državne oznake. Med 
vladavino dvaindvajsetega kralja Jijeunga (지증왕, 智證王, vladal 500–514) 
v šestem stoletju je bilo uradno sprejeto ime Silla (Yi 2017, 118).

Silla je bila relativno majhna država med oseminsedemdesetimi plemenski-
mi državami Samhana. Zaradi svoje geografske lege, gorate in oddaljene, z 
morjem na vzhodu in s transportnimi težavami, je bila to država, v kateri je 
bil razvoj otežen. Silla je končno združila tri kraljestva, vendar je trajalo precej 
dolgo, da se je država razvila do visoke stopnje zrelosti (Yi 2006, 137).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   212Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   212 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



213

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

Kot je zapisano v delu Samguksagi (삼국사기, 三國史記), je kralj Beophe-
ung (법흥왕, 法興王) iz Sille leta 520 izdal edikt, ki je razlikoval barve oblačil 
uradnikov glede na njihov rang. Vendar pa je Baekje že v sedemindvajsetem 
letu vladavine kralja Goija leta 260 razdelil svoje birokrate v šestnajst razre-
dov, Goguryeo pa je izdal odlok leta 373, v tretjem letu vladavine kralja So-
sorima (소수림왕, 小獸林王, vladal 371–384). Z drugimi besedami, Silla je 
bila med tremi kraljestvi najpoznejša pri izdajanju odlokov in urejanju svoje 
birokracije. Pri sestavljanju nacionalne zgodovine je Baekje izdelal Seogi v 
tridesetem letu vladavine kralja Geunchogoja (leta 375), medtem ko Silla ni 
izdelala primerljivega besedila, Nacionalne zgodovine, Guksa (국사, 國史), 
do šestega leta vladavine kralja Jinheunga (leta 545). Kar zadeva ustanavlja-
nje nacionalnih univerz, je Goguryeo ustanovil Taehak (태학, 太學) v dru-
gem letu vladavine kralja Sosorima (leta 372), medtem ko je Silla ustanovila 
Gukhak (국학, 國學) v drugem letu vladavine kralja Sinmuna (leta 682), po 
združitvi Treh kraljestev (Yi 1997, 86). V tem pogledu je Silla v smislu institu-
cionalnega razvoja zaostajala približno dvesto do tristo let za Goguryeojem 
in Baekjejem. 

Silla je bila zadnja izmed Treh kraljestev, ki je začela kulturne interakcije s 
Kitajsko, njeni odnosi z Goguryeojem in Baekjejem pa sprva niso bili odprti. 
Kljub temu se je Silla razvijala postopoma in dosledno ter sčasoma dosegla 
združitev Treh kraljestev. Ni zlahka sprejemala zunanjih kulturnih vplivov ter 
je ohranjala svoje lastne tradicije in običaje, s čimer je razvila značilno naci-
onalno identiteto. Za razvoj države je sprejela tuje kulture, kot sta konfuci-
janstvo in budizem, in jih nato integrirala na način, ki je odražal njeno lastno 
kulturno identiteto.

Proučevanje načina, kako je Silla sprejela konfucijanstvo, zato ni le proučeva-
nje širjenja konfucijanstva, ampak tudi podroben prikaz vzpona in padca Sille.

Prvič, najzgodnejše dokaze o konfucijanstvu v Silli je mogoče zaslediti s pro-
učevanjem diplomatskih odnosov kraljestva s Kitajsko, Goguryeojem in Ba-
ekjejem. Uvedba konfucijanstva se je v Silli zgodila pozneje kot v Goguryeo-
ju in Baekjeju. V sedemindvajsetem letu (leta 382) vladanja sedemnajstega 
kralja, Naemula (내물왕, 奈勿王, vladal 356–402) iz Sille, je bil poslan od-
poslanec v Zgodnji Qin (前秦) k cesarju Fu Jianu (부견, 符堅, 357–385). 
To se je zgodilo približno deset let po ustanovitvi Taehaka v Goguryeoju 
(leta 372) in vzpostavitvi predpisov, ki temeljijo na konfucijanskih načelih, 
leta 373 (Gim 2009, 439).

Vladavina kralja Naemula iz Sille sovpada z zgodovinskim obdobjem kra-
lja Gwanggaetoja iz Goguryeoja in kralja Geunchogoja iz Baekjeja. Naziv 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   213Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   213 24. 07. 2025   14:56:5424. 07. 2025   14:56:54



214

Byoung Yoong Kang

monarha Sille se je spremenil iz isageum (이사금, 尼師今) v maripgan (마립
간, 麻立干). Naziv maripgan nakazuje bolj robustno kraljevanje (Gim 2000, 
49); medtem ko isageum pomeni le »vojaški poveljnik«, pa maripgan ozna-
čuje »vojaškega poveljnika in verskega vodjo«. Z drugimi besedami, Silla je 
bila v procesu rasti in razvoja kot nastajajoča neodvisna država, hkrati pa je 
vzpostavljala centraliziran sistem z izrazitejšo kraljevo avtoriteto. Kar zadeva 
diplomacijo, je Silla sledila politiki wongyogyogeungong (원교근공, 遠交近
攻), kar je pomenilo iskanje prijateljstva z oddaljenimi državami in antago-
niziranje tistih, ki so geografsko bližje. Tako je Silla vzpostavila diplomatske 
odnose z Goguryeojem in Japonsko ter se tako uveljavila na mednarodnem 
prizorišču. Med vladavino osemnajstega kralja Sille, Nejija (내지왕, 乃智王, 
vladal 417–458), je bil uradnik Park Je-sang (박제상, 朴堤上) poslan v Gogu-
ryeo kot diplomatski odposlanec. Poročajo, da je Park sodeloval v razpravi s 
kraljem Goguryeoja, pri čemer je recitiral odlomke iz dela Zuo Zhuan (춘추좌
씨전, 春秋左氏傳) in Knjige pesmi (시경, 詩經). To nakazuje, da so intelek-
tualci iz Sille v tem obdobju že dosegli visoko raven filozofskega diskurza na 
podlagi poznavanja Petih klasikov (오경, 五經) (Zuo 2006).

Drugič, Silla je v toku svojega razvoja uporabljala konfucijansko kulturo kot 
sredstvo za spodbujanje nacionalne enotnosti. Silla je uporabila idealne kon-
cepte, izpeljane iz virov konfucijanskega nauka, kot sta Zuo Zhuan in Trije 
klasiki obredja, za nadzor nad upravljanjem države. Med vladavino kralja Jije-
unga, dvaindvajsetega kralja, je bilo ime države potrjeno kot »Silla« in naziv 
voditelja države, ki so ga prej imenovali geoseogan (거서간, 居西干), cha-
chawung (차차웅, 次次雄) in isageum (이사금, 尼師今), je bil spremenjen v 
»kralj« (왕, 王), v skladu s kitajskim modelom (leta 503). Leta 502 je bila dol-
goletna tradicija Sille junshi (순장, 殉葬, sledenje gospodu v smrt) formalno 
ukinjena. Temu je leta 504 sledila razglasitev zakona sangbok (상복법, 喪服
法, obveznost nošenja žalnih oblačil). Naslednji monarh, kralj Beopheung, je 
izdal odlok, uvedel javne uniforme leta 520 in leta 514 sprejel neodvisno ob-
dobno ime Geonwon (건원, 建元). Ta dejstva dokazujejo vpliv konfucijanskih 
idej na sistem kraljestva Silla (Yi 2006, 38).

Tretjič, vpliv konfucijanstva je očiten v napisih na stelah iz Sille. Kralj Jinheung 
je bil monarh v času razcveta Sille in je širil meje svojega kraljestva v vse sme-
ri. Posledično se je ozemlje Sille v tistem času raztezalo od spodnjega toka 
reke Han na zahodu do severozahoda, vključno s provinco Južni Hamgyong na 
severovzhodu. Ustvaril je štiri spomenike, da bi obeležil svoje potovanje po 
kraljestvu. Spomeniki so bili postavljeni v treh regijah: Changnyeongbi (창녕
비, 昌寧碑, leta 562) v Gyeongsangnam-doju, Bukhansanbi (북한산비, 北漢
山碑, leta 555) v Seulu ter Mawunryeongbi (마운령비, 磨雲嶺碑, leta 568) 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   214Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   214 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



215

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

in Hwangchoryeongbi (황초령비, 黃草嶺碑, leta 568) v Hamgyongnam-do-
ju. Spomenik Mawunryeongbi kot pomemben element vsebuje odlomek iz 
Konfucijevih Razprav: »Z ohranjanjem visokih standardov osebnega vedênja 
prispevam k blaginji ljudstva« (수기이안백성, 修己以安百姓). To predstavlja 
jasno sklicevanje na konfucijanski koncept sugichiin (수기치인, 修己治人), 
ki ga lahko prevedemo kot »kultivirati sebe, da bi vladal drugim«. (No 2007, 
211) Poleg tega spodbuja vrednote zvestobe, iskrenosti, poguma in moči ter 
pomembnost varovanja naroda in krepitev nacionalne moči. Naslednji termi-
ni so vredni omembe: chungsinjeongseong (충신정성, 忠信精誠), yongjeog-
gangjeon (용적강전, 勇敵强戰) in wigugjinjeol (위국진절, 危國盡節). Lah-
ko bi rekli, da posebej poudarja vrlino zvestobe (충, 忠). Natančen pregled 
stele kralja Taejonga Muyeola (태종 무열왕, 太宗武烈王, vladal 654–661) v 
Gyeongjuju razkriva, da je bila prvotna struktura precej spremenjena. Nagrob-
nik sam je izginil in na njegovem mestu ostajata le podstavek v obliki želve ter 
krsta s šestimi zmaji. V tem kontekstu sta zmaj in želva simbolična za koncept 
yin-yang iz Knjige premen (역경, 易經), šest zmajev pa predstavlja kralja. V Sil-
li je bila filozofija Knjige premen (역경, 易經) prenesena na nacionalno raven, 
kar je praksa, ki jo opažamo že od antičnih časov (Kim 1986, 263).

Četrti najpomembnejši vidik je odnos med hwarangdo (화랑도, 花郞徒) 
v Silli in konfucijansko miselnostjo. Hwarang je bila elitna skupina mladih 
vojščakov v Silli, ki je nastala sredi šestega stoletja in obstajala do zgodnjega 
desetega stoletja. Elitni red hwarangdo, ki je cvetel pod kraljem Jinheungom 
(vladal 546–570), je postal gonilna sila za združitev Treh kraljestev več kot sto 
let pozneje (leta 668). Duh, ki predstavlja hwarangdo, je označen kot sesoko-
gye (세속오계, 世俗五戒). Sesokogye je pet posvetnih pravil hwarang, kot 
jih je oblikoval budistični menih Wongwang (원광, 圓光, 542–630). To so: 
zvestoba kralju (사군이충, 事君以忠), filialno spoštovanje (사친이효, 事親
以孝), iskrenost in poštenost (교우이신, 交友以信), nikoli se umakniti v bitki 
(임전무퇴, 臨戰無退) in ubijanje le z utemeljenim razlogom (살생유택, 殺
生有擇). Eno izmed petih posvetnih pravil iz sesokogye kaže konfucijanske 
vplive, kar je razvidno iz njegove podobnosti s filialnim spoštovanjem (효, 
孝) iz Knjige obredja (예기, 禮記). Poleg tega je mogoče opaziti specifično 
esenco hwarangdo v sintezi konfucijanstva, budizma in daoizma. Še dodatno 
hwarangdo vključuje študij Knjige pesmi (시경, 詩經), Knjige dokumentov (
상서, 書經) in Knjige obredja. To predstavlja še eno stičišče med hwarangdo 
in konfucijanstvom (Ilyeon 2011).

Nazadnje je pomembno upoštevati vpliv konfucijanstva na izobraževalno in 
akademsko področje v Silli. Po združitvi Treh kraljestev je Silla omogočala bolj 
neposredne kulturne izmenjave s Kitajsko. V drugem letu (leta 682) vladavine 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   215Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   215 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



216

Byoung Yoong Kang

kralja Sinmuna (신문왕, 神文王, vladal 682–691) je bil pod okriljem mini-
strstva za obrede (예부, 禮部) ustanovljen Gukhak (국학, 國學, nacionalna 
institucija za visoko izobraževanje). Kljub relativno pozni ustanovitvi Gukhaka 
v Silli sta bila njegova struktura in učni načrt oblikovana po sistemu dinastije 
Tang, ki je bil nato dodatno razvit. Delo Samguksagi (삼국사기, 三國史記, 
Zgodovina Treh kraljestev) vsebuje obsežen zapis o učnem načrtu Gukhaka, 
ki je temeljil na Petih klasikih. Poleg tega so morali študentje prebirati Raz-
prave in Klasik filialnega spoštovanja (효경, 孝經). Pri izbiri posameznikov z 
izjemnimi sposobnostmi so prednost dajali tistim, ki so izkazali znanje iz Petih 
klasikov, Treh zgodovin (삼사, 三史) in stoterih filozofskih šol (제자백가, 諸
子百家). Poleg tega so poučevali tudi matematiko (산학, 算學). Predvide-
va se, da je kralj Jinheung naročil zgodovinarju in uradniku Geochilbu (거칠
부, 居柒夫), naj sestavi delo Zgodovina kraljestva, Guksa (국사, 國史). To je 
primer sposobnosti intelektualcev iz tistega obdobja v Silli, da so dešifrirali 
kitajske pismenke in sestavljali pisna dela. Kot učenjak v Silli je Seolchong (
설총, 薛聰) prevedel Devet iz Trinajstih klasikov (구경, 九經) in to znanje 
prenesel na naslednje generacije, s čimer si je prislužil spoštovanje poznejših 
učenjakov in veljal za vzor učenosti vse do dinastije Goryeo (Gim 2000, 127).

Med drugimi pomembni učenjaki so bili Gang Soo (강수, 强首), Choi Chi-
-won (최치원, 崔致遠) in še deset drugih posameznikov. V času vladavine 
kralja Seongdeoka (leta 717) se je Kim Su-jung (김수중, 金守中) vrnil iz Tanga 
s skupino uglednih učenjakov, ki so nato študije nadaljevali na Gukhaku. Na ta 
način je v poznem obdobju Sille veliko literatov in učenjakov odšlo na študij v 
tujino z namenom usposabljanja v umetnosti in kulturi (Son 1996, 142).

Medtem ko je bilo akademsko proučevanje konfucijanstva domena višjih slo-
jev in intelektualcev, je etična načela sprejela tudi širša javnost in nauk je tako 
presegel družbene ter generacijske meje. Širjenje konfucijanskih načel med 
prebivalstvom Sille je razvidno iz pesniških kompozicij, kot sta Taepyeongsong 
(태평송, 太平頌) kraljice Jindeok (진덕여왕, 眞德女王, vladala 647–654) in 
Chungdamsajev (충담사, 忠談師) Anminga (안민가, 安民歌) (Yi 1999, 31).

Zaključek
Ta prispevek je predstavil uvajanje in razvoj konfucijanstva v Koreji, s poudar-
kom na obdobju Treh kraljestev. Na podlagi zgornje razprave so tako oprede-
ljeni ključni dejavniki za razumevanje konfucijanstva v antični Koreji.

Konfucijanstvo ima v Koreji daljšo zgodovino kot druge ideje, filozofije in 
miselnosti, saj sega v čas pred obdobje Treh kraljestev, ter je na Korejo imelo 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   216Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   216 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



217

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

globok vpliv. Čeprav se konfucijanstvo ni razvilo v celovit filozofski sistem 
vse do dinastije Song v enajstem stoletju, so bile njegove kulturne in inte-
lektualne tradicije sestavni del družbenega tkiva Goguryeoja, Baekjeja ter 
Sille. Medtem ko so Tri kraljestva konfucijansko kulturo sprejela v različnih 
obdobjih, so vsa doživela znatne preobrazbe zaradi vpliva konfucijanstva. 
Ustanovljene so bile državne organizacije in zakonodaja, sestavljena so bila 
zgodovinska besedila ter vzpostavljene so bile izobraževalne ustanove. Tudi 
razvoj akademske kulture je bil pod vplivom konfucijanskih načel. Poleg tega 
je mednarodna diplomacija potekala prek konfucijanstva, v civilnem življe-
nju pa je vzpostavljalo norme za dober okus, etiko in moralo. Jasno je torej, 
da je konfucijanstvo igralo nepogrešljivo vlogo pri izgradnji in razvoju antič-
ne Koreje.

Tri kraljestva so pokazala različne vzorce sprejemanja konfucijanstva, odvisno 
od političnih okoliščin in edinstvenih kulturnih kontekstov vsakega. Čeprav je 
antična Koreja prevzela konfucijanstvo in druge tuje ideje, so Tri kraljestva 
poskušala ohraniti svojo identiteto in ortodoksijo. Tri kraljestva so skupaj po-
veličevala ustanovitelje narodov, jih častila in jim žrtvovala kot izraz zvestobe 
vladarjem ter jih uporabljala kot temeljni steber za ohranjanje in razvoj na-
cionalne skupnosti. Vse tri države so sprejele konfucijanstvo in uporabljale 
konfucijanska načela za svoje koristi, vključno z osebnostnim razvojem, dru-
žinsko pravičnostjo in družbeno etiko, pa tudi za politične ustanove, izobraže-
vanje, kulturo in nacionalno obrambo.

Način, kako so Tri kraljestva sprejela konfucijanstvo, lahko opredelimo kot 
»racionalna indigenizacija nove filozofije«. Med obdobjem Treh kraljestev je 
konfucijanstvo prešlo čez proces racionalne indigenizacije in se trdno uvelja-
vilo v regiji. Korenine konfucijanstva so vztrajale skozi stoletja, prehajale skozi 
obdobja Goryeo in Joseon ter končno dosegle današnjo dobo.

Koristno bi bilo proučiti vpliv tega procesa »racionalne indigenizacije« tudi na 
poznejša zgodovinska obdobja, vključno z obdobji Goryeo, Joseon ter sodob-
no in moderno korejsko dobo.

Zahvala
Avtor se zahvaljuje za finančno podporo Agencije RS za raziskovalno in inova-
cijsko dejavnost (ARIS) v okviru raziskovalnega projekta (J6-50202) Konfuci-
janski preporod in njegov vpliv na sodobne vzhodnoazijske družbe skozi priz-
mo odnosa med posameznikom in družbo in raziskovalnega programa Azijski 
jeziki in kulture (P6-0243).

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   217Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   217 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



218

Byoung Yoong Kang

Bibliografija
Bak, Jae-mun 박재문. 2001. Hanguggyoyugsa 한국교육사 (Zgodovina ko-

rejskega izobraževanja). Seul: Hakjisa 학지사.
Choe, Je-chang 최제창. 2023. Silsanggwa heosang 실상과 허상 (Realnost in 

iluzija). Čikago: JC Publishing. 
Eom, Gi-pyo 엄기표. 2005. Dasi chajeun baegje munhwa 다시 찾은 백제 문

화 (Ponovno odkritje kulture Baekje). Okcheon: Goraesil 고래실.
Gim, Changl-yong 김창룡. 2002. Gogulyeo munhageul chajaseo 고구려 문

학을 찾아서 (V iskanju literature Goguryeo). Hanam: Pakijeong 박이정.
Gim, Gi-hong 김기홍. 2000. Cheonnyeonui wanggug sinla 천년의 왕국 신라 

(Silla, tisočletno kraljestvo). Paju: Changbi Publishers.
Gim, Hong-gyeong 김홍경. 1993. Eumyangohaengseolui yeongu 음양오행

설의 연구 (Raziskave teorij yin-yang in petih elementov). Seoul: Sinjise-
owon 신지서원.

Gim, Yeong-su 김영수. 2009. Samgugyusawa munhwa kodeu 삼국유사와 
문화 코드 (Samguk Yusa in kulturni kodeks). Yongin: Iljisa 일지사.

Golyeodaehaggyo minjogmunhwayeonguwon 고려대학교 민족문화연구
원. 2001. Jalyowa haeseol, hangugui cheolhagsasang 자료와 해설, 한
국의 철학사상 (Knjiga o izvoru korejske miselnosti). Seul: Yemunseowon 
예문서원. 

Han, Yong-u 한영우. 1994. Hangugui yeogsagawa yeogsahag 한국의 역
사가와 역사학 (Korejska zgodovina in zgodovinopisci). Paju: Changbi 
Publishers.

Hangugjonggyoyeonguhoe 한국종교연구회. 1998. Hangug jonggyo mu-
nhwasa gangui 한국 종교 문화사 강의 (Predavanje o korejski religiozni 
in kulturni zgodovini). Paju: Cheongnyeonsa 청년사. 

Hangug cheolhagsa yeonguhoe 한국 철학사 연구회. 1997. Hangugcheol-
hagsasangsa 한국철학사상사 (Zgodovina korejske filozofske miselno-
sti). Seul: Hanulakademi 한울아카데미. 

Ilyeon 일연. 2011. Wongwangi mandeun hwalangui sesogogye 원광이 만든 
화랑의 세속오계 (Hwarangovih pet posvetnih predpisov, ki jih je ustva-
ril Wonkwang). Seul: Kingdom House 킹덤하우스.

Jang, In-seong 장인성. 2001. Baegjeui jonggyowa sahoe 백제의 종교와 사
회 (Religija in družba Baekjeja). Seul: Seogyeongmunhwasa 서경문화사.

Jeong, In-bo 정인보. 2000. Jeonginboui joseonsa yeongu 정인보의 조선사 
연구 (Jeong In-bojeve raziskave zgodovine obdobja Joseon). Seul: Se-
oweon 서원. 

Kim, Hyo-seon. 1986. Understanding Asian classics for education. Seul: Ewha 
Womans University Press.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   218Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   218 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



219

Sprejemanje in razvoj konfucijanstva v Koreji

No, Yong-pil 노용필. 2007. Hangukgodaesahoesasangsatamgu 한국고대사
회사상사탐구 (Študija o zgodovini družbenega mišljenja v stari Koreji). 
Seul: Hanguksahak 한국사학.

Sin, Hyeong-sig 신형식. 2003. Gogulyeosa 고구려사 (Zgodovina Goguryeo-
ja). Seul: Ihwayeojadaehaggyochulpanbu 이화여자대학교출판부.

Son, In-su 손인수. 1996. Sinla hwalangdoui gonggan 신라 화랑도의 공간 
(Prostor Sillinega Hwarangdoja). Yongin: Muneumsa 문음사. 

Song, Dong-geon 송동건. 2004. Gwanggaetodaewang hunjeogbiwa gogu-
lyeo 광개토대왕 훈적비와 고구려 (Spomenik kralja Gwanggaetoja Ve-
ličastnega in Goguryeo). Seul: Sinasa 신아사.

Yi, Byeong-gwan 이병권. 2017. Sinlaui bimil 신라의 비밀 (Skrivnost Sille). 
Seul: Joheunttang 좋은땅. 

Yi, Dae-hi 이대희. 2001. Hangugui haengjeongsa 한국의 행정사 (Zgodovina 
korejske administracije). Goyang: Daeyeongmunhwasa 대영문화사.

Yi, Do-hak 이도학. 1997. Saelo sseuneun baegje yeogsa 새로 쓰는 백제사 
(Ponovno napisana zgodovina Baekje). Paju: Puleunyeo 푸른역사. 

Yi, Geun-wu 이근우. 2006. Godae wanggugui punggyeong, geuligo saeloun 
siseon 고대 왕국의 풍경, 그리고 새로운 시선 (Prizor antičnega kra-
ljestva in nova perspektiva). Seul: Inmulgwasasang 인물과사상.

Yi, Jae-seok 이재석. 2019. Godae hanilgwangyewa ilbonseogi 고대 한일관
계와 일본서기 (Odnosi antične Koreje in Japonske in Nihon Shoki). Seul: 
Dongbugayeogsajaedan 동북아역사재단. 

Yi, Jong-wuk 이종욱. 2006. Minjog-inga? Guggainga? 민족인가? 국가인
가? (Is it ethnicity? Is it a country?). Goyang: Sonamu 소나무. 

Yi, Min-hong 이민홍. 2006. Hanmunhwaui wonlyu 한문화의 원류 (Izvor ko-
rejske kulture). Seul: Jeiaenssi 제이앤씨.

Yi, Myeong-gu 이명구. 2008. Iyagi hanguggojeonmunhagsa 이야기 한국고
전문학사 (Zgodovina korejske klasične literature). Hanam: Pakijeong 박
이정. 

Yi, Yu-won 이유원. 1999. Imhailgi 임하일기 (Dnevnik Imha). Seul: Minjo-
gmunhwachujinhoe 민족문화추진회. 

Youn, Sa-soon 윤사순. 2023. Hangugcheolhagsasangsa 한국철학사상사 
(Zgodovina korejske filozofske miselnosti). Seul: Golyeodaehaggyo chul-
panmunhwawon 고려대학교 출판문화원. 

Youn, Sa-soon 윤사순. 2012. Hangugyuhagsa 한국유학사 (Zgodovina korej-
skega konfucijanstva). Paju: Jisigsaneobsa 지식산업사. 

Zuo, Qiuming 좌구명. 2006. Chunchujwajeon 춘추좌전 (Zuo Zhuan). Paju: 
Hangilsa 한길사.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   219Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   219 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   220Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   220 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



221

Povzetek

Monografija Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhod-
ni Aziji predstavlja prvo znanstveno publikacijo v slovenskem jeziku, ki 
sistematično in poglobljeno obravnava sodobne transformacije konfu-

cijanske misli v družbenih, političnih in filozofskih kontekstih štirih vzhodnoazij-
skih družb: kitajske, tajvanske, korejske in japonske. Knjiga prispeva k razumeva-
nju, kako konfucijanstvo, kljub zgodovinskim izzivom in političnim spremembam, 
ostaja pomemben idejni, filozofski in družbeni dejavnik, ki še vedno pomembno 
sooblikuje družbene norme in vrednote, nacionalne ideologije ter akademske 
in filozofske razprave v regiji. Knjiga predstavlja poglobljeno in kritično študijo 
različnih oblik konfucijanskega preporoda v Vzhodni Aziji na pragu novega tisoč-
letja. Glede na pomembno vlogo Vzhodne Azije v svetu si monografija prizadeva 
izpostaviti tudi funkcijo njenih kulturnih dediščin za sodobni svet.

Prispevki v monografiji so razdeljeni v tri tematske sklope. Prvi sklop, posve-
čen sodobni Kitajski, raziskuje reintegracijo konfucijanskih vrednot v politični 
in kulturni diskurz Ljudske republike Kitajske. Analizira, kako konfucijanstvo 
deluje kot orodje za oblikovanje nacionalne identitete, krepitev družbene 
kohezije in legitimizacijo oblasti, obenem pa ponuja alternativni okvir za raz-
mislek o etiki, družbeni odgovornosti in kulturni kontinuiteti.

Drugi sklop osvetljuje specifične interpretacije in metodološke pristope taj-
vanskih mislecev, ki so po letu 1949 oblikovali edinstveno smer modernega 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   221Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   221 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



222

Povzetek

novega konfucijanstva. Pomemben del tega sklopa predstavlja tudi poglobljen 
intervju s profesorjem Huang Chun-chiehjem, ki ponuja dragocen vpogled v 
aktualni konfucijanski preporod ter njegov pomen za širšo vzhodnoazijsko in 
globalno akademsko skupnost.

Tretji sklop se posveča konfucijanski tradiciji na Japonskem in v Koreji ter raz-
iskuje njene različne poti zgodovinskega razvoja, sprejemanja, prilagajanja in 
filozofskih interpretacij. 

Knjiga predstavlja pomemben znanstveni prispevek k raziskovanju sodobnih 
idejnih tokov v Vzhodni Aziji. Zaradi poudarka na razmerju med tradicijo in 
modernostjo, lokalnim in globalnim ter filozofskim in političnim je delo pose-
bej dragoceno za raziskovalce in raziskovalke azijskih študij, primerjalne filo-
zofije in kulturne zgodovine.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   222Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   222 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



223

Summary

The Revival and Transformations of Confucianism in Contemporary East 
Asia is the first collected volume in Slovene to comprehensively ad-
dress the modern transformations and role of Confucian thought in 

East Asian societies. It highlights how Confucianism, despite historical chal-
lenges and political changes, continues to be a significant ideological, philo-
sophical, and social force in this region. The contributions in the volume are 
organized into three thematic sections, offering an in-depth analysis of this 
issue in the context of contemporary China, Taiwan, Japan, and Korea.

The first part of the volume, titled “The People’s Republic of China: Con-
structing an Ideological, Political, and Cultural Project for a New Millennium”, 
comprises three chapters in which the authors examine the status and role of 
Confucianism, which primarily functions as a unifying element in the realms 
of culture, national identity, and political ideology. This section is significant 
not only because Confucianism originated in China, but more importantly 
because – despite predictions of its decline and assertions of its irrelevance 
to contemporary China – it clearly still holds considerable socio-political im-
portance, at least as an ideology.

With the rapid development of liberal economic policies and the accompa-
nying openness, the revival of Confucianism has also gained momentum in 
the People’s Republic of China (PRC) over the past two decades. The chapters 
in this section are therefore dedicated to the development of the Confucian 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   223Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   223 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



224

Summary

heritage and the emergence of new Confucian ideologies in contemporary 
China. They aim to shed light on the reasons for and consequences of the 
fact that these new ideologies were needed to compensate for the loss of 
normative authority once held by the Chinese Communist Party. Since the 
mid-1980s, these ideologies have been employed to fill the so-called “value 
vacuum”, a function that had previously been fulfilled by orthodox socialist 
and communist value systems.

The second section, “Taiwanese Approaches to Confucianism: Philosophical 
Reinterpretations and Methodological Innovations”, explores the distinctive 
development of Confucian thought in Taiwan, where a unique strand of Mod-
ern New Confucianism emerged after 1949. While mainland China turned to 
Marxism and theories of its Sinicization, Taiwanese philosophers sought to 
revive and modernize elements of China’s traditional intellectual heritage as 
a response to the challenges of modernization.

These thinkers saw original Confucianism not as a source of stagnation, but 
as a foundation for a new moral and ethical framework suited to a modern, 
globalized society. They believed Confucianism could support the devel-
opment of a distinctly Chinese modernity, and even contribute to a new 
global ethics.

The section includes analyses of key theoretical contributions and method-
ological innovations by Taiwanese scholars. It concludes with an in-depth 
interview with the renowned expert Huang Chun-chieh, offering valuable 
insights into the Confucian revival in East Asia and its relevance to contem-
porary philosophical and cultural discourse.

The third section – “Confucianism in Japan and Korea: Diverse Paths of Devel-
opment and Adaptation” – focuses on local interpretations of the Confucian 
tradition in these two culturally and historically interconnected regions. The 
contributions examine the Confucian philosophy of self-cultivation in Japan 
and the complex processes of reception and adaptation of Confucianism in 
Korea’s social and political history.

Overall, the collected volume represents a significant contribution to the 
study of contemporary intellectual currents in East Asia, and provides in-
sights into how Confucian values continue to influence political strategies, 
social norms, and intellectual debates in the region today.

The contributions in The Revival and Transformations of Confucianism in Con-
temporary East Asia offer valuable and diverse pieces in a colourful mosaic 
of ideas and information about the various forms this tradition has taken, 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   224Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   224 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



225

Summary

and continues to take, in the region. Each, in its own way, contributes to 
making this volume as a whole an important addition to the understanding 
of the role and significance of Confucianism in the contemporary contexts 
of East Asian societies. At a time when the search for alternative models of 
ethical orientation and social cohesion is also becoming increasingly relevant 
beyond this region, it offers an in-depth understanding of the intellectual 
currents inspired by the revitalization of the Confucian tradition.

Through a variety of approaches and analyses, the contributions show that 
Confucianism in contemporary East Asia is not merely an object of historical 
retrospection, but also a dynamic and plural philosophical force that actively 
shapes the cultural, political, and intellectual landscape of today’s East Asian 
societies.

In this sense, we hope that the present volume will make a meaningful con-
tribution to deepening our understanding of the contemporary relevance of 
Confucianism and, in doing so, shed light on its potential to inspire new mod-
els of community, ethics, and responsibility in our globalized and culturally 
diverse world. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   225Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   225 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   226Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   226 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



227

Avtorji in avtorice

Bart Dessein

Bart Dessein je profesor na Oddelku za kitajski jezik in kulturo Univerze v 
Gentu v Belgiji ter član Belgijske kraljeve akademije za prekomorske znanosti 
(Belgian Royal Academy for Overseas Sciences). Njegove raziskave se osredo-
točajo na filozofski razvoj zgodnjega budizma in kitajsko-budistične filozofske 
razprave. V zadnjem času pa se ukvarja tudi z modernim konfucijanstvom.

Byoung Yoong Kang

Byoung Yoong Kang je izredni profesor in vodja katedre za korejske študije 
na Oddelku za azijske študije Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani. Je tudi 
uveljavljen pisatelj in prevajalec. Njegovo raziskovalno delo se osredotoča na 
korejsko diasporično književnost in korejsko znanstveno fantastiko, v zadnjem 
času pa tudi na korejsko filozofijo, še posebej na korejsko konfucijanstvo.

Jyrki Kallio

Jyrki Kallio je raziskovalni sodelavec za področje kitajske politične kulture in 
zunanjih odnosov na finskem inštitutu za mednarodne odnose. Za prevod 
Konfucijevih Pogovorov, ki je izšel leta 2014, je prejel nagrado J. A. Hollo za 
izjemno kakovosten prevod neleposlovne knjige v finščino.

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   227Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   227 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



228

Avtorji in avtorice

Hans Kuehner

Hans Kuehner je profesor kitajskih študij na Univerzi v Münchnu. Poučeval 
je na Vzhodnokitajski pedagoški univerzi (East China Normal University), 
Pekinški univerzi za mednarodne študije, Humboldtovi univerzi v Berlinu in 
drugje. Njegove pretekle in trenutne raziskave vključujejo zgodovino zna-
nosti na Kitajskem, konfucijanstvo poznega obdobja dinastije Qing, genea-
logije in razvoj kitajskega nacionalizma, Shen Congwena ter kitajske prosto-
re spomina.

Marko Ogrizek

Marko Ogrizek je asistent na Oddelku za azijske študije Filozofske fakultete 
Univerze v Ljubljani. Na Univerzi v Ljubljani je diplomiral iz dvopredmetne 
japonologije in filozofije. Na isti ustanovi je tudi doktoriral, pri čemer se je 
v svojem zaključnem delu osredotočal na razvoj konfucijanske etike v de-
lih japonskega konfucijanskega misleca obdobja Edo, Itōja Jinsaija. Njegovi 
osrednji raziskovalni interesi so primerjalna filozofija, konfucijanska etika in 
japonsko konfucijanstvo.

Jana S. Rošker

Jana S. Rošker je redna profesorica sinologije in soustanoviteljica Oddelka 
za azijske študije Filozofske fakultete Univerze v Ljubljani, na katerem pre-
dava klasično in moderno kitajsko filozofijo. Na raziskovalnem področju se 
prvenstveno ukvarja s klasično in sodobno kitajsko filozofijo ter primerjalno 
filozofijo. Je urednica znanstvene revije Asian Studies, predsednica medna-
rodnega združenja za kitajsko filozofijo (ISCP) ter ustanoviteljica, prva pred-
sednica in častna članica evropskega združenja za kitajsko filozofijo (EACP).

Téa Sernelj

Téa Sernelj je izredna profesorica sinologije na Oddelku za azijske študije Fi-
lozofske fakultete Univerze v Ljubljani. Poučuje metodologijo medkulturnih 
raziskav, kitajsko estetiko, klasično kitajščino in prevajanje. Njena raziskoval-
na področja vključujejo tradicionalno in moderno kitajsko estetiko ter mo-
derno novo konfucijanstvo. 

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   228Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   228 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



229

A 
avtokracija  21, 55, 63, 133–134, 155, 

158–159

B
ben xin 本心 (izvorna srčna zavest)  113, 
benti 本體 (temeljna stvarnost)  
budizem  6, 19–20, 39–41, 52, 59, 98, 

143, 160, 169, 185, 206–207, 213, 215

C
Chen, Duxiu 陳獨秀  53
cheng 誠 (iskrenost) 156, 187, 192, 215  
Choi, Chiwon 최치원, 崔致遠  216
chūka shisō 中華思想 (sinocentrizem)  

172

D
dao 道 (pot)  24
daode zhuti 道德主體 (moralni subjekt)  

115
daodexin 道德心 (moralna zavest)  151
daode 道德 (morala) 6, 8, 11–12, 24–27, 

37, 39, 43, 51–52, 54–55, 61, 68, 
74, 76, 83, 87, 89, 95–98, 101–102, 
109–120

daoizem  6, 19–20, 25, 36, 38–39, 61, 77, 
98, 115, 185, 207, 215

daojiao 道敎 (religiozni daoizem)  207
Daxue 大學 (Veliki nauk, veliko učenje)  

13, 143, 69, 99
dayazhou zhuyi 大亞洲主義 (panazijstvo)  

157
dekontekstualizacija  169
desinizacija  143
dialektika  11–12, 38, 42, 109,  

115–120
didao 地道 (pot zemlje)  189
Dongya wenhuaquan 東亞文化圈 

(vzhodnoazijska kulturna sfera)   
172

državni konfucianizem  89

E
etika vlog  82
etnocentrizem  171

F
Feng, Youlan 馮友蘭  41, 110, 163 
filialno spoštovanje (xiao 孝)  49, 215–216
Fu Sinian 傅斯年  12, 127
Fukuzawa, Yūkichi 福澤諭吉  161 

Stvarno kazalo

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   229Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   229 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



230

Stvarno kazalo

G
Gadamer  12, 134–135
Gibanje četrtega maja, četrtomajsko 

gibanje  20, 22, 88, 90, 162
globalizacija  7–8, 17, 23, 34, 43, 50, 69–70, 

79, 81, 99–100, 124, 139, 141, 152–
153, 158–161, 165, 171, 222, 224–225 

gongfu, kufū 功夫 (etični napor, veščina)  
198

guanxizhuyi 關係主義 (relacionizem)  186
Gukhak 국학, 國學 (nacionalna univerza 

v Silli)  213, 216
guojia 國家 (nacionalna država)  164, 

166
guoshi 國史 (nacionalna zgodovina)  166
guoxue 國學 (nacionalne študije, 

nacionalno učenje)  50, 69, 89, 49–53, 
55–59, 62–63, 166

H
hangukseong 한국성, 韓國性 (kulturna 

identiteta Koreje, korejskost)  206
harmonija  he 和  10, 21, 68,70–71, 73–

75, 77, 82, 91, 97, 126, 134, 145, 190, 
195, 199, 201

harmonična družba  68, 134, 195
heping 和平 (mir)  72 
Hegel, F.  115, 118–120
hermenevtika  12, 72, 119, 123–124, 126, 

128–129, 133, 135–136, 140
holizem  12, 123, 128–129, 131, 134–136
Hu Jintao 胡锦涛  68 
Hu Shi 胡適  53
Huaxia zhuyi 華夏主義 (»kitajcizem«)  77
Huang Zunxian 黄遵宪  40

I
identiteta  9, 14, 20, 23–24, 55–56, 69, 

98, 100, 124, 140, 170, 206–207, 213, 
217, 221

ideologija  5, 8–11, 17–18, 23–24, 27, 78, 
83, 90–92, 94, 98, 101, 109, 112, 125, 
142, 144, 153, 157, 201, 221, 223–224 

individualizem  8, 23, 61, 75, 82, 112, 114, 
142 , 146, 159, 188

intuicija  34, 110–111, 113–114, 117–119
Itō Jinsai 伊藤仁齋  149

J
Japonska  6–7, 9–10, 13–14, 22, 38, 40 

–41, 51–52, 54–57, 71, 139–143, 149, 
157–158, 160–164, 166–173

japonska kolonizacija  142, 162, 
japonsko konfucijanstvo  13 
Jiang Qing 蒋庆  94–99
jing 敬 (spoštljivost)  198
jing 經 (konfucijanski klasiki)  59–60, 97, 

134, 208–209, 214–216 
junzi 君子 (plemenita oseba)  24–25, 152

K
Kang, Youwei 康有為  54,59,74, 81, 95 
Kant, I.  26, 40–41, 109, 111–114, 117–

119, 126, 
Kitajska  5–7, 9–12, 14, 18–24, 33, 35–43, 

49–57, 61–63, 67–81, 83, 87–90, 
92–102, 109–120 

kitajsko konfucijanstvo  18–19
kogaku 古學 (starodavno učenje)  149
Kojiki 古事記 (Zapisi starodavnih zadev)  

211
kokugaku 國學 (nacionalno učenje)  50, 

53–54, 57–58, 69, 89 
konfucijanski humanizem  127, 141, 144–

145, 151, 160
Koreja 170–171, 173, 186, 189, 205–210, 

216–217, 221–222
korejsko konfucijanstvo  13, 14
krepost 68, 70, 73–74, 77, 150, 154, 157, 

159, 187–190, 193–196, 198–203 
kulturna revolucija  90
kulturni obrat  167

L
Laozi 老子  35, 59, 207
li 理 (načelo, princip, struktura)  149, 156, 

157, 170
li 禮 (obredje, obredna spoštljivost)  82, 

171
Liang, Qichao 梁啓超  51, 93, 166

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   230Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   230 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



231

Stvarno kazalo

Liang, Shuming 梁漱溟  110, 162 
liangzhi 良知 (praznanje, prirojeno 

znanje)  113, 144
Liji 禮記 (Knjiga obredov)  99, 211, 215
Liu Shipei 劉師培  51, 166
Lunyu 論語 (Razprave)  59, 143, 185

M
Mao Zedong 毛澤東  93, 162
Marx, K.  18, 91, 224 
Mengzi 孟子 (Mencij)  59, 61, 143, 185
minjian shehui 民間社會 (civilna družba)  

164
mir 平 (ping)  10, 67–68, 70, 73–75, 79, 

155 
Moderno (novo) konfucijanstvo (Xinrujia

新儒家)  6, 9, 11–12, 18–19, 21–27, 
94–95, 109, 111–112, 115–116, 118, 
123, 125–126, 136, 153, 221–222

modrosti (sophia) 36–37, 40–42, 74, 114, 
143, 151, 154, 187, 194, 198, 201  

Mori Arinori 森有禮  162
Mou Zongsan 牟宗三  11, 95, 154

N
načelo korelativnosti ali 

komplementarnosti  12, 120
narod  10, 51, 54–58, 68, 74–75, 88, 90, 

97, 100–102, 155, 158, 166, 171, 206, 
215, 217

nacionalna esenca  10, 51, 54–55, 57, 
88–89, 94, 97

nacionalizem  49–57, 63, 88, 90, 92–94, 
97–98, 100–102, 166, 228

neisheng 内聖 (notranji modrec)  25, 74, 
115, 117, 186

O
Obdobje Meiji 明治  40, 157, 162
Obdobje Wiman Joseon 위만조선, 衛滿

朝鮮  205, 207

P
Partija  9–11, 61, 67–71, 75, 77–78, 83, 

90, 94, 100–101

patriotizem  22, 92
politični nacionalizem  88, 90, 102
protiglobalizacija  171

Q
qi 氣 (sila tvornosti, ustvarjalni princip)  

146–152
Qian, Mu 錢穆  126, 156, 160, 166
qing 情 (čustvo)  156–157, 189–190, 

195–196
qinggan zhengzhi 情感政治 (politika 

čustev, afektivna politika)  157

R
radikalni konfucianizem  89–90, 94–95, 99
refleksivni orientalizem  165
rekontekstualizacija  169
relacijska subjektivnost  144
ren 仁 (sočlovečnost)  69, 100, 114, 140, 

145, 149, 154, 171, 185, 187–190. 
198, 202

rendao 人道 (pot človeštva)  188 –189, 
203 

renshixin 認識心 (zavest spoznavanja)  
151

renwen jiao 人文教 (humanistična 
religija)  160

ritsuryōsei 律令制 (pravni sistem 
cesarskega reda)  169

S
Samnye 삼례, 三禮 (Trije klasiki obredja)  

209
shengxun 聲訓 (fonetična eksegeza)  170
shen 身 (utelešeno sebstvo)  187
Shiji 史記 (Zapiski velikega zgodovinarja)  

60, 92, 208–209, 213, 216
Shijing 詩經 (Knjiga pesmi)  60, 208, 

214–215
Shujing 書經 (Knjiga dokumentov)  134, 

209, 215
shu/jo 恕 (sočutna strpnost)  199
siduan qiqing 四端七情 (problem štirih 

zasnov in sedmih čustev)  189
Silla (Sara) 신라, 新羅  206, 212

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   231Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   231 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



232

Stvarno kazalo

Sishuwujing 四書五經 (Štiri knjige in pet 
klasikov)  97, 209

Sun Yatsen (Sun Zhongshan) 孫中山  100

T
tian 天 (nebo)  10, 73–76, 81, 88, 90–93, 

95–98 
tianxia 天下 (vse pod nebom) 10, 73–76, 

81, 88, 90–93, 95–98
tiandao 天道 (pot neba)  160
tōyō bunka 東洋文化 (vzhodnoazijska 

kultura)  170
tōyō bunmei 東洋文明 (vzhodnoazijska 

civilizacija)  170
tradicionalni konfucijanizem  6, 12, 17, 20, 

23, 25, 75, 90, 95, 115, 126
Tsuda, Sōkichi 津田左右吉  170

U
Uno, Tetsuto 宇野哲人  172

V
vse pod nebom (glej tudi tianxia)  10, 

73–76, 81, 88, 90–93, 95–98 
Vzhodna Azija  5–8, 12–14, 17–18, 21–22, 

25–28, 33–35, 38, 40, 43, 71, 91, 125, 
133, 137, 139–147, 149, 151–153, 
155, 157, 159–161, 163–173, 203, 
205, 211, 217, 221–222

vzhodnoazijska konfucijanstva  13–14, 
133, 139–141, 145, 147, 159, 161, 
167, 171–173, 186

W
waiwang 外王 (zunanji vladar)  25, 74, 

117, 186
Wang, Guowei 王國維  41, 51
Wang, Yangming 王陽明  41, 155
wangdao 王道 (kraljevska pot)  76, 95, 

157–158
wenyanwen 文言文 (klasična literarna 

kitajščina)  172
wulun 五倫 (pet odnosov)  157
wuxing sixiang 五行思想 (filozofija petih 

elementov)  211

X
Xi Jinping 习近平   68–70, 77–80, 100
Xiaojing 孝經 (Klasik filialnega 

spoštovanja)  216
xin 心 (srce, srčna zavest)  89, 113, 144, 

147–150, 154, 160, 193
xing 行 (moralno delovanje)  187
xing 形 (telesnost, oblika)  149, 151–152, 

160
xing 性 (človeška narava, človeškost)  127, 

145, 150, 154, 160, 193–196, 206
xingti 性體 (prirojena moralna substanca)  

113
xiu ji 修己 (samokultivacija)  155
xiushen 修身 (kultivirati telo)  153
xiuxin 修心 (kultivirati zavest)  150

Y
yang 養 (gojiti, negovati)  146, 150–152
Yamada, Hōkoku 山田方谷  149
yi 義 (primernost, pravičnost)  79–80
Yijing 易經 (Knjiga premen)  215
yinyangwuxing shuo 陰陽五行說 (teorija 

yina, yanga in petih elementov)  211
yōmeigaku 陽明學 (japonski 

jangmingizem)  149
youhuan yishi 憂患意識 (tesnobna 

zavest)  124
yu 欲 (želja)  100, 187–191, 196, 199, 200 

Z
Zengzi 曾子  147, 187
Zhang Taiyan 章太炎 (Binglin 炳麟)  

50–51, 166
Zhao Tingyang 赵汀阳  94, 98–99 
zheng 正 (pokončnost, pravilnost)  171
zhengdao 政道 (pot politike)  158
zhengli 政理 (politična načela)  158
zhi 志 (volja, namera)  147–148
zhi 智 (modrost)  – 27, 33, 34 
zhi 知 (znanje)  35, 112, 113–115, 144, 

146–149, 160, 168, 170, 187, 189, 
195, 197, 200 

znanje  38, 55, 144, 149, 168, 187, 197–
198, 216

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   232Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   232 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



233

Stvarno kazalo

zhidao 治道 (pot vladanja)  158
zhide zhijue 智的直覺 (intelektualna 

intuicija)  111, 113–114
zhitian 知天 (poznavanje neba)  160
zhixin 知心 (poznavanje lastne zavesti)  

160
zhixing 知性 (poznavanje lastne 

človeškosti)  113–115, 160
zhiyan 知言 (razumevanje besed)  

146–149
zhong 忠 (zvestoba)  187, 198–199, 

215–216
zhonghua zhongxin zhuyi 中華中心主義 

(sinocentrizem; glej tudi chūka shisō)  
172

Zhou, Enlai 周恩來  90, 92
Zhu Xi 朱熹  59, 155
Zhuangzi 莊子  59
zhui tiyan de fangfa 追體驗的方法 

(metoda iskanja utelešenih izkušenj)  
12, 130

ziwo kanxian 自我坎陷 (samonegacija)  
116–117

zunanji vladar (waiwang 外王)  25, 74, 
115, 117, 186

Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   233Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   233 24. 07. 2025   14:56:5524. 07. 2025   14:56:55



Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   234Preporod in transformacije konfucijanstva v sodobni Vzhodni Aziji - FINAL.indd   234 24. 07. 2025   14:56:5624. 07. 2025   14:56:56


