


ZIVLJENJE SKOZI SMRT:
Druzbeni vidiki smrti in odlo¢anje o(b) koncu Zivljenja
Sinja Gerdina

Knjizna zbirka Psihologija vsakdanjega Zivljenja
Urednica zbirke: Mirjana Nastran Ule

Izdajatelj in zaloZnik: Fakulteta za druZbene vede, Zalozba FDV
Za zalozbo: Samo Uhan, dekan

Ljubljana, 2025

Copyright © copyright po delih in v celoti avtorice 2025.
Fotokopiranje in razmnozevanije po delih in v celoti je prepovedano.
Vse pravice pridrzane.

Recenzenta: prof. dr. Mitja Velikonja in doc. dr. Faris Ko&an
Jezikovni pregled: Barbara Korun

Fotografije: AdobeStock, Vecteezy

Likovna zasnova: Eva Ferk

Prelom: ENOOKI Kraft

Naslovnica: ENOOKI Kraft

1. elektronska izdaja

Dostopno prek https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL

Izid knjige sta sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost
Republike Slovenije in raziskovalni program Socialna psihologija in sociologija vsakdanjega Zivljenja
(P5-0183).

Katalozni zapis o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni in univerzitetni knjiznici v Ljubljani
COBISS.SI-ID 249095939
ISBN 978-961-295-1277-6 (PDF)


https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL

ZIVLJENJE SKOZI SMRT:
Druzbeni vidiki smrti in
odlocanje o(b) koncu zivljenja

SiNJA GERDINA

Ljubljana 2025



9
19

21

25

29
33

36

37

42

47

53
55
57

26
26
28

38

44

48

57

VSEBINA

c
<
O
o

|. KONCEPTUALIZACIJA SMRTI
Obredi prehoda
Koncept treh smrti
Imaginarna smrt
Realna smrt
Simbolna smrt

Proces smrti

Il. RAZVO) DRUZBENEGA IMAGINARIJA SMRTI SKOZI CAS
Predmoderna smrt
Civilizacijski razvoj druzbe in razumevanje smrti
Koncepta dobre in slabe smrti
Razvoj medicine in institucionalizacija smrti
Vloga zdravstvenega osebja pri procesu smrti
Sodobne predstave o smrti
Kako mislimo dobro in slabo smrt

v slovenskem prostoru?

[1l. MEDICINSKI VIDIKI SMRTI
Biomedicinske konceptualizacije smrti
Definiranje moZganske smrti
Pomen tehnoloskega medicinskega napredka



59 Vloga transplantacijske medicine

61 Opredelitev mozganske smrti
66 TeZave pri prepoznavanju zacetka umiranja
70 Prepoznavanje bliznje smrti
72 Vsakdanje razumevanje Realne smrti
77 IV. ODLOCANJE O ZIVLJENJU IN SMRTIV LIMINALNOSTI
PROCESA SMRTI
8o Umetno ohranjanje Zivljenja
83 Prekinitev Zivljenja
84 Odlocanje o telesu mrtvih
89 Paradoks odlocanja o(b) koncu Zivljenja
93 V. RAZVOJ POGREBNIH RITUALOV IN STANDARDIZACIJA
UPRAVLJANJA S TRUPLOM
99 Ravnanje z mrtvimi v skladu z ustaljenimi druzbenimi
normami
103 VI. ODNOS MED ZIVLJENJEM IN SMRTJO
106 Odnos do smrti
107 Nesprejemanje smrti
109 Sprejemanje smrti
111 Mehanizmi spoprijemanja z umrljivostjo in preseganje smrti

ny VII. STUDIJA PRIMERA: PROCES SMRTI SKOZI ODLOCANJE
O DAROVANJU ORGANOV PO SMRTI
122 Integracija darovanja organov po smrti v proces smrti
129 (Ne)sprejemanje smrti in odloc¢anje o darovanju
organov po smrti
136 Pomen druzbene klime in razmerij modi pri odloCitvi
o darovanju organov po smrti
139 Odraz druzbene ureditve v odlo¢anju o darovanju
organov po smrti
145 SKLEP
151 Literatura
163 Stvarno in imensko kazalo

169 Recenziji knjige



24
31

105

106

106

106

127

KAZALO SLIK IN TABEL

Slika 1:
Slika 2:

Slika 3:

Slika 4:

Slika s:

Slika 6:

Slika 7:

Elementi obredov smrti, povzeti po Hertzu

Prikaz procesa smrti kot tristopenjskega

liminalnega procesa

Linearen, dualisti¢en odnos med Zivljenjem in

smrtjo

Linearen odnos med Zivljenjem in smrtjo,

v katerem smrt vodi v posmrtno Zivljenje

Cikli¢en odnos med Zivljenjem in smrtjo,

v katerem smrt vodi v novo Zivljenje

Cikli¢en odnos med Zivljenjem in smrtjo,

v katerem obstajata hkrati

Integracija darovanja organov po smrti (DOPS)
v proces smrti



129 Slika &: Moderatorji in mediatorji v proces u smrti pri
premisljevanju o darovanju organov po smrti
kot mozni odloditvi ob koncu Zivljenja

38 Tabela1:  Povzetek lastnosti dobre in slabe smrti






Uvod






»Smrti se bojimo, ker je drugace kakor vse nase druge
tezave in viri strahu nepopravljiva, nepovratna, nespre-
menljiva, nepremagljiva, neozdravljiva, nepreklicna, ni
Je mogoce odpoklicati ali odpraviti, je tocka, od katere
ni vrnitve, je dokoncna, ultimativna, je konec vsega«
(Bauman, 20060, str. 29).

Smrt je naravni pojav, ki mu ljudje Ze stoletja poskusamo kljubovati. Ljudje
smo skozi zgodovino vloZili veliko truda v vzpostavitev kulturnega in sim-
bolnega sveta, ki omogoca preseganje naravnega dejstva smrti, ter oblikovali
civilizacije, religije in znanost. Cloveska prizadevanja pri odstranjevanju
smrti iz vsakdanjega Zivljenja so tako ucdinkovita, da je smrt v sodobnih druz-
bah postala skoraj nevidna. Vendar nas smrt vedno dohiti in nas opomni, da
smo v resnici umrljivi in da naravni red stvari velja za vse, tudi za ¢loveka.
Kljub temu ljudje izumljamo vedno nove nacine, kako smrt odvrniti, zaradi
Cesar se spreminjajo tudi zakonitosti druzbenega Zivljenja. »Boj« proti $tevil-
nim vzrokom smrti se v zahodnih druzbah spreminja v trajno in zamudno
»vojno« proti umrljivemu telesu, v kateri se ljudje zanasajo na zdravstvo in
zdravnike, da jim bodo pomagali zmagati v »bitkah, ki se bijejo na »bojiscu«
zdravstvenih ustanov (npr. zoper bolezni, poskodbe) in ki so del te »vojne«, v
kateri pa nazadnje ni mogoce zmagati (Jacobsen, 2017a).

Zahodne druzbe so druzbe, katerih druzbene norme, sistemi prepricanj,
etine vrednote, tradicionalni obicaji, politi¢ni sistemi in tehnologije so



12

vec¢inoma dedi$cina Evrope (Perry et al., 2009). Vkljucujejo tudi kulture,
katerih zgodovina je tesno povezana z Evropo zaradi kolonizacije, prise-
ljevanja ali drugih vplivov (npr. ZDA, Kanada, Avstralija, Nova Zelandija)
(prav tam). Sodobne zahodne druzbe si delijo skupno kulturno ozadje, ki
temelji na treh glavnih usmerjevalnih principih ¢lovekovega delovanja:
1) princip eti¢nega individualizma, po katerem vsakdo najprej poskrbi za
svoje zivljenje in sreco, Sele nato za druge; 2) princip ekonomskega raciona-
lizma, ki temelji na prera¢unavanju koristi in strokov ter etiki ekonomske
ucinkovitosti; in 3) princip utilitarizma, po katerem v vsaki situaciji i§¢emo
osebno ali splo$no korist (Ule, 2009). Ti principi »predstavljajo implicitno
ali eksplicitno ideolosko ozadje sodobne (trzne) druzbe in (ekonomskega) libera-
lizma, na katerem temeljijo« (prav tam, str. 242). Ker se zavedam, da so za-
hodne druzbe kulturno pluralisti¢ne, da torej ne obstaja ena sama zahodna
kultura, se, ko uporabljam besedno zvezo »zahodne kulture ali druZbe,
nanasam na prej omenjeno dominantno kulturno ozadje, ki neposredno
vpliva na vsakdanje Zivljenje prebivalcev zahodnih druzb, tudi na tiste, ki

imajo »nezahodnjaske« poglede na Zivljenje, smrt in medicino.

Sodobne zahodne druzbe promovirajo produktivnost, zdravje, mo¢ in
mladost kot glavne vrednote, po katerih je treba Ziveti. V tak$ni druzbi ni
prostora za neproduktivne, Sibke, kroni¢no bolne, za ljudi z oviranostmi ali
za starejSe ljudi, kaj $ele za umirajoce in mrtve (Jacobsen, 2o0r7a). Tovrstna
kulturna klima ljudi spodbuja, naj storijo vse, kar je v njihovi modi, da bi se
tak§nim stanjem aktivno izognili, kar se do neke mere odraza v odlocitvah
osebe glede zdravja, telesne dejavnosti, prehranjevalnih navad, diet itd.
(prav tam). V druzbi, ki poveli¢uje mladost, so druzbeno dragoceni ¢lani
druzbe mladi in plodni; osebe, ki temu ne ustrezajo, so vse bolj izkljuceni
iz aktivnega vsakdanjega zivljenja in oznacen kot druzbeno breme. Skriti
so pred omi javnosti, zaprti v ustanove, kjer so za ¢asa Zivljenja deleZni
manj kakovostne oskrbe, ko pa umirajo, so ob trenutku smrti delezni manj
intenzivnih ukrepov za resevanje Zivljenja in njihova smrt ne povzrodi to-
lik§nega druZbenega in Custvenega pretresa (Blauner, 1966; Bradbury, 1999;
Kellehear, 2007) oziroma, ¢e uporabimo z besede Eliasa (1982, str. 8s5), ki
je preuceval transformacijo druzb od srednjega veka in naravo umiranja v
sodobnih druzbah: » Ljudje $e nikoli niso umirali tako nehrupno in higienicno
kot danes v teh [sodobnih] druzbah in nikoli v druzbenih razmerah, ki bi tako
zelo spodbujale osamljenost.« Elias je bil eden od avtorjev (npr. Becker, 1973;
Elias, 1982; Ariés, 2004), ki so trdili, da sodobne druzbe v prizadevanjih,
da bi odmislile kon¢nost ¢loveskega Zivljenja, zanikajo in skrivajo smrt ter



vse, kar bi nas lahko spomnilo nanjo, izkljucijo iz vsakdanjega druzbenega
Zivljenja. Na primer, telo s staranjem doZivlja vidne telesne spremembe,
zato je staro telo Ziv opomnik, da bomo neko¢ umrli, kar je misel, ki se
ji poskusamo na vso moc izogniti, podobno kot v primeru bolnega ali
invalidnega telesa (Becker, 1973); taksne ljudi skrivamo v specializiranih
ustanovah, da bi se izognili vsakodnevnemu stiku z njimi, pri cemer verja-
memo, da to po¢nemo zato, da bi jim zagotovili najbolj$o mozno oskrbo in

izboljsali kakovost njihovega Zivljenja.

Zaradi tovrstne druzbene ureditve smo ljudje v sodobnih zahodnih druz-
bah le redko neposredno izpostavljeni smrti ali/in njenim opomnikom.
Skoraj vsakdo, ki ga o tem vprasate danes, bo odgovoril, da je smrt tabu.
Posledica tega je, da se ljudje navadno izogibamo razmisljanju ali pogovoru
glede odlocitev o(b) koncu Zivljenja, dokler to ni res nujno. Ko se zavemo
smrti ali nage umrljivosti, je to obicajno posledica okoli$¢in, na katere ne
moremo vplivati, na primer umiranje ali smrt ljubljene osebe ali prejetje
lastne terminalne diagnoze. Neposredno soolenje s smrtjo nas postavi v
okoliscine, s katerimi ima vecina malo izku$enj in se zato z njimi teZje spo-
pada. V teh situacijah lahko zdravstveni delavci in drugi strokovnjaki (npr.
pogrebniki), ki se vsakodnevno srecujejo s smrtjo, delujejo kot posredniki
za tiste, ki so glede tega neizkus$eni, saj zaradi ve¢ izku$enj s smrtjo lahko
usmerjajo druge, ki tega procesa ne poznajo.

Knjiga, ki je pred vami, se poglobi v temo smrti, ki je odrinjena na rob
druzbe, in smrt razgrne na zgodovinski, druzbeni, institucionalni in na-
zadnje individualni ravni, na kateri se odvija odlocanje o Zivljenju oz. ob/o
koncu Zivljenja. Ko govorim o odlocanju o koncu Zivljenja, gre za odloditve,
ki jih lahko ljudje sprejmemo $e v ¢asu zivljenja v zvezi s sabo (lahko tudi
z drugimi, Ce te Zelje niso izrazili sami) in se tiejo vnaprej izraZene Zelje
glede medicinskih oz. zdravstvenih intervencij $e pred diagnosticirano
smrtjo, kot so priklop na aparate za umetno ohranjanje Zivljenja ali njihov
odklop, Zelja po (ne)ozivljanju ob zastoju srca ali evtanazija oz. pomoc
pri samomoru. Odlocitve ob koncu Zivljenja pa so tiste, ki se tiejo ¢asa po
diagnosticirani smrti in se jih prav tako lahko izrazi $e v casu zivljenja,
a imajo na koncu zadnjo besedo $e vedno svojci umrle osebe, recimo,
odlodanje o darovanju organov po smrti, darovanju telesa v znanstvene
namene, obdukciji (razen, ¢e ni obvezna), nadinu pokopa (npr. pokop
s krsto ali upepelitev) in spremljajo¢ih pogrebnih obredih. Knjiga
poglobljeno preuduje odnos med druZbenim in individualnim v smislu



14

okvirjev, ki narekujejo vsakdanje Zivljenje in vodijo ¢lovekovo misljenje
ter posledi¢no odlocanje o(b) koncu Zivljenja. Tega se lotevam z dvema
pristopoma: prvi je obsezen pregled obstojece literature in raziskav, iz
katerega ¢rpam podatke za razumevanje druzbeno-kulturnega konteksta
smrti in dejavnikov vpliva na odlo¢anje o(b) koncu Zivljenja. Drugi izhaja
iz kvalitativnih podatkov, natanéneje, poglobljenih pol-strukturiranih in-
tervjujev, zato da bi preudila razmerje med osebnim odnosom do smrti in
razli¢nimi odlo¢itvami o(b) koncu Zivljenja. Intervjuju so bili opravljeni
v sklopu raziskave o druzbeno-kulturnih vidikih smrti in vedenj pri daro-
vanju organov po smrti (Coz, 2022), v kateri sem preucevala, kako lahko
odnos do smrti pomaga pojasniti vedenjsko vrzel med pripravljenostjo za
darovanje organov po smrti in nizko opredelitvijo za darovanje organov
po smrti v temu nemenjem nacionalnem registru. V tej raziskavi je bilo
v ospredju razumevanje odlocitve o darovanju organov po smrti, vendar
so se v intervjujih odprle tudi druge pomembne odloditve o(b) koncu
zivljenja, ki jih bom predstavila v tej knjigi. Vzorec je bil namenski in
izbran na podlagi iskanja raznolikosti po naslednjih merilih: spol, starost,
izobrazba, zaposlitveni status, verska pripadnost, starSevski/skrbniski
status, izku$nja kronicne ali terminalne bolezni, kraj prebivanja in od-
ra$canja, izguba bliZznje osebe v zadnjem letu in krvodajalsko vedenje.
Imena vseh intervjuvanih oseb so v knjigi spremenjena zaradi za$cite
njihovih identitet. Zbiranje podatkov je potekalo med julijem in septem-
brom 2021, kar pomeni, da bi lahko imela na podatke pomemben vpliv
pandemija covida-19, vendar ta ostaja neznan, saj po mojem vedenju ni
obstojecih podobnih raziskav iz obdobja pred pandemijo. Gre za prvo raz-
iskavo, ki se je v Sloveniji lotila preucevanja druzbene realnosti smrti in
ki prinaga pomembne vpoglede v najbolj pri¢akovane scenarije ali vzroke
smrti, merila dobre in slabe smrti, merila telesne smrti, razumevanje
liminalnih stanj med Zivljenjem in smrtjo, ideje o primernem ravnanju s
truplom, druzben pomen smrti in nac¢ine soo¢anja z realnostjo smrti ter
navsezadnje odlocanje o(b) koncu zivljenja. Pomembno je izpostaviti, da
zaradi omejitve kvalitativnega raziskovanja izsledkov analize seveda ne
moramo posplositi na celotno populacijo, pa vendar ni zato njihov dopri-
nos ni¢ manjsi. Poglobljeni intervjuji razkrijejo razseznosti pojava smrti
v vsakdanjosti Zivljenja in nakaZejo vzorce druZzbenih mehanizmov pri
razumevanju in sprejemanju smrti na individualni ravni kot tudi osebnih
specifik, ki izvirajo iz druzbenega in kulturnega okolja ter kako vse to
pogojuje ali okvirja razumevanje smrti in odlo¢anje o(b) koncu Zivljenja.



Knjiga prinasa svez pristop k preucevanju vsakdanjega Zivljenja z vidika
razumevanja smrti in razkriva, kako nam ravno smrt razstira unikaten
pogled v druzbeno in ¢lovesko delovanje, kar zaobjema tudi sam naslov
knjige Zivljenje skozi smrt. Knjiga je namenjena vsakemu, ki se podaja na
pot raziskovanja smrti v poklicnem ali osebnem Zivljenju, saj ponuja kljuc-
ne koncepte, avtorje in raziskave s podrocja druzbeno-kulturnih vidikov

smrti, ki vam lahko sluzijo kot izto¢nice za nadaljnje raziskovanje.

Prvo poglavije knjige je posveceno konceptualizaciji smrti kot druzbenemu
fenomenu, v njem postavim konceptualni teoretski okvir, ki omogoca pre-
ucevanje interakcije med druZbenimi in individualnimi vidiki smrti. Pri
tem se naslonim na Van Gennepovo (1960) teorijo obredov prehoda, ki jo
je nato Sterk (2010) s psihoanaliti¢nimi koncepti Imaginarnega, Realnega
in Simbolnega nadgradila v koncept treh smrti, ki ga nato sama nadgradim
v proces smrti. Proces smrti opredelim kot tristopenjski liminalni proces,
ki sluzi kot referenc¢ni (kognitivni) okvir za sprejemanje (realnosti) smrti in

odlocitev o(b) koncu Zivljenja.

V drugem poglavju se poglobim v druzbeni imaginarij smrti, ¢esar se lotim
z zgodovinskim pregledom razvoja predstav o smrti vse od predmodernih
druzb do sodobnosti. Posebno pozornost posvetim konceptoma dobre in
slabe smrti, ki odraZata pomembnost kulturnega in druzbenega konteksta
za razumevanje osebnega odnosa do smrti. Razvoj medicine in instituci-
onalizacijo upravljanja s smrtjo izpostavim kot druzbena procesa, ki sta
pomembno vplivala na razvoj imaginarija smrti. Nazadnje predstavim,
kako smrt mislimo v slovenskem prostoru, kar ilustriram s primeri citatov

iz poglobljenih polstrukturiranih intervjujev.

Tretje poglavje razlaga medicinske vidike smrti in se poglobi v diagnosti-
ciranje smrti. Opravim kratek zgodovinski pregled medicinske konceptu-
alizacije smrti ter tehnologkih in medicinskih inovacij, ki so pomembno
prispevale k definiranju mozganske smrti. Izpostavim razlike v tezavnosti
prepoznavanja zacetka umiranja in bliZznje smrti, ki razkrivajo druzbenost
procesa smrti. Nazadnje skozi analizo vsakdanjih pogledov na smrt prika-
Zem zagate pri razumevanju medicinskih konceptov smrti, ki nakazujejo
naso odvisnost od medicinskih institucij v procesu smrti.

Cetrto poglavje zagrize v liminalnost procesa smrti, to je v negotovosti ali
ambivalentna stanja, ki se pojavijo ob prehodu med Zivljenjem in smrtjo,

ko se godi odlocanje o(b) koncu zivljenja. V ospredje postavim vprasanji



16

umetnega ohranjanja Zivljenja in prekinitve Zivljenja. Nato se posvetim
telesnosti v procesu smrti, to je razumevanju trupla in posledicah tega v
zvezi z odlo¢anjem o ravnanju s truplom, kot so odlocitve o utilizaciji trupla
v medicinske ali znanstvene namene in o nacinu pokopa (tj. upepelitev ali
klasi¢ni pokop). Pri preucevanju odlo¢anja v liminalnosti procesa smrti se
pokaZe paradoks prelaganja odgovornosti odlocitve z umrlega na svojce in
obratno, kar okrni proces sprejemanja odloditev o(b) koncu Zivljenja.

Peto poglavje vsebuje kratko predstavitev razvoja in standardizacije pogreb-
nih praks, na kar sta imela velik vpliv strah pred Zivim pokopom in pred
krajo trupla. Tu se i izrazi zakoreninjena druzbena norma pietete do mrtvih
in ravnanja z njimi, in tudi pomen zadnjega slovesa od mrtvih, v ¢emer se
razkriva tudi kriticnost do pogrebnih obredov, ki jo poganja neoliberalizem
s kapitalisti¢no ureditvijo druzbenega Zivljenja.

Sesto poglavje se poglobi v odnos do smrti, ki se lahko giblje v spektru
sprejemanja in nesprejemanja realnosti smrti, in v mehanizme spopri-
jemanja z njo. Predstavim vrsto pristopov, s katerimi si ljudje simbolno
pomagamo presegati smrt in dosegati nekak$no obliko nesmrtnosti. Pri
tem so oblike nesmrtnosti nacini obstoja mrtvih med Zivim, na primer,
ali obstajajo naprej v spominu zivih (npr. v svojih delih, potomcih ipd.),
ali $e naprej obstajajo v Zivljenju po smrti (npr. v nebesih, kot angeli, z
reinkarnacijo), ali postanejo del narave. Pri sprejemanju smrti se kazeta
individualizacija in eklekti¢nost osmisljanja smrti brez skupnih druzbenih
narativnih struktur, pri cemer oseba ¢rpa iz najrazlicnejsih narativov smrti,
da bi ustvarila lasten narativ, ki ji bo pomagal Ziveti oz. se soo(iti z real-
nostjo smrti v vsakdanjem Zivljenju.

V sedmem poglavju vas ¢aka $tudija primera, ob kateri prikazem aplikativ-
nost koncepta procesa smrti za preudevanje odlocitev o(b)koncu Zivljenja,
in sicer na specifithem primeru darovanja organov po smrti. Studija
primera pokaZze, da odloc¢anja o(b) koncu Zivljenja ne moremo izvzeti iz
njegovega konteksta, torej smrti, saj ta predstavlja podstat vsakega razmi-
sleka, ki vklju¢uje umrljivost ali teme, povezane s smrtjo. V $tudiji primera
tako ob primeru darovanja organov po smrti ugotavljam, da je sprejemanje
odloditev o(b) koncu Zivljenja najprej odvisno od stopnje (ne)sprejemanja
smrti. Konkretno, ¢e oseba idej, povezanih z darovanjem organov po smrti,
ne more integrirati v lasten proces smrti, bo to zelo verjetno vodilo v zavr-

nitev tega medicinskega posega, Ce pa so te ideje kompatibilne in jih oseba



integrira v lasten proces smrti, bo to najverjetneje vodilo v privolitev. Pri
tem odkrivam vrsto dejavnikov, ki izvirajo iz SirSega druZzbeno-kulturnega
konteksta osebe, ki se odloca, in lahko pomembno vplivajo na sam proces
smrti in posledi¢no na odlo¢anje o darovanju organov po smrti.

Da je lahko moja prva znanstvena monografija ugledala »lu¢ Zivljenja«, se
moram najprej zahvaliti Centru za socialno psihologijo FDV UL z vsemi
sodelavkami, ki me podpirajo Ze od zacetka moje raziskovalne poti, Se
posebej prof. dr. Tanji Kamin, ki me je mentorirala in usmerjala vse od
dodiplomskega $tudija naprej, in zasl. prof. dr. Mirjani Ule, ki me je kot
urednica zbirke Psihologija vsakdanjega Zivljenja spodbudila k pripravi te
monografije. Posebna zahvala gre tudi recenzentoma monografije prof. dr.
Mitji Velikonji in doc. dr. Farisu Kocanu ter Zalozbi FDV in njeni vodji
Hermini Krajnc, ki je omogocila njeno izdajo. Hvala tudi ¢isto vsaki osebi,
ki me je spremljala na moji raziskovalni poti, od druzine in prijateljev do
sodelavk in sodelavcev s Fakultete za druzbene vede UL, in ne nazadnje
intervjuvanim osebam, ki so si vzele ¢as in z mano delile svoje poglede,
izku$nje in mnenja na temo smrti.






RIsEIEee

Konceptualizacija smrti







{»Smrt je Ze dolgo kontingenten in razvijajoc se koncept,
ki ga oblikuje prepletanje znanstvenih, medicinskih, druz-
benih in kulturnih sprememb. Ceprav je smrt neizogibna,
njen pomen nikoli ni bil nedvoumen« (Pernick, 1999,
str. 24).

Smrt je sama po sebi ve¢dimenzionalni koncept, njegovo razumevanje je
mocno povezano s kulturnim okoljem (Lock, 2002), prepleta se s §tevilnimi
drugimi koncepti, kot so Zivljenje, obstoj identiteta ter odnos med telesom
in duso, s katerimi se je v zgodovini ukvarjala predvsem filozofija. Smrtje v
sfero druzbenega postavil $ele Emile Durkheim s svojo §tudijo samomora,
v kateri je samomor prepoznal kot druzbeni problem z druzbenimi impli-
kacijami (Brennan, 2017). To je pri mnogih Durkheimovih u¢encih, kot so
Robert Hertz, Bronislaw Malinowski, A. R. Radcliffe-Brown, Arnold van
Gennep in Marcel Mauss, sprozilo val antropoloskega preucevanja umi-
ranja in smrti kot druZbenega procesa (Robben, 2004). Njihove $tudije so
pomembno prispevale h konceptualizaciji smrti kot druzbenega fenomena.

OBREDI PREHODA

Eno najpomembnej$ih konceptualizacij procesa umiranja je leta 1909
podal Arnold van Gennep v svojem znamenitem delu Les rites de passa-
ge (1960). Van Gennep (1960) je na podlagi opazovanja vsakdanjega
Zivljenja v tradicionalnih in sodobnih druzbah razvil strukturalisticno

21



22

teorijo obredov prehoda. Ugotovil je, da Zivljenje posameznika v vsaki
druzbi sestavlja zaporedje obdobij s podobnimi konci in zaletki: rojstvo,
druzbena puberteta, poroka, oletovstvo/materinstvo, napredovanje v visji
razred, poklicna specializacija in smrt (prav tam, str. 3). Za vsakega od
teh dogodkov obstajajo posebni obredi, katerih osnovni namen je ta, da
posamezniku omogocijo prehod z enega dolocenega poloZaja na drugega,
prav tako natancno dolo¢enega. Med tem prehodom je oseba zaznamovana
z liminalnostjo, tj. dolo¢eno dvoumnostjo ali dezorientiranostjo. Ta proces
van Gennep (prav tam) imenuje obred prehoda. Ta obred je sestavljen iz
treh faz, ki jih preide oseba, da bi lahko dosegla nov polozaj v Zivljenju. Prva
je predliminalna faza, v kateri oseba $e vedno ohranja svoj prej$nji druzbeni
poloZaj. Z obredi separacije oseba preide v liminalno fazo. V liminalni fazi
je identiteta osebe neznana, dvoumna in zato nevarna. Da bi obvladali to
liminalnost in osebo varno pripeljali na naslednjo stopnjo, se izvajajo obre-
di tranzicije. Ce je vse izvedeno uspe$no, oseba vstopi v postliminalno fazo
in prek obredov inkorporacije prevzame nov polozaj v druzbi (prav tam).

Nov polozaj, ki naj bi ga z obredom smrti prevzel umrli, je polozaj v posmr-
tnem Zzivljenju (prav tam). Tranzicijo med liminalnimi fazami opravi dusa
umrle osebe, ki se po fizi¢ni smrti lo¢i od telesa. Preden dusa doseZe svoj
kon¢ni cilj na drugem svetu, velja za nevarno in lahko posega v svet Zivih
—lahko na primer $koduje ljudem, $e posebej, Ce je bila jezna ali osamljena
in je Zelela s seboj na drugi svet odpeljati druga Ziva bitja (Hertz, 2004). Po
opazanjih antropologov (glej na primer van Gennep, 1960; Hertz, 2004;
Telban, 2001) je bilo prepricanje, da dusa umrle osebe ostane blizu trupla,
zelo raz§irjeno med razli¢nimi kulturami po vsem svetu. Zato je bil ¢as, ko
je truplo ¢akalo na pokop, najnevarnejsi (prav tam). Van Gennep (1960) je
to verovanje o tavajo¢ih dusah pripisal liminalnosti, ki jo povzroca negoto-
vost glede izida procesa prehoda. Mary Douglas (2010/19606) je to dvoum-
nost, ko ljudje necesa ne morejo kategorizirati v skladu s svojim sistemom
klasifikacij, poimenovala polucija. Pogrebni obredi nato sluZzijo zivim, da
se »znebijo« necistih trupel in se poslovijo od umrlih (Bradbury, 1999).
Pogrebni obredi so moc¢no odvisni od obicajev v dolo¢enih kulturah in so
lahko najrazli¢nejsi, po nekaterih obicajih se mora truplo nujno sezgati
ali upepeliti, po drugih pokopati, spet po tretjih se mora truplo pustiti na
prostem, da je pred pokopom ocisc¢eno do kosti. Kot pise Hertz (Venbrux,
2007, str. 6), si prebivalci Melanezijskega otocja na primer prizadevajo
pospesiti proces razkroja, da bi s tem okrepili duso umrlega. Obredno
ravnanje s truplom torej lahko sluzi kot sredstvo, s pomocjo katerega



lahko Zivi artikulirajo svoje sisteme verovanja o druzbi, zivljenju in smrti
(Bradbury, 1999, str. 116) ter odpravijo polucijo, ki jo je povzrocila smrt
osebe. Obredna vedenja, vklju¢no s tabuji, ki lahko prepovedujejo dolo¢ena
vedenja, druzba vzpostavi zato, da bi mrtvim omogodila prehod v naslednje
Zivljenje, zivim pa, da bi se soodili s spremembo v vsakodnevnih navadah
in rutini, ki jo je povzrocila smrt osebe (Telban, 2001).

Robert Hertz je podobno konceptualizacijo obredov smrti uporabil v svoji
$tudiji o pogrebnih praksah in obredih med obre¢nim ljudstvom Dayak na
Borneu (Venbrux, 2007), v kateri se je osredotocal na pomen sekundarnega
pogreba. Ko je truplo dovolj ¢asa lezalo v zacasnem grobu, je sledil drugi
pogreb. Po Hertzu je imel sekundarni pogreb tri cilje: 1) pokopati ostanke
umrlega, 2) dusi zagotoviti mir in dostop do sveta mrtvih ter nazadnje 3)
osvoboditi Zive od obveznosti zalovanja (Hertz, 2004). Z drugim pogrebom
se koncajo vse obveznosti Zivih do umrlega.

Hertz je ve¢ pozornosti namenil tudi ¢ustvenemu ucinku smrti glede na
druzbeni poloZaj umrlega in procesu Zalovanja Zalujoc¢ih (Venbrux, 2007),
tj. obsegu nereda v druzbi, ki ga je povzrodila smrt osebe. Da smrt povzroci
nered v ravnovesju druzbenega Zivljenja, je opazil tudi Bronislaw Mali-
nowski pri prebivalcih Trobriandovega oto¢ja in pri domacinih vzhodne
Nove Gvineje (Blauner, 1966). Raziskovanje obredov smrti v razli¢nih kul-
turah je pokazalo, da smrt osebe pretrga druzbeno Zivljenje in porusi nje-
govo dinamic¢no ravnovesje, torej povzroci druzbeni nered. Robert Blauner
(1966, str. 379) je to vrzel v institucionalnem delovanju, ki nastane zaradi
izgube c¢lana druZbe ali druZbene skupine, poimenoval druzbeni vakuum.
Obseg druzbenega nereda ali vakuuma, ki ga povzro¢i smrt neke osebe,
je odvisen od tega, 1. kako mocno je bila ta oseba vpeta v druzbo in njene
skupine ter 2. od pricakovanosti smrti. Nered je veliko vedji, ¢e je imela
umrla oseba vi§ji druzbeni poloZaj (npr. vodja v primerjavi z »navadnime«
delavcem) (Blauner, 1966). Kadar je smrt pocasna in pri¢akovana, tako da
imajo vsi udeleZenci ¢as, da se nanjo pripravijo, je nered, ki ga povzrodi,
manjsi (Blauner, 1966; Telban, 2001). Kadar pa smrt ni pri¢akovana in se
zgodi nenadoma, je nered veliko vedji, e zlasti, kadar je smrt nasilna ali

posledica zlocina (prav tam).

Povzroceni druzben nered se nato ponovno vzpostavi v »normalno« stanje
s pomodjo prej omenjenih obrednih vedenj. Da namen pogrebnih ritua-
lov »sluZi temu, da pomaga obnoviti druzbo po smrti njenih ¢lanov, je

23



24

ELEMENTI OBREDOV SMRTI, POVZETI PO

SLIKA 1:

pokazal Ze Emile Durkheim (Brennan, 2017, str. 15). Nato je Victor Turner
(1969) ob preucevanju obredov prehoda ene od skupin ljudstva Ndembu
razvil alternativno razlago obrednega procesa. Na podlagi van Gennepove-
ga opazanja, da so obredi prehoda in drugi rituali liminalni, saj udeleZence
zacasno lodijo od njihovih druZbenih statusov, je Turner trdil, da je funkcija
obredov v tem, da spremenijo obstojeco druzbeno strukturo, in ne v tem,
da jo povrnejo v normalno stanje, saj lahko udeleZenci eksperimentirajo z
alternativnimi druZbenimi razmerji ali pa ustvarijo nova (Turner, 1969).
Obredi imajo torej mo¢, da izkoristijo »potencial nereda«, ki ga povzroci
smrt osebe, in nato ali utrdijo stara druzbena pravila ali ustvarijo nova
pravila, po katerih bo druzba delovala (Bradbury, 1999; Telban, 2001).

Ce povzamemo, je obred smrti, ki se zgodi po smrti osebe, kompleksen
druZzbeni proces, katerega rituali ob¢asno obnavljajo mo¢ druzbe in osmis-
ljajo ponavljajoce se vzorce smrti, ki povzroca nered, a tudi regeneracijo,
kar v druzbeno Zivljenje prinasa dolocen red (van Gennep, 1960; Hertz,
2004). Obred prehoda lahko konceptualiziramo kot tridelni liminalni pro-
ces. V tem procesu truplo, dusa in Zalujoci doZivijo vzporeden prehod, ki je
prikazan na sliki 1 (Venbrux, 2007). Z druzbenega vidika je smrt v vseh kul-
turah konstrukcijski proces triangulacije razmejitve med zivimi in mrtvimi
(Houlbrooke, 1989; Davies, 1994; Walter, 1994; Seale, 1998; Tercier, 2013).
Ta triangulacija se vzpostavi z uskladitvijo: 1. biologke smrti organizma, 2.
trenutne druzbene strukture in druzbenega vakuuma, ki je zaradi izgube
posameznika nastal v ustroju druzbe, 3. temeljnega druZzbenega prepri-
¢anja o nacinu obstoja ali neobstoja umrlega po smrti (glej sliko 1). Vse
te preobrazbe je treba nekako uskladiti, preden je smrt prepoznana in je
umrlega mogoce oznaditi za mrtvega (Arieés, 2004; Tercier, 2013).

Dusa in mrtvi

HEerTZU

. Obseg obredov; izraz
Zivi in Zalujodi druzbenega reda. Truplo in pogreb

Vir: Venbrux (2007, str. 7).



Po mnenju antropologinje Nadie Seremetakis (1991, v Lock, str. 195), ta
kritizira Hertza in druge raziskovalce, ki mu sledijo, se omenjeni antropo-
logi preozko osredotocajo na obvladovanje fizi¢ne smrti, ki doseZe vrhunec
s pogrebom in odhodom duse (Lock, 2002, str. 195). Seremetakis meni,
da se ti raziskovalci preve¢ ukvarjajo z obvladovanjem druZbenega nereda
in polucije, ki ju povzrod¢i smrt, ter s tem, kako se druzba s pogrebnimi
praksami vrne v svoje »normalno«, integrirano, homeostati¢no stanje.
Seremetakis, ki je etnografsko preucdevala skupnost v notranjosti polotoka
Mani v Grdiji, trdi, da so med Zivljenjem in smrtjo »prepustne meje« in da
se druzbeni red nikoli zares ne obnovi (prav tam). Meni, da reprezentacije
smrti in diskurzi o njej druzbo vznemirjajo ter da smrt pogosto postane
mesto, s katerega se izpodbija druZbeni red, kar je trdil tudi Victor Turner
(1969). Podobno kritiko pogledov na obrede prehoda je podala Margaret
Lock (2002, str. 197), ko je zapisala, da se $tevilni antropologi prevec osre-
dotocajo na druzbene pojave, ki spremljajo fizi¢no smrt, zanemarjajo pa
lokalne predstave o fizi¢ni smrti. Pri svojem raziskovanju vzrokov smrti v
drugih druzbah se Hertz in drugi ukvarjajo le z razlaganjem vloge bogov,
Carovnistva, urokov ali $kodoZeljnih prednikov, zanemarjajo pa morebitne

druge, na primer psiholoske in/ali osebne razseznosti smrti.

KONCEPT TREH SMRTI

Antropologinja Karmen Sterk je na podlagi van Gennepove konceptualiza-
cije smrti predlagala koncept treh smrti in pri tem teorijo obredov prehoda
povezala s psihoanaliti¢nimi teorijami Lacana in Zizka, ki razlikujeta med
tremi ravnmi realnosti: Imaginarnim, Realnim in Simbolnim (glej Sterk,
2010, str. 592). Smrt je konceptualizirala kot tristopenjski liminalni proces,
pri Cemer gre za zaporedje smrti na ravni Imaginarnega ali Imaginarno
smrt, ki zamenja van Gennepovo predliminalno fazo separacije, smrti na
ravni Realnega ali Realno smrt, ki nadomesti liminalno fazo tranzicije, in
smrti na ravni Simbolnega ali Simbolno smrt, ki deluje kot postliminalna
faza ponovne inkorporacije (Sterk, 2010). Po tej konceptualizaciji mora
oseba preiti skozi vse tri faze smrti — ravni Imaginarnega, Realnega in
Simbolnega — da bi dokon¢no umrla. Za prehod skozi tri smrti so tako kot
za obrede prehoda znacdilne liminalnost, dvoumnost in ambivalentnost, ki
lahko povzrocijo polucijo. V takih primerih se ljudje odzovejo tako, da svoja
nacela in poglede na svet za$citijo pred protislovji (Rapport in Overing,
2000, str. 82, v Sterk, 2010, str. 595).

25



26

Koncept treh smrti vkljuduje fizi¢ne, osebne in druzbene razseznosti smrti
ter s tem presega ozko usmerjenost teorije obredov prehoda, ki se posveca
predvsem druzbenim vidikom umiranja in smrti. Zato bo koncept treh
smrti sluZil kot temelj za razvoj nove opredelitve smrti, ki bo omogo(il preu-
Cevanje odloditev o koncu Zivljenja ob hkratnem upostevanju individualnih
prepricanj o smrti in druzbeno-kulturnega konteksta smrti, to opredelitev
poimenujem proces smrti (glej poglavje Proces smrti, str. 29—31). Preden
predstavim proces smrti, si podrobneje poglejmo vsako od treh smrti, ki
ga sestavljajo.

IMAGINARNA SMRT

Imaginarna smrt ali podobe smrti so kulturno sprejeti scenariji, ideacije
in razlogi, kako in zakaj neka oseba umre (Sterk, 2010). Obmo¢je Imagi-
narnega doloca, kako ljudje smrt dojemajo — na primer kot dobro ali slabo,
naravno ali nenaravno, kot nekaj, kar se je dogodilo ob primernem ¢asu ali
kot nekaj predcasnega. To so v ¢lovesko zavest vgrajene ideje o tem, kateri
vzroki smrti so vdanem prostoru in ¢asu sprejemljivi. Z njimi utemeljujemo
smrt neke osebe ter umiranje in smrt racionaliziramo, da bi lahko bolj ali
manj nemoteno nadaljevali svoje vsakodnevno Zivljenje. Razli¢ne kulture
imajo razli¢ne razloge ali utemeljitve za umiranje, recimo starost, bolezen,
moralno sprevrZenost, magijo, ¢arovnistvo, neozdravljivo diagnozo, krsitev
tabuja, smrt zaradi naravne sile ali zlonamernih ¢loveskih dejanj itd. (prav
tam, str. 594). Ce si za primer vzamemo, kako so po mnenju raziskovalcev
o smrti razmiSljali zgodnji ljudje, naj bi bila zanje smrt stvar srece ali nes-
rece. Nasprotno pa si v zahodnih kulturah, v katerih velja prepricanje, da so
vse naravne in/ali cloveske zadeve podvrzene nacdelu vzro¢nosti, zelo tezko
predstavljamo, da bi oseba umrla brez o¢itnega razloga oziroma po nesreci
ali pa da bi ostala Ziva takrat, ko bi oditno morala umreti in bi torej imela
veliko sreco. Ce za fizi¢ni dogodek smrti ni ocitnega vzroka, na primer to,
da smo se zna$li na napa¢nem kraju ob napac¢nem ¢asu, to za Zive v sodob-
nih zahodnih druZbah ni zadovoljiva razlaga (prav tam). Ko razmi$ljamo o
moznosti lastne smrti ali smrti bliznjih, razmisljamo v okviru podob, ki jih
je oblikovala kultura, v kateri zivimo. Ljudje si redko predstavljajo druge
mozne nacine umiranja ali vzroke smrti, ki presegajo te sprejete predstave

oz. imaginarij smrti.

REALNA SMRT
Realna smrt predstavlja biologko, telesno oziroma korporalno smrt in je
unicenje fizi¢nega bitja (Vrtaci¢, 2012). Pri Realni smrti se ljudje soocajo



s »telesom z brez-Zivljenja« (Sterk, 2010). Z antropologkega gledis¢a so
mrtva telesa razumljena kot liminalna, saj niso ve¢ Ziva, vendar njihove
prejénje znadilnosti $e niso popolnoma izginile (van Gennep, 1960; Sterk,
2010). Oseba $e ni dojeta kot mrtva in mrtvi Simbolno $e naprej obstajajo
med zivimi (Sterk, 2010).

V mnogih kulturah in religijah verjamejo, da se v tej fazi dusa oziroma duh
lo¢i od telesa. To je eno najbolj razsirjenih prepricanj v razli¢nih obdobjih
in kulturah ter se ohranja $e danes. Izhaja iz poganskih verovanj in je bilo
sprejeto kot ena od temeljnih dogem, zapisanih v svetih knjigah monotei-
sti¢nih religij, ki so to verovanje razsirile po svetu (Hudej, 2013). Svetlana
Tolstaya (1999) je pisala o interpretaciji smrti kot lo¢itvi duse od telesa
pri slovanskih ljudstvih in zabeleZzila razlicne predstave o tem, kje in na
kak$en nacin dusa zapusti telo v trenutku smrti. Po preucevanju razli¢nih
ljudski opisov je najbolj razsirjeno prepricanje, da dusa zapusti telo skozi
usta, lahko izstopi skozi nos, grlo ali zobe, kot to velja pri Bolgarih, lahko
pa tudi skozi o¢i, nohte, komolce ali kosti. V $tevilnih pogrebnih ritualih
se ponavlja motiv, da je razkroj mesa nujen korak, da lahko dusa zapusti
truplo (Bradbury, 1999, str. 121). Drugo razsirjeno prepricanje je, da dusa
telo zapu$ca postopoma. Ko je Tolstaya (1999) analizirala pripovedi o
lo¢itvi duse od telesa, je opazila, da je locitev bodisi posledica delovanja
same duse, bodisi umirajocega, bodisi kakega drugega akterja. Ce je locitev
opravila dusa, so to ljudje opisovali z naslednjimi izrazi: »pride ven, »gre
stran, »odleti stran«, »pade dol«, »odtrga se« ali »pade ven« (prav tam).
Po srbskem ljudskem verovanju je na primer dusa Zive osebe »privezana«
na telo, po smrti pa se osvobodi. Nadzor lo¢itve je bil lahko prepuscen umi-
rajoci osebi, za kar so uporabljali naslednje besedne zveze: »umirajoi se z
duso razide«, »lo¢i se od duse«, »poslovi se«, »izpusti duso«, »jo izvrzex,
»izdihne«, »sestopi po dusi«, »preda duso Bogu« ali »se bori z duso« (prav
tam). Drugi akterji, ki imajo mo¢ lo¢iti du$o od telesa, so Bog, ki jo vzame,
angeli ali svetniki, ki jo vzamejo in jo odnesejo v nebesa, ali pa hudic¢ ali zli
duh s koso, kavlji, noZem, sabljo itd. V tem procesu lahko igrajo klju¢no
vlogo tudi sorodniki, ki pomagajo dusi oditi tako, da umrlemu odpnejo ob-
la¢ila ali odprejo okno in/ali vrata. Obstaja tudi obicaj, s katerim ugotovijo,
ali je dusa zapustila telo: ob glavo umirajocega postavijo posodo z vodo,
njeno gibanje pa sporoca, ali je dusa zapustila telo (Tolstaya, 1999). Vlogo
in pomen vode v staroslovanskih pogrebnih obredih in verovanjih o posmr-
tnem Zivljenju je ob$irno raziskala Mirjam Mencej (glej Mencej, 1997). V
Sloveniji prepricanje, da se du$a po smrti lodi od telesa, najverjetneje Se

27



28

vedno obstaja, saj so bila podobna opazanja, o katerih je pisala Tolstaya, v
preteklosti zabeleZena tudi po Sloveniji (Bofulin et al., 2016, str. 138). Poleg
tega slovenska verska tradicija, ki se je $e vedno drzi vedina Slovencey,
temelji na ljudskem kr§canstvu, ki je populariziralo dogmo o locitvi telesa
in duse (Sterk, 2010).

Iz zgornjih primerov je razvidno, da se lahko ideje o tem, kako naj bi se
ljudje soocali s trenutkom smrti, moc¢no razlikujejo glede na obicaje in
prepricanja tistih, ki so vpleteni v proces smrti. V mnogih kulturah so
verjeli ali $e vedno verjamejo, da telo po smrti postane nevarno in necisto
(Bradbury, 1999) zaradi liminalnosti mrtve osebe, pri ¢emer lahko dusa
umrlega pred pogrebom $e vedno $koduje Zivim. MoZnosti za to naj bi
bile ve¢je zlasti v primerih kulturno neutemeljene smrti (Sterk, 2010),
kar ustreza idejama o nepotrebni (glej Davies, 2017) in slabi smrti (glej
Green, 2008). Liminalnost je za Zive mudna in sprozi nujno potrebo, da bi
se trupla ¢im prej »znebili« in mrtvemu zagotovili mesto trajnega pocitka,
da bo tako pustil Zive pri miru, kar doseZejo v naslednji stopnji, Simbolni
smrti (Sterk, 2010).

SIMBOLNA SMRT

Simbolna smrt pomeni smrt celostne osebe, unicenje simbolnega univer-
zuma te osebe in njene subjektivne pozicije med zivimi, kar se najpogosteje
doseze s pogrebom oz. pogrebnimi obredi (Sterk, 2010, 2012). S Simbolno
smrtjo vsi statusi, ki jih je umrla oseba imela v ¢asu svojega Zivljenja v
druzbi, izginejo, saj se pretrgajo njene vezi s svetom zivih. Umrli vstopijo v
sfero mrtvih (Sterk, 2010). Kot sem Ze omenila, ima vsaka druzba doloceno
vrsto pogrebnih obredov, s katerimi inkorporira smrt v Zivljenje ljudi, ven-
dar se ti razlikujejo po vsebini in pomenu v razli¢nih kulturah in obdobjih.
Na primer, ljudstvo Merina na Madagaskarju si prizadeva dosedi skeletno
— suho - stanje trupla, preden ga pokopljejo (Bloch in Perry, 1982), med-
tem ko si zahodne kulture prizadevajo ohraniti mesnato — mokro — stanje
trupla, kar obicajno doseZejo z balzamiranjem (Bradbury, 1999, str. 128).
Med pogrebnim obredom se Zivi, ki jih je umrla oseba zapustila, od nje
poslovijo in za¢nejo sprejemati dejstvo, da je ni ve¢ med njimi. Medtem ko
Simbolna smrt predpostavlja prekinitev vezi med Zivimi in mrtvimi, pa teo-
rija neprekinjenih vezi (ang. continuing bonds theory), ki so jo opredelili Klass,
Silverman in Nickman (glej za ve¢ Klass et al., 1996) predpostavlja, da zivi
zgolj predrugacijo odnos do mrtvega, kar predstavlja pomembno strategijo
sprejemanja smrti te osebe. Tako po kon¢anem pogrebnem obredu ljudje o



umrli osebi na primer lahko razmisljajo kot o spominu, kot o nekom, ki je
neko¢ bil, zdaj pa je z drugimi predniki, kot o nekom, ki je v nebesih, kot o
angelu ipd. (Walter, 2017).

PROCES SMRTI

Na podlagi konceptualizacije smrti po Sterk (2010) lahko postavimo novo
opredelitev smrti, ki jo bom uporabljala v tej knjigi. Smrt bomo razumeli
kot proces, v katerem nastopajo medsebojno povezane tri faze smurti,
tj. Imaginarna, Realna in Simbolna, ki na ravni osebe deluje kot sistem
prepricanj, na podlagi katerega lahko oseba o smrti premisljujejo ali jo
osmislja, ko je z njo soofena v vsakdanjem Zivljenju.

Natanéneje, ko je oseba spodbujena k hipoteticnemu razmi$ljanju o
abstraktni prihodnji moZnosti lastne smrti ali smrti drugega, lahko o
realnosti smrti premiSljuje na pravkar omenjenih razli¢nih ravneh. Na
ravni Imaginarne smrti oseba razpolaga s podobami smrti, ki po njenem
razumevanju predstavljajo sprejemljive nadine umiranja (npr. moZni
vzroki smrti, kot sta bolezen ali nesreca), kar pomeni, da je oseba na poti
predstavljanja konca Zivljenja, ki jo lahko pripelje do razmisljanja o Realni
smrti. Na ravni Realne smrti operiramo z bolj konkretnim razumevanjem
tega, kaj biologka smrt je (npr. nepovratno prenehanje delovanja mozganov
ali vseh telesnih funkcij). Ko se oseba zave realne moznosti svoje biolo-
gke smrti, lahko stopi na pot sprejemanja odlocitev ob koncu Zivijenja, kar
lahko vkljucuje razmislek o vnaprej izrazeni volji v zvezi s privolitvijo ali
zavrnitvijo dolo¢enih medicinskih posegov, na primer vodilo »ne oZivljaj«,
opustitev zdravljenja, ki naj bi ohranjalo Zivljenje, darovanje organov po
smrti itd., in Zelje glede tega, kako naj se ravna z njenim truplom po smrti
(npr. vrsta pogreba, katere pogrebne obrede je treba upostevati). Zaradi
tega lahko za¢ne oseba o smrti razmigljati na ravni Simbolnega oziroma
o tem, kaj se z umrlo osebo zgodi po smrti (npr. kaj bo zapustila za seboj,
kako se je bodo spominjali, ali bo po smrti $e naprej Zivela v nebesih). To
vodi na pot osmisljanja konca Zivljenja, pri ¢emer oseba i§Ce smiselne nacine

spoprijemanja z realnostjo smrti.

Ko se oseba v realnem casu soodi s smrtjo drugega, prav tako »preide«
skozi isti proces smrti ter v njem racionalizira in osmislja to, kar dozivlja ali
je doZivela. V takih primerih ljudje pri presojanju smrti neke osebe izhajajo
iz svojih izkuSenj z Imaginarno smrtjo, ki pogojuje, kako bodo dojemali

29



30

biologko ali Realno smrt, kako se bodo soocili s pogrebnimi obredi ali Sim-
bolno smrtjo in kako se bodo s to smrtjo spoprijeli (tj. ta proces vkljucuje
razmi§ljanje o tem, kako je ta oseba umrla, kaj je bil vzrok za njeno smrt,
ali je bila ta smrt dobra ali slaba, kako je treba ravnati s telesom umrlega,
kak$en bi bil primeren nacin slovesa od njega). In kon¢no, doZivljanje
Realne in Simbolne smrti ter razmisljanje in govorjenje o njima prispevajo

k predstavam osebe o smrti oziroma k Imaginarni smrti (glej sliko 2).

Menim, da lahko oseba, ki »prehaja« skozi proces smrti, ne glede na to, ali
o smrti razmislja hipoteti¢no ali jo racionalizira, o smrti reflektira na treh
ravneh — Imaginarnega, Realnega in/ali Simbolnega — ¢eprav ni nujno, da
v tem vrstnem redu. Pomembno je poudariti, da oseba o smrti morda ne
premisljuje ali je ne razume na vseh treh ravneh in se lahko osredotoci
le na eno ali dve ravni. Vendar pa lahko premisljevanje o smrti na eni
ravni sprozi tudi premislek na drugi ravni. Oseba lahko na primer zacne
premisljevati o realnosti smrti na ravni Simbolnega in nato na ravni Ima-
ginarnega, ne pa tudi na ravni Realnega; ali pa za¢ne na ravni Realnega,
kar jo pripelje do nadaljnjega premisleka o smrti na ravneh Imaginarnega
in Simbolnega itd. Skozi proces smrti se torej ne premika linearno, tako
da bi ena faza smrti vedno sledila drugi, temve¢ na odprt nacin, pri ¢emer
lahko pri osmisljanju realnosti smrti prehaja z ene ravni na drugo, naprej

in nazaj.

Na podlagi preteklih antropoloskih raziskav o obredih smrti (glej Venbrux,
2007) lahko trdimo, da celoten proces smrti moderirajo doloc¢ena prepri-
¢anja, ki izhajajo iz druZbeno-kulturnega konteksta razmisljajocega ali
dozivljajocega posameznika (glej sliko 2). Najpomembnejse prepric¢anje,
ki moderira odnos med Imaginarno in Realno smrtjo pri predstavljanju
konca Zivljenja, se nanasa na to, kako razumemo Zivljenje in kaj predstavlja
njegov konec (npr. odnos med telesom in duso, pri cemer dusa, ki zapusti
telo, predstavlja smrt). V tej fazi je zelo pomembno vprasanje, kako oseba
dojema smrt v povezavi z Zivljenjem. Odnos med Realno in Simbolno smrtjo,
v katerem oseba sprejema odloditve ob koncu Zivljenja, moderirajo prepri-
¢anja o tem, katere obrede je treba spostovati. Vprasanje, ki ga je v zvezi s tem
vredno preuditi, se nanasa na dojemanje ljudi o tem, kako je treba ravnati
s truplom. Navsezadnje verovanje v preseganje smrti moderira odnos med
Simbolno in Imaginarno smrtjo, v okviru katerega ¢lovek osmislja konec
Zivljenja. Zato je pomembno, da preu¢imo mehanizme, s katerimi se ljudje

spoprijemajo z realnostjo smrti.



SLIKA 2: PRIKAZ PROCESA SMRTI KOT TRISTOPENJSKEGA LIMINALNEGA

PROCESA

Imaginarna smrt
— predstave o smrti

T 2
SES ®
§&E 5%
NTES 3
S 0%
N oy & z O =
NS [L
Qu S %\) 2 —
SRS AN o
XN o Q o = =
RAESESNSY . 0.0, o
SIS L A q
FEES EXAM v
N . . . )
k: 2.9 (Ne)sprejemanje /@3‘%% b
S . . 2 N
OF¥ & realnosti smrti ~ T -
LS
N =%
A (3}
g
o
Sprejemanije odlo¢itev S
i T ©
Simbolna smrt ob koncu ivljenja Realna smrt i
— pogrebni obredi Kako naj se po mnenju — bioloska smrt 2
osebe ravna s truplom? -
&

Ravnokar prikazani proces smrti predstavlja moZne poti, ki lahko usmerjajo
vedenje osebe, ko se soodi z realnostjo smrti ali jo osmislja. Oseba prehaja
skozi razli¢ne ravni smrti, na primer v svojih mislih, ko premisljuje o umr-
ljivosti, v pogovoru z nekom, ki izpostavi temo, povezano s smrtjo, ali ko do-
Zivlja lastno umiranje ali umiranje in/ali smrt bliznjega. Ce oseba ne zmore
premisljevati o smrti na njenih razli¢nih ravneh, je zelo verjetno, da realnosti
smrti ne sprejema, zato se bo pri njej lahko pojavil strah pred smrtjo, tesnoba
pred smrtjo ali izogibanje smrti (ve¢ o tem v poglavju Odnos do smrti, str.
106-107). Ce je oseba sposobna razmisljati o smrti v vseh treh fazah, obstaja
velika verjetnost, da realnost smrti sprejema.

Temeljna predpostavka, ki jo v tej knjigi zagovarjam, je ta, da ljudje na osnovi
druzbeno-kulturnega konteksta skupne druzbene realnosti v svojem Zivlje-
nju oblikujejo sistem prepricanj o smrti, ki jim nato sluZi kot miselni okvir,
s katerim v splo§nem razumejo in osmis$ljajo smrt in ki jim v vsakdanjem
Zivljenju pomaga Ziveti z zavestjo o smrti. Ko cloveka kaj opomni na smrt,
ko se mora soociti s temami, povezanimi s smrtjo, ali razmisljati o njih, npr.
o evtanaziji, darovanju organov po smrti, izhaja iz svojega Ze obstojecega
miselnega okvira. Pri tem lahko pride do onesnaZenja procesa smrti, ko nove
ideje povezane s smrtjo povzrodijo dvoumnost in jih ljudje niso sposobni
razvrstiti v skladu z obstoje¢im sistemom klasifikacij (Douglas, 2010/1960).
To pomeni, da mora te nevsakdanje ideje, povezane s smrtjo, integrirati v
svoj obstojeci miselni okvir ali sistem prepricanj o smrti, ki pa je pogojen z
druzbeno-kulturnim kontekstom, v katerem Zivi.

w
—






Razvoj druzbenega
imaginarija smrti
skozi €as






V tem poglavju bom razlozila, kako se je razvijal imaginarij smrti skozi
¢lovekovo zgodovino, s fokusom na zahodni svet. Pri raziskovanju razu-
mevanja smrti v predmodernih ¢asih se raziskovalci opiramo na zapise
zgodovinarjev o tem, kako so se ljudje soocali s smrtjo, ki temeljijo na
delnih arheologkih najdbah, na primer predmetov, okostij in ohranjenih
risb, ve¢inoma v jamah. Ugotovitve iz opazovanj zgodnjih grobov, grobnic
in sveti$c¢ vsebujejo veliko informacij o tem, kako so ljudje v davnini ravna-
li s svojimi mrtvimi, vendar pa so vse te ugotovitve domneve raziskovalcev,
ki lahko o posledicah teh najdb in o njihovi vlogi v vsakdanjem Zivljenju
zgodnjih ljudi zgolj ugibajo. Kritiki zgodovinske analize opozarjajo, da
Stevilna zgodovinska besedila vsebujejo implicitno predpostavko, da je bil
»primitivni ¢lovek« duhovno bolj razvit in da je bil pomirjen s svojo umi-
ljivostjo (Bradbury, 1999), ¢esar ne moremo z gotovostjo trditi. Domneve
o tem, kako je bila smrt v preteklosti razumljena in kako so jo ljudje
obvladovali, preden so se tovrstne informacije zacele sistemati¢no zbirati
v raziskovalne namene, temeljijo na omejenem $tevilu podatkov in so
odvisne izklju¢no od interpretacije osebe, ki je to analizo opravila. Vrzeli
neznanega so zapolnjene z interpretacijami raziskovalcev, temeljec¢imi na
znanju, ki jim je na voljo v njihovem c¢asu, kar pomeni, da je vedno priso-
tna moZnost etnocentrizma, pri katerem raziskovalec podatke obravnava
in presoja skozi prizmo lastne druzbe (Morrow in Brown, 1994). Kljub
temu so raziskovalci v teh interpretacijah vzpostavili koncepte, s katerimi
lahko danes razumevamo smrt in umiranje in razmisljamo o njiju, zato
so njihove ugotovitve dragocene in $e vedno relevantne za razumevanje

smrti danes.

35



36

PREDMODERNA SMRT

Allan Kellehear (2007), ki je opravil pregled raznolikega gradiva o druz-
benem doZivljanju umiranja, na podlagi razpoloZljivih dognanj domneva,
da ljudje v predmoderni dobi, ko so na obmo¢jih danasnje Evrope prevla-
dovale druzbe lovcev in nabiralcev, umiranja na osebni in druzbeni ravni
niso doZivljali kot nekaj pri¢akovanega, kot ga dozivljamo danes. Takrat naj
bi bila prevladujoca oblika smrti nepricakovana smrt, ki je nastopila brez
opozorila kot posledica nesre¢, poskodb ali napada Zivali oziroma drugih
ljudi. Predpostavlja se, da so smrt tedaj doZivljali kot stvar srece ali nesrece,
ki je doletela neko osebo, tj. kot izku$njo, na katero ta ni imela vpliva ali
nadzora nad njo. Zaradi te predpostavke nekateri avtorji (Lucas, 1996, v
Kellehear, 2007, str. 24) menijo, da je bil proces umiranja razumljen bolj
kot posmrtna dejavnost, ki se dogaja na onem svetu. Iz razpolozljivih
arheoloskih dokazov je precej razvidno, da so kamenodobni ljudje verjeli,
da je smrt druga vrsta Zivljenja (Kellehear, 2007, str. 24). To pomeni, da je
predstava o posmrinem Zivljenju, tj. prepricanje, da umrli po smrti v neki
obliki nadaljuje Zivljenje v drugem svetu, oziroma pricakovanje Zivljenja
po biologki smrti, starodavna. O obstoju predstave o posmrtnem Zivlje-
nju pricajo najdbe iz ¢asovno in prostorsko razlicnih kultur (stari Egipt,
Mezopotamija, anti¢na Rim in Grdija itd.), kar kaze, kako univerzalno je
vprasanje ¢loveske umrljivosti in kako pomembno je za ljudi, da razvijejo
mehanizme za spoprijemanje s smrtjo. Vera v posmrtno Zivljenje je najbolj
vztrajna znacilnost spoprijemanja z zavestjo o moznosti lastne smrti, ki se

ohranja $e danes.

Mehanizmi, ki so jih nasi predniki razvili za spoprijemanje s smrtjo posa-
meznega ¢lana druZbe, so po mnenju raziskovalcev zelo podobni tistim, ki
jih e danes srecamo v nekaterih tradicionalnih kulturah, tj. pri plemenih ali
drugih majhnih skupnostih, na katere tehnologija ali sodobni svet $e nista
v veliki meri vplivala (Kellehear, 2007). Kellehear (2007) pojasnjuje, da je
celotna skupnost, ki ji je pripadal umrli, izvedla ve¢ obredov, da bi umrlemu
pomagala na poti v drugi svet. Mrtvim so morali zagotoviti pripomocke, ki
so jim pomagali na poti v posmrtno Zivljenje. Tako so v grob skupaj z umrlo
osebo poloZili razli¢ne predmete, ki bi jih lahko ta uporabila v posmrtnem
zZivljenju, saj je veljalo prepricanje, da se bodo umrli v posmrtnem zivljenju
soocali z najrazli¢nej$imi izzivi in nevarnostmi (prav tam). Ti rituali so bili
strukturirani druzbeni dogodki, ki jih je izvajala celotna skupnost, njihova
funkcija pa naj bi bila dvojna: umrlim so omogocali prehod iz sveta Zivih



v svet mrtvih, imenovan tudi svet duhov, naslednji svet ali drugi svet, za
skupnost Zivih pa so predstavljali nac¢in za reorganizacijo in prilagoditev na
Zivljenje brez umrlega.

CIVILIZACIJSKI RAZVO) DRUZBE IN RAZUMEVANJE SMRTI

Ce nadaljujemo pregled po globalni zgodovini, se je pred priblizno 12.000 leti
ve¢inoma nomadski nacin Zivljenja zgodnjih ljudi razvil v sedentarizem, ki je
oblikoval civilizacije in mesta (Kellehear, 2007). Njegov vzpon so omogocili
kmetijstvo, trgovina, tehnoloski napredek ipd., ki so spremenili nacin Zivlje-
nja in umiranja ljudi (prav tam). S sedentarizmom si je vedno ve¢ ljudi delilo
omejen prostor, kar je prineslo tudi nezaZelene posledice, kot so onesnazena
voda, stekli psi, slaba higiena, kopi¢enje odpadkov in Zita, privlacnega za $ko-
dljivce (npr. misi in podgane), ter Sirjenje nalezljivih in smrtonosnih bolezni
mnozi¢nega tipa (prav tam, str. 80). Med te bolezni, ki so povzrocale pocasno
fiziéno umiranje, so spadale ¢rne koze, rumena mrzlica, o$pice, otroska
paraliza, bubonska kuga in malarija (prav tam, str. 83). OkuZena oseba ni
umrla takoj, ampak so se najprej pojavili simptomi bolezni. To pomeni, da je
smrt nastopila postopoma, po dolo¢enih simptomih. Po mnenju nekaterih
raziskovalcev (Kellehear, 2007; Brown, 2017) so se ljudje naudili prepozna-
vati vzorce, ki vodijo v smrt, in so to znanje prenasali iz roda v rod. To je
pomembno vplivalo na nacin Zivljenja. Ker so ljudje poznali znake smrti, so
lahko iskali nacine, kako se jim izogniti (Brown, 2017), in ker so vedeli, da
se smrt pribliZzuje, so lahko $e pred biologko, Realno smrtjo izvedli doloc¢ene
priprave (Kellehear, 2007).

Smrti, ki so jih povzrocile bolezni, so se razlikovale od nenadnih, neprica-
kovanih smrti, pri katerih je bilo zelo malo casa, ¢e sploh kaj, da bi se oseba
zavedela dejstva, da bo umrla. Umiranje zaradi bolezni je to spremenilo.
Umirajoca oseba in ljudje v njeni okolici so se lahko zavedali blizajoce se
smrti in se odlodili, kaj storiti po smrti osebe, $e preden je prilo do Realne
smrti. Tako se je razvila ritualizacija umiranja Ze pred dejansko smrtjo
osebe, in ne le po njej (Kellehear, 2007). V tak$nih primerih so bili lahko
obredi smrti izvedeni ob sodelovanju umirajoce osebe, pri ¢emer je podporo
umirajo¢emu in njegovi druzini nudila celotna skupnost, vsak pa je prevzel
vlogo, predpisano s pravili obreda (Robben, 2004). Pred smrtjo je lahko
umirajoca oseba poskrbela, da je uredila vse svoje zadeve, na primer razde-
lila premoZenje med druZino ali skupnost, poravnala morebitne dolgove,
se zadnji¢ poslovila in izrazila svoje Zelje o tem, kako, kdaj in s ¢im Zeli biti

37



38

po smrti pokopana (Kellehear, 2007, str. 83). Klju¢na razlika v doZivljanju
smrti kot necesa pri¢akovanega, in ne ve¢ nepri¢akovanega je vsaj v zaho-
dnih druZbah v oblutku nadzora nad lastno smrtjo (Howarth in Leaman,
2001, str. 114; Kellehear, 2007). Ta novi ob¢utek nadzora nad smrtjo je v
obdobju neolitskega pasnistva, ki se je zacelo pred priblizno 12.000 leti in
zajema obdobje, ko so vedino prebivalstva sestavljali kmetje (Zivinorejci in
poljedelci), pomembno spremenil dojemanje smrti med ljudmi po vsem
svetu (Kellehear, 2007). Na ravni Imaginarnega so se pojavile ideje o smrti
kot dobri ali slabi, kar je bilo vodilo ljudem pri spoprijemanju z umiranjem

in smrtjo.

KONCEPTA DOBRE IN SLABE SMRTI

Z druzbenim razvojem se je smrt kot stvar srece ali nesrece, ki doleti
¢loveka, preoblikovala v koncepta dobre ali slabe smrti (Kellehear, 2007).
Razumevanje teh dveh konceptov je zelo pomembno, saj sta bila in sta
$e vedno pomembna za odnos skupnosti do umirajocih in umrlih. Dobre
smrti so tiste, za katere si ljudje obicajno »prizadevamo«, kar pomeni, da
o smrti sebe ali bliznjega najverjetneje razmisljamo v skladu s predstavo o
dobri smrti, ki jo doloc¢a druzba, v kateri Zivimo; slabe smrti pa so tiste, ki
so za osebo nezaZelene in jih druZba pogosto stigmatizira. Najbolj ocitna in
pomembna ugotovitev raziskovalcev, ki raziskujejo koncepta dobre in slabe
smrti, je ta, da sta to zelo individualizirana in dinami¢na koncepta. Kljub
temu raziskave kaZejo, da imata koncepta podobne znacilnosti v razli¢nih
kulturah in obdobjih (glej tabelo 1 za povzetek podobnih znadilnosti) (Brad-
bury, 1999; Vinogradova, 1999; Counts in Counts, 2004; van der Geest,
2004; Vig in Pearlman, 2004; Kehl, 2006; Kellehear, 2007; Semino et al.,
2014; Ko et al., 2015).

TABELA 13 POVZETEK LASTNOSTI DOBRE IN SLABE SMRTI

Dobra smrt Slaba smrt

1) Zavedanje o umiranju vseh vpletenih 1) Brez zavedanja prihajajoce smrti
v proces

2) Pripravljenost na smrt 2) Brez opozorila ali priloznosti nadzora
3) Smrt ob pravem casu 3) PredCasna smrt

4) Brez bolecine ali je ta nadzorovana 4) Prisotnost bolecine in trpljenja

5) Prisotnost bliznjih v trenutku smrti 5) Umirati in umreti sam

6) Umreti doma 6) Umreti dale¢ od doma

+ brez bolezni, trpljenja in umirati z + brez sledenja primernim obi¢ajem in

dostojanstvom obredom




V nasprotju z dobro in slabo smrtjo, pri katerih je mogoce v razli¢nih
opisih najti nekatere podobne znacilnosti, sta pojma naravne in nenaravne
smrti odvisna od subjektivnih interpretacij osebe in zdi se, da nimata veliko
podobnih znadilnosti. Nekateri naravnost pripisujejo smrti v starosti, drugi
smrti zaradi bolezni, tretji smrti v naravi. Za nekatere je vsaka smrt narav-
na, saj je naravni del Zivljenja; za druge je naravna tista smrt, pri kateri ni
bilo medicinskih posegov in intervencij, itd. Na tem mestu pojmov naravne
in nenaravne smrti ne bomo poskusali opredeliti, saj imata ve¢ razli¢nih
opredelitev, za katere se zdi, da sobivajo v nenavadni in pogosto protislovni
zmes$njavi (Bradbury, 1999, str. 152). V tej knjigi bomo pojma naravna ali
nenaravna smrt uporabljali le kot moZna tvorca dobre in slabe smrti, saj
je dobra smrt pogosto opisana kot naravna smrt, medtem ko je nenaravna
smrt potencialno dojeta kot slaba smrt.

Kellehear (2007, str. 85) je dobro smrt opredelil kot »smrt, ki izpolnjuje
kriterije dobrega Zivljenja: sledi postopnemu in predvidljivemu vzorcu, ki druge
ljudi vkljuci v urejen odhod na drugi svet«. Ta definicija se nanasa na grsko
etimologijo dobre smrti, in sicer kalos thanatos, kar pomeni »umreti ple-
menito«, biti pripravljen na soolenje s smrtjo ali umreti na lep, idealen ali
vzoren nacin, oziroma poskrbeti, da bo smrt ¢im bolj pozitivna in pomen-
ljiva za ¢im vec ljudi (Howarth in Leaman, 2001, str. 209; Kellehear, 2007).
Kalos thanatos je obicajno v sredi§¢u pozornosti sociologke in antropoloske
literature. Obstaja $e en pomen dobre smrti, ki izhaja iz gr§ke etimologije,
in sicer eu thanatos, kar pomeni »umreti dobro«. Ta pomen je povezan z
etinimi, pravnimi in medicinskimi razpravami o zdravstveni kakovosti

fizi¢nega konca Zivljenja, in sicer o evtanaziji (Howarth in Leaman, 2001,
Pp. 209—210).

Van der Geest (2004) je opazil enako pojmovanje dobre smrti med pre-
bivalci Kwahu-Tafo v juzni Gani, pri katerih je dobra smrt tista, ki pride
»naravno«, po dolgem in dobro preZivetem Zivljenju, ter se zgodi doma,
kar je sinonim za mirnost, v krogu otrok in vnukov ter je sprejeta s strani
sorodnikov (prav tam). Mirnost pomeni, da je umirajoca oseba pred smrtjo
uredila vse svoje zadeve in se spravila z drugimi (prav tam). Pri dobri
smrti mora umirajoca oseba upostevati prevladujoce obveznosti druZzbene
vzajemnosti, ekonomske menjave in moralna pri¢akovanja skupnosti, ki se
izrazajo v sorodstvenih in skupnostnih razmerjih (Kellehear, 2007, str. 89).
Kadar oseba umre z neporavnanimi zadevami, se to obi¢ajno nanasa na ne-

dokoncano delo, na to, da se ni udelezila pomembnih druzinskih dogodkov,

39



40

da ni vnaprej uredila vsega potrebnega v zvezi s pogrebom, poskrbela za
dedi$cino ter oporoko in druge pravne zadeve (Kehl, 20006).

Vinogradova (1999) je posebej raziskovala slovanska prepricanja o dobri
smrti in opredelila §tiri znacilnosti, ki lahko smrt naredijo dobro. Prvi¢ in
najpomembneje, smrt mora biti osebi lastna, torej naravna, lahka in ne-
nasilna. Drugi¢, zgoditi se mora ob svojem casu, v starosti, ko se potencial
¢lovekove vitalnosti iz¢rpa. Tretji¢, zgoditi se mora doma in med sorodniki.
Cetrti¢, pri pogrebu je treba upostevati vse obicaje, ki so uveljavljeni v
skupnosti (Vinogradova, 1999, str. 46). Podobno je koncept dobre smrti
opredelila Mary Bradbury (1999), ki je raziskovala sodobne predstave o
dobri in slabi smrti v Veliki Britaniji. Opredelila je pet klju¢nih dejavnikov,
ki prispevajo k dobri smrti: 1. zavedanje vseh vpletenih, da gre za umiranje,
2. pripravljenost na smrt, 3. odsotnost bolecine ali njeno obvladovanje, 4.
prisotnost bliznjih v trenutku smrti in 5. umiranje doma. Med dodatne
dejavnike je uvrstila tudi odsotnost bolezni in trpljenja ter dostojanstveno

umiranje.

Koncept slabe smrti je obicajno opredeljen ravno obratno kot koncept
dobre smrti. Kellehear (2007, str. 88) opisuje slabo smrt kot tisto, ki nastopi
brez zavesti o bliZzajoci se smrti ali kot smrt, ki nastopi brez opozorila ali
moznosti vplivanja nanjo. Slabe smrti so obi¢ajno oznacene kot nenaravne,
nezgodne, predcasne ali odvratne (Lock, 2002, str. 75). Pri mnogih smrtih
ni slabo le to, da se zgodijo brez opozorila in s tem brez zavesti o bliZzajoci
se smrti, ampak tudi to, da umirajoca oseba ne more nadzorovati procesa
lastnega umiranja (Counts in Counts, 2004), da ne zmore opraviti nemo-
tenega prenosa materialne lastnine na dedice ali pa da pride do nesposto-
vanja obredov, ki vodijo na drugi svet (Kellehear, 2007). To pomeni, da
slabe smrti ne omogocajo poravnave dolgov in obveznosti ter spodbujajo
druzbeni nered (Lock, 2002; Kellehear, 2007).

Kot je ugotovila Vinogradova (1999), so v slovanskih verovanjih slabe smrti
tiste, ki osebam niso lastne, kar pomeni, da so nasilne, nenaravne, da se
niso zgodile v primerni starosti (tj. po iz¢rpanju ¢lovekovega vitalnega
potenciala), da se niso zgodile doma in da pri pogrebu niso bili upostevani
ustrezni obicaji. Kellehear (2007) je na medkulturni ravni opisal podobne
znacilnosti, ki prispevajo k podobam slabe smrti, in sicer: 1. umiranje v
samoti, 2. prezgodnje umiranje in 3. umiranje zunaj doma, brez druZine

ali prijateljev. Druge slabe smrti so lahko povezane s sramoto, na primer,



ko moskega ubije Zenska, ko umrla oseba nima dedicev ali ni delezna
ustreznega pogreba (Kellehear, 2007, str. 95).

Slabe smrti so nezazelene, saj zanje velja, da so neciste (Vinogradova, 1999;
Lock, 2002). Oseba, ki je umrla neciste smrti, po nekaterih verovanjih ne
more vstopiti v drugi svet in lahko $koduje Zivim ali celo postane Zivi mrtvec
(npr. vampir ali demon; Vinogradova, 1999). Strah, da bodo osebe, ki jih je
doletela slaba smrt, neupraviceno trpele in se vrnile, da bi preganjale Zive, je
prisoten $e danes (Lock, 2002). Da bi izni¢ili $kodljive ucinke slabe smrti,
se izvajajo posebni obredi (Vinogradova, 1999), ki jih morajo upostevati vsi
¢lani skupnosti, da bi njihova obnovitvena mo¢ delovala. Zanimivo je, da
so lahko slabe smrti za druzbo »koristne« ali zdravilne, ¢e se umrla oseba
ni obnasala ustrezno (Ce je na primer prekrsila tabu, ni upostevala bozjih
zapovedi ali je kako drugace ogrozala »normalno« delovanje druzbenega
Zivljenja) ali je pripadala zunanjim skupinam (Bradbury, 1999) — v pri-
merih torej, ko je zado$c¢eno nekaksni pravici. V hinduisti¢ni ali budisti¢ni
religiji je to lahko del ¢lovekove karme, kar pomeni, da je oseba, ki jo je
doletela slaba smrt, v prejénjem Zivljenju naredila nekaj slabega in se je v
sedanjem Zivljenju za to oddolZila s slabo smrtjo (Braun in Nichols, 1990).

V cloveski zgodovini je obstajala je Se ena vrsta smrti, ki je bila verjetno
druzbeno konstruirana za spoprijemanje z »nesmiselnimi« smrtmi mla-
dih in zdravih ljudi, umrlih prezgodaj, ko so ti izpolnjevali svojo dolznost
za oblast ali vi§je dobro, na primer v vojnah, ali so bili Zrtvovani za pomi-
ritev bogov ali za vladarje, ki so na drugem svetu potrebovali »druzbo in
spremstvo«. Te znacilnosti bi smrt naredile za slabo, a ker je oseba umrla
pri izpolnjevanju necesa, kar druzba dojema kot plemenito, pravi¢no ali
pogumno, te smrti ni bilo mogode oznaciti na tak$en nacin. Slabe smrti so
bile vselej ve¢inoma rezervirane za tiste, ki so storili nekaj slabega. Zato so
smrti, pri katerih je oseba Zrtvovala svoje Zivljenje za nekaj, kar naj bi bilo
viSje dobro, veljale za junaske smrti (Becker, 19773; Seale, 1995).

Reprezentacije dobrih, slabih in junagkih smrti delujejo kot mocna druzbe-
na norma. Ti koncepti dajejo ljudem predstave o tem, kateri nacdini razmi-
§ljanja in govorjenja o smrti so »sprejemljivi« (Bradbury, 1999). Prispevajo
lahko k temu, kako se bo kdo spoprijel z izgubo dolocene osebe, pri cemer
slabe smrti povzrocijo vedjo stisko, zato Zalujoli obicajno potrebujejo
vel Casa, da se z njo sprijaznijo (Counts in Counts, 2004). Vendar pa sta
koncepta dobre in slabe smrti, kot smo Ze poudarili, zelo individualizirana

41



42

in dinamicna, kar pomeni, da je lahko to, kar je za nekoga dobra smrt, za
nekoga drugega slaba. Bradbury (prav tam, str. 152), recimo, navaja primer,
ko je Zenska opisala moZevo smrt kot dobro, ¢eprav je bila nezgodna in
nenadna, zaradi Cesar bi obicajno veljala za slabo, a se je osredotocila na
dejstvo, da je njen moZ umrl hitro, brez bolecin ali dolgotrajnega umiranja.
Vselej so predstave o dobri ali slabi smrti pogojene z druzbenim konteks-

tom zivece osebe, ki se skozi ¢as pomembno spreminja.

RAZVOJ MEDICINE IN INSTITUCIONALIZACIJA SMRTI

Umiranje in smrt sta bila stoletja zadevi, s katerima so se ljudje predvsem
upravljali doma, v oZjem druzinskem krogu in s pomocjo skupnosti. Obi-
¢ajno je bil prisoten kdo, ki je predstavljal »vez med tem in onim svetom« in
nastopal kot posrednik v procesu umiranja, na primer $aman ali duhovnik,
odvisno od kulture (Kellehear, 2007). Z razmahom sekularnega pogleda
na svet in ¢lovesko Zivljenje, ki se intenzivira na prelomu iz predmoderne
v moderno dobo v obdobju razsvetljenstva (1740-1850), se je hegemonija
glede vprasanj smrti pocasi prenesla s podro¢ja spiritualizma in religije na
podrodje racionalizma in znanosti. V tem obdobju so Stevilni strokovnjaki
(filozofi, inovatorji, izumitelji, znanstveniki, umetniki itd.) zaceli $iriti
drugacne nacine razumevanja ¢loveskega sveta. Opustili so magi¢ne in re-
ligiozne razlage ter prevzeli posvetni pogled na ¢loveske zadeve. Opirali so
se na racionalizem in empirizem, saj so verjeli, da bodo s tak§nim na¢inom

razmi§ljanja odkrili neizpodbitne resnice o svetu.

Tako je bil v obdobju razsvetljenstva med drugim doseZen velik znanstveni
napredek na podrodju ¢loveske anatomije, zlasti na podrodju seciranja
in preiskovanja telesa, kar je omajalo prepricanje, da je ¢lovesko telo ne-
doumljiva boZja stvaritev (Jacobe, 2015). Z dostopom do ¢loveskih trupel
za seciranje in vse bolj§im poznavanjem cloveske fiziologije so zdravniki
vse bolj razumevali »mehanisti¢no« delovanje telesa (prav tam), kar jim
je omogocilo, da so z zdravljenjem bolnih in po$kodovanih sistemati¢no
preprecevali ali odlagali smrt. V moderni dobi je starodavno pojmovanje
naravne smrti kot dela vzorca Zivljenja zamenjalo novo prizadevanje za
obvladovanje procesa umiranja z medicinskimi sredstvi (Hockey, 1990, v
Bradbury, 1999). V tem casu, ko se pojavijo tudi »nove« smrtonosne bo-
lezni, kot sta koronarna sréna bolezen in rak (Kellehear, 2007), so se ljudje
poskusali s smrtjo spopasti , namesto da bi se prepustili »naravnemu«
redu stvari. Kot piSe Jacobe (prav tam, str. 574), so Ze v 18. stoletju obstajale



mnoge tehnike za ozivljanje oz. za »povrnitev vitalnosti«, ki so med dru-
gim vkljucevale uporabo disece soli (od leta 1721), umetnega dihanja (od
leta 1744), rektalnega vpihovanja toba¢nega dima in uporabo elektro$okov.
Uspe$nih naj bi bilo do 2/3 poskusov oZivljanja, o katerih so porocali. Za
Stevilna stanja, kot so apopleksija, trans, sinkopa, bolezenski napadi, kr¢i
in zastrupitev z opijem ali Zganimi pija¢ami, je veljalo, da posnemajo smrt.
Mesmerizem (hipnoza) so demonstrirali v 7o. letih 18. stoletja, 50 let po-
zneje pa je bilo mogoce s splo§no anestezijo dosedi stanje, skoraj podobno
smrti; veljalo je, da ta stanja predstavljajo »zaustavljeno Zivljenje«. Zaradi
tega konteksta so se spremenile tudi predstave o smrti kot o naravnem delu
Zivljenja, saj so smrt vedno bolj zaceli dojemati kot medicinski poraz, tj. kot
nezmoznost preprecitve smrti (Bradbury, 1999), upravljanje s smrtjo pa je
preslo v roke medicinske stroke (Blauner, 1966; Strancar in Pahor, 2007).

Skupaj s tehnologkim in druzbenim napredkom se je s procesom birokra-
tizacije (Weber, 1953) upravljanje smrti, ki je bilo prej druzbena funkcija
druzine, gospodinjstva ali cerkve, pocasi preselilo v specializirane institucije,
neodvisne od sorodstvenih razmerij (Blauner, 1966). Z drugimi besedami,
upravljanje smrti je iz okrozja zasebnih, druzinskih in skupnostnih dogod-
kov, ki so se odvijali doma, pocasi preslo v okroZje medicinsko nadzorovanih
procesov, ki so jih v sterilnem bolni$ni¢nem okolju vodili strokovnjaki,
pogosto neznanci, izvajali pa so se v kapitalisticnem politicno-ekonomskem
okviru (Howarth in Leaman, 2001, str. 1006). Blauner (1966) pise, da je bila
organizacija bolni$nic in drugih zdravstvenih ustanov taks$na, da sta bila
umiranje in smrt ¢im bolj skrita pred obiskovalci in drugimi bolniki, saj so
strokovnjaki menili, da bi bil pogled na smrt za obiskovalce preve¢ mote,
druge bolnike pa bi demoraliziral. Ljudje so se zaceli zana$ati na strokovnja-
ke, specializirane za zdravljenje Zivega ter »upravljanje« in »procesiranje«
mrtvega telesa (Jacobsen, 2017a), kot so zdravniki, medicinske sestre, mrligki
ogledniki, pogrebniki itd., ki so jim morali zaupati, ko so potrebovali njihove
storitve. To je pomenilo, da so ljudje prostovoljno in v dobri veri nadzor nad
procesom umiranja in smrti prepustili strokovnjakom, kljub druzbenim in
osebnim posledicam tega prenosa, na primer krepitvi tabuja smrti ali moz-
nosti izgube dostojanstva v procesu umiranja (Strancar in Pahor, 2007).

S tem ko sta bili zdravljenje bolezni in upravljanje procesa smrti lo¢eni od
doma in druZine, je bila povpre¢na oseba minimalno izpostavljena smrti,
kar je mo¢no vplivalo na to, kako so se ljudje soocali s smrtjo v vsakda-
njem Zivljenju. Po dolocenih ocenah vecina odraslih med osemnajstim

43



44

in $tiridesetim letom starosti v zadnjih petdesetih letih v zahodni Evropi
in Severni Ameriki ni nikoli stala ob smrtni postelji ali bila navzoca v
trenutku, ko je kdo umiral (Campbell 1999, str. 7, v Tercier 2013, str. 221).
Hkrati je $tudija ameri$kega ministrstva za pravosodje pokazala, da je
povprecni American do osemnajstega leta videl ve¢ kot 40.000 izmislje-
nih in resni¢nih smrti na zaslonu (prav tam). Ljudje imajo torej najvec
stika s smrtjo prek novic, filmov in televizijskih serij. Geoffrey Gorer
(1955) je ta pojav poimenoval pornografija smrti. Trdil je, da so mediji
obsedeni s smrtjo ravno zato, ker je smrt v sodobnem Zivljenju postala
nevidna in skrita. V skladu s starim reklom » Dale¢ od o¢i, dale¢ od srca«
so ljudje, ko se jim ni bilo ve¢ treba neposredno ukvarjati z umiranjem
in smrtjo, lahko pocasi pozabili na to, kako je treba ravnati z bolnimi in
umirajo¢imi ter kako se odzvati v primeru smrti. V realnem Zivljenju je
postala smrt obdana s tabuji, zanikanjem, skrivnostnostjo, zasebnostjo,
molkom in druZbeno distanco (Jacobsen, 2017a).

VLOGA ZDRAVSTVENEGA OSEBJA PRI PROCESU SMRTI

V zahodnem svetu se danes od 6o do 8o % vseh smrti zgodi v institucijah,
tj. v bolni$nicah ali skrbstvenih oz. negovalnih ustanovah (Serbye et al.,
2015), zato so zdravstveni delavci med klju¢nimi akterji v procesu umi-
ranja in smrti. Postanejo namre¢ del procesa umiranja in smrti drugih
oseb, s ¢imer jim lahko pomagajo na treh ravneh smrti — Imaginarni,
Realni in Simbolni — tako, da odpravijo morebitno onesnaZzenje procesa
smrti (za definicijo glej poglavje Proces smrti, str. 29-31), ki je posledica
za marsikoga manj znanih (medicinskih in pravnih) vidikov umiranja in
smrti, ter jim dajo obcutek, da imajo nadzor nad nec¢im, na kar dejansko
nimajo vpliva. Ker pa se zdravstveni delavci s smrtjo srecujejo vsak dan,
lahko zaénejo biologko smrt dojemati bolj mehanicisti¢no in tehni¢no ter
se osredotocajo na prepoznavanje zacetka smrti na podlagi fiziologkih zna-
kov, pri ¢emer lahko pozabljajo, da je smrt $e vedno druzbeni proces, pri
katerem zdravstveni dogodek spremlja kompleksna mnozZica prepricanj,
Custev in aktivnosti drugih vkljucenih ljudi (Hertz, 2004). Vsakodnevno
soolanje zdravstvenih delavcev s smrtjo pomeni, da je smrt postala do
neke mere neosebna, prvi¢, kot del delovne rutine (Blauner, 1966) in, dru-
gi¢, kot obrambni mehanizem ali mehanizem spoprijemanja z vsakdanjo
izpostavljenostjo smrti, zaradi ¢esar se morajo od nje osebno distancirati,
da bi lahko ucinkovito delovali. Zgodovinsko gledano je gojenje tovrstne
klini¢ne distance zdravnikov od umirajocih predstavljalo pomembno pri-
lagoditev ¢loveske psihe, da bi lahko nudili ¢imbolj objektivno medicinsko



oskrbo (Richardson, 1988; Haddow, 2005). Kadar zdravstveni delavci
pozabljajo na druzbeni vidik umiranja, se lahko v interakciji z bolnikovo
druzino zdijo neob¢utljivi in tako lahko sami postanejo vir onesnazenja
v procesu smrti. Mary Bradbury (1999), ki je preucevala druzbene repre-
zentacije smrti, je ugotovila, da lahko nacin, kako zdravstveni delavci med
umiranjem obravnavajo umirajoce in njihove svojce, spremeni pogled na
smrt ljubljene osebe po dogodku, oziroma to, ali bliznji to smrt dojemajo
kot dobro ali slabo. Ce drugi ljudje oz. svojci tistih, ki so delezni oskrbe,
ravnanja, odloditve ali interakcijo izvajalcev oskrbe dojemajo kot nepri-
merne, malomarne, lene, nespostljive itd., lahko ob smrti teh oseb njihovo
smrt dojemajo kot slabo (npr. prepri¢ani so, da zdravniki niso dovolj dobro
skrbeli za pokojno osebo), kar okrepi stisko zaradi izgube bliznjega in s
tem oteZi sprejemanje smrti v procesu smrti.

Pri raziskovanju koncepta dobre smrti v sodobnem ¢asu so razli¢ni avtorji
naleteli na veliko razli¢nih idej in razmi$ljanj o smrti, njihove ugotovitve
pa je Karen A. Kehl (2000) v sistemati¢nem pregledu literature povzela s
konceptualno analizo. Kehl je opredelila klju¢ne znadcilnosti, zaradi katerih
je smrt dobra, ki se pogosto pojavljajo v znanstveni literaturi, in med njimi
je tudi zaupanje v izvajalce zdravstvene oskrbe. V tej kategoriji so razli¢ni
avtorji navedli, da je za dobro smrt v danas$njem ¢asu pomemben dostop do
ustrezne oskrbe (Smith, 2000; Gazelle, 2001; Pierson et al., 2002; Jones in
Willis, 2003, v Kehl, 2006, str. 281), da mora obstajati dobra komunikacija
med izvajalci zdravstvene oskrbe ter bolnikom in njegovo druZino (Mak
in Clinton, 1999; Kristjanson et al., 2001; Tong et al., 2003, v Kehl, 2006,
str. 281-282), da mora biti odnos z izvajalci zdravstvene oskrbe dober ali da
morajo slednji dobro poznati bolnika in njegovo druzino (Steinhauser et
al., 2000; Kristjanson et al., 2001; Feinmann, 2002; Pierson et al., 2002,
v Kehl, 2000, str. 282) in, nazadnje, da morajo biti izvajalci zdravstvene
oskrbe odlo¢ni zagovorniki bolnikov in da ne smejo obsojati odlocitev
bolnikov in njihovih svojcev (Tong et al., 2003, v Kehl, 20006, str. 282). V
osnovi bi morali zdravstveni delavci poskrbeti, da da se udejanjijo tudi dru-
ge pomembne znadilnosti dobre smrti. Te so: imeti nadzor, kar pomeni, da
se spostujejo izbire, Zelje, prepricanja in vrednote umirajocega in svojcev;
obcutek udobja, kar pomeni, da se umirajoci osebi pomaga pri obvladova-
nju psihi¢ne stiske in morebitnih fizi¢nih bolecin ter s tem zmanjsa njeno
trpljenje; priznavanje vrednosti umirajoce osebe, kar pomeni, da lahko
ta oseba umre dostojanstveno in do konca ohrani kakovost Zivljenja, pri
Cemer je za nekatere pomembno, da ohranijo svojo osebnostno celovitost;

45



46

da je prisotno priznavanje dejstva bliZzajoce se_smrti, tj. zavest o bliZzajoci se
smrti in njeno sprejemanje (Kehl, 2000).

Ena klju¢nih znadilnosti dobre smrti je ustreznost smrti, ki vkljucuje vpra-
$anje uporabe medicinske tehnologije v procesu umiranja. Ugotovitve v
tej kategoriji so deljene, saj nekateri predlagajo, da naj bi bila dobra smrt
naravna smrt, pri kateri se medicinska tehnologija ne uporablja, razen pri
laj8anju trpljenja (Grogono, 2000; Leichtentritt in Rettig, 2000, v Kehl,
2000, str. 282). Drugi so razpravljali o ustrezni uporabi tehnologije in
izogibanju pretirane uporabe dialize ali drugih ukrepov za podalj$evanje
Zivljenja (Emanuel in Emanuel, 1998; Smith, 2000; Cohen et al. 2001, v
Kehl, 20006, str. 282). Bradbury (1999) ugotavlja, da je v primerih, ko je
oseba $e vedno prikljucena na aparate za ohranjanje zZivljenja, ¢eprav je bila
po medicinskih kriterijih razglagena za mrtvo, za vecino svojcev trenutek
smrti e vedno nastopi takrat, ko izklopijo aparate, saj se tedaj prsni ko§
umrlega preneha gibati in srce zastane, ljudje pa to podobo negibnega
telesa enacijo s smrtjo (Bradbury, 1999, str. 57).

Ena pomembnih znadilnosti dobre smrti, ki je ne smemo spregledati, je
minimalno breme za druzino, vklju¢no s finan¢nim bremenom (Kehl,
2000). Ljudje, ki lahko sami placajo paliativho oskrbo, so v ¢asu smrti
bolj mirni. Obratno pa je lahko obcutek svojcev, da si ne morejo privosciti
necesa, kar bi olajsalo umiranje ljubljene osebe, uni¢ujo¢, kot da bi jim
spodletelo, kar kaZe na to, kako pomembno je, da ima drzava vzpostavljen
sistem zdravstvenega varstva, ki krije vse finan¢ne stroske umiranja in to

breme v celoti odpravlja.

Zadnja, a prav tako pomembna znacilnost, ki lahko pripomore k dobri smrti,
je obcutek zakljuc¢ka oziroma slovesa, da smo opravili oziroma sklenili vse
nedokoncane zadeve, se pripravili na smrt in uredili svojo zapuscino, ki
je lahko ¢ustvena, fizi¢na, finan¢na ali druZbena, tako da nas imajo lahko
drugi v lepem spominu (Kehl, 2006). Ali te znacilnosti ob smrti kake ose-
be dosegamo, je odvisno od ravni Simbolnega v procesu smrti, ki narekuje
tudi dejanja ali obrede, ki morajo biti del procesa smrti, da bi lahko umrli

vstopil v svet mrtvih.



SODOBNE PREDSTAVE O SMRTI

S procesi racionalizacije in sekularizacije, ki so omogo¢ili razvoj znanosti, so
se zaCeli tudi procesi birokratizacije (Weber, 1953), medikalizacije (Foucault,
1973; Conrad, 2007) in individualizacije (Beck in Beck-Gernsheim, 2002),
itd. Vsak od teh procesov je povzrocil pomembne druzbene spremembe v
Zivljenju ljudi in delovanju druzbe. Nadin, kako ljudje konstruirajo svoja
zZivljenja in kako si razlagajo svet okoli sebe, je postal zelo individualiziran,
kar pomeni, da je odgovornost za »osmisljanje« sveta padla zlasti na posa-
meznico in posameznika (Kellehear, 2007, str. 136). Druzbene spremembe
so zrus$ile tradicije in velike narativne strukture, kot so religija, znanost in
celo humanizem, ki so neko¢ zdruZevale ljudi na ravni Imaginarnega in jim
nudile uteho, ko so se soocali z zavestjo o umrljivosti (Becker, 1973; Arieés,
2004; Kellehear, 2007). Vec avtorjev meni, da kultura sluZi kot zasc¢itna sila
pred potencialno paralizirajo¢o realnostjo smrti (Bauman, 2006; Becker,
1973). V druzbi, v kateri je smrt dojeta kot nekaj, kar te oropa Zivljenja,
kar unicuje smisel, rusi odnose, nas prikrajsa za ljubljene osebe, spodbija
ustaljenost?, izni¢uje nase sanje in Zelje ter kljubovalno razveljavlja vse
nae obupane poskuse, da bi ostali Zivi (Jacobsen, 2017a), je kultura tista,
ki predstavlja ohranjanje in stalnost v kaosu smrti (Bauman, 19923, str. 9).
Ljudje ¢rpajo iz svojih kulturnih virov, da bi presegli lastno umrljivost in
Zivljenje z zavestjo o umrljivosti naredili znosnej$e (Bauman, 2006). To,
da razumevanje neizogibnosti smrti ni posledica bioloskega instinkta, ki bi
ga utegnil imeti ¢lovek, ampak je proces konkretne druZbene interakcije,
so opazili etnologi, ki so preucevali kulturo razli¢nih ljudstev (Vinogradova,
1999). Z drugimi besedami, nacin, kako se neka kultura spopada s smrtjo,
se odraza v stali§¢ih posameznic in posameznikov do smrti in v njihovem

vedenju v zvezi s smrtjo.

Zato je pomembno razumeti sodobne skupne kulturne predstave o smrti,
saj so to podobe, na katere se ljudje opirajo, ko se s smrtjo soocajo indi-
vidualno. Raziskovalci pri¢akovano ugotavljajo, da podoba idealne smrti v
sodobnih druZbah vklju¢uje umiranje v visoki starosti, v krogu druZinskih
¢lanov, brez neizpolnjenih obveznosti in moznost, da se umirajoci od vseh
poslovi (Bradbury, 1999, str. 144). Zanimivo pa je, da tudi pri umiranju
v visoki starosti obstajajo bolj ali manj sprejemljive smrti, kar je odvisno
od ¢asa smrti. Ko ljudi v sodobnih druZbah za¢nejo oznacevati kot stare,
jih dojemajo kot neproduktivne ¢lane druzbe, ki so prekoracili svoj ¢as.

47



48

Kellehear (2007) ugotavlja, da je ¢as smrti pri starej$ih ljudeh dojet kot
dober, ¢e se smrt zgodi po tem, ko je oseba iz¢rpala svoj potencial vitalnosti,
kar ustreza normativni ideji dolgega Zivljenja, oziroma tega, da oseba ne
umre pred svojim ¢asom, tj. da ne umre, $e preden ji poidejo njene vitalne
modi. Hkrati pa mora umreti $e pred vsemi poskusi, da bi to preprecili, saj
umirajoca oseba zaradi teh prizadevanj lahko ostane brez identitete, zdrav-
ja in dostojanstva (Kellehear, 2007). Ce oseba vztraja pri Zivljenju, medtem
ko druZbeno okolje Ze pricakuje, da bo kmalu umrla, lahko to (starej$o)
osebo doleti socialna smrt pred njeno Realno biolosko smrtjo. Socialna smrt
je veCplasten pojav, ki vkljucuje koncepte izgube socialne identitete, izgube
socialne povezanosti in izgube, povezane z dezintegracijo telesa (Kralova,
2015). Druzbeni krog za¢ne te osebe Ze obravnavati kot mrtve, ¢eprav so
Se zive. Izgubijo svojo individualno vrednost in so odrezane od skupnega
Simbolnega druzbenega sveta (Kralova, 2015). Ko naposled umrejo, njihova
smrt ne povzro¢i skoraj nobene motnje v druzbenem redu, saj so bili iz
njega izkljuceni Ze prej (Blauner, 1966).

KAKO MISLIMO DOBRO IN SLABO SMRT V SLOVENSKEM PROSTORU?

Ko sem med poglobljenimi intervjuji ljudi povprasala, kako si predsta-
vljajo svojo smrt, kako bi si Zeleli umreti in kaj jim predstavlja slabo
smrt, sem prigla do podobnih zaklju¢kov kot avtorji pred mano. Pri tem,
ali je intervjuvana oseba smrt dozivljala kot zaZeleno in dobro ali kot
nezaZzeleno in slabo, se je z za klju¢ne izkazalo pet dimenzij, in sicer:
1. zavest o prihajajoci smrti, 2. trpljenje pred smrtjo, 3. pravocasnost
smrti, 4. stopnja nadzora pred smrtjo in 5. smrt na primernem kraju.
Glede na odsotnost ali prisotnost teh dimenzij so intervjuvane osebe
smrt vrednotile razli¢no.

Odsotnost zavesti o bliZajoci se smrti se je izkazala za najbolj zaZelen nacin
smrti, saj oseba tako umre v trenutku ali v spanju, torej brez zavedanja,
da se jo ¢aka smrt. Tovrstno smrt je ve¢ina oseb, s katerimi sem opravila
poglobljene pogovore, ovrednotila kot dobro. Borut (50 let, osebni intervju,
2021, 27. avgust) je to s svojimi besedami izrazil takole:

{ Jaz binajrajsi, da bi Sel zvecer spat, zjutraj pa se ne bi vec zbudil.

Podobno je odsotnost trpljenja ob smrti ovrednotila Ava (42 let, osebni
intervju, 2021, 9 avgust):



{Samo nocem se mucit, pac, lej, ce grem, grem, ajde, Cao, lepo
Jje bilo, super. [Raziskovalka: Kaj pa dojemate kot mucenje?] Mmm, da trpim fizicno,

telesno, da me boli kej, aaam, ja, to.

Zavest o prihajajodi smrti so intervjuvane osebe, nasprotno, dojemale
kot nezazeleno ali ovrednotile kot slabo, saj se oseba tako obremenjuje z
lastnim umiranjem, oziroma, kot se je izrazila Mia (44 let, osebni intervju,
2021, 2. september):

{C‘epmv mislim, da e nekdo se zaveda, da bo umrl, da tudi ni

prijetno za njega, no.
Podobno je menila tudi Izabela (31 let, osebni intervju, 2021, 24. avgust):

{ Ja, ne vem, pac nocem dobit raka in it Cez ta proces in razmi-
Sljanja in ukvarjanja z mojo druzino in tem, da moram zdaj breme drugih hendlat s tem,

da jaz odhajam, to bi mi bilo ful mucno.

Le ena oseba je izrazila, da bi se trenutka smrti rada zavedala, zato da bi
dozivela $e to zadnjo Zivljenjsko izku$njo:

{Mmmmm, s trenutkom, rad bi umrl z enim trenutkom, k bi
me v unmu momentu ogromno naucil, odprl oi, dejmo tako rect. (Vlado, 25 let, osebni

intervju, 2021, 12. avgust)

Pomemben vidik dobre smrti je bila tudi stopnja nadzora nad svojim
Zivljenjem v obdobju pred smrtjo, intervjuvane osebe so si Zelele, da bi v
omenjenem obdobju imele nadzor nad lastnim Zivljenjem, pa tudi to, da
tik pred smrtjo ne bi ostale z neurejenimi zadevami in da bi bile do konca
Zivljenja neodvisne od drugih. Odsotnost nadzora nad lastnim Zivljenjem
pred smrtjo je torej bila nezaZelena, prav tako so bile kot slabe dojete smrti,
ko si med umiranjem nemocen, pred smrtjo popolnoma odvisen od drugih
in ko umira$ s krivdo ali obZalovanjem. To lahko razberemo iz Marijinih

besed (54 let, osebni intervju, 2021, 1. september):

{Ti si za Casa Zivljenja pripravis stvari, kako se bodo odvijale,
ane, in to, kar mamo mi, katolicani, ce moli§ k svetemu JoZefu za srecno smrt, bos jo

mel, ne, a ves, mi se toliko... dobro, jaz si Ze Zelim kdaj na hitro umret, pa da nisi komu

49



50

v breme pa to, ne, ampak e molim v ta namen, a ves, mam v sebi vero, da se to bo tako
zgodilo, in ko ti v nekaj verjames, se velikokrat tako zgodi, ne... ali dobi$ moc, da sprejmes

tisto, kar pride, ne, to se mi zdi tut zelo pomembno, ne.

Pomemben kriterij za vrednotenje tega, ali je smrt dobra ali slaba, je bila
pri intervjuvanih osebah tudi pravoc¢asnost smrti. To so sicer najveckrat
povezovali s starostjo osebe, ki je umrla, torej, ¢e bi bila oseba mlada, bi
njeno smrt dojemali kot predcasno ali prezgodnjo. Vendar ni bil edini kri-
terij starost, pac pa tudi vloga, ki naj bi jo oseba imela v Zivljenju, pa tudi
to, ali je bila smrt z vidika kakovosti Zivljenja tak$ne osebe pricakovana ali
ne, tj., ali bi tak$na oseba $e lahko udejanjala polno potencialnost svojega
Zivljenja. To nam lepo pokaZe razlaga Jaka (32 let, osebni intervju, 2021,
31. julij):

{ Hhu, kle pa kar sledim druZbenemu pravilu, da mlajsi kot
clovek, vedja je katastrofa. Vec ljudi, k je navezano na cloveka, vedja je katastrofa, ker konec
dneva vrednost cloveka, en del je inherenten del, drug del je pa druzben, ne. Del moje vred-
nosti je, kok sem vreden, zato ker sem clovek, del je pa, kok prinesem ostalim, in zato se mi
zdi, da, ja, smrt 85-letnika manj katastrofalna kot smrt oceta pri 35, ki ima majhne otroke.
Jebat ga. Razlika je. Razlika je v druzbenem delu, ne v osebnostnem. In zato je pac, ce
recemo, da, recimo, k so ljudje starejsi, ko ljudje, da recimo zadnja faza, tam, ko Ze ves, da si
proti koncu, se prav 85 itd., na drugi strani pricakovane Zivljenjske dobe, da tisto je obdobje,
namenjeno sprejemanju smrti, in da ko ta clovek umre s tem, da, recimo, ¢e umre star 83,
recimo, ko je moja stara mama umtla, je to trajal neki casa, pa recimo zdaj, ko je dedek
od moje partnerke umrl, je tudi trajal neki casa in smo vedeli in ni bilo konec sveta, ampak
recimo, Ce bi pa, sem spoznal enkrat 92 let staro gospo, agilno, fotografirala, racunalnik,
internet, mislim, mwa, svaka ji cast, Ce ona umre Cez noc, je to katastrofa, zaradi tega, ker
ona pa Se ona ni bla Se ready za to, amm, in zato so mi v bistvu te hitre smrti, se mi zdijo
poleg Soka za druzino, se mi zdijo tut, zaradi tega, ker so Sok za unga, ki se mu to zgodi, tut
Ce je star 92 let, am, kar je sicer mal tako, ne, pac, jah, lej, ce pa se ne sprijaznis s smrtjo pa

Zivis, ja, potem je katastrofa.

Se en vidik dobre smrti je bil umiranje na primernem kraju, zaZeleno je
bilo, da bi umrli na kraju, na katerem bi se pocutili dobro ali spokojno. Ta
kraj je lahko dom taksne osebe, ali prostor, kjer bi se pocutila kot doma, ali
pa lep kraj v naravi, kot se to izraZa v Eminih mislih (28 let, osebni intervju,
2021, 3. avgust):

{Paé, Jja, najbrz je najlepse to, da umres od starosti nekje doma



pa, pac, nekje, kamor si rad bil ali karkoli, ker tudi dostikrat je tako, da pac ljudje, k
so v bolnici ali karkoli, recimo, to z rakom, jih pac po navadi rajsi dajo domov, ne,
da pac umrejo nekje, kamor se pocutijo varno, domace, sprejeto, ljubljeno, Ce je temu

namenjeno.

Pri tem ko si smrt zamisljamo ali jo racionaliziramo, je pomembno, kaj
dojemamo kot dobro ali slabo smrt, saj to lahko v veliki meri pripomore k
sprejemanju smrti. Vendar se lahko vrednotenje dobre in slabe smrti razli-
kuje glede na to, ali nanjo gledamo z vidika umirajoce osebe ali bliznjih, ki
bodo to osebo izgubile. Po mnenju intervjuvanih oseb so bliznji hitre smrti
dojemajo bolj negativno kot smrti, ki so posledice dolgega umiranja, saj bi
v zadnjem primeru lahko umirajoci osebi posvetili ve¢ ¢asa in se na njeno
smrt lahko »pripravili«. Ko intervjuvane osebe razmisljajo o lastni smrti,
pa lahko ugotovimo nasprotno, hitre smrti vrednotijo kot dobre, tiste, ki se
vlecejo in trajajo, pa doZivljajo kot slabe:

{ Jaz bi rada umrla tko, kot je moja prababica, se pravi, do
zadnjega momenta je bla zavestna in pac mentalno v redu, am, tko, ampak pol je pa
zelo hitro, pac, par dni, mislim, ne vem tocno, kaj je bilo, v glavnem, pac, celo telo ji ni
vec funkcioniralo, ker je bla res toliko stara in je pac bila hitra smrt, ni trpela, am /.../ ne
bi umrla tako, da me, ne vem, kakrsnakoli nesreca ali pa najbolj so take, am, sej ne vem,
ja, pac, vse nesrece al pa kej tako nepricakovanega, Ceprav tut bolezen, ki se vlece, je, v
bistvu bom vzela nazaj, nesrece, Ce umrem hitro, razen tega, da predcasno umrem, je pac
sicer zelo Skoda, ampak jaz ne bom Zalovala za sabo, Ce tako gledam iz sebicne strani,
najhujse je, recimo, Ce bi dobila neko bolezen, recimo, kaksnega raka, ko mora$ hodit
na kemoterapijo, se ful, ful matras in na koncu, da ti vseeno ne uspe, da pac vseeno, am,

umres, ja, se mi zdi kar huda, no (Olivija, 19 let, osebni intervju, 2021, 14. september)

{Ce je smrt lahko lepa, je to, da si v trenutku mrtev, hudo je za
tiste, k ostanejo, lepo pa za tistega, ki se je resil, ko je umrl, preprosto, to je moje misljenje

(Elizabeta, 82 let, osebni intervju, 2021, 25. avgust).

{ Rada bi umrla tko, da nisem bolana pa nisem stara, ceprav, po
drugi strani, kar je ful konfliktno s tem, da se hocem postarat, hocem se postarat, hocem
dolgo in polno Zivijenje, ampak hocem, ce bi lahko izbrala svojo smrt, bi izbrala tako, da
se sam enkrat zgodi. Da je sam tako, ne vem, me povozi viak al neki. Pac, tako, sam da
se zgodi. Da ni priprave pa da sem sama, da ni drugih ljudi. A je to cudno? Haha, ja,
zdayj, Ce si predstavljam, zdaj to iz glave govorim, nisem razmisljala o tem, tako da, e

bi si zdaj predstavljala, kako hocem, Ce bi zdaj mogla umret pa bi si predstavijala, kako

51



52

bi hotela zdaj umret, bi hotela nekje sama, hitro umret (I1zabela, 31 let, osebni intervju,

2021, 24. avgust).

Edino stanje, ki so ga vsi, s katerimi sem opravila intervjuje, dojemali kot
grozno in slabo in za katero bi smrt predstavljala odresitev, bi bilo kogni-
tivno popuséanje oz. demenca. Velini oseb se zdi to stanje trpljenje za vse,
tako za osebe, ki so obolele za demenco, kot tudi za njihove bliznje. Smrt bi
jim v teh primerih predstavljala odresitev.

{Sej, tut Ce je neki trpljenja, ampak to, da mas, pa tut, ne vem,
pri velikih boleznih, ne, k se vlecejo, ali pa to, da demenca, ki ful prizadane, to je bila pa
moja druga prababica, res prizadane svoje bliznje /.../ ne vem, tako, no, se mi zdi ena
hujsih nacinov, da gres, ne, sploh na koncu, sploh ne mores vec jest, it na we, nic in, am,
ja, sivveliko breme, ne, tako pa dostojanstvo, mogoce mal, tako ne mores it, a ves (Olivija,

19 let, osebni intervju, 2021, 14. september).

{ Nilahko s tem, s clovekom, ki ma demenco, ni lahko. Najhujse
Jje, da ta bolezen cloveka razcloveci, to je najhujSe (Elizabeta, 82 let, osebni intervju,

2021, 25. avgust).

Vidimo lahko, da ti razmisleki o dobri oziroma slabi smrti vsebujejo logiko
ekonomskega racionalizma (Ule, 2009), pri kateri primerjamo koristi in
stroske, da bi se odlocili o najbolj$em nacinu umiranja (kot tudi o tem, ali
je zivljenje vredno ohraniti ali prekiniti, ve¢ o tem v poglavju Odloc¢anje o
Zivljenju in smrti v liminalnosti procesa smrti, str. 81-97). Na primer, hi-
pna smrt je intervjuvanim osebam veljala za optimalno smrt za umirajoco
osebo; povezana je s kar najmanj osebnimi strogki in odpravlja moznost
trpljenja pred smrtjo, Ceprav se zdi, da je tak§na smrt za tej osebi bliznje
najbolj mucna. Dolgo in podasno umiranje (npr. demenca, terminalni rak)
so zaznavali kot najbolj obremenjujoce za umirajocega in za pomembne,
bliznje druge ter ga oznadili kot enega najslabsih moznih scenarijev smrti.
Vse intervjuvane osebe so se strinjale, da je najmanj obremenjujoca smrt v
starosti, ko oseba ostane aktivna ali samostojna vse do konca, nato pa hitro
umre, po moznosti v spanju, najteZja pa tista, ko si do konca popolnoma
odvisen od drugih. To je posledica druzbenega okolja sodobnih druzb, ki
poveli¢uje racionalnost, zdravje, krepost, mladost, avtonomnost, v njem pa
ni prostora za stare, bolne in umirajoce.



Medicinski vidiki
smrti







Tako kot vsi Zivi organizmi si tudi ljudje prizadevamo preZiveti, kar v nas
vzbuja Zeljo, da bi se izognili smrti in da bi ¢im dlje Ziveli. Razvoj medicine
je omogocil podalj$anje Zivljenja. Medicinska znanost je zacela smrt sis-
temati¢no in udinkovito izkljucevati iz Zivljenja ljudi. Ti so lahko to videli
na lastne odi, saj so na primer nekatera bolezenska stanja, ki so bila prej
usodna, postala ozdravljiva. Zato so v primeru bolezni ali poskodbe svoja
Zivljenja pripravljeni prepustiti rokam zdravstvenih delavcev, saj pricakuje-
jo, da jih bodo ti z zdravljenjem reéili in jim s tem podalj$ali Zivljenje. To
pomeni, da se je v 20. stoletju smrt zacelo pojmovati v okviru bolezni in
njenega obvladovanja, pri ¢emer je smrt posledica neuspe$nega obvladova-
nja bolezni (Bradbury, 1999).

BIOMEDICINSKE KONCEPTUALIZACIJE SMRTI

Podrocje medicinske znanosti se je razcvetelo in vzpostavilo lastne
koncepte, povezane z Zivljenjem in smrtjo, in sicer na podlagi dokazov,
zbranih z dolgoletno prakso in raziskavami. Smrt, ki so jo prej razlagali
s pomodjo misti¢nih ali verskih pripovedi, so zaceli z razvojem medicine
opredeljevati bolj tehni¢no, na podlagi jasnih in preverljivih fiziologkih
kriterijev (Jacobe, 2015). Med prvimi je bil opredeljen koncept srcne smrti,
in sicer kot prenehanje delovanja kardiovaskularnega in plju¢nega siste-
ma (kardiorespiratornega sistema), vendar je razvoj novih biomedicin-
skih tehnik ustreznost te opredelitve kmalu postavil pod vprasaj. Ze sredi
17. stoletja, ko je angleski zdravnik William Harvey priSel do prelomnega
odkritja sistema krvnega obtoka, je postalo jasno, da je funkcija srca ¢r-
panje krvi za ohranjanje Zivljenja organizma. Sredi 18. stoletja je bilo Ze

55



56

znano, da je sr¢ni zastoj v dolocenih okolis¢inah mogoce premagati; pari-
$ka akademija znanosti je na primer leta 1740 priporocala, da utopljenca
ozivljamo z umetnim dihanjem usta na usta (Abhilash in Namboodiri,
2014). Sredi 19. stoletja so znanstveniki dokazali, da lahko z dovajanjem
elektri¢nega toka vplivamo na bitje srca (prav tam). Konec 19. stoletja je
britanski znanstvenik John Alexander MacWilliam odkril, da je srce, pre-
den dejansko zastane, v stanju ventrikularne fibrilacije, pri kateri sr¢ni
prekati migetajo, namesto da bi normalno ¢rpali. Ugotovil je tudi, da je
mogoce migetajoce srce z notranjo masazo vrniti v normalen ritem (prav
tam). Razvoj tehnike kardiopulmonalnega obvoda v ;0. letih 20. stoletja
je omogocil umetno ustavitev in ponovni zagon srca in dihanja, zato so
tradicionalno opredelitev sr¢ne smrti dopolnili s tem, da gre pri njej za
nepovratno stanje (Howard et al., 2012).

Na podlagi tovrstnih odkritij sta se v zdravstveni stroki po svetu razvili dve
smeri razmisljanja: centralisticna in decentralisti¢na (Lock, 2002, str. 73).
Centralisti trenutek smrti opredeljujejo kot nepovratno prenehanje delo-
vanja dolocenega organa. Ko dolocen organ preneha delovati, to enacijo s
smrtjo osebe (Lock, 2002). Ve¢ stoletij so srce obicajno razumeli kot organ,
ki upravlja ¢lovesko Zivljenje in vse njegove funkcije. Danes centralisti Zi-
vljenjske funkcije pogosteje umescajo v mozgane kot pa v srce (Lock, 2002,
str. 73). Centralisti smrt dojemajo kot biologki dogodek, kar pomeni, da jo
povezujejo z natan¢nim krajem in ¢asom njene pojavitve ter z ustreznim
biologkim vzrokom. Za centraliste ni nobenih sporov ali nejasnosti glede
tega, kaj je smrt; gre za dogodek, ki pretrga Zivljenje (Howarth in Leamen,
2001). Kot je pojasnila Karen Gervais (19806, str. 4, v Lock, 2002, str. 73),
centralisticno pojmovanje predpostavlja, da je en trenutek v bioloskem
procesu razpadanja organizma veliko pomembnej$i od kot katerega koli
drugega.

Vendar pa so se z nadaljnjimi raziskavami delovanja srca pojavila $tevilna
vprasanja v zvezi z diagnozo sréne odpovedi, recimo: »Koliko casa po tem,
ko srce preneha biti, se krvni obtok ,nepovratno’ ustavi?« ali » Kako dolgo mora
zdravnik cakati, da se preprica, da ne bo prislo ali, Se pomembneje, da ne more
priti do samodejne oZivitve (ko bi srce samo od sebe spet zacelo biti) ?« (Jacobe,
2015, str. 575). MozZno resitev vprasanja, kako resiti konceptualne in prak-
ticne tezave pri ugotavljanju smrti, so mnogi videli v spremembi definicije
smrti. Pojavil se je predlog, da bi uvedli izraz klinicha smrt, s katerim so
zdravniki oznacevali stanja, pri katerih obvelja eden od osnovnih kriterijev



za dolocitev smrti, vendar to ne preprecuje poskusov ozivljanja (Howarth in
Leamen, 2001). Tak$no stanje navadno nastopi, ko se ustavi delovanje srca,
na primer zaradi sr¢nega infarkta, prizadevanja za ponovno vzpostavitev
tega delovanja pa lahko privedejo do uspe$nega ozivljanja. Ta ideja zadasne
ali reverzibilne oz. povratne smrti se je zdela sama po sebi protislovna,
saj je sprozila vprasanje, kako je lahko ¢lovek hkrati mrtev in ne mrtev.
Velina zahodnih zdravstvenih strokovnjakov tega koncepta ni sprejela, saj
so poudarjali, da je smrt po definiciji vedno dokon¢na in nepovratna, zato
izraz klini¢na smrt ni bil nikoli pravno priznan (Pernick, 1999), v javnosti
pa je povzrodil tudi zmedo. Ljudje ta pojem $e vedno napacno razumejo, saj
ga enacijo z definicijo moZganske smrti. Kljub temu pa je ta izraz odlo¢ilno
vplival na to, da je neodzivnost na ozivljanje postala kljucen kriterij za dia-
gnosticiranje smrti (Pernick, 1999, str. 6), hkrati je pomembno spodbudil
intenzivnej$e poskuse ponovnega razmisleka o opredelitvi smrti (Howarth
in Leamen, 2001).

Kot odgovor na ta vprasanja se je v 18. in 19. stoletju razvila filozofija,
nasprotna centralisti¢ni — decentralisticni pogled na smrt. Kot je razvidno
iz samega poimenovanja, decentralisti smrti ne pripisujejo prenehanju
delovanja dolodenega organa, temve¢ zagovarjajo stalis¢e, da so vitalne
Zivljenjske funkcije razporejene po celotnem telesu (Lock, 2002). Osredo-
todajo se na dejstvo, da razli¢ni deli telesa prenehajo delovati ob razli¢cnem
Casu (prav tam). Decentralisti smrt dojemajo kot biologki proces, tj. kot po-
sledico postopne zaustavitve vseh telesnih funkcij. To¢nega ¢asa, v katerem
nastopi smrt osebe, ni mogoc¢e omejiti na en sam trenutek. Za decentraliste
je bolj uporabna $irSa biomedicinska opredelitev smrti kot prenehanja vseh
biologkih funkcij, ki vzdrzujejo Zivi organizem.

Polemike glede diagnosticiranja smrti so se $e okrepile z razvojem me-
dicinske tehnologije ohranjanja Zivljenja. Inovacije, kot sta mehanska
ventilacija in presaditev organov, so omajale gotovost glede dolocitve ¢asa
smrti in medicinskih kriterijev za njeno ugotavljanje (Rizzo in Yonder,

1973; Pernick, 1999; Jacobe, 2015).
DEFINIRANJE MOZGANSKE
POMEN TEHNOLOSKEGA MEDICINSKEGA NAPREDKA

Mehanska ventilacija je tehnologija za ohranjanje Zivljenja bolnikov z aku-
tno dihalno odpovedjo (Slutsky, 2015), ki je lahko posledica hude poskodbe

SMRTI

57



58

mozganov. Zametki mehanskih ventilatorjev segajo v 18. stoletje, vendar so
te naprave $ele v 50. letih prejénjega stoletja omogocile zdravstveno oskrbo
z dolgotrajno ventilacijo (Kacmarek, 2011). Zahvaljujo¢ sistemu za ohra-
njanje zivljenja, ki lahko podalj$a delovanje dihanja in drugih Zivljenjsko
pomembnih funkcij pri osebah, katerih telo tega ne zmore ve¢ samo, je
bilo mogoce odloziti ali celo zdraviti §tevilna zdravstvena stanja, ki so bila v
preteklosti usodna, in se izogniti smrti (Lock, 2002). Ta nova realnost teh-
nologij za vzdrZevanje Zivljenja je privedla do pojavitve novih zdravstvenih
stanj, ki so bila pred tem neznana, in stoletja staro razumevanje smrti kot
prenehanja bitja srca in dihanja $e bolj postavila pod vprasaj.

Eno takih zdravstvenih stanj je danes znano kot koma. Koma je prehodno
zdravstveno stanje, pri katerem je delovanje moZganov moc¢no okrnjeno
zaradi poskodbe, anoksije ali toksinov (npr. diabeti¢na ali jetrna koma)
(Siminoff et al., 2004). Komatozni bolniki se ne odzivajo, njihove oéi pa
so v tem prehodnem stanju zaprte. Pacient v komi je v liminalnem stanju,
saj je izid kome negotov. Ce se delovanje mozganov obnovi, se lahko oseba
prebudi iz kome. Ce se mozganske funkcije ne obnovijo, lahko pri bolniku
pride do trajnejsih nevrologkih stanj, kot je na primer trajno vegetativno
stanje (prav tam).

Trajno vegetativno stanje nastopi ob poskodbi mozganske hemisfere, v kateri
se nahaja vecina ¢lovekovih sposobnosti zavedanja in kognicije, zato se to
stanje imenuje tudi trajna nezavest (Bernat, 1992; Siminoff et al., 2004).
Bolniki v trajnem vegetativhem stanju imajo neposkodovano mozgansko
deblo in lahko dihajo brez mehanske pomodi. Tudi njihovo srce $e vedno
bije in potrebnih je ve¢ mesecev opazovanja, da bi ugotovili, ali so ti bolniki
zavest izgubili trajno oziroma nepovratno, saj se ob¢asno zgodi, da so nji-
hove o¢i odprte in se zdijo »budni«. Bolniki ob ustrezni zdravstveni oskrbi
v trajnem vegetativnem stanju lahko ostanejo vec desetletij (Siminoff et al.,
2004). Druzine teh bolnikov lahko zahtevajo odtegnitev oskrbe za ohra-
njanje zivljenja, da bi bliZnjo osebo lahko pokopali, tako da bo ta pocivala
v miru in bi se lahko zacel proces Zalovanja. Nekateri pa tak§no odlocitev
razumejo kot uboj bolnika in ji zato nasprotujejo (Singer, 2004). Taksna
nasprotujoca si stali§¢a so razumljiva, saj je trajno vegetativno stanje tipi¢en
primer liminalnosti, ki zadeva telo osebe, ki se ne bo nikoli ve¢ zavedala,
vendar zaradi oskrbe za ohranjanje Zivljenja tudi ne bo umrla, kar pomeni,
da ostaja v neopredeljenem stanju. Za Zive je to neznano, vmesno stanje

njihove ljubljene osebe lahko zelo stresno, celo mucno, in lahko povzroci



veliko bolecino, ki je ni mogoce odpraviti, dokler ni potrjena Realna smrt.
Inovacije, ki omogocajo ohranjanje Zivljenja, v procesu smrti povzrocajo
onesnaZenje, saj ljudje ne morejo odpraviti liminalnosti, dokler oseba

ostaja v tak§nem negotovosti polnem in nevarnem stanju.

Ta nevrolo$ka stanja so sprozila klju¢na konceptualna vprasanja o naravi
zivljenja takrat, ko telo izgubi sleherno Zivljenjsko aktivnost, in tudi prak-
ti¢no klini¢no vprasanje, kdaj sme zdravnik prenehati ozivljati bolnika oz.
ohranjati njegovo Zivljenje (Pernick, 1999). Pomemben premik pri iskanju
odgovorov na ta vprasanja je v 50. letih prejénjega stoletja naredila skupina
francoskih nevrologov, ko je opazovala §tevilne bolnike, ki so bili popol-
noma neodzivni in so kljub ventilaciji umrli. To stanje, imenovano tudi
nepovratna koma ali stanje onkraj kome, so poimenovali z izrazom coma
depassé (Jacobe, 2015). Ravno na podlagi tega stanja so se pojavile zamisli o
ugotavljanju smrti po nevrologkih kriterijih. Razlogov za tak§no odlo¢itev
je bilo ve¢, eden od njih je bil tudi ekonomski: dolgotrajno ohranjanje
Zivljenja bolnikov je bilo drago in potratno, saj so zasedali bolni$ni¢ne
zmogljivosti, ki bi jih lahko bolje uporabili za zdravljenje drugih bolnikov
(Singer, 2004). Drug razlog je bil psiholoski, svojcem je bilo tezko, ko so
ljubljeno osebo videli v tako odvisnem, neodzivnem stanju, pri ¢emer niso
mogli v celoti doZiveti procesa Zalovanja (prav tam), saj niso mogli preiti
na raven Simbolne smrti. Ne nazadnje pa je bil eden od razlogov, in to ne
zanemarljiv, razvoj transplantacijske medicine, ki se je vse bolj uveljavljala
kot postopek resevanja Zivljenja bolnikov z odpovedjo organov (prav tam).

VLOGA TRANSPLANTACIJSKE MEDICINE
Zacetki sodobne presaditve organov segajo v 18. stoletje, ko je John Hunter,
danes znan kot oce eksperimentalne kirurgije, izvedel $tevilne poskuse
presaditve, ve¢inoma na Zivalih (Howard et al., 2012). Pozneje, na zacetku
20. stoletja, je Alexis Carrel, ki je danes znan kot utemeljitelj sodobne tran-
splantacijske in zilne kirurgije, opravil §tevilne poskusne presaditve ledvic
na mackah. Dr. Harold Neuhof je leta 1923 napisal knjigo o presaditvi raz-
licnih tkiv iz jagnjeta ali prasica v ¢loveka. Na zacetku je vecina presajenih

tkiv in organov izvirala iz zivali, kot so koze, jagnjeta, prasici in celo opice.

Prvo znano presaditev s ¢loveka na ¢loveka je leta 1936 opravil ruski kirurg
dr. Jurij Voronoj (Howard et al., 2012). Voronoj je presadil ledvico osebe, ki
je bila mrtva Sest ur, da bi re$il Zivljenje mladi Zenski z akutno odpovedjo
tega organa, do katere je prislo zaradi zastrupitve z Zivim srebrom. Vendar

59



60

se krvni skupini darovalca in prejemnice nista ujemali, zato ledvica ni
zalela delovati in je prejemnica je po dveh dneh umrla. Leta 1947 je dr.
David Hume ledvico mrtvega darovalca poskusil presaditi v bolnico, ki so
ji po porodu odpovedale ledvice (prav tam). Presajena ledvica je delovala,
dokler si bolnic¢ine lastne ledvice niso opomogle. Med letoma 1951 in 1953
je Hume s svojo ekipo kirurgov presadil devet ledvic darovalcev po sréni
smrti. Presajeni organi pri prejemnikih niso dolgo delovali. Bolj uspe$na
je bila presaditev Zive ledvice, leta 1954 jo je prvi izvedel dr. Joseph Murray,
ki je presadil ledvico med bratoma enojaj¢nima dvoj¢koma (prav tam). Leta
1962 je opravil prvo uspesno presaditev ledvice umrlega darovalca.

Kljub zgodnjim teZavam in neuspelim presaditvam organov, ki so povzro-
c¢ile smrt prejemnikov, so si kirurgi in zdravniki nadalje prizadevali na
tem podro¢ju (Howard et al., 2012). Uspe$nost presaditev se je povecala z
razvojem imunosupresivnih zdravil, ki so zmanjsala tveganje za zavrnitev
organa pri prejemniku. Zaradi uspe$nosti presaditev ledvic so kirurge
spodbujali k poskusom presaditve drugih organov. Prvo presaditev jeter
je leta 1963 opravil Thomas Starzl. Istega leta je James Hardy opravil prvo
presaditev plju¢. Leta 1966 je Richard Lillehei opravil prvo presaditev
trebusne slinavke, leto pozneje, leta 1967, pa je Christiaan Barnard v JuZni
Afriki opravil znamenito prvo uspes$no presaditev srca (prav tam).

Transplantacijski kirurgi so Ze zgodaj spoznali, da organi, pridobljeni od
Zivih darovalcev, delujejo veliko bolje kot organi darovalcev, ki so bili po
prenehanju bitja srca razglaseni za mrtve (Howard et al., 2012). Organi,
pridobljeni od umrlih darovalcev, so bili problemati¢ni, saj jih je telo pre-
jemnika najpogosteje zavrnilo, kar je povzrocilo njegovo smrt. Vzroki za
to so bili zelo jasni: v procesu umiranja pride do poskodb organov zaradi
hipotenzije oz. nizkega krvnega tlaka in anoksije oz. pomanjkanja kisika,
kar povzro¢i ishemic¢ne poskodbe organov; ta proces se po smrti osebe e
pospesi (prav tam). Organi izgubijo sposobnost delovanja in moznost za
uspesno presaditev se bistveno zmanj$a. Medtem ko je ledvice mogoce pri-
dobiti od Zivega darovalca, pa to seveda ni mogoce pri drugih organih, kot
so srce, pljuca, celotna jetra, ¢revesje in trebus$na slinavka. Umrli darovalci
so bili tako klju¢nega pomena za to, da se je presaditev organov razvila v
uspes$no standardiziran nacin zdravljenja odpovedi organov. Da bi zago-
tovili najbolj$e mozZnosti za uspe$no presaditev in dolgorocno preZivetje
presajenega organa pri prejemniku, bi bilo treba organe pridobiti takrat,
ko bi srce darovalca $e vedno delovalo. Vendar se je to, da bi imeli umrlega



darovalca s $e vedno delujo¢im srcem, zaradi pravila umrlega darovalca
zdelo nemogoce.

Da bi se izognili morebitni zlorabi neodzivnih bolnikov, ki so delezni
oskrbe za ohranjanje Zivljenja, je bilo oblikovano pravilo umrlega darovalca,
pomembna neformalna norma, ki $e danes ureja prakso darovanja organov
po smrti (Nair-Collins et al., 2014). Pravilo umrlega darovalca doloca, da,
prvi¢, pacient lahko postane darovalec organov $ele, ko je njegova ali njena
smrt uradno potrjena, in, drugi¢, da odvzem organov nikakor ne sme
povzroditi smrti darovalca. To pomeni, da osebi ni mogoce odvzeti organov,
dokler ni razglagena za mrtvo v skladu z uveljavljenimi medicinskimi
kriteriji. Namen pravila umrlega darovalca je bil okrepiti zaupanje javnosti
v sistem presaditve organov, saj naj bi potencialnim darovalcem in njiho-
vim bliznjim zagotovil, da organi ne bodo odvzeti pred dejansko smrtjo
osebe. To lahko ublaZi morebitni strah pred prezgodnjo smrtjo, ki utegne
biti ovira za darovanje organov po smrti. To pravilo poleg tega opredeljuje
odgovornost zdravnikov in kirurgov, ki morajo zagotoviti, da odstranitev
organa ni povzrocila pacientove smrti. In kar je morda najpomembnejse, to
pravilo utrjuje temeljno medicinsko nacelo — ne $koduj bolniku (Dutchen,
brez datuma).

OPREDELITEV MOZGANSKE SMRTI
Da bi si sploh lahko zamislili smrt na podlagi nevroloskih kriterijev ali smrt
mozganov, se je moralo zgoditi nekaj, kar je presegalo napredek medicine:
priti je moralo do velikega zasuka paradigme. Idejo, da je ¢lovekova oseb-
nost vpeta v duso, ki prebiva v telesu do njegovega fizicnega propada, je
moral spodbiti alternativni pogled, po katerem zavest in s tem osebnost

prebivata v cloveskem umu oziroma mozganih.

Podlago za tak$en paradigmatski zasuk je postavil Ze Descartes v svojem
temeljnem delu Meditacije (2004/1641) v 17. stoletju. Descartes je izpod-
bijal starodavno paradigmo, po kateri sta telo in dusa loceni entiteti, pri
Cemer je telo materialni, smrtni del, dusa pa duhovni, nesmrtni del (Hudej,
2013). Ceprav je ohranil pojma nematerialne, ve¢ne duse in materialnega
telesa kot ontolosko razli¢nih pojavov, je trdil, da sta povezana in v vzro¢ni
interakciji. V svojih filozofskih prizadevanjih je iskal to povezavo in nazad-
nje predlagal, da je most med dus$o in telesom majhna Zleza v moZganih,
tj. epifiza. Descartes je bil prvi, ki je to, kar naj bi dolocalo osebnost, umestil

vV mozgane.

61



62

Nato je s procesoma racionalizacije in sekularizacije iz znanstvenih preu-
Cevanj vzniknila popolnoma nova alternativna paradigma, ki je dokon¢no
ovrgla idejo o telesu in dusi kot loCenih entitetah (Hudej, 2013). Razli¢ni
znanstveniki, med njimi biologi, genetiki, nevrologi in strokovnjaki, ki so
preucevali celice in ¢loveski genom, so nasli dokaze, ki so nasprotovali ve¢
stoletij stari paradigmi. Znanstvena dognanja so vztrajno kazala, da je ¢lo-
vek »kompleksen organizem, sestavljen iz stalnih interakcij med celicami, Zivci,
mozgani in drugimi deli organizma« (prav tam, str. 626). Ko so znanstveniki
zaceli preucevati ¢loveske moZgane, so odkrili, da je nevronska mreZa tista,
ki omogoca clovesko zaznavanje, custva, oblutke, misli, zavedanje in zau-
panje. Ta mreZa ima izrazito specializirano modularno obliko, ki zagotavlja
vzporedno delovanje ve¢ delov mozganov (prav tam). Znanstveniki so se
strinjali, da je ta nevronska mreza tista, ki iz nas naredi ¢loveka, osebo,
ne pa neka neoprijemljiva, ve¢na in nesmrtna entiteta, ki prebiva v nagem
telesu. Ta zasuk paradigme je zavest opredelil kot nekaj, kar ima sedeZ v
mozganih, in mozgane postavil kot klju¢ne za vodenje ¢lovekovega Zivlje-
nja, za kar je prej veljalo srce. To je utrlo pot novi legalni opredelitvi smrti,
ki temelji na delovanju mozganov, tj. na mozganski smrti. S tehnoloskim
napredkom na podroc¢ju spremljanja elektricne aktivnosti mozganov je
mozganska smrt postala verodostojen koncept, ki je nato sprozil razpravo
o redefiniciji smrti.

Razli¢ni nevrologi so se zavzemali, da bi smrt razglasili na podlagi nevro-
logkih kriterijev, tako da bi bili bolniki v nepovratni komi razglaseni za
mrtve, $e preden bi prislo do prenehanja bitja srca, ki poskoduje organe,
in da pri prizadevanjih za uveljavitev presaditve organov kot medicinske-
ga zdravljenja za reSevanje Zivljenja ne bi bilo kr§eno pravilo, da mora
biti darovalec mrtev. Teh pozivov se sprva ni jemalo resno ali pa so jih
zaradi eti¢nih in pravnih pomislekov ter moZne negativne publicitete
celo odlo¢no zavradali (Singer, 2004). Resnej$i premiki v smeri nove
definicije smrti so se zaceli leta 1966 z Guyem Alexandrom, ta je opravil
presaditve organov darovalcev, katerih stanje bi po dana$njih kriterijih
ustrezalo definiciji moZganske smrti, in v tej zvezi predlagal klini¢ni
kriterij mozganske smrti (Howard et al., 2012). Alexandrov predlog so
medicinski strokovnjaki povsod po svetu zavrnili, dokler ni bila leta 1967
izvedena prva presaditev srca, ki je medicinsko stroko prisilila, da je po-
novno pretehtala medicinsko opredelitev smrti in razmislila o njeni rede-
finiciji na podlagi nevrologkih kriterijev (Howard et al., 2012). Leta 1968
so na harvardski medicinski fakulteti ustanovili t. i. Ad Hoc Committee,



katerega edina naloga je bila opredeliti novo vrsto smrti — mozgansko
smrt. Clani tega odbora, med katerimi so bili §tevilni zdravniki, pravnik,
zgodovinar in teolog, so morali opredeliti nespremenljivo stanje, v kate-
rem mozgani ne delujejo ve¢, medtem ko drugi organi $e vedno delujejo
(Singer, 2004).

Odboru je predsedoval anesteziolog Henry K. Beecher, ¢igar prizadevanja,
da bi za diagnosticiranje smrti dolodili kriterij delovanja moZganov, so
izhajala prej iz reSevanja prakti¢nih problemov, povezanih z novimi tehno-
logijami, zlasti s presaditvijo organov in respiratorji, kot pa iz odpravljanja
konceptualnih nejasnosti glede pomena smrti (Pernick, 1999). Ceprav je
nihal med tem, ali naj bi se s tem, da bi zavest predstavljala konceptualni
temelj kriterijev za diagnosticiranje mozganske smrti, strinjal ali ne, saj sta
po njegovem zavest in fiziolo§ka integracija predstavljala dva razli¢na po-
mena Zivljenja in smrti, se je nazadnje pri teoreti¢ni utemeljitvi diagnostic-
nega kriterija mozganske smrti odlodil za pragmati¢no uporabnost (prav
tam). Pri tem je bil v ospredju predvsem problem, kdaj prekiniti nekoristno
zdravljenje, s ¢imer bi standardizirali odlocitve, ki so jih zdravniki osebno
Ze morali sprejemati (prav tam). Ve¢ opazovalcev je namre¢ ugotovilo, da
so harvardska merila preprosto formalizirala ad hoc postopke, ki so jih
Stevilni zdravniki Ze uporabljali, ko so se vsak zase odlocali o prekinitvi
zdravljenja. V medicinskem ¢lanku iz leta 1977 je bilo na primer zapisano,
da so v petdesetih letih prej$njega stoletja strokovnjaki za oZivljanje s
testi mozganskih funkcij izbirali bolnike, ki jih ne bodo poskusali ozivljati
(Pernick, 1999, str. 10). Tako sona koncu sprejeli naslednjo opredelitev
mozganske smrti, po kateri se $e vedno ravnajo po vsem svetu: dokonc¢no
in nepovratno prenehanje delovanja mozganov, vklju¢no z mozganskim
deblom. Po Beecherjevem mnenju ta opredelitev ni bila bistveno druga¢na
od konvencionalne opredelitve sréne smrti, saj so po njegovem mnenju
kriteriji delovanja srca in plju¢ vedno sluZili kot kazalnik bliZzajoce se smrti

moZzganov (prav tam).

Beecher je poleg tega v javnosti zavzeto promoviral darovanje organov po
smrti in se pri tem skliceval na kriterij mozganske smrti, s katerim je branil
celotno medicinsko stroko pred splo$nimi predstavami, da so transplanta-
cijski kirurgi morilci, ki kradejo organe (Pernick, 1999, str. 9). Vendar so
zakonodajo v zvezi z mozgansko smrtjo, kot jo je predlagal omenjeni odbor,
priceli hitreje in intenzivneje sprejemati Sele, ko so v zacetku leta 1970
koncept mozganske smrti zaceli predstavljati kot nacin, s katerim bolnike

63



64

za§(itimo pred nekoristnimi in brez¢utnimi medicinskimi posegi ter jim

omogoc¢imo dostojanstveno smrt (Pernick, 1999).

Leta 1970 je Kansas postal prva ameri$ka zvezna drzava, ki je sprejela
zakon o moZganski smrti, Finska pa je bila leta 1972 prva drZava, ki je kon-
cept mozganske smrti uzakonila na nacionalni ravni. V ZDA je leta 1975
Amerigska odvetni$ka zbornica (American Bar Association) mozgansko
smrt potrdila kot pravni in medicinski termin. Nato so ta koncept leta 1978
zapisali v zveznem zakonu, naslovljenem kot Uniform Death Act. Koncept
mozganske smrti so po svetu postopoma sprejeli kot opredelitev pravne
in medicinske smrti, vzpostavili so tudi nacionalne smernice za njeno

diagnosticiranje.

V Sloveniji je prvi nacionalni zakon o presaditvi organov v primeru moz-
ganske smrti zacel veljati leta 1985 (ko je bila Slovenija e del Jugoslavije)
po zaslugi prizadevanj prof. Ludvika Ravnika skupaj z nefrologom prof.
Jozetom Drinovcem, prim. Jasno Voncino in anesteziologinjo prof. Matejo
Bohinjec (Avsec, 2019, str. 123), leta 1986 pa so sprejeli $e Pravilnik o
ugotavljanju mozganske smrti. Ta pravna instrumenta sta omogocila daro-
vanje organov po smrti v Sloveniji (Lusicky in Avsec, 2019). Istega leta so
v Ljubljani opravili prvo presaditev ledvice moZgansko mrtvega darovalca
(Avsec, 2019, str. 123). Z zakonsko implementacijo opredelitve mozganske
smrti se je povecalo $tevilo umrlih darovalcey, izboljsala kakovost pridoblje-
nih organov, posledi¢no pa povecala tudi stopnja preZivetja prejemnikov in
izboljsala kakovost njihovega Zivljenja.

Opredelitev mozganske smrti ni povzrocila preobrata le v transplantacijski
medicini, temvec tudi v razmi$ljanju o tem, kaj smrt in Zivljenje sta, kdaj
se Zivljenje konca in kdaj imamo pravico prekiniti zdravljenje, da bi se
Zivljenje, ki ni ve resni¢no Zivo, koncalo (Singer, 2004). Kot je ugotovil
Singer, je do redefinicije smrti presenetljivo prislo skoraj brez naspro-
tovanja razli¢nih javnosti, ¢eprav je bila prelomne narave. To velja celo
za Katolisko cerkev, katere nasprotovanje bi bilo pri¢akovano, saj je nova
opredelitev smrti postavila pod vprasaj njeno osrednjo, vecstoletno dogmo
(prav tam). Zgodilo se je ravno nasprotno; koncept mozganske smrti je
podprla tudi Katoligka cerkev (prav tam). Papez Pij XII. je v nagovoru na
mednarodnem kongresu anesteziologov leta 1957 dejal, da je zdravnikova
naloga, da diagnosticira bolnikovo smrt, vendar le, ¢e ni dvoma, da je prislo
do locitve duse od telesa. Da opredelitev moZganske smrti ni naletela na



nasprotovanje in proteste Katoliske cerkve in skupin aktivistov, ki se zavze-
majo za svetost Zivljenja, je mogoce povezati z dejstvom, da bi opredelitev
mozganske smrti kot nevrologke smrti lahko naredila konec razpravam na
temo evtanazije, ki so se sprozale vse od uvedbe mehanskih ventilatorjev za

umetno ohranjanje Zivljenja (prav tam).

Ceprav so bile smernice za diagnozo mozganske smrti dolocene, odlociteyv,
kdaj naj zdravstveno osebje pacienta za¢ne obravnavati kot potencialnega
darovalca, in ne ve¢ kot bolnika, ter sproZi postopke za diagnosticiranje
mozganske smrti, $e zdale¢ ni najlazja. Zdravstvena oskrba v teh dveh
primerih se namre¢ lahko razlikuje. Zdravljenje, ki skusa resiti zivljenje,
lahko vkljucuje tudi dolo¢ene medicinske posege, ki so za organe $kodljivi,
kar pomeni, da ni nujno, da bodo pozneje primerni za darovanje. Zato mo-
rajo zdravniki, ko posumijo, da je pacient morda mozgansko mrtev, oceniti,
ali naj zdravljenje, ki bi ga sicer uporabili, da bi mu resili Zivljenje, opustijo,
da bi tako ohranili organe za morebitno darovanje. Taksne odlocitve so zelo
tezke, zlasti zato, ker so zdravniki in zdravstveno osebje vedno usmerjeni k
temu, da si do zadnjega prizadevajo resiti Zivljenje.

Singer (2004) opozarja na arbitrarnost kriterija moZganske smrti in navaja,
da se tudi po izpolnitvi formalnega kriterija delovanje hipofize (ki izlo¢a
hormone v krvni obtok) v mozganih pogosto nadaljuje $e nekaj ¢asa po ugo-
tovljeni smrti. Singer (prav tam) zato zavzame zelo radikalno stali§ce in trdi,
da so moZgansko mrtve osebe v trenutku, ko diagnosticirajo njihovo smrt,
Se vedno Zive, vendar v zahodni druZbi, namesto da bi se soocili s kruto
resnico, da vsa Zivljenja v njej niso enakovredna, zlasti tista v propadlem in
brezupnem stanju, raje uporabljamo umetne, prirejene ali lazne opredelitve
smrti, da bi lahko njihove organe uporabili za presaditev. Druzba to spreje-
ma pod pretvezo, da re$uje Zivljenja, hkrati pa si zatiska o¢i pred dejstvom,
da vsi njeni ¢lani niso obravnavani enako in da so nekatera Zivljenja vredna
ve¢ od drugih. Ceprav se zdi, da si zahodne druzbe z demokrati¢nimi
strukturami in institucijami prizadevajo za vedjo enakost Zivljenj ljudi in
za njihovo enakovrednost, je to v resnici v navzkrizju z druzbeno-kulturni-
mi vrednotami, ki jih te druzbe poudarjajo v druzbenem Zivljenju, kot so
produktivnost, mladost, uspeh, bogastvo, zdravje itd. Te vrednote krepijo
idejo, da vsa Zivljenja niso enakovredna, in vsi, ki jih ne morejo udejanjiti
ali pa odstopajo od te norme, so potisnjeni na stran, vklju¢no z umrlimi.
Vseeno pa je to tudi kontekst, v katerem je postopek presajanja organov
lahko napredoval in pripeljal do u¢inkovitejSega zdravljenja.

65



66

TEZAVE PRI PREPOZNAVAN]JU ZACETKA UMIRANJA

V sodobnih druzbah, v katerih napredek medicine zdravnikom omogoca
zdravljenje $tevilnih Zivljenjsko nevarnih stanj, kar uéinkovito podaljsuje
Zivljenje ljudi, dejstvo, da se ne da storiti nicesar ve¢ in da osebo oznacimo
kot umirajoco, pa se $teje za poraz, je prepoznavanje zacetka umiranja vse
tezje (Bradbury, 1999; Kellehear, 2007). V §tevilnih primerih imajo ljudje,
ki so vpleteni v proces umiranja, lahko nasprotujoca si stali§¢a, kar utegne
ovirati proces umiranja in smrti, zlasti ¢e vsi nimajo enakih predstav o tem,
kako naj oseba umre, ali ¢e se ne morejo strinjati, da je prislo do Realne
smrti. Kako vsi vpleteni obravnavajo proces umiranja, je v veliki meri odvis-
no od klini¢ne realnosti, ki jo oblikujejo odnosi med zdravstvenimi delavci,
bolniki in njihovimi druZinami, kot jih doloc¢a kulturni kontekst (Kleinman
et al., 2006). Kleinman in drugi (20006, str. 144-145) pojasnjujejo, da so
»interakcije med bolnikom in zdravnikom transakcije med razlagalnimi
modeli, transakcije, ki pogosto vkljucujejo velika razhajanja v kognitivnih
vsebinah in terapevtskih vrednotah, pri¢akovanjih in ciljih. Ta razhajanja
med pogledi bolnika in zdravnika mocno vplivajo na potek klini¢ne obrav-
nave in vodijo v neustrezno ali slabo oskrbo«.

Dolocanje zacetne tocke umiranja je torej tezavno in kulturno pogojeno
(Bradbury, 1999). Inovacije v medicinski znanosti lahko to $e dodatno
oteZijo, saj napredek medicine zdravnikom omogoca, da zdravijo stanja,
ki bi bila v preteklosti zagotovo usodna. Ves ¢as obstaja moznost, da bodo
medicinski strokovnjaki nekega dne nasli nacin, kako pozdraviti sicer ne-
ozdravljivo bolezen, in tako omogodili preZivetje tistim, ki so za njo zboleli,
ali jim podaljsali Zivljenje. Ko danes ljudem diagnosticirajo terminalno
bolezen, na primer raka, obstaja ve¢ moznih scenarijev izida. Ce je rak
odkrit zgodaj, ga je mogoce zdraviti, kar pomeni, da je bolnik spet »zdrav«
in Zivi s kroni¢no boleznijo; lahko gre za neozdravljivo vrsto raka, vendar pa
obolela oseba z njo zivi $e vec let in se s simptomi spopada do smrti; lahko
pa je rak zelo invaziven in zelo hitro povzrodi smrt. Prepoznavanje razlike
med tem, ali je oseba bolna, a okreva, in tem, ali je bolna in ne okreva, je
Se posebej zahtevno pri ljudeh, ki Zivijo s kroni¢no ali terminalno boleznijo

(prav tam).

Podobno velja za starost, ki sama po sebi ni vzrok smrti, vendar s¢asoma
privede do nje, saj za¢ne telo v starosti pocasi propadati. V tem, zadnjem Zi-
vljenjskem obdobju, ki je del naravnega procesa staranja, blizajoce se smrti



ni lahko dolo¢iti in nas utegne presenetiti (Kellehear, 2007). Ko je oseba v
nasi druzbi oznacena kot stara, je to skoraj smrtna obsodba, saj je to trenu-
tek, ko zacne $ir§a druzba pricakovati, da bo ta oseba kmalu umrla. Dlje kot
stari ljudje Zivijo, vedja je moZnost, da jih bodo drugi dojemali kot ljudi, ki
so prekoradili svoj ¢as. Zelo problemati¢no je, ¢e taksno stali§¢e sprejmejo
zdravstveni delavci in nato starost enacijo z brezupno zdravstveno patologi-
jo (Kellehear, 2007). To lahko vpliva na obseg in kakovost oskrbe starejsih
(Wyman et al., 2018, str. 199), lahko privede tudi do situacij, ko se starej$im
odrece zdravljenje, s katerim bi jim lahko regili Zivljenje, saj tako ali tako ne
bi smeli vec Ziveti, kar lahko bistveno vpliva na kakovost njihovega Zivljenja
in celo povzrodi njihovo prezgodnjo smrt. Zdravniki ne bi smeli podlegati
starizmu (Butler, 1969; Ray in Calasanti, 2011), saj imajo starejsi ljudje,
tako kot vsi drugi, pravico do enake obravnave do konca svojega Zivljenja,
ne glede na to, kolik$na je njihova starost. Drugace povedano, bistveno je,
daljudje, zlasti zdravstveni delavci, ne domnevajo, da starejsi ljudje umirajo
zgolj zaradi svoje starosti, saj lahko ob primerni in pravodasni zdravstveni
oskrbi Zivijo $§e mnogo let. Nasprotno, kot umirajoce jih lahko oznacimo
Sele takrat, ko je jasno, da prizadevanja zdravnikov niso ve¢ koristna, ali
ko se pojavijo jasni fizioloski znaki skoraj$nje smrti, tako kot se lahko pri
mlajsih pacientih.

Tocka, ko staro ali bolno osebo oznacimo kot »umirajoco, je zelo pomemb-
na, saj na tej tocki zdravljenje, s katerim re$ujemo Zivljenje, nadomesti
paliativna oskrba ob koncu Zivljenja, kar pomeni, da medicinske posege,
ki podalj$ujejo Zivljenje, nadomesti prizadevanje za lajSanje umiranja.
Vendar ni nujno, da se vsi strinjajo z oceno njenega stanja in nadaljnjim
zdravljenjem. Glaser in Strauss (1968) sta v procesu umiranja opazila
subtilno interakcijo med zdravstvenim ali negovalnim osebjem, bolniki in
svojci, pri Cemer si je vsakdo ustvaril druga¢no pri¢akovanje glede poteka
in trajanja procesa umiranja. Zaznala sta tudi Zeljo, da bi bliZzajoco se smrt
prikrili, zaradi katere umirajo¢im zamol¢i njihovo terminalno stanje (Gla-
ser in Strauss, 1965). Ta pojav sta poimenovala zaprt kontekst zavedanja.
Zdravstveni delavci in bliZznji umirajocih (to velja za tiste, ki so se zavedali,
da gre za stanje umiranja) so se izogibali neprijetnim pogovorom o smrti,
kar je lahko vodilo do zmanjSanja psihosocialne podpore umirajo¢im
(Glaser in Strauss, 1965; Kellehear, 2007) in povzrodilo §tevilne negativne
posledice za bolnike, kot so tesnoba, ve¢ja negotovost, osamljenost, izo-
liranost, celo obcutek izdaje zaradi omejevanja informacij in obve$canja
o njihovem stanju (Howarth in Leaman, 2001, str. 163). Poleg zaprtega

67



68

konteksta zavedanja so zaznali $e t. i., domnevni, zaradi medsebojnega
pretvarjanja zanikani in odprti kontekst zavedanja, ki se razlikujejo po
nacinu, kako se razli¢ne osebe (to so bolnik, zdravnik, medicinske sestre,
druzina) medsebojno vkljucujejo v proces umiranja in v realnost bliZajoce

se smrti (Glaser in Strauss, 1965).

Kvalitativna $tudija (Pahor in Strancar, 2009), z umirajo¢imi in njihovimi
svojci na temo dozivljanja procesa umiranja opravljena v Sloveniji (vzorec
je bil sestavljen iz 18 bolnikov z rakom v terminalni fazi in 12 druZinskih
clanov), je pokazala, da to velja tudi v slovenskem prostoru. Pokazala je
(prav tam), da so umirajodi ¢utili tesnobo in negotovost glede svojega stanja
in da so poskusali ne razmisljati o bliZzajo¢i se smrti, pri ¢emer so nekateri
od zdravstvenih delavcev Zeleli ve¢ informacij o svojem stanju in o nacrtu
zdravljenja, drugi pa so zdravnikom povsem zaupali svoje Zivljenje in jih
niso Zeleli obremenjevati z dodatnimi vprasanji. Za umirajoce je druzina
vecinoma predstavljala vir podpore, medtem ko so se v svojem socialnem
okolju (npr. sorodniki, prijatelji, sodelavci) pocutili stigmatizirane. Studija
(prav tam) je tudi ugotovila, da druzinski ¢lani neozdravljivo bolnemu paci-
entu pogosto zamolcijo informacije o prognozi v upanju, da je ta napacna
ali da se bo nasla resitev, ki bo preprecila neZeleni izid.

Ceprav si bolniki morda ne Zelijo, da bi jih nenehno opominjali, da umirajo,
je pomembno, da je kontekst zavedanja odprt, tako da lahko sami nadzoruje-
jo, kako bodo s tem zavedanjem ravnali v komunikaciji z drugimi (prav tam).
Medtem ko je imel v preteklosti zdravnik paternalisticno drZo pri vodenju
bolnikove oskrbe, so danes bolnik (in njegova druzina) enakovredno vkljuce-
ni v proces odlo¢anja o oskrbi (Bofulin et al., 2016). Zato je komunikacija v
teh odnosih klju¢nega pomena, saj omogoca razresitev morebitnih neskladij,
kar vodi k zagotavljanju najustreznej$e oskrbe zadevnega pacienta in njego-
vih druzinskih ¢lanov (Ule, 2003; Kleinman et al., 20006).

Raziskovalci ugotavljajo, da se vcasih niti zdravstveni delavci ne strinjajo
glede verjetnega izida oskrbe (Benoliel in Degner, 1995; Bradbury, 1999).
Zdravstvene ustanove v sodobni druzbi so namenjene zdravstveni negi, ki
vodi k okrevanju. Smrt velja za nezazelen izid, zato je prepoznavanje umi-
ranja za zdravstvene delavce v druzbenem smislu tezko (Kellehear, 2007).
To je razumljivo, saj se ljudje v bolni§nico odpravijo v pricakovanju, da
bodo ozdraveli, ne pa umrli. Ljudje si Zelijo podalj$ati Zivljenje, kolikor je
le mogoce, in — dokler res ni ved nobenega upanja za ozdravitev — ne Zelijo



biti »odpisani kot umirajoli« (Jacobe, 2015). Pogosto se zgodi, da se zdra-
vstveni delavci in/ali bliznji, tudi ko se vsi zavedajo terminalne diagnoze,
osredotocajo na iskanje dodatnih nacinov, ki bi preprecili neizogibni izid
(Pahor in Strancar, 2009; Gawande, 2015). Zato v nasih druzbah pogosto
ne znamo prepoznati trenutka, ko je treba zdravljenje opustiti ali ga bol-
niku odtegniti, saj zanj ni ve¢ koristno (Gawande, 2015). Kljub najbolj$im
namenom lahko tako umirajo¢im tudi nenamerno odvzamemo moznost
nadzora nad lastnim procesom umiranja (Gawande, 2015). Obstaja rahla
meja med tem, da bolniku z ne§tetimi medicinskimi posegi pomagamo, in
tem, da mu $kodujemo. Ironija je, da nenehna prizadevanja za reSevanje

Zivljenja bolnika lahko celo pospesijo njegovo smrt (prav tam).

Biomedicinski pristop je zato delezen kritik, ker se omejuje na zdravljenje
bolezni, pri tem pa zanemarja bolnika in njegovo doZivljanje bolezni (Ule,
2003; Kleinman et al., 2006). Obstaja namre¢ konceptualna razlika med
boleznijo kot skupkom fizi¢nih simptomov (ang. disease) in boleznijo kot
skupkom socialnih simptomov ali doZivljajem bolezni (ang. illness) (Ule,
2003, str. 61; Kleinman et al., 2006). Kot pojasnjujejo Kleinman in sode-
lavci (20006, str. 141), »fizi¢ni simptomi bolezni (ang. disease) v zahodni
medicinski paradigmi pomenijo nepravilno delovanje ali neprilagojenost
biologkega in fizioloskega procesa kake osebe, doZivljaj bolezni (ang. illness)
pa predstavlja osebne, medosebne in kulturne odzive na fizi¢ne simptome
ali nelagodje. Dozivljaj bolezni oblikujejo kulturni dejavniki, ki dolocajo
zaznavanje, oznacevanje, razlago in vrednotenje neprijetnih izkusenj, kar
so procesi, vpeti v zapleteno druzinsko, druzbeno in kulturno povezavo«.
Prav zato se od 770. let prej$njega stoletja v zahodnem svetu stalno povecuje
zanimanje za alternativno medicino (Howarth in Leaman, 2001, str. 299;
Ule, 2003). Ta poudarja vraanje k mehanizmom zdravljenja, ki so lastni
telesu, in k sprejemanju smrti kot naravne faze Zivljenja, kar omogoca bol;
sodutno umiranje, ki ga je mogoce obravnavati v irSem kontekstu gibanja
za holisti¢no zdravje (Howarth in Leaman, 2001). Poleg tega se ljudje vse
bolj zavedajo, da je treba razumljivo Zeljo po spopadanju s smrtjo, dokler
je Se kaj moznosti za ozdravitev, uravnoteziti s sprejemanjem smrti kot
naravnega dela Zivljenja, da bi tako vse do konca zagotovili kakovost Ziv-
lienja (Bradbury, 1999; Pahor in Strancar, 2009). Iz tega okvira je konec
6o. let prej$njega stoletja nastalo gibanje hospic, ki umirajo¢im zagotavlja
paliativno oskrbo ter pomaga njim in njihovim bliZnjim Ziveti s terminalno
diagnozo oziroma pri spoprijemu s procesom umiranja (Howarth in Lea-

man, 2001). Vse ve¢ primerov je, ko se umirajoca oseba in tisti, ki jo imajo

69



70

radi in zanjo skrbijo, osredotocijo na omilitev simptomov in se s smrtjo
soocijo, ne da bi umirajo¢ega dehumanizirali (Bradbury, 1999). V najbolj-
Sem primeru se vsi skupaj zavedajo, da je oseba presegla tocko okrevanja
in da se zdaj nahaja v procesu umiranja, ki se bo koncal s trenutkom smrti.

PREPOZNAVANJE BLIZNJE SMRTI

V primerjavi z zadetkom procesa umiranja je skoraj$njo smrt dokaj enostav-
no prepoznati. Fiziologki znaki so zelo jasni in splo§no znani: raz§irjene in
nepremicne zenice, nezmoznost gibanja, izguba refleksov, §ibek in pospe-
Sen sréni utrip, dihanje tipa Cheyne-Stokes, glasno vdihavanje in zniZan
krvni tlak (Samerel, 1995). Tem znakom pri¢akovano sledijo zastoj srca,
prenehanje dihanja in nazadnje mozganska smrt (Veatch, 1995; Bradbury,
1999). Tocen trenutek smrti se nato dolo¢i po uveljavljenih biomedicinskih

kriterijih, tj. s sr¢no ali mozgansko smrtjo.

Vendar se tudi tu stvari zapletejo, saj nesoglasja glede diagnosticiranja smrti
ostajajo in znova vznikajo, ko novi dosezki medicinskega in tehnologkega na-
predka postanejo del standardizirane prakse. Preden zdravnik postavi kon¢no
diagnozo smrti, mora pretehtati $tevilna vprasanja, da ne bi slu¢ajno povzrodil
prezgodnje smrti osebe, kot to, na primer, opiSe Jacobe (2015, str. 575):

{Ali bi bila za diagnosticiranje »prenehanja krvnega obtoka«
dovolj natancna palpacija pulza ali pa bi bil za potrditev mehanicne asistolije potreben
ultrazvok srca? Kaj pa naprave za mehansko podporo krvnega obtoka: bolnik, ki je
razglasen za mrtvega po kriteriju cirkulacijske smrti, je lahko prikljucen na naprave
za zunajtelesno vzdrZevanje Zwljenja, tj. na kardiopulmonalni obvod, da bi se ohranilo
delovanje organov pred darovanjem. Ali ga na podlagi taistega »cirkulacijskega« kriterija

Se vedno lahko obravnavamo kot tehnicno »mrtvega«?

Zato obstajajo priporoene smernice, na podlagi katerih lahko zdravniki
z zadostno zanesljivostjo ugotovijo smrt. Pri ugotovitvi smrti na podlagi
cirkulacijskega kriterija Jacobe (2015, str. 575—576) navaja naslednje pripo-

ro¢ene smernice:

{Da bi ugotovili negibnost/neodzivnost, apnejo, odsotnost
prekrvljenosti koZe, odsotnost srcnih tonov in odsotnost pulza, je treba pacienta opa-
zovati vsaj 2 minuti. Ce je pacient priklopljen na EKG-monitor, bi 2 minuti trajajoca

elektricna asistolija (ob predpostavki, da ni tehnicnih teZav) potrdila odsotnost krvnega



obtoka. Ce zaznamo elektricno aktivnost srca (vendar brez otipljivega pulza), je naj-
bolje opraviti ultrazvok srca, da bi potrdili, da gre za mehanicno asistolijo (elektricno

aktivnost brez pulza ali PEA).

Enaka previdnost je potrebna tudi pri ugotavljanju smrti na podlagi
nevrologkih kriterijev, ki se nana$ajo na moZgane. Zdravniki morajo biti
popolnoma prepricani, da so izpolnjeni vsi kriteriji za potrditev mozganske
smrti, saj bi morebitne napake lahko uni¢ujoce vplivale na zaupanje javno-
sti v zdravstvo. Zato je diagnosticiranje moZganske smrti postopen proces,
ki mora nujno izpolnjevati naslednje zahteve: poznavanje vzroka smrti,
izkljucitev vseh klini¢nih stanj, ki bi lahko bila podobna mozZganski smrti,
popoln klini¢ni pregled, opravljeni instrumentalni testi, ki dokazujejo
odsotnost mozganske aktivnosti, in dolocen cas za opazovanje morebitnih
sprememb stanja. Nadalje, da bi se izognili morebitni napacni oceni enega
zdravnika, mora mozgansko smrt potrditi ve¢ zdravnikov. Zahtevano $tevi-
lo zdravnikov opredeljuje zakonodaja, ki ureja podrodje presaditve organov
v posameznih drZzavah. V Sloveniji komisijo za ugotavljanje mozganske
smrti sestavljajo trije ¢lani, oziroma v nekaterih primerih dva, kadar za
dokazovanje smrti niso potrebni dodatni instrumentalni testi (Gadzijev in
Avsec, 2018). Vendar se lahko smernice za ugotavljanje mozganske smrti
med drZavami razlikujejo, kar nas opominja, da so ti kriteriji vselej arbitrar-
ni. Poleg tega se v nevrologiji stalno pojavljajo nesoglasja, saj se nekateri
strokovnjaki zavzemajo za uvedbo kriterija smrti velikih moZganov, ki so
odgovorni za nase zavestno stanje (LiPuma in DeMarco, 2013), kar pomeni,
da tudi med strokovnjaki ni enotnega soglasja glede koncepta mozganske

smrti.

Koncept mozganske smrti je izredno mlad, saj obstaja Sele 50 let, po svetu
pa je Ze splo$no sprejet kot ena od vrst Realne smrti. Kljub njegovi razsirje-
nosti pa ga ne sprejemajo vsi — obstajajo ljudje, ki ne sprejemajo koncepta
mozganske smrti kot Realne smrti. Poleg tega je to, ali bo oseba sprejela
koncept mozganske smrti kot Realne smrti ali ne, odvisno od tega, kako si
predstavlja, da naj bi se smrt zgodila (tj. od Imaginarne smrti), in v kateri
nacin obstoja ali neobstoja po smrti verjame, kar vpliva na stali$ca ljudi do
lastne smrti in do mrtvih ter na odlo¢itve glede Simbolne smrti.

71



72

VSAKDAN]E RAZUMEVAN|JE REALNE SMRTI

Da ljudje glede tega, kdaj dokonc¢no nastopi smrt, $e zdale¢ nimamo istih
predstav, se je pokazalo tudi v mojih poglobljenih intervjujih, Se ve¢ in-
tervjuvanim osebam je bilo trenutek smrti najteZje opisati, ga razloziti ali
izraziti. To se kaZe tudi v odgovoru Elizabete (82 let, osebni intervju, 2021,
25. avgust) na vprasanje, kdaj je oseba zanjo mrtva:

{Ho, glejte, to je pa relativno teZko vprasanje ... mrtva je po, po,

po tem, kar jaz vem o tem, je takrat, ko dejansko umre.

Razumevanje telesne ali Realne smrti se je med intervjuvanimi osebami
mocno razlikovalo. Nekaterim je to pomenilo nepovratno prenehanje vseh
telesnih funkcij, podobno decentralisticnemu pogledu na smrt, pri cemer
so se na primer izrazili, da je oseba zanje mrtva, ko ji odpovejo vsi organi ali
ko ji prenehajo vse Zivljenjske funkcije. Drugi so smrt dojemali kot stanje,
v katerem ni ve¢ moznosti za uspe$no ozivljanje, na primer Jaka (32 let,
osebni intervju, 2021, 31. julij):

{Ampak prva stvar, k mi je prsila na misel, je takrat, ko je ni

mozno ve¢ oZivit.

Za nekatere je oseba mrtva Ze takrat, ko se ne more ve¢ premikati, tj. ko je
njeno telo nepremicno:

{Takmt Jje ni vec, telesa ni vec, telo je mrivo, a ne, se ne bo

premaknilo ve, takrat nastopi to (Zan, G5 let, osebni intervju, 2021, 9. september).

Spet za druge je bil predpogoj za doloditev telesne smrti, da se mora dusa
lociti od telesa:

{Ni mrtev, njegova dusa je Se v njegovem telesu, ampak dela to
transformacijo drugam in ocitno to traja 3 minute (Vlado, 25 let, osebni intervju, 2021,

12. avgust).

Podobne razlike so se je pokazale tudi pri dolo¢itvi trenutka smrti oz. pri ra-
zumevanju medicinskih kriterijev za smrt. Kot sem Ze razloZila, zdravniki
lahko postavijo diagnozo smrti na dva nadina, in sicer na podlagi klini¢nih
kriterijev, ki dolocajo sr¢no ali moZgansko smrt. Iz analize poglobljenih



intervjujev sem ugotovila, da je razumevanje klini¢nih kriterijev smrti
pomanjkljivo, $e posebej moZganske smrti. Medtem ko se intervjuvane
osebe konsenzualno strinjajo glede tega, da gre pri sr¢ni smrti za Realno
smrt. Pri tem je bil kriterij smrti ali prenehanje bitja srca ali pa prenehanje
dihanja:

{Hm ...... no, mrtva je, ko srce neha bit (Katarina, 58 let,

osebni intervju, 2021, 16. julij).

{A, verjetno se to zgodi, ko ni dihanja ni nic, je pac mrtev, ne,

kak bi ti rekel (Pavel, 59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij).

Ceprav je velina intervjuvanih oseb mozgansko smrt dojemala kot Realno
smrt, tj. kot posledico izgube mozZganskih funkcij, je bilo njihovo dojema-
nje te diagnoze smrti raznoliko. Jaka (32 let, osebni intervju, 2021, 31. julij)
na primer ni videl razlike med sr¢no in mozgansko smrtjo, saj

{sréna smrt [vdih], amm, kakor jaz razumem to smrt, je, da ji
bo zelo hitro sledila tudi moZganska smrt in zato se jo uporabi /.../ ker je tako majhen
cas, Ce nekaj neizpodbitno sledi necemu drugemu in se bo to zgodilo in vmes se ne zgodi
nic relevantnega, se meni ne zdi sporno, da jemljemo to klasicno srcno smrt za smrt, ne.
Zaradi tega, ker kle prideva do une debate, ne, kaj doZivi clovek, ki umira, pa kaj doZivijo
ostali, ne, ostali rabijo signal, druzben signal, da tega cloveka ni vec. Zakaj bi kompliciral,
ta signal je vec kot good enough in ne vidim razloga, da bi pol pa cakal Se dve minute, ce
bo recimo tehnologija prisla dovolj dalec, da bodo vsi ljudje, ki umirajo, priklopljeni na
neke senzorje na mozganih in bomo gledal, kako mozganski valovi zapadejo, bomo takrat
spremenil, ampak mislim, da ni problema zacet Zalovat cloveka, ko se Crta naredi, ne. Ni¢

nisi spremenil, druZbeno pa socialno pa vse isto ostane, ne.

Nekateri mozganske smrti preprosto niso enadili s smrtjo, saj je bilo zanje

telo takrat Se Zivo:

{» Ja ja, v glavne, telo je Zivo, moZgani pa ne delujejo, ne, to, v
tem primeru si mislila to? /.../ ja, ta Se ni, ne, telo je Se Zivo ne« (Pavel, 59 let, osebni

intervju, 2021, 15. julij).

Drugi za ta koncept sploh $e niso slisali, na primer Benjamin (18 let, osebni
intervju, 2021, 20. september):

73



74

{Raziskovalka: Si Ze kdayj sliSal za moZgansko smrt?
Benjamin: Am, predstavljam si, ne vem pa Cisto tocno, kaj je, ne.
Raziskovalka: Ne? Bi mi mogoce vseeno povedal, kaj pa si predstavijas to, kar si predsta-
vljas, da bi moZganska smrt bila?
Benjamin: Am, sej ne vem, to, k je uno, ko so ljudje lahko kao mrtvi, da kaZejo vsi testi,
da je clovek mrtev, ampak se potlej v nekem trenutku ... zaradi tega, niso zaradi tega

zvonckov véasih delal, Ce se je clovek zbudil v krsti, da je pozvonil?

Drugi so mozgansko smrt enadili ali zamenjevali z drugimi klini¢nimi
stanji, kot so kap, koma, vegetativno stanje ali klini¢na smrti, ki sicer lahko
vodijo v moZgansko smrt, ni pa to nujno, gre namre¢ za stanja, ki so po

definiciji povratna, ne pa nepovratna.

{Kaj je klinicna smrt, ja, mislim, zame je klinicna smrt, da
mozgani ne delujejo vec, srce deluje, organi delujejo, moZgani pa ne, ne (Katarina, 58 let,

osebni intervju, 2021, 16. julij).

Na podlagi analize intervjujev lahko potrdim, da izraz klini¢na smrt prinasa
ve¢ zmede kot pa jasnejSega razumevanja razli¢nih nevrologkih klini¢nih
stanj, saj so le redki pravilno razumeli, kaj naj bi klini¢na smrt bila, na

primer Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust):

{Takmt je oseba klinicno mrtva, ok, to pomeni, da do tistega
trenutka je clovek ... pac, dobro vprasanje, jaz bi rekel, da je clovek v prehodni fazi, a
razumes, nima, telo mu vec ne da, njegovi mozgani so Se vedno tuki, zaveda se pa samega

sebe vec ne in do tistega trenutka ti cloveka lahko Se pac oZivis$ nazaj.

Vec je bilo primerov nerazumevanja klini¢ne smrti, ko so jo enacili s smrtjo

v bolnignici, z mehanskim ohranjanjem pri Zivljenju ali pa z diagnozo smrti:

{ Ja ura je 5 in 5 minut, umrl je, to, to razumem kot klinicno

smrt (Ava, 42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust).

Medtem so bile intervjuvane osebe enotne v mnenju, da je odgovornost
zdravnikov, da prepoznajo brezizhodnost stanja in nato diagnosticirajo
smrt, pri Cemer ne smejo delati napak z nepopravljivimi posledicami, kot
se je izrazila Virginija (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september):



{ Ja, mislim, zaenkrat je pac, ja, ne, ta clovek je mrtev, ne, ne,
ta clovek je mrtev, ne, Ce bi mi to zdravnik rekel, ta clovek je mrtev, pol bi najbrz verjela,

da je mrtev, ne.

Zdravnigki diagnozi bi zaupali in jo verjetno sprejeli brez ugovarjanja. To
kaZe na odvisnost Realne smrti od medicine in zdravstvenih institucij. Prav
tako se ponovno pokaze, kako pomembno vlogo ima v procesu umiranja
in smrti zdravstveno osebje, saj svojcem umirajoce ali umrle osebe lahko
pomaga pri dojemanju realnosti klini¢nih stanj, da ne bi prislo do zmede
oz. obcutka, da za umrlega svojca niso naredili vsega, kar bi lahko, zato
da bi redili njegovo Zivljenje ali, $e huje, da so nekako povzrodili njegovo
predcasno smrt. Predvsem morajo poskrbeti, da svojcem razjasnijo njihovo
morebitno napacno razumevanje klini¢nih kriterijev smrti in mes$anje
nepovratnih klini¢nih stanj (sréna, moZganska smrt) s povratnimi (kap,
koma, vegetativno stanje, klini¢na smrt).

Napacna uporaba izrazov klini¢na smrt in koma ali pa (trajno) vegetativ-
no stanje kot sinonimov za nepovratno smrt je problemati¢na, saj zabrise
mejo med medicinsko reverzibilnimi oz. povratnimi in medicinsko
ireverzibilnimi oz. nepovratnimi stanji. Ce povratno stanje napa¢no razu-
memo kot diagnozo nepovratne smrti, potem domnevno mrtva oseba, ko
se njeno stanje dejansko spremeni na bolje, ponovno »oZivi, kar bi lahko
razumeli kot ¢udeZ, v resnici pa je bilo njeno stanje dejansko povratno
in smo ga le napa¢no razumeli kot nepovratno. Tudi napa¢na uporaba
izraza klini¢na smrt ali pa koma kot sinonima za mozgansko smrt lahko
privede do napanega razumevanja, da je mozganska smrt povratna,
medtem ko je pravilno, da je klini¢na smrt povratna, mozganska smrt pa
vedno nepovratna. Tak§ni nesporazumi lahko povzrodijo dvom o tem, da
diagnoza moZganska smrt oznacuje nepovratno stanje, in zmanjsajo za-
upanje v diagnosticiranje smrti na splo$no, kar lahko resno vpliva na od-
lo¢itve o(b) koncu Zivljenja, na primer glede darovanja organov po smurti.
Namrec smrt, ki omogoca darovanje organov po smrti, diagnosticirajo, ko
oseba $e ni telesno mrtva, saj umrli darovalec organov zaradi umetnega
ohranjanja pri Zivljenju $e vedno kaze vitalne znake, kot so dihanje, sr¢ni
utrip, napetost koZe in toplo telo (Bradbury, 1999). To pomeni, da do
darovanja organov — kljub temu da se zgodi po uradni medicinski ugo-
tovitvi (moZganske) smrti — pride, preden oseba postane negibno truplo
v obiajnem pomenu togega, mrtvega telesa, zato mozganska smrt med

75



76

ljudmi ni nujno sprejeta kot Realna smrt. Potencialni darovalec organov
kljub uradni potrditvi smrti $e ni truplo, to bo postal $ele po konc¢anem
darovanju, zato se nahaja v liminalnosti med Zivljenjem in smrtjo.



Odlocanje o zivljenju in
smrti v iminalnosti procesa
smrti






Kje je meja med Zivljenjem in smrtjo, je odvisno od same definicije Zivlje-
nja (Singer, 2004), ali Zivljenje, recimo, razumemo kot biologko delovanje
organizma ali pa kot organizem, ki ima zavest. Prav zaradi teh negotovosti
sodijo smrt in stanja med Zivljenjem in smrtjo v obmocdje liminalnosti. Kot
pise Turner (1969, str. 95), je liminalnost vedno negotova oz. nejasna, ose-
be, ki so v njej, »se izognejo oziroma izmuznejo mreZi klasifikacij, ki obicajno
dolocajo stanja in poloZaje v kulturnem prostoru. Liminalne entitete niso niti
tu niti tam, so nekje med poloZaji, ki jih dolocajo in razvrscajo zakoni, obicaji,
konvencije in obredi.« Kot sem Ze omenila v prej$njih poglavjih, se oseba v
liminalnem stanju znajde v primeru umetnega ohranjanja Zivljenja, ko je
nezavestna in jo pri Zivljenju ohranjajo aparature, izid oskrbe pa je neznan,
torej osebo umesca v obmocdje med Zivljenjem in smrtjo, kar odpira vprasa-

nja o prekinitvi Zivljenja.

Poglobljeni intervjuji so pokazali soglasna stali§¢a intervjuvanih oseb glede
tega, kdaj je treba Zivljenje ohraniti in kdaj ga je treba prekiniti. Oc¢itno
strinjanje glede pravice do ohranjanja Zivljenja ali njegove prekinitve je te-
meljilo na mozZnostih za okrevanje oz. oZivitev; ko torej ni nobenega upanja
na ozivitev, se Zivljenje lahko konca, kar se na primer odraza v Olivijinem
(19 let, osebni intervju, 2021, 14. september) razmisleku:

{C’e Jje nekdo v komi ali na tak nacin, Ce je nekdo fizicno, ne
vem, rastlina, nic, jaz si tako predstavljam, da ga imajo na nekih aparatih, na napravi
za dihanje, am, in je v bistvu Ziv, ampak ni, ni, mislim, fizicno Ziva, ta oseba, ampak

ja /... am, mislim, jaz to vidim kot, ja, jaz to vidim kot pac, Ce se oseba res tok, ne vem,

79



8o

poskoduje ali pa zboli, da je edin nacin, da jo ohranjas pri Zivijenju, da je na aparatih,
dokler, ne vem, ce ni skoraj nobene moznosti, da oZivi, se mi zdi to mogoce neko Ze skoraj
tko malo prisiljeno podaljSevanje necesa, ki se itak verjetno ne bo zgodilo, in, ja, am, jaz
bi rekla, da veliko teh oseb, ki so na aparatih dolgo, dolgo Casa, Ce bi vedele prej, da se bo
to zgodilo, bi se ziher, Ce bi lahko, a ne, am, izrekle za evtanazijo ali kako se temu rece

[Raziskovalka: prekinitev Zivljenja], ja, prekinitev Zivijenja oziroma, ja, da jih odklopijo.

UMETNO OHRANJANJE ZIVLJENJA

Za eno izmed stanj, ki je intervjuvanim osebam pri razumevanju povzroca-
lo najvec tezav, se je izkazalo umetno ohranjanje Zivljenja, stanje, ko ¢lovek
ni zares niti mrtev niti Ziv. Osebe v tak§nem stanju so enadili z rastlino
(tudi z »rastlinico«, »travico«, »bilko«). Telesa, ki so jih umetno ohranjali
pri Zivljenju, so bila za druzbo Ze od zacetka tehnoloskega napredka
problemati¢na (Singer, 2004). Taks$na telesa so prezeta z liminalnostjo,
znotraj katere oseba c¢aka na svoj konec, ki ga prepredujejo z napravami
za ohranjanje Zivljenja, kar povzroca nelagodje Zivim. Intervjuji so razkrili
liminalnost umetnega ohranjanja Zivljenja, ki se je raztezala od stali§¢a,
da je tak$na oseba »prakti¢no« mrtva, do stali§¢a. da je pri zavesti ujeta v
nepremic¢nem telesu in da ¢aka na odre$ilno smrt. Stali$ce, da gre v teh
primerih za Ze zares mrtve osebe, ki zgolj $e niso presle v stanje telesne
smrti, je, na primer, izrazil Oliver (17 let, osebni intervju, 2021, 25. julij):

{Ali pa, mislim, to, da si na primer rastlinca, ne, koma, to, to
se mi zdi bejsikli, mrtev si, nimas nic vec od tega, ce nimas Sanse, da bi se Se kdaj zbudil,

je [to] enako smrti.

Stalisce, da gre za zavedajoce se osebe, ujete v nepremic¢nem telesu, je, na
primer, zastopal Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september):

{ Ne bo se osvestla za nas, po moje, jaz si predstavljam, da clovek
Se vseeno dojema nekak minimalno, ampak mogoce na drugacen nacin, ampak vseeno

nekako stvari dojema, samo ne more se odzvat pa z ostalim delom telesa tega pokazat.

Ne glede na to, ali so intervjuvane osebe tak$ne osebe dojemale kot mrtve
ali zavedajoce se, so po navadi v ospredje postavljale breme, ki ga stanje
umetnega ohranjanja pri zivljenju predstavlja bodisi za pacienta (npr. ne
more niti Ziveti niti umreti), njegove bliznje (npr. custveno breme), ali pa za

druzbo (npr. visoki stro$ki umetnega ohranjanja Zivljenja, obremenjevanje



zdravstvenih virov in kapacitet). Stanje umetnega ohranjanja pri Zivljenju
so najpogosteje najprej povezali z bremenom oz. mudenjem za druZino oz.
svojce, kot to ilustrira citat iz Borutovega (50 let, osebni intervju, 2021, 27.
avgust) odgovora:

{Am, sam njega in svojce in vse Se bolj napete in Zivcne dela, pa

mislis, ah, sej mal je pa s prsti pomigal, pa bo mal boljs, ne, ne bo.

V zvezi z bremenom za druzbo so najpogosteje poudarjali, da gre pri tem
za izrabo dragocenih virov (npr. denarja, ¢asa zdravstvenih delavcev, po-
stelj), ki bi jih lahko raje namenili tistim, ki se jih $e da regiti. Na kratko je
to izrazil Pavel (59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij):

{Da takemu primeru bi pa res, ne, ker to so stroski zlo veliki,
recimo, k bi to, in e ni povratka, po domace receno, nic bolje ne bi bilo, da mu dajo pol

uno inekcijo pa pol ...

Najredkeje se je razmislek o trpljenju usmerjal k sami osebi, ki jo umetno
ohranjajo pri Zivljenju. Pri tem je prevladovalo prepricanje, da gre za mu-
¢en nacin bivanja, v katerem oseba ¢aka na osvoboditev, kar je na kratko
orisal Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september):

{Ampak njemu bi bilo pa verjetno velik laZji, Ce ne bi tako trpel,
Jjaz si predstavljam, da ta clovek ful trpi, ker ne more nic delat, tudi ce se ne zaveda

nobenih stvari, pac ni nic od njega, ne.

Malo refleksije je bilo namenjene dojemanju liminalnosti umetnega ohra-
njanja pri Zivljenju, pri cemer so se le nekateri sprasevali, ali mogoce pri
dojemanju tak$ne osebe kot trpece morda ne gre za osebno pristranskost,
saj nih¢e ne more vedeti, kaj se v mozganih te osebe v resnici dogaja, kar
lahko razberemo iz Avine (42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust) izku$nje:

{Dva sta bila, en je bil Cist nepremicen, si vidu, da pac ima ucke
sicer odprte, ampak diha na aparaturah, en je bil, pac, to so prakticno rastline, no, in zdaj
je bilo moje vprasanje, to pa, caki mal, e se on zaveda v glavi pa tukaj leZi pa ne more se
niti premaknit, kaj je zdaj to, grozno. In zdaj, kdo sem jaz, da bom ali podaljSevala, ali
kdo sem jaz, da bom rekla, lej ne mores vec, vidim, da se mucis, kako naj jaz zdaj zvem,
a je njemu kul tam notri ali mu ni, ja, to je sam moje predvidevanje, da njemu verjetno

ni kul, e je tam kot rastlinica, ampak v glavi je pa Se vedno waw, pa bi on Se ne vem kaj,

81



82

ne vem, sam to tukaj mi je tako, Ce sem jaz tukaj, Ce ti lahko dam vedeti z ucki, dej me,

prosim, ven iz tega telesa pa grem naprej, Ce grem kam naprej ali pa ne grem.

Preizprasevanje o stanju zavesti in bivanju v liminalnem stanju umetnega
ohranjanja Zivljenja izhaja iz pomanjkanja druzbenega znanja o delovanju
mozganov, saj gre za enega najteZje preucljivih organov in zato kljub me-
dicinskemu in tehnolo$kemu napredku glede tega ostaja $e vedno veliko
neznank (Hudej, 2013). Poleg tega lahko pri tovrstnem preizprasevanju
opazimo prodornost utilitarne vrednosti Zivljenja, tj. osebo, ki ne more
ve¢ sodelovati v druzbenem Zivljenju na normativen nacin kot aktiven in
produktiven ¢lan druZbe, oznadimo kot druzbeno breme, njeno smrt pa
obravnavamo kot dobrodoglo resitev. To misel je lepo izrazila tudi Izabela
(31 let, osebni intervju, 2021, 24. avgust):

{To Zivljenje, da Se vseeno je nekaj, ne vem, kje bi potegnila
crto, kdaj Zivljenje je Zivljenje pa kdaj ni vec, ne vem, Ce bi lahko to sploh definirala, am,
razvrednotila v tem smislu, da bi zreducirali cloveka na druzbeno uporabnost, da bi
rekli, ok, dokler je clovek v neki funkciji v druzbi, pol lahko Zivi, potem ko [je] nima vec,
pa njegovo Zivljenje nima smisla, ampak, ja, ima smisel, kind of, tudi Ce je mrtev, ima
Se vedno smisel, ima, imel je, dajes mu ti ta smisel, ne prihaja od njega, je neka stvar, ki
Jje vzajemna, tako da se mi zdi, da e bi imel to, da samo nekoga odklopis, bi naredili
Zivljenje kot nekaj, kar je stvar produktivnosti, necesa, kar clovek daje druzbi, ne pa nekaj,

kar je stvar nekega razmerja.

Ob vpraSanju umetnega ohranjanja Zivljenja se je neizogibno odprlo tudi
vprasanje njegove prekinitve, recimo, v obliki odtegnitve oskrbe in/ali
evtanazije oz. pomodi pri koncanju Zivljenja, ki so ju intervjuvane osebe
pogosto enacile s koncanjem trpljenja, kar ilustrira Emin razmislek (28 let,
osebni intervju, 2021, 3. avgust):

{ Jaz sem naceloma velik podpornik evtanazije, in pac, Ce se ose-
ba odloci, da noce nadaljevat svojega Zivijenja, pac, ja, dejmo to moZnost, de pac prekine
ali karkoli, am, tako da, ne vem, vzdrZevanje se mi zdi smiselno do ene mere, pac, meni
se zdi to grozno, da recimo, da kak$ni ljudje po prometni nesreci, ki pac so popolnoma
hromi, da se jih pac drZi pri Zivljenju, ker, pac, mogoce se slisi grozno, ampak je sam
mucenje za starSe oz. za tiste, ki skrbijo za njega, ne vem, kako, ne vem, kaj se osebi v
mozganih dejansko dogaja, a je pri zavesti in vidi vse to, ker najbrZ ne more izrazit tega,
ker, pac, Ce zgubi sposobnost govora, pac, ne vem, pac, upam, da zgubi tudi sposobnost

tega, da se zaveda.



PREKINITEV ZIVLJENJA

Glede stanj, v katerih ni ve¢ nikakr§nega upanja za izbolj$anje oz. oZivi-
tev, je vecina intervjuvanih oseb menila, da tak$nega Zivljenja ni vredno
ohranjati in da bi moralo biti dopuséeno, da se ga prekine z odtegnitvijo
oskrbe oz. se ga prepustiti naravnemu toku, ki vodi v smrt. Vendar bi to
lahko storili samo pod pogojem, da bi bila iz¢rpana ¢isto vsa prizadevanja
za spremembo neizogibnega izida:

{ Da pac, lej, tukaj tehnologija odpove oziroma verjetno se
zgodba zakljucuje in je treba pac prekiniti, pac ni ni druge poti naprej, ne (Marija, 54 let,

osebni intervju, 2021, 1. september).

{ Da se vsaj zacne kej na novo zdravljat, mislim, na novo obracat,
ne, to nekako bi tudi jaz verjel, da obstaja, dobro, Ce ravno zdravniki recejo, lej, ne bo Slo, ne,
ampak, pac, sistemi so taki, da proverijo cloveka drat pri Zivljenju, kolikor ga upajo, ne,
drugace pa, sej vidimo, zdaj Ze odklapljajo, pa vse sort, ne, ker to je vse lih nekako, bi rekel,
humano [Raziskovalka: da se odklopi?] da se odklopi, za moje pojme ja, ker ce ne mores, si
v napoto drugemu, po domace receno, si, am, to telo rata v napoto, ne tako dobesedno, kot
sem povedal, ampak za tistega, ki je zraven, rata pa to taka morija, da ne vem, da tisti, ki
bi, e bi rekel meni, ne vem, lej, nepokreten [si], ne to ne uno ne mores vec, ne mores vec, ti
morajo brisat rit, ti morajo brisat usta, podbradnico imet za to, ma, dej, ubij me, dio povero

(Zan, 65 let, osebni intervju, 2021, 9. september).

Ob kontroverznem vprasanju evtanazije so se pokazala razli¢na mnenja in
dolo¢ena stopnja zadrzanosti. Nekateri, predvsem verne osebe, so bili iz-
recno proti evtanaziji zaradi svetosti Zivljenja, na primer Mia (44 let, osebni
intervju, 2021, 2. september):

{Am, nisem pa za evtanazijo, recimo, am, ko nekateri, ker so
zelo bolni, se odlocijo, da, am, jih evtanazirajo, ne, ker je Zivijenje vendarle sveto in ga ne

smes koncat na silo, ne.

Nekateri so ob tem vprasanju pokazali dolo¢eno mero previdnosti, na
primer Virginija (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september):

{ Ja, recimo, ne, ker se tudi ne morem opredelit, recimo, Cisto
tocno, zato ker se nisem nikoli tocno poglobila v to, najlaZje je rect, jasno, smo za evta-

nazijo, a ne, pa nek liberalni pogled, smo za evtanazijo, ne, trpljenje, ampak potem ko

83



84

pogledas to malo, mislim, jasno, to je tako kompleksno, da to teZko takole malo na nekih,
am, forumih pa na nekih peticijah se to gres, ne, mislim, to je treba, ne vem, ne, se malo

bolj posvetiti.

Tisti, ki so evtanazijo podpirali, so to obi¢ajno pogojevali z dolo¢enimi
restrikcijami, povezanimi z omejevanjem dostopa do evtanazije, ki naj se
jo omogoci zgolj po tem, ko so iz¢rpane Cisto vse moznosti za ozdravitev ali

dostojno umiranje.

{Ampak, Ce se ugotovi, pa da res drugega ni, da je s tem trenutno
zadovoljen, naj se spostuje njegovo Zeljo. Spet je pol kle vprasanje, kaj clovek, ki je v hudih
bolecinah pa, ne vem, ni bil ready to die, a ves, in si hoce Zivljenje vzet, ne, zaradi bolecine,
zdaj, Ce ti ves, da mu pomagat vec ne mores, ker je same bolecCine in bo umrl v vsakem
primeru, ja, ampak Ce pa ves, da bo lahko Se Zivel naprej, potem mu moras preprecit to,
Ce ves, da clovek ima Cisto possible reason, da bo Zivel, ampak so sam tok hude bolecine

(Vlado, 25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust).

Kot je razvidno iz poglobljenih intervjujev, je medicinski napredek v obliki
medicinskih inovacij, kot sta mehanska ventilacija, ki ljudi vzdrzuje v sta-
nju umetnega ohranjanja zivljenja, dodal nove scenarije smrti, ki si jih je v
procesu umiranja in smrti na ravni imaginarnega tezko predstavljati. Kadar
ljudje liminalna stanja znotraj umetnega ohranjanja Zivljenja dojemajo kot
Se vedno nekako regljiva, se zavzemajo za to, da bi pri ohranjanju Zivljenja
vztrajali, dokler ne bi bilo popolnoma gotovo, da so nadaljnja prizadevanja
za vrnitev osebe v Zivljenje nesmiselna. Kadar se osebe, ki se jih umetno
ohranja pri zivljenju, dojema kot mrtve (ne da bi bile tudi telesno mrtve), so
ljudje bolj odprti za to, da bi se njihovo Zivljenje zakljucilo, in se nagibajo k
razmisleku o odtegnitvi njihove oskrbe oz. prekinitvi Zivljenja. Medicinski
napredek je tako povzrodil negotovost glede ¢asa smrti in medicinskih
meril za ugotavljanje smrti (Rizzo in Yonder, 1973; Pernick, 1999; Jacobe,
2015), tj. negotovost na ravni Realnega v procesu smrti.

ODLOCANJE O TELESU MRTVIH

Takoj po sprejetju Realne smrti se umrli in Zalujoce osebe ponovno znajde-
jo vliminalnosti procesa smrti, znotraj katere imajo opravka z odloc¢itvami,
povezanimi s tem, kako naj se ravna s telesom mrtve osebe oz. z njenim
truplom. Sem sodijo odloditve o darovanju organov po smrti, o obdukciji
(¢e ta ni obvezna, kar velja v primeru, ko se ne da ugotoviti vzroka smrti,



ko je izvedena na zahtevo zdravnika, ki je umrlega zdravil, ali ko gre za
sum nalezljive bolezni), o darovanju telesa v znanstvene namene in o izbiri
vrste pokopa, tj. upepelitve ali pokopa v krsti. Sprejemanje teh odlocitev
je mocno pogojeno z dojemanjem telesa, kar pa je odvisno od kulturnega
konteksta (Scheper-Hughes in Lock, 1987). Pogledi na truplo se oblikujejo
na podlagi odnosa med telesom in sebstvom: oseba lahko le »ima telo« ali
pa »je to telo« (Sanner, 2001; Haddow, 2005; Sperling, 2008).

Pogled na to, da »imamo telo«, je povezan s kartezijanskim uteleSenjem
(Haddow, 2005). Kartezijanstvo je filozofija, ki zagovarja lo¢evanje neotipljivih
vidikov sebstva od telesa. TakSen pogled, ki telo objektivizira, prevladuje v
racionalnem zahodnem svetu, zlasti v zahodni medicini (Ule, 2003), v kateri
je bil dualisti¢ni nacin dojemanja sebstva in telesa temeljnega pomena za
razvoj anatomske disekcije in t. i. klini¢ne distance (ang. clinical detachment)
(Richardson, 1988). Ve¢ antropologov je opozorilo na to, kako biomedicinska
tradicija krepi objektivizacijo telesa (Featherstone, 1982; Helman, 1994; Fe-
atherstone in Turner, 1995; Williams, 1997). Redukcionizem, ki je s to tradicijo
nelodljivo povezan, je privedel do razdrobitve telesa na zbirko telesnih delov,
¢emur je sledilo osredotocanje na njegove vedno manjse delcke, kar se konca
s celico (Sanner, 2001, str. 1497). Ta paradigma je bila pri diagnosticiranju in
zdravljenju bolezni izjemno uspe$na (Sanner, 2001; Ule, 2003). Sanner (2001)
je tak$no pojmovanje telesa poimenovala »telo kot stroj«, ugotovila je, da je zna-
¢ilen za ljudi, ki svoja telesa zlahka objektivizirajo. Ugotovila je tudi, da ljudje,
ki svoje telo razumejo kot stroj, z njim ne izrazajo svoje osebne identitete ali
samih sebe in kaZejo malo ¢ustvene navezanosti nanj (prav tam). Sannerjeva je
opazila, da so ti ljudje zlahka spreminjali perspektivo z Zivega telesa na objek-
tivizirano (mrtvo) telo. Truplo je s kartezijanskim pogledom mogoce zaznavati
kot nekaj brezosebnega, kot kos mesa ali prazno lupino, ki ne vsebuje ve¢
bistva ali sebstva osebe, saj ta telo po smrti pusti za sabo. Tovrstno dojemanje
trupla omogoca poseg v telo v obliki obdukcije ali darovanja organov po smrti,
saj mrtvi ne bodo vedeli ali ¢utili, kaj se z njimi po¢ne, in tudi ne bodo imeli ni¢
zoper to, saj niso ve¢ v svojem telesu ali pa sploh ne obstajajo vec:

{Ne, dosti vseeno mi je, takrat ko sem mrtev, je moj telo Cisto
nekaj drugega, postane, ne vem, tako takrat, ko sem mrtev, bejsikli ni vec del mene, se mi
zdi, no. [Raziskovalka: Kaj pa, Ce bi $lo za telo nekoga od tvojih ljubljenih?] Ej, mrtev je,
naredite z njim, kar hocete, ne vem. [Raziskovalka: Bi isto?] Ja, ja, mislim, meni se zdi,
da Ce njega ne moti, a ne, vi kar naredite z njim, kar hocete, to ni ve tista oseba, se mi zdi,

ko si enkrat mrtev, nisi vec on, ne vem (Oliver, 17 let, osebni intervju, 2021, 25. julij).

85



86

Nasproti kartezijanski ideologiji in vzporedno z njo obstaja holisti¢ni pog-
led na telo, ki poudarja, da sta sebstvo in telo tesno povezana, kar odraza
prepri¢anje »mi smo nasa telesa« (Haddow, 2005). Za takSen pogled je
zivo telo oprijemljiv konkreten izraz ali manifestacija osebne identitete,
pri ¢emer predstavlja ohranjanje telesnega dostojanstva umrle osebe po-
membno skrb (prav tam). Ko telo postane mrtvo, $e vedno ostane modan
simbol sebstva, saj so znacilnosti in lastnosti osebe vtisnjene v notranjost
in zunanjost njene telesne identitete (prav tam). Sanner (2006) vzorec od-
ziva, pri katerem ljudje obcutijo nelagodje ob misli na unicenje celovitosti
telesa, na primer z rezanjem, odstranjevanjem delov telesa ali upepelit-
vijo, poimenuje »iluzija vztrajanja Zivljenja«. Ljudje s tak$nim celostnim
pogledom na svoje telo se ob misli, da bi bili njihovi organi uporabljeni
kot »rezervni deli«, pocutijo nelagodno, poseganje v telo pa doZivljajo kot
ponizujoce ali nespostljivo, zaradi ¢esar so tudi nagnjeni k zavracanju ob-
dukcije ali darovanja organov po smrti (Newton, 2011; Pfaller et al., 2018).
S tem v zvezi pogosto uporabljajo besedne zveze z negativnim nabojem,
kot so mesarjenje telesa, razstavljanje telesa in recikliranje telesa (Pfaller
et al., 2018). Kljub dejstvu, da truplo ne more ¢utiti bolecine ali doZivljati
krsitve svoje celovitosti oz. posega vanjo, si ljudje navidezno ne morejo
predstavljati razlike med Zivim in mrtvim telesom. To je lahko povezano
s strahom ljudi pred izbrisom, ohranjanje celovitosti telesa pa daje iluzijo,
da se Zivljenje kljub smrti nadaljuje, kar lahko primerjamo s strahom
pred telesnimi poskodbami (podobno velja tudi za tesnobe pred smrtjo),
ki pomaga pri odvracanju ljudi od nevarnih dejanj (Sanner, 2006). Ljudje
mrtvemu telesu pripisujejo lastnosti, ki jih ima le Ziva oseba (prav tam),
vse do pogrebnih obredov, ko mrtvo telo dokon¢no izgubi svojo Zivljenjsko
znadilnost (Sterk, 2010). Takdno dojemanie je prav tako povezano z vezmi,
ki jih je imela Ziva oseba s pokojno osebo in ki se po razglasitvi smrti ne
pretrgajo takoj, temvec se ohranijo (Klass et al., 1996; Walter, 1996; Seale,
1998). Raziskave kazejo (Haddow, 2005; Coz, 2022; Sanner, 2006), da ta
pogled na telo in sebstvo, v katerem to dvoje $e niloc¢eno, spremlja vec skrbi
in dvomov glede utilizacije trupla, pogosto se pojavlja Zelja po ohranitvi
celostnega telesa, kar se izraza tudi v citatu iz intervjuja z Izabelo (31 let,
osebni intervju, 2021, 25. avgust):

{ /.../ Glih zato, glih zaradi tega, ker Se vedno projiciras to osebo
tam notri, Ceprav na razumski ravni ves, da je ni, ampak jo projicira$ noter in mislis,
da se to tej osebi dogaja, in ta projekcija izhaja iz te vezi, ki si jo mel, pa ljubezni do

te osebe, ker ti, v bistvu [to] ni racionalna stvar, in pol ne delujes racionalno, tako da



zato po moje, ker ni racionalna stvar, ne mores zahtevat, da dej racionalno. Tako da
na racionalni ravni mislim, da ni osebe, absolutno vem, da ni osebe, ampak ko se zgodi
tvojemu bliznjemu, kjer so Custva in iracionalnost, tam pa vidim, kako bi lahko [zavrnila

darovanje organov po smrti, Ceprav je sicer za].

Se posebej zaviralno glede odlotitve o obdukciji ali darovanju organov
po smirti je delovala skrb, da bi bilo telo ljubljene osebe zaradi tega vidno
pohabljeno in da bi se s telesom ali deli telesa ravnalo nespostljivo:

{ Jaz se spomnim, od svaka oce je umrl, am, so mu naredili
obdukcijo, ne, on je tuki od zadaj bil Cisto prerezan pa s Spago zasit, ne, a ves, in to se je
videlo, a ne, mislim, a ves, Ce je to tvoj oce, to boli, ne, to zelo boli, tako da v takih primerih

mogoce je boljSe ne (Marija, 54 let, osebni intervju, 2021, 1. september).

{A ne, ne vem, pa Ce bi se odlocila, sem tudi razmisljala o
darovanju telesa v raziskovalne namene, ne, to mi je pa malo too much, ne, mislim, da
bodo tam moje roke leZale po kaksnih, ne vem, mislim, malo me je neka afera v Franciji,
kjer so lezala trupla tam v nekih kleteh, pa roke tam, glave tam, sem rekla, madona, da
pa tole, bom pol jaz leZala, se mi zdi pa tut, ne, ampak mislim, jaz verjamem, da vecna
eticno ravna, pac, s posmrtnimi ostanki (Virginija, 52 let, osebni intervju, 2021, 14.

september).

Analiza intervjujev je pokazala tudi to, da lahko ljudje hkrati zastopajo oba
pogleda na telo, kar se je izrazilo v tem, da bi bili telo po smrti naceloma
pripravljeni utilizirati, ne pa tudi tistih delov telesa, ki so prezeti z identiteto
osebe, kot so na primer o¢i ali obraz, podobne zadrZzke so zaznali tudi Ze
v drugih raziskavah (Haddow, 2005; Sanner, 2006; Sperling, 2008). Stu-
dija, ki sta jo izvedla Belk in Austin (1986, v Sperling, 2008, str. 460), je
na primer pokazala, da ljudje nekaterim delom telesa obi¢ajno pripisujejo
ve(ji pomen glede na to, v kolik§ni meri se jim zdijo povezani z lastnim
sebstvom. Na lestvici od 1 do 4, pri ¢emer 4 pomeni »zelo jaz«, I pa »ni jaz,
s0 odi prejele povpre¢no oceno 3,5, lasje 3,2, srce 3,1, ledvice in jetra pa le 2,0.
Raziskave kaZejo, da Ceprav so ljudje, ki zaznavajo truplo kot simbol osebe,
do poseganja v telo po smrti bolj zadrZani, pa jih ta njihova zaznava telesa ne
bi nujno ovirala pri sprejemanju tozadevne odloditve pod pogojem, da bi bilo
to poseganije izpeljano na spostljiv nacin (Sanner, 2006; Coz, 2022).

{ Ja, pa sej naceloma probam izhajat iz sebe pa tut moje truplo,

kakor ga vidim, da je stroj, je Se vedno, hm, kako naj se izrazim, najboljSe, z mojimi stvarmi,

&7



88

tudi tistimi, ki niso del mene, ravnaj spostljivo, zaradi tega, ker je to spostljivo do mene, ce
to potegnem na truplo, am, nimam unga prepricanja, ah, to potem, ko umres, ni nic vec
vredno, delaj s tem, kar Ce$, ampak tut ne mislim vec, da to je uno nedotakljivo, ne. Mislim,
da vsi tej postopki morajo delovat spostljivo, to je Se vedno bil clovek, to ni kr neki, to ni smet,
ne, kar pomeni, da ko se ga [organ] vzame ven, pac, men so te obredi vec, ne, ne vem, kaj
delajo, ampak jaz bi si recimo Zelel, da ko izreZejo srce ven iz trupla oziroma iz tega telesa
in ga un odnese, da pac si vzamejo minutko, ali pa 15 sekund, ali pa pac, a ves, nek protokol,
da je, a ves, da je ta, in to ni v bistvu vezano vec na to truplo, ampak na simbol cloveka, ki je
bil. In da spostljiv odnos do tega mojega telesa more biti ne zato, ker je telo samo po sebi neki
vredno, ampak zato ker, ker je bil ta clovek tega vreden, ne (Jaka, 32 let, osebni intervju,

2021, 31. julij).

Prav tako se je pokazalo, da dojemanje trupla lahko pogojuje tudi odnos, ki
ga je oseba imela do umrlega, na primer:

{Zduj, Jjaz sem edino pri tem sosedu imela obcutek, lej, to je pa
zdaj mrtvo, prazno telo, kot da je nek kalup, to sem recimo pri njem doZivela, ne, pri

svojcih nisem tega doZivela (Marija, 54 let, osebni intervju, 2021, 1. september).

Osebe, ki so do trupla vzpostavile perspektivo preseganja njegove fizi¢ne
in simbolne oblike ter se osredotodile na njegovo fizi¢no izginotje v priho-
dnosti, so izkazale najve¢jo mero podpore utilizaciji trupla v medicinske
ali znanstvene namene, tj. darovanju organov po smrti in darovanju telesa
znanosti. Te osebe niso videle smisla v tem, da bi ohranjali nekaj, kar bo
razpadlo ali bo upepeljeno in bo torej fizi¢no za vedno izginilo, $e posebej,
Ce obstaja priloZnost, da bi s tem koristili drugim ali druzbi.

{Hm, kaj se zgodi [po smrti], am, ja, telo propade, ne, mislim,
ta fizicna oblika pac bo pocasi postopoma nehala obstajat /.../ meni bi bilo Cisto v redu,
Ce bi Sla jaz v znanstvene namene, a ne, ¢e bi umrla, mhm. Kaks$ni pomisleki pa so na
tem podrocju tako, ne vem, jaz ne razumem, zakaj bi clovek, ok, jaz bom mrtev in moje
telo, jaz lahko naredim s tem nekaj dobrega ali pa pac me pokopljete v zemljo in bodo ti
organi, ki bi lahko nekomu resil Zivljenje, zgnili, mislim, tako, ne vem, ne vem, kaj bi s
tem naredili, da bi hoteli svoje telo perfektno, da ostane (Olivija, 19 let, osebni intervju,

2021, 14. september).

{Raziskovalka: /.../ vselej se telo odpre, recimo, da se te organe
odvzame, ali to vam predstavlja kakSen problem, recimo?

Zan (G5 let, osebni intervju, 2021, 9. september): A, ne, na to nisem nikoli niti pomislil,



ker itak te odprejo, ce obdukcijo naredijo, tako ali tako vec ali manj, ne, alora, ker Ze
rezejo, naj rezejo, ostja dio.

Raziskovalka: Aha, nimate, da bi hoteli, da ostane telo celo ali pa ne vem, kaj so Se kaki
pomisleki ...

Zan: Ne, ne, ne, ne, ne, ne telo je mrtvo, telesa ni vec, je dusa, telo ostane tm, zgnije, po

domace receno, al pa ga zakurijo, pepel ...

Odlo¢itvam za utilizacijo trupla ali proti njej pa je skupna teznja po obvla-
dovanju situacije, v kateri smo nemocni in izredno ranljivi. Smrt razkrije
naso odvisnost od institucij in drugih ljudi, zato lahko ljudje ob trenutku
smrti zacutijo mocno Zeljo po zasliti umrle osebe. To je lahko povezano
s pogledom, da se umrlo osebo Zeli na neki nacin izkoristiti (na primer ji
»vzeti« organe za lastno korist ali ravnati nespostljivo z njenim telesom),
zaradi Cesar je bolj verjetno, da bodo ti ljudje zavrnili dodatne medicinske
posege v telo pred pokopom. Drugi pa lahko zac¢utijo moc¢no potrebo po
osmisljanju smrti osebe, na primer tako, da smrt lahko izkoristijo za nekaj
dobrega, recimo, za darovanje organov po smrti ali za darovanje telesa
v znanstvene namene, kar lahko potencialno resi zivljenja drugih ljudi.
Kaj bo v trenutku smrti prevladalo, je mo¢no pogojeno z druzbeno-kul-
turnim kontekstom odlodujoce osebe oz. oseb, s preteklimi izku$njami
in razlicnimi osebnimi prepricanji (Braun et al., 2000). Ne glede na to,
kako se osebe odlo¢ajo v zvezi z utilizacijo trupla, se kaZe, da se jim e
vedno zdita nujna spostljivo ravnanje s truplom in potreba po pokopu
ali zadnjem pocitku umrlega, zato da bi lahko vsi, umrli in Zalujoci, v
miru presli v naslednjo fazo procesa smrti. Tako obredi prehoda ob smrti
(van Gennep, 1960) $e vedno predstavljajo pomemben druzbeni proces,
v katerem se umrlemu pripiSe ustrezen polozaj v svetu mrtvih, Zivi pa se
lahko soocijo z novo resni¢nostjo brez umrlega in temu prilagodijo svoje
Zivljenje.

PARADOKS ODLOCANJA O(B) KONCU ZIVLJENJA

Pri odloc¢anju o(b) koncu Zivljenja gre za dve vrsti odlocitev. V prvem prime-
ru se lahko vnaprej odlo¢amo o Zeljah glede sebe, kaj bi si Zeleli v trenutku,
ko sami o sebi ne bomo ve¢ mogli aktivno (informirano) odlocati. V drugem
pa gre za odlodanje namesto bliznjih oseb, ko so te v stanju, ko niso ve¢
sposobne sprejemati lastnih (informiranih) odlocitev. Gre torej za razli¢ni
vrsti odloditev, ene se tiejo vpraSanja ohranjanja ali prekinitve Zivljenja
pred smrtjo bliznje osebe, druge pa ravnanja z mrtvim telesom, tj. po smrti

89



90

te osebe. V intervjujih se je pri tem kazalo prepletanje osebne odgovornosti
z odgovornostjo do drugega in prelaganje odgovornosti v povezavi z odloca-
njem o(b) koncu Zivljenja. Pri sprejemanju vnaprej$njih odlocitev o lastni
potencialni smrti so se za klju¢ne izkazale prevladujoce potrebe bliznjih,
ki se bodo ukvarjali s tvojo smrtjo, $ele nato lastne Zelje. Pri sprejemanju
odloditev ob smrti bliznjih pa sta bila klju¢na poznana volja umrle osebe in
profesionalno mnenje zdravstvenega osebja, predvsem zdravnika. Pri obeh
vrstah odlocanja so intervjuvane osebe skus$ale zmanjsati breme osebi, ki
mora to odloditev sprejeti. Pristopi za zmanjSevanje tega bremena so se

med intervjuvanimi osebami razlikovali.

Nekateri so Zeleli breme tezke odlo¢itve zmanjSati tako, da so v svoje tre-
nutno odlocanje o koncu Zivljenja vkljucili prihodnje potrebe ali zmoznosti
svoje druzine. To pomeni, da so pomislili na to, kako bo njihova smrt vpli-
vala na druZinske ¢lane, ki bodo po smrti odgovorni za odloc¢itve o koncu
Zivljenja, in to vkljucili v svojo osebno odlocitev o koncu Zivljenja, recimo

Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september):

{ Hm, hm, rajsi bi krsto, ampak razmisljam racionalno, da je to
ful drago in bi mogoce iz tega vidika, ker, am, ce smo iskreni, je pogreb ful draga stvar, a
ne, in bi in bi ful ne bi rad, da ta pogreb naredi tem ljudem, ki so mi blizu, pac ljubljenim,
da jim naredi e nek dodaten stroSek, poleg tega, da morajo Ze se s svojimi Custvi in vsem

tem ukvarjat, tako da bi verjetno iz tega pogleda rajsi Zaro.

Nekateri so menili, da bi morale potrebe druzine ob smrti prevladati nad
osebnimi Zeljami pokojne osebe glede konca Zivljenja. To pomeni, da bodo
Zalujodi sprejeli odloditve, ki bodo optimalne zanje, in ne za pokojno osebo,
tudi ¢e to pomeni, da bodo ravnali v nasprotju z Zeljami pokojnika, saj bodo
oni tisti, ki bodo s temi odlo¢itvami morali Ziveti. To misel je na primer
izrazil Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust),

{ Jaz bi hotel, da ljudje naredijo karkoli v tistem trenutku smrti,
da stecejo po resilca, da pomagajo, da se pol v bolnisnici sprasujejo, ta je pa tocno te krvne
skupine, dejmo hitro starse vprasat, ali lahko darujemo, in potem bi starsi bili ja ali pa
ne, njihova odlocitev, ok, would be awesome, Ce bi rekli ja, ampak Ce bi rekli ne, kul, ker so

oni v tistem trenutku ravnali tako, kolikor so bili oni na tistem nivoju izkusenj, znanja.

Nekateri pa niso Zeleli sprejeti nikakr$nih zavezujocih odloditev o koncu
Zivljenja, da bi tako ¢im bolj zmanjsali breme bliznjih ob svoji smrti, bili



so tudi taki, ki so menili, da je najboljsi nacin za zmanj$anje tega bremena
pravno zavezujoca odlocitev o koncu Zivljenja, kot je to pojasnila Mia (44
let, osebni intervju, 2021, 2. september):

{Zduj, najbolj idealno je, e se lahko posameznik sam odloci,
da se ni treba druZini odlocat namesto tega, ker je to zlo nehvaleZna odlocitev, no, am,
in, am, jaz osebno zase pac vem, da sem takrat celo v enem od teh obrazcev napisala,
da ne Zelim, da se me ohranja pri Zivljenju, Ce telo ni zmoZno vec funkcionirat, ne da bi

zazivelo, ne, potem rajsi vidim, da se odklopijo naprave.

Da bi poznavanje volje umrle osebe lahko pomembno zmanjsalo breme
odlocitve bliznjih, se kaze v primerih, ko bi intervjuvane osebe morale
sprejeti odlocitev o(b) koncu Zivljenja za bliznjo osebo. Pri tem je bilo
vodilno nacelo spostovanje volje pokojne osebe. Vecina bi upostevala
voljo umrle osebe, Ce bi bila ta izrecno znana, ¢e pa ne bi bila, bi bilo
pomembno vodilo njihova domneva o tem, kaj bi si pokojna oseba Zelela.
Nekateri so upo$tevanje znane Zelje pokojnika dojemali kot dolznost, na

primer:

{Ahhh, ja, zdaj, odvisno kdo, ne, clani druZine, ki znajo Zelje,
ali pa strahove, ali pa kar koli tistega, sigurno spostljivo in z upostevanjem njihovih
Zelja, ne, sigurno [Raziskovalka: vedno?] mhm, to se mi zdi, da je to nasa dolZnost, ne

(Katarina, 58 let, 2021, osebni intervju, 2021, 16. julij).

V primerih, ko bi morali sprejeti odlocitev v imenu bliZznjega, mnogi tega
ne bi Zeleli storiti sami, zato so izrazili Zeljo po iskanju soglasja glede
kon¢ne odloditve, kar bi vkljuc¢evalo posvetovanje z drugimi ljudmi (npr.
z druzinskimi ¢lani ali zdravstvenim osebjem). Pri tem bi bile zanje
problemati¢ne nasprotujoce si Zelje druZine. Nekateri bi se glede nasveta
o najboljsih nacinih ukrepanja obrnili k strokovnjakom, kar se izraza v
Olivijinem (19 let, osebni intervju, 2021, 14. september) pricevanju v zvezi
s sprejemanjem odlocitve glede odtegnitve Zivljenjske oskrbe:

{Amm, mislim, jaz osebno nimam nobenega znanja in tega
tudi verjetno ne bom imela na podrocju medicine in, bi rekla, bi se stoprocentno pac pos-
vetovala z zdravniki, to pac, ker so strokovnjaki in verjetno vejo vec, ceprav pac dostikrat
tudi oni ne vejo, ampak stoprocentno imajo pa vec pojma, ali se osebo pac splaca ohranjat
pri Zivljenju ali ne, ce bi bilo, pac, potem pac bodo oni rekli, ok, verjetno ta oseba, am,

brez aparatov nikoli ne bo mogla Zivet in nikoli ne bo zavestna vec, potem v tem primeru

o1



92

se pac posvetujes z druZino in, a ne, za odklop od teh aparatov, recimo, na tak nacin raz-

misljam, zdravniki po mojem, am, bi imeli kar kljucno vlogo, ce bi bla jaz v tej situaciji.

Redki so sprejemanje odlocitev o(b) koncu Zivljenja dojemali kot osebno
odgovornost, ki je ne more sprejeti nihée drug razen tebe, kot je to prepri-
¢ana Katarina (85 let, osebni intervju, 2021, 16. julij):

{]a, v teh primerih, e bi bila to konkretno neka oseba tu, bi
Zelela mnenje enega drugega, ne, mislim, tdko posteno, racionalno, ki ga znajo povedat,

amm, seveda bi sprejela potem to odlocitev sama, ne.

Pogosteje je bilo zaznati potrebo po izogibanju odgovornosti zaradi nezmoznosti
odlocanja o pokojni osebi, kar velja v primeru Marije (54 let, osebni intervju, 2021,

1. september):

{ Jaz mislim, da pri teh odlocitvah zelo radi preloZimo zadeve,
ne, Ce bi jaz morala o svojcu odlocat, verjetno bi rekla, zdravniki, vi odlocite, a ne, Ce se le

da, ne bi Zelela jaz to sprejeti, te odloCitve, ne.

Enako pogosto se je dalo zaznati potrebo, da bi se ob taks$nih dogodkih
odlocali intuitivno, kar velja tudi v primeru Virginije (52 let, osebni intervju,

2021, 14. september):

{Ampak jaz mislim, da se to, Ce bi se to nekomu mojemu zgodi-
lo, a ne, jasno, potem takrat odlocas to, za te stvari tudi verjetno imas lahko neke principe,
neka mnenja, ampak potem, ko se to zgodi, jaz mislim, da v tistem trenutku najboljSe ves,

kaj narest pa kako narest, mogoce bi takrat Cisto neki drugace, ne vem.

Ce se zazremo v to, kako bi se intervjuvane osebe o(b) koncu Zivljenja odlo-
Cile glede sebe in glede bliZznjih, lahko zaznamo paradoks, saj intervjuvane
osebe glede sebe teh odlocitev ne Zelijo opredeliti, zato da bi s tem olajsale
breme bliznjim, ki bi se tako v zvezi z njimi lahko odlocali glede na svoje
potrebe in sposobnosti oz. kapacitete v ¢asu Zalovanja. Po drugi strani pa
porocajo, da bi bliznjim breme odlocitev najbolj olajsalo ravno poznavanje
volje umrle osebe, ki bi lahko pravilno usmerjala njihovo odlocanje. To
pa pomeni, da intervjuvane osebe svojih Zelja glede konca Zivljenja ne bi
komunicirale z bliznjimi, saj jih Zelijo pri odlo¢anju razbremeniti, a breme
njihove odlocitve v realnih situacijah odlo¢anja o(b) koncu Zivljenja bi
olajsalo prav to, da bi jim svoje Zelje izrazile.



Razvoj pogrebnih ritualov
in standardizacija
upravljanja s truplom






Civilizacijski razvoj druZbe je zaradi povecanja bogastva in vzpona mo-
noteisti¢nih religij prinesel spremembe pogrebnih obredov (Kellehear,
2007). Ena od prakti¢nih sprememb pogrebnih obredov je bila na primer
ta, da umrlih niso ve¢ pokopavali skupaj z njihovim imetjem (prav tam).
Orodje ali orozje in drugi predmeti so postali dragocena lastnina, ki so jo
predali naslednjim generacijam ali skupnosti, namesto da bi jo zapravili
v grobu (prav tam). Ta predaja lastnine je postala pomemben del obredov
smrti, kar je — e je bila izvr$ena pred dejansko smrtjo osebe — prispevalo
k prepric¢anju, da je §lo za dobro smrt. Drug razlog za to spremembo je
bil verjetno povezan z vzponom kr§¢anstva v zahodnem svetu. V predmo-
dernih casih so ljudje z religijo pojasnjevali delovanje narave, utemeljevali
tradicionalna pravila morale in se soocali s strahom pred smrtjo (Perry et
al., 2009). S kr§canstvom pa se je predstava o posmrtnem Zivljenju spre-
menila. Medtem ko je bilo posmrtno Zivljenje zgodnjega ¢loveka potovanje,
polno izzivov, je posmrtno Zivljenje, ki ga je prineslo kr§canstvo, postalo
spokojen kraj ve¢nega pocitka, nagrada za Zivljenje, preziveto na pravilen
nacin (Kellehear, 2007). To je pomenilo, da Zivi mrtvim niso bili dolzni
zagotoviti potreb$¢in za posmrtno Zivljenje; poskrbeti so morali le, da je
bil umrli primerno pokopan. Religija je ljudem dajala konkretne napotke,
kako naj pravilno Zivijo in sluzijo Bogu ter kako naj izpeljejo proces umi-
ranja in smrti (prav tam). Bog je po kr§¢anski tradiciji ve¢no bitje, stvarnik
Zivljenja in sodnik mrtvih. Ko se dusa lo¢i od telesa, pride pred Boga, da bi
ji bilo sojeno. Clovekova dusa je nekaksen prepis njegovega Zivljenja. Bog
na podlagi tega prepisa dusi izrece sodbo (Hudej, 2013). Glede na boZjo
sodbo je dusa poslana ali v vice, kjer naj bi se odistila, ali pa naravnost v

95



96

nebesa, kjer ¢aka na kon¢no vstajenje. Ce je umrla oseba zagresila enega od
smrtnih grehov, je bila poslana v pekel, kjer bo celo ve¢nost kaznovana. To
pomeni, da so ljudje Ziveli in se na smrt pripravljali z jasno predstavo o po-
smrtnem Zzivljenju. Religijske institucije so ljudem nudile smisel Zivljenja
v obliki izpolnjujocega posmrtnega Zivljenja, s ¢imer so obvladovale strah
pred smrtjo, upravljale pa so tudi obrede, povezane s procesom umiranja,
pogrebom in procesom Zalovanja (Bradbury, 1999; Kellehear, 2007). Eden
klju¢nih akterjev v procesu umiranja in smrti je bil duhovnik (prav tam).

Philipe Aries, ki je preuceval stali§¢a do smrti na Zahodu od srednjega
veka do dvajsetega stoletja, je smrt v tem obdobju oznadil kot ukroceno,
v dogodku smrti namre¢ ni bilo nobene dramati¢nosti, saj so vsi imeli
jasno predstavo, kaj se bo zgodilo po njej. Nato se je smrt postopoma
zalela povezovati z vraZzeverjem, nasiljem in surovostjo, dokler ni postala
nevidna (Ariés, 2004). Spremembe v stali§¢ih do smrti so odsev druzbenih
sprememb, ki so nastopile z modernizacijo druzbenega Zivljenja, odraZajo

pa se tudi v Simbolni smrti.

V 19. stoletju je znanstveni razvoj mejo med Zivljenjem in smrtjo zabrisal,
zaradi porocil o prezgodnjih pokopih v medicinskih revijah so se ljudje
zaceli bati, da bi lahko bila smrt napa¢no diagnosticirana, kar bi povzrocilo
prezgodnjo prekinitev zdravstvene oskrbe in prezgodnji pokop oziroma
pogreb (Jacobe, 2015). Strah, da bi bili pokopani Zivi, ni bil nov, vendar
je v 19. stoletju dosegel raven moralne panike, saj so ga podzigale objave
v popularnem tisku in literaturi, kot na primer kratka zgodba Prezgodnji
pokop Edgarja Allana Poeja iz leta 1844 (prav tam).

Da bi preprecili nenameren pokop zivega ¢loveka, so razvili Stevilne teh-
nike preizkuS$anja, ali je oseba $e Ziva, na primer z drzanjem ogledala ali
stekla pod nosnicami umrlega, tako da so se njegove koZe vsaj deset sekund
dotikali z moc¢no segretim kosom Zeleza ali jekla ali pa jo oparili s kropom,
mu pod nos molili di§ece soli ali gorc¢ico, mu vstavljali predmete pod nohte,
trobili v uho ipd. (Jacobe, 2015; Meier, 2019). Prislo je tudi do sprememb
v pogrebnih praksah, saj so se na primer pojavila podjetja, ki grobov niso
opremljala le s prezracevalnimi sistemi, temve¢ tudi z zvo¢nimi cevmi in
signalnimi napravami, kot so ostri zvonci, utripajoce ludi in zelo obcutljive
zastavice (Meier, 2019). Patentirali so »varnostne krste« oziroma naprave
za osvoboditev pomotoma pokopane osebe (Jacobe, 2015; Meier, 2019).
Razvile so se tudi mrligke ¢akalnice, kjer je bilo mogoce truplo opazovati do



trenutka, ko se je zacelo gnitje, tj. do zacetnih znakov razkroja telesa, kar
je zagotavljalo, da je oseba pred pokopom res mrtva (Jacobe, 2015; Meier,
2019). Nekateri ljudje so v oporoki celo zahtevali, da se jih ne sme pokopati,
preden se na njihovem truplu ne pojavijo znaki razkroja (Jacobe, 2015). Ti
primeri ponazarjajo, kaj vse so bili ljudje pripravljeni storiti, da ne bi bili
predcasno razglageni za mrtve.

Strah pred prezgodnjim pokopom zaradi napacne diagnoze smrti se je
ohranil zelo dolgo, dokler niso razvili tehnoloskih naprav, s katerimi je bilo
mogoce s skoraj popolno natanc¢nostjo dolociti odsotnost sr¢nega utripa in
dihanja. Vendar pa tudi sodobna medicina ni povsem izkoreninila zgodb
o zivih pokopanih (Meier, 2019). Celo danes zasledimo novice o tem,
kako so osebo razglasili za mrtvo in jo poslali v mrtvagnico, tam pa se je
zmedena prebudila; eden takih primerov se je zgodil avgusta leta 2020,
ko so 81-letno Rusinjo razglasili za mrtvo in jo prepeljali v mrtvasnico,
kjer je ponovno oZivela, saj zdravniki o¢itno niso ustrezno preverili njenih
klini¢nih Zivljenjskih znakov (I. K., 2020). Taksni primeri lahko obudijo
starodavni strah in omajejo zaupanje javnosti v delo zdravstvenih delavcev.

Zaradi Zelje po znanstvenem napredku so se pojavile tudi $tevilne nemo-
ralne prakse, s katerimi naj bi bil ta dosezen. Ob koncu 18. stoletja se je
povecala potreba po truplih, da bi poglobili znanje o ¢loveski fiziologiji
(Bradbury, 1999; Richardson, 2006). Richardson (2000, str. 154) piSe, da
je sredi 18. stoletja v Zdruzenem kraljestvu legitimen del smrtne kazni za
vse morilce postalo seciranje njihovega trupla. Vendar ta vir mrtvih teles
ni zadostoval nara¢ajo¢emu medicinskemu povprasevanju. Da bi prido-
bili ve¢ trupel in delov teles, so telesom prvi¢ dolod¢ili denarno vrednost,
medicinske $ole so namrec placevale za trupla, ki so jih iz grobov izkopali
tatovi trupel, njihove dele pa prodajale svojim §tudentom, da bi tako pokrile
stro$ke njihove nabave (Bradbury, 1999; Richardson, 20006). Ta trupla so
torej secirali proti volji umrle osebe ali njenih sorodnikov. Znani so celo
primeri umorov revnih in ranljivih drZavljanov, katerih edini motiv je bil
oskrba lokalnih medicinskih $ol s trupli za seciranje (Bradbury, 1999).
Tako je smrt postopoma postala povezana z vrazeverjem, nasiljem in suro-
vostjo (Ariés, 2004), kar je bil tudi kontekst pojavljanja novega mnozi¢nega
strahu, strahu pred seciranjem. Seciranje je bilo stigmatizirano, saj je bilo
na zacetku del predpisane kazni za morilce (Bradbury, 1999), kar pomeni,
da je lahko dobilo status necesa, kar povzroca slabo smrt, in je bilo kot
tako tudi integrirano v raven Imaginarnega. Posledica tega je bila, da so

97



98

ljudje zavracali idejo seciranja ali razkosavanja ¢loveskega telesa in vlagali v
razli¢ne inovacije, da bi prepredili morebitno krajo trupel iz grobov.

Kot odziv na to domnevno groznjo so se zato v pogrebnih praksah dogajale
subtilne spremembe (Bradbury, 1999). Patentirali so Zelezno krsto, ki naj
je tatovi trupel ne bi mogli odpreti. Drugi so se odlodili za krste iz debelega
lesa, zemlji so dodali slamo in palice, da bi z njimi zaustavili kopacevo lopa-
to, trupla so pokopavali globoko, nagrobniki in grobnice so bili zasnovani
tako za okras kot tudi za za§¢ito, nekatera pokopali§ca so imela no¢ne ¢uva-
jeitd. (Richardson, 20006). Zaradi teh tehnik je bilo ropanje grobov oteZeno
in nevarnej$e, vendar se ni ustavilo. Celo okrepilo se je, saj so cene trupel
rasle sorazmerno s poveanim tveganjem pri njihovem pridobivanju. Strah
pred ekshumacijo in posledi¢no seciranjem se je ohranil tudi po pravnih
prizadevanjih, da bi trgovanje s trupli preprecili z novim virom trupel, tega
so predstavljali reveZi, ki si niso mogli privosciti pogreba (prav tam). To je
verjetno $e okrepilo stigmo seciranja, saj je utrjevalo predstavo o seciranju
kot povzrocitelju slabe smrti. Zakon je sicer dopuscal moznost izvzetja, saj
so lahko revni pred dvema pri¢ama zahtevali, naj jih ne secirajo, vendar je
bila ta klavzula neizvréljiva, saj izjav teh pri¢ niso upostevali in so bile na

koncu enako nemoc¢ne kot umrli (prav tam).

Strahovi pred tem, da bi bili zaradi napa¢ne diagnoze pokopani zivi, da bo
truplo izkopano iz groba in prodano po kosih ali secirano proti volji umrle-
ga, so vztrajali vsaj dve stoletji in se umirili Sele sredi 20. stoletja. Telesna
radodarnost, torej privolitev v darovanje delov telesa ali krvi, se je okrepila v
drugi svetovni vojni (in po njej), verjetno zaradi vzpostavitve programov za
darovanje krvi, na katere so se ljudje odzvali, da bi resili Zivljenja ranjenih
v vojni (Richardson, 2000).

Danes je po svetu zakonsko urejeno, da ne prihaja do zlorab trupla, pa tudi, da
ne prihaja do nepovratnih napak, ki bi vodile v pokop Zive osebe. V Sloveniji
to urejata Zakon o pogrebni in pokopaligki dejavnosti (ZPPDej; Uradni list
RS, §t. 62/16) in Pravilnik o pogojih in nacinu opravljanja mrlisko pregledne
sluzbe (Uradni list RS, $t. 99/2022). Med drugim dolocata jasna merila in
korake, ki jim je treba slediti v postopku ugotavljanja smrti in priprave trupla
za upepelitev ali klasi¢ni pokop s krsto. Za upepelitev je tako na primer v 11.
¢lenu ZPPDej (2016) doloceno, da se »pred upepelitvijo opravi kontrolni pregled,
ki ga opravi zdravnik sodne medicine ali pooblasen izvajalec«. Pri ponovnem

mrliskem pregledu, pri katerem preverijo istovetnost trupla, predhodno



izdajo zdravstveno dokumentacijo, dokumentacijo o mrliskem pregledu
in dokumentacijo za sezig (Strokovna navodila za opravljanje mrliskega
pregleda, Uradni list RD, $t. 56/93 in 99/22), nato krsto s pokojno osebo
zaplombirajo, tako da je pred upepelitvijo ni mogoce ve¢ odpreti. Pokop pa
doloca 15. ¢len ZPPDej (2016), »opravi se ga na podlagi zdravniskega potrdila
o smrti in porocila o vzroku smrti, ki ga izda pooblascena oseba po predpisih o
mrliski pregledni sluzbi«. Poleg tega se pokop lahko opravi $ele, ko je preteklo
najmanj 36 ur od nastopa smrti (prav tam).

RAVNANJE Z MRTVIMI V SKLADU Z USTALJENIMI DRUZBENIMI NORMAMI

V sodobnih druzbah veljajo standardizirani postopki, kako se truplo na
primeren nadin odstrani, i so prepredeni z disciplinami, praksami in
regulacijami, ki dolo¢ajo normativno rokovanje z njim (Plostajner, 2012,

str. 18). Kot je zapisal Plostajner (2012, str. 18), se

{tmplo pred pokopom umije, balzamira (s tem se prepreci pre-
rano gnitje), zasije telesne odprtine, zakrije rane in izraze bolezni, oblece v nevpadljiva
oblacila, postavi v spokojno drzo, uredi obraz (usta zasijejo v primeren izraz, zaprejo oci,
uredijo pricesko, moske obrijejo, dodajo licila), poloZi v posebno izbrano krsto, razstavi
na primerni lokaciji in v primernem duhu pietete, pokoplje na primerni lokaciji in oznaci

mesto s primernim nagrobnikom.

Da se mora za trupla poskrbeti v skladu z druzbenimi normami, se je jasno
pokazalo tudi v intervjujih. Med ljudmi $e vedno obstaja mocna potreba
po spostljivem ravnanju z umrlim in zavest o nujnosti pokopa. Po mnenju
intervjuvanih oseb postopki za pripravo trupla na zadnji pocitek oz. pogreb
vkljucujejo umivanje in obladenje trupla, ogled trupla (pred upepelitvijo
ali pokopom), odloditev o nacinu pokopa, tj. pokop s krsto ali upepelitev in
nato pokop z zZaro ali z raztrosom.

Glede spostljivega ravnanja s truplom so intervjuvane osebe poudarile, da se
telesu ne sme $kodovati, da je treba z mrtvim telesom ravnati tako spost-
ljivo, kot se ravna z Zivimi, in da je pokop posmrtnih ostankov pomemben

del procesa smrti.

{Raziskovalka: Kaj pomeni spostljivo ravnangje s truplom?
Mia (44 let, osebni intervju, 2021, 2. september): Mislim, ne vem, da ga umijejo, da ga

oblecejo, am, da ga potem dajo ali, ne vem, peljejo na seZig ali dajo v krsto, am, da se

99



100

Jjo tudi v pravilnem, mislim, v doglednem casu [pokoplje], ne, da se ne pusti, da bi nekje

razpadalo, ne.

Neprimeren pokop, manko trupla za pokop ali predolgo ¢akanje na pokop
so bili zaznani kot motedi v procesu smrti. To je razvidno iz Borutovega
pripovedovanja (50 let, osebni intervju, 2021, 27. avgust):

{Sam zaradi covida, ker je bila guZva v Ljubljani, po 500
mrlicev na dan so jih vozli, Maribor ni folgal, si cakal 14 dni do 3 tedne, si cakal na Zaro,

ja, ves, to je pa mucno, to je pa mucno!

Prav tako se je za pomembno v procesu smrti izkazala vloga zadnjega slo-
vesa, ki je lahko sluZilo kot pomo¢ pri prehodu mrtvega v drugi svet ali kot
nacin, kako dati vrednost Zivljenju pokojnega, da ta lahko doseZe Simbolno
smrt. Marija (54 let, osebni intervju, 2021, 1. september), ki je katolicanka,
to razlaga takole:

{Lej, recimo, katolicani imamo tudi obicaj, vsaj pri nas na
Stajerskem je bilo tako, kako je tukaj, ne vem, ampak jaz sem ta obicaj ohranila, pri nas
je recimo blagoslovljena voda res neki svetega, in ko so peljali mrlica iz hie, so vedno s to
blagoslovljeno vodo pokropili kot blagoslov, da se on lahko poslovi in da lahko gre dusa v

nebesa, ne.

Zadnje slovo je lahko sluZilo tudi kot priloZnost, da se Zalujo¢i sprijazni
ali pomiri s smrtjo oz. sprejme spoznanje, da gre za novo realnost brez
umrle osebe, kot razlaga Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20.

september):

{Lahko se poslovis od te osebe, verjetno da zase, Ceprav bi mi ta
nek verski del, bi mi rekel, da je itak ta oseba zraven, ampak se mi zdi, da takrat, ko nekdo
umre, da ne razmisljas o tem, o, sej me slisi, ampak to poves samo zaradi tega, ker se nisi imel
moznosti poslovit od njega in moras dati ta custva, ki jih nisi prej mu povedal, jih nisi imel
das prek teh besed, ko se ljudje z mrtvim clovekom, mrtvim truplom pogovarjajo, po moje to
samo zaradi lastnega laZjega, ne zaradi tega, ker bi se hoteli od njega poslovit, ampak ker

dajo to svojo bolecino ven.

Ogled trupla pred pokopom ali upepelitvijo velja za del modernih pogrebnih
praks, ki pa je dandanes vedno manj prakticiran. Nadeloma se ogled trupla



priporoc¢a kljub kulturnemu dojemanju trupla kot nelistega, saj naj bi
imel na Zalujoce zaradi njihove vztrajajoce custvene povezanosti s telesom
ljubljene pokojne osebe katarzi¢ni u¢inek (Howarth in Leaman, 2001, str.
121). Medtem ko nekaterim $e vedno predstavlja klju¢en korak pogrebnega
obreda in slovesa od umrle osebe, drugi trupla pred pokopom ne Zelijo
videti. Najpogostejsi razlog za to bi lahko bila Zelja po ohranitvi zadnjega

spomina na umrlo osebo, ko je bila ta $e Ziva:

{ Ja, raje se ga tako spominjajo, ne, raje se ga tak spominjajo,
sploh e je kaksna delovna nesreca, te sploh ne, tisto je problem (Borut, 50 let, osebni

intervju, 2021, 27. avgust).

Udelezba na pogrebu velja za izkaz spoStovanja umrli osebi in svojcem,
predvsem starejSe intervjuvane osebe so omenjale da je izrekanje soZalja
oz. izkazovanje podpore Zalujo¢im nekaksno nezapisano pravilo. Vendar
se je pri mnogih, predvsem pri ateisti¢nih intervjuvanih osebah, pokazal
kriticen pogled na pogrebne obrede, in sicer v tem smislu, da so zanje
izpraznjeni pomena (npr. so le druzbeni protokol) in avtenti¢nosti (npr. so

predstava za druge).

{Ma, za mene osebno, bom rekel tako, bom rekel posteno, am,
Ce me nisi videl prej, tudi potem me ni treba gledat, ne, torej, Ce nismo bili dobri, ne vem,
kako prej, tudi po smrti ne rabis jokat za mano, mi nosit roZe, ne, brez veze (Zan, 65 let,

osebni intervju, 2021, 9. september).

Glede obredov spominjanja umrlih so intervjuvane osebe najpogosteje izra-
zile ustaljene, normativne spominske geste, kot so obisk groba, priziganje
sve¢ ali prinasanje cvetja na grob. Pogosto so omenjale tudi spontan spo-
min, kot je razmisljanje o pokojni osebi, deljenje spomina nanjo z drugimi
ali videnje pokojne osebe v razli¢nih stvareh, prostorih ali dogodkih. Med
drugimi rituali spominjanja so omenjale $e spominske dneve, kot je naci-
onalni dan spomina na mrtve, 1. november, ali drugi osebni prazniki, npr.
rojstni dnevi, obletnice. Manj pogosto so omenjali oprijemljive spomine,
na primer hranjenje pomembnih predmetov umrle osebe ali ureditev

simboli¢nega spomenika doma.

{Zdajle vidim pogreb, sliSim tiste govore, potem pa streljanje,
ker to je bil pogreb z vojaskimi castmi in to ti ostane, pa takle en tako velik vencek je bil

spleten iz samih planik, ne, to Se zdaj vidim. In midve s sestro sva potem Cez kaksno leto

101



102

te planike ven pobrale, za vsako eno, ne vem, ce kje jo imam zdajle, bi vam pokazala,

pa ne vem tocno (Elizabeta, 82 let, osebni intervju, 2021, 25. avgust).

Podobno kot glede pogrebnih obredov so tudi v zvezi s spominskimi rituali
izrazili kritiko, le da so pri tem poudarjali pretirano komodifikacijo smrti
oz. njenih ritualov, kar se, recimo, izraza v Avinih (42 let, osebni intervju,
2021, 9. avgust) besedah:

{Ne vem, kakSen odnos ma vecina, sam nisem zelo ljubiteljica
teh 1. novembrov pa tega, ne, pac, ker to je zelo umetno sprozeno, kapitalisticno, dejmo

Cim vec teh svec.



Odnos med zivljenjem

in smrtjo






Ljudje lahko odnos med Zivljenjem in smrtjo razumejo na vec¢ razlicnih
nadinov, pri tem lahko smrt predstavlja koné¢nost Zivljenja, ali vstop v ne-
skonénost, ali novo Zivljenje. Eno izmed moznih razumevanj odnosa med
zZivljenjem in smrtjo je strogo dualisti¢no, pri katerem si Zivljenje in smrt
stojita na nasprotnih si koncih (Telban, 2001), pri ¢emer je smrt tocka, s
katero se Zivljenje osebe konca (slika 3).

Stika 3. LINEAREN, DUALISTICEN ODNOS MED ZIVLJENJEM IN SMRTJO

Zivljenje smrt

Ljudje, ki odnos med Zivljenjem in smrtjo pojmujejo na ta nadin, Zivljenje
po navadi razumejo kot linearno in koncno, smrt pa kot »odsotnost« Ziv-
ljenja, tj. tistega, kar je bilo, a ga zdaj ni vec¢ (Jacobsen, 2017a). S tak§nim
dualisticnim dojemanjem smrt poseze v Zivljenje, vnese Zalost v sreco,
strah v brezskrbnost, nekaj tujega v domacnost, nered v red in kaos v
kozmos (Telban, 2001, str. 43). Kadar ljudje dojemajo smrt kot groznjo
¢loveskemu Zivljenju, to lahko povzrodi, da Zivijo neizpolnjeno Zivljenje, ali
pa, nasprotno, zavedanje kon¢nosti povzrodi, da Zivljenje Zivijo bolj polno
(Tomer, 1994).

Vendar to ni edino moZno razumevanje odnosa med Zivljenjem in smrtjo,
nekateri namrec lahko Zivljenje razumejo kot linearno, vendar neskoncno. V
tak$nem sistemu prepricanj se smrt dojema kot vrata v drugo Zivljenje, tj.
posmrtno Zivljenje, v katerem umrla oseba prezZivi ve¢nost (slika 4). Zaradi

105



106

tak$nega sistema prepricanj je smrt manj unicujoca in ljudem v Zivljenju
daje vec utehe, saj ne predstavlja dokon¢nega konca. Ljudje imajo nekaj,
Cesar se ob smrti lahko »veselijo«, saj verjamejo, da bodo po smrti $e naprej
Ziveli, morda se bodo celo ponovno zdruzili s tistimi, ki so jih v Zivljenju

izgubili.

Stika 4: LINEAREN ODNOS MED ZIVLJENJEM IN SMRTJO, V KATEREM SMRT VODI V POSMRTNO ZIVLJENJE

Zivljenje smrt  posmrtno Zivljenje

Naslednje moZno razumevanje odnosa med Zivljenjem in smrtjo je doje-
manje Zivljenja kot necesa ciklicnega, pri cemer se oseba ob smrti ponovno
rodi v novo Zivljenje (slika 5). Nekateri ljudje pa na Zivljenje in smrt sploh
ne gledajo dualisti¢no, zanje oboje soobstaja hkrati in se v ideji nadaljuje
(Schenk, 2001), tako da ni tocke, na kateri bi se Zivljenje zacelo oziroma
kondalo (slika 6).

Stika 5: CIKLICEN ODNOS MED ZIVLJENJEM IN SMRTJO, V KATEREM SMRT VODI V NOVO ZIVLJENJE

Zivljenje

smrt

Stika 6: CIKLICEN ODNOS MED ZIVLJENJEM IN SMRTJO, V KATEREM OBSTAJATA HKRATI

ODNOS DO SMRTI

To, kako ljudje gledajo na Zivljenje, vpliva na njihov odnos do smrti in
obratno. Kot meni Feifel (1959, v Wong et al.,, 1994, str. 128), »se motimo,



Ce smrt razumemo kot povsem bioloski dogodek. Stalisca do nje in njen pomen
za osebo so lahko pomembno organizacijsko nacelo pri dolocanju tega, kako se
bo ta obnasala v Zivljenju«. V pri¢ujo¢em delu odnos do smrti razumem kot

kompleksno razmerje med nesprejemanjem in sprejemanjem smrti.

Pri sprejemanju smrii oseba realnost neizogibne smrti v celoti sprejme. Kot
razlicne dimenzije sprejemanja smrti obravnavam naslednje konstrukte:
aktivno sprejemanje smrti (ang. approach acceptance), sprejemanje smrti
s pobegom (ang. escape acceptance) in nevtralno sprejemanje smrti (ang.
neutral acceptance) (Wong et al. 1994). Pri nesprejemanju smrti oseba re-
alnosti neizogibne smrti bodisi ne sprejema bodisi jo zavraca oz. zanika.
Kot dimenzije nesprejemanja smrti obravnavam naslednje konstrukte:
tesnoba pred smrtjo (ang. death anxiety), strah pred smrtjo (ang. fear of
dearh), izogibanje smrti (ang. death avoidance) (Wong et al. 1994) in aktivno
nesprejemanje smrti (ang. approach unacceptance) (Coz, 2022).

NESPREJEMANJE SMRTI
Ljudje se smrti bojijo iz razli¢nih razlogov. Nekatera od izhodi§¢ za strah
pred smrtjo so izguba samega sebe, neznano onkraj smrti, boledina in
trpljenje, izgubljena priloznost za pokoro in odresitev ter blaginja preZive-
lih druzinskih ¢lanov (Feifel in Nagy, 1981; Fry, 1990). Poleg tega se ljudje
med odra$éanjem naucimo pomembnosti dosezkov in obcutka lastne
vrednosti, med staranjem pa se zavemo svoje nemodi v odnosu do smrti,
ki grozi, da bo unicila vse, kar nam je v Zivljenju drago (Wass in Neimeyer,
1995). Drug razirjen vir strahu pred smrtjo ni toliko zavedanje o ¢lovekovi
kon¢nosti, temvec o tem, da nam ni uspelo Ziveti smiselnega Zivljenja (Eri-
kson, 1963; Butler, 1975). Po splo$ni domnevi $tevilnih avtorjev sta strah
pred smrtjo in tesnoba pred smrtjo univerzalna, njuna odsotnost pa lahko
kaZe na zanikanje smrti (ang. denial of death) (Bakan, 19771; Becker, 1973;
Marshall, 1980).

Strah pred smrtjo in tesnoba pred smrtjo se pogosto uporabljata kot sopo-
menki, vendar se koncepta dejansko razlikujeta. Strah pred smrtjo je bolj
specifi¢no in zavestno ¢ustvo, povezano z jasno doloceno stvarjo (Wong et
al., 1994; Zouaghi et al., 2015). Oseba se lahko boji lastne smrti ali smrti
drugih, najpogosteje svojih bliznjih. Obstaja tudi strah pred lastnim umi-
ranjem ali umiranjem ljubljene osebe, pri ¢emer se ljudje ne bojimo same
smrti, temve¢ procesa umiranja. Obcutek strahu se pojavi, ko se oseba soo-
¢i z vprasanjem smrti (Wong et al., 1994, str. 128). Strah pred smrtjo torej



108

izhaja iz konteksta zanikanja smrti in kazZe na to, da se je oseba koncno
zacela soocati s smrtjo, od tod naprej pa lahko strah pred smrtjo razre§i v
dolo¢eno obliko sprejemanja smrti ali pa ga ponovno potlaci vse do tocke
tesnobe pred smrtjo, pri ¢emer se raje izogiba tistemu, kar povzroca ta
strah. Tesnoba pred smrtjo se nana$a na »bolj mentalno Custveno stanje, ki
ustreza strahu ali bolj ali manj dobro prepoznani stvari (smrti)« (Zouaghi et
al,, 2015, str. 109), in velja za »bolj splo$no in morda zavedanju nedosto-
pno« (Wong et al., 1994, str. 122). Tak$no vedenje, ko se ¢lovek ne Zeli
soo(iti s tistim, kar povzroca tesnobo, tj. s smrtjo, je znano kot izogibanje
smrti. Oseba se izogiba razmisljanju ali govorjenju o smrti, kar deluje kot
obrambni mehanizem, pri katerem oseba smrt izrinja iz zavesti (prav tam,
str. 128). V mojih intervjujih se je kot mehanizem za preprecevanje resnih
pomislekov o smrti pogosto pojavilo »trkanje na les«, kar bilahko uvrstili v
sklop vrazevernega vedenja, ki se ga posluzujemo, da bi se izognili preizku-
$anju usode. Tako strah pred smrtjo kot tesnoba pred smrtjo sta posledici s
smrtjo povezane stiske (ang. anguish over death). Zouaghi in soavtorji (2015,
str. 109) s smrtjo povezano stisko opredeljujejo kot pojemki je

{speciﬁc’en za psihoanalizo in klinicno psihologijo ter se nanasa
na teoreticno realnost, ki vkljucuje gon smrti (Tanatos). Oseba ne prepozna vec jasnega
ZarisCa te stiske (smrti), saj je potisnjeno nazaj v nezavedno. Posledica tega je lahko
bolj ali manj intenzivna stiska, ki se lahko preobrazi v druge nagonske impulze (kot je
fobija) ali tesnobo, povezano z razkosanjem telesa. S smrtjo povezana stiska je po naravi

nezavedna.

Odsotnost tesnobe pred smrtjo, ali strahu pred smrtjo, ali strahu pred
umiranjem lahko pomeni, da realnost skoraj$nje smrti potla¢ujemo ali se ji
izogibamo, lahko pa pomeni tudi to, da smrt sprejemamo. Ray in Najman
(19774) sta pojasnila, da sprejemanje smrti ni kategori¢no nasprotje strahu
pred smrtjo, temvec je bolj verjetno, da oboje soobstaja v krhkem premirju
(Feifel, 1990). Po besedah Wonga et al. (1994, str. 124) se »celo osebe, ki
neizogibnost in koristnost’ svoje umrljivosti kognitivno sprejemajo, morda ne
morejo popolnoma znebiti nelagodja v zvezi z osebno smrtjo in njenimi posledi-
cami. Podobno se morajo vse osebe, ne glede na to, kako grozna se jim zdi smrt,
na neki nacin nauditi sprejeti svojo umrljivost«. Prav to kompleksno razmerje
med sprejemanjem in nesprejemanjem osebne smrti se je pokazalo tudi
v poglobljenih intervjujih, kar sem poimenovala aktivno nesprejemanija
smrti. Pri konstruktu aktivnega nesprejemanja smrti gre za to, da osebe
izrazajo tako sprejemanje neizogibnega konca kot tudi aktivno zavracanje



tega konca, saj upajo, da jim nikoli ne bo treba zares umreti, na primer
zaradi poslednje sodbe, ko bodo ponovno vstali od mrtvih ali medicinske
razre$itve procesa staranja v ¢asu njihovih Zivljenj, kar ilustrira Jaka (32 let,
osebni intervju, 2021, 31. julij):

{ V tem obdobju sem zelo zacel upat, tako v bistvu tocno zdajle,
ko razmisljam, imel sem par pogovorov Ze glede tega in se mogoce celo nocem s tem
sprijazniti, upat na to, da bodo v mojem Zivijenju resili problem staranja, in opazam,
da pogosto, Ce je kakrsna koli omemba tega, grem brat clanek in nisem preprican, ce
enostavno se zdaj ne tolazim s tem, da maybe bo pa $la tehnologija dosti naprej, da se

ne bom rabil soocit s smrijo. Amm, ker jaz mislim, da se ne bom najboljSe soocil z njo.

SPREJEMANJE SMRTI
Koncept sprejemanja smrti je uvedla dr. Kubler-Ross (1969), nanasa pa se
na zadnjo stopnjo soocanja z umiranjem ali Zalovanjem. V splo§nem lahko
sprejemanje smrti opredelimo kot psiholosko pripravljenost na kon¢ni
odhod in na moznost lastnega konca (Wong et al., 1994). Oseba se lahko
Ze za Casa Zivljenja z razli¢nimi strategijami sprijazni s svojo smrtjo, zato

lahko proces umiranja za¢ne Ze v fazi sprejemanja smrti.

Spoznanje, da nizka stopnja tesnobe pred smrtjo ni nujno posledica meha-
nizmov zanikanja, temve¢ prej sprejemanja smrti, izhaja iz $tudij pozitivne-
ga staranja (Wong et al., 1994), pri katerih se je glede nekaterih udeleZzencev
zdelo, da smrt nestrpno pricakujejo, zato da bi se kon¢no osvobodili okovov
svojega $ibkega telesa. Klug in Sinha (1988) sta sprejemanje smrti opisala
kot »relativno pomirjenost z zavedanjem lastne umrljivosti« (Wong et al., 1994,
str. 124). Podala sta tudi natancnej$o opredelitev tega pojma: sprejemanje
smrti je »zavestno, intelektualno priznavanje moZnosti lastne smrti in pozitivna
Custvena asimilacija posledic tega« (prav tam, str. 124). Po tej opredelitvi ima
sprejemanje smrti dve komponenti: kognitivno zavedanje lastne koncnosti
in pozitiven (ali vsaj nevtralen) ¢ustveni odziv na to zavedanje. Wong in
drugi (prav tam) so sprejemanje smrti razdelili na tri konstrukte: nevtralno
sprejemanije, aktivno sprejemanje in sprejemanje s pobegom.

Nevtralno sprejemanje je povezano s prepricanjem, da je smrt naravni, sestavni
del Zivljenja; ne moremo biti Zivi, ¢e ne Zivimo s smrtjo in umiranjem. Oseba
se smrti niti ne boji niti je ne pozdravlja, temvec jo preprosto sprejme kot eno
od nespremenljivih Zivljenjskih dejstev. Ob upostevanju tega dejstva poskusa

¢im bolje izkoristiti svoje koncno Zivljenje. Osnovno nacelo humanisti¢ne/

109



110

eksistencialne psihologije je to, da je samoaktualizacija mogoca Sele, ko se
oseba sprijazni z dejstvom lastne umtljivosti (May et al., 1958; Bugental,
1965; Maslow, 19638; Feifel, 1990). Odrasle osebe, ki se je samoaktualizirala,
zato lastna smrt ne ogroza. Ker je smrt naravna, je sprejemanje smrti mo-
ralno dobro, njeno zanikanje pa je krsitev tega dobrega (Bregman, 1989).
Taksno sprejemanje implicira ambivalentno ali ravnodu$no stali§¢e do smrti
(Wong et al.,, 1994).

Pri aktivnem sprejemanju ima oseba trdno prepric¢anje o tem, kaj se bo zgo-
dilo po smrti. Obicajno vkljucuje verovanje v pozitivno Zivljenje po smrti
(Dixon in Kinlaw, 1982), povezano z verskimi prepri¢anji in praksami.
Enako pogosto pa je tudi prepricanje, da po smrti ni nicesar ve¢. Aktivno
sprejemanje torej predstavljata dve pomembni in nezdruzljivi stalisci, ki
smrt sprejemata bodisi kot konec ¢lovekove identitete bodisi kot vrata v
drugo Zivljenje (Epting in Neimeyer, 1984). Ti stali§¢i pomembno vplivata
na to, kako ljudje Zivijo, saj bodo tisti, ki na smrt gledajo kot na konec
bivanja, verjetno Ziveli za tukaj in zdaj, medtem ko morajo tisti, ki na smrt
gledajo kot na prehod v drugo Zivljenje, Ziveti z mislijo na naslednje Zivlje-
nje (Wong et al., 1994).

Sprejemanje s pobegom je oblika sprejemanja smrti, ki izhaja iz aktivnega
zavracanja zivljenja. Pri sprejemanju s pobegom smrt razumemo kot do-
brodoslo alternativo, kot odresitev od Zivljenja, polnega boledin in trpljenja.
Pri tem pozitivno stali$e do smrti ni posledica inherentne »dobrote«
smrti, temved »slabosti« Zivljenja (Wong et al., 1994). Taks$na oblika spre-
jemanja se lahko pojavi, kadar je strah osebe pred Zivljenjem v dolo¢enih
razmerah mocnejsi od strahu pred smrtjo (Vernon, 1972, v Wong et al,,
1994, str. 127). Sprejemanje s pobegom se obicajno pojavlja pri ljudeh, ki
se ne morejo ucinkovito spopadati z bole¢ino in teZavami, ki jih prinasa
Zivljenje (Wong et al., 1994). Prepoznamo jo na primer pri neozdravljivo
bolnih pacientih, ki prosijo za evtanazijo.

Odnos do smrti pomembno doloca, kako se bodo ljudje v vsakdanjem
zivljenju spoprijeli s smrtjo, na primer, kak$ne mehanizme bodo pri tem

uporabili in kak$en pomen bodo smrti pripisovali.



MEHANIZMI SPOPRIJEMANJA Z UMRLJIVOST)O IN PRESEGANJE SMRTI

Eden najvedjih izzivov, s katerimi se soodajo Zalujodi, je odlocitev, kak§no
mesto bo v njihovem Zivljenju imel umrli. Zalujo¢i imajo do umrlih am-
bivalentna Custva: hkrati jih Zelijo v svojem Zivljenju za vedno ohraniti in
jih iz njega za vedno odstraniti (Vrtadi¢, 2012, str. 150). Zalujo¢i morajo
zato najti ravnovesje med pozabljanjem in spominjanjem na umrlega, da
bi svoje Zivljenje po smrti te osebe lahko nadaljevali. Pozabljanje umrlih
ljudem omogoca, da zgradijo nove odnose namesto tistih, ki so jih izgu-
bili. Hkrati se morajo spominjati umrlih in ohranjati vezi z njimi, saj to
mnogim prinasa uteho. Potreba po spominjanju mrtvih naj bi izhajala iz
¢lovekovega zavedanja lastne umrljivosti in predstavlja strategijo preZivetja
— Ce Zelimo ostati v spominu (in tako preseci smrt), se moramo spominjati

svojih umrlih (in jim pomagati, da jo tudi sami preseZejo).

Doseganje nesmrtnosti je bil vedno mocan cloveski vzgib, bodisi v obliki
magije, bodisi religije, bodisi znanosti (Cave, 2012; Gollner, 2013, v Jacob-
sen, 2017b, str. 6). Razvoj medicine je ljudem omogocil, da Zivijo dlje, saj je
drugega za drugim odpravljala vzroke smrti, s ¢imer je bila smrt odlozena
oziroma preloZena v obdobje starosti (Brown, 2017). Bauman (1992a) je
pisal o splo$nih prizadevanjih za »skrb za sebe«, »zdravje« in »kondicijo«
kot o prezivetvenih strategijah v okviru sodobne ultraindividualisti¢ne
skrbi za telo — da bi to bilo ¢im dlje zdravo, mocno, lepo, mladostno in Zivo
(Jacobsen, 20r17a, str. 68-69). Seveda tak$na prizadevanja smrti ne morejo
odpraviti (vsaj za zdaj ne), lahko jo le odloZijo; na neki tocki ljudje $e vedno
docakamo svoj neizogibni konec (Brown, 2017). Dobesedna nesmrtnost torej
ni mogoca, vendar ljudje, tako kot Gilgames, ki se v znamenitem epu odpra-
vi na pot iskanja nesmrtnosti, nenehno i§¢ejo nove nacine za ve¢no zivljenje
(Solomon et al., 2015). Na primer, veliko sredstev vlagajo v raziskave, kako
prepreciti staranje, in v kriogeno zamrznitev telesa, da bi tega pozneje po-
novno oZivili (Solomon et al., 2015). Dokler dobesedna nesmrtnost ostaja
nedosegljiva, ljudje ve¢ pozornosti namenjamo razumevanju simbolnih
nacinov doseganja nesmrtnosti oziroma preseganja smrti (glej Becker, 1973;
Lifton, 1973; Brown, 2017; Lifshin et al., 2017; Walter, 2017).

Lifton in Olson (2004, str. 34) sta simbolno nesmrinost opisala kot psiho-
logki proces ustvarjanja smiselnih podob, ki odrazajo nao povezanost z
vsem, kar je bilo pred nami, in vsem, kar nam bo sledilo. Ta povezanost

se izraza v Stevilnih vrstah simbolizacije, ki nam omogocajo, da smo

111



112

vkljuceni v tekocle druzbeno Zivljenje, ne da bi zanikali realnosti smrti

(Lifton in Olson, 2004).

Eden od tipov simbolne nesmrtnosti je teoloski modus nesmrinosti (Lifton,
1973) ali religiozna nesmrtnost (Jacobsen, 2017a; Walter, 2017), ki jo nekateri
avtorji (Lifshin et al., 2017) opredeljujejo kar kot dobesedno nesmrtnost, saj
umrli v drugem svetu $e naprej »Zivijo«. Religiozna nesmrtnost vkljucuje
verska prepri¢anja o posmrinem Zivljenju, reinkarnaciji in/ali vstajenju.
Verska prepricanja so pogosto osebne razlage splo$nejsih verskih zapovedi
(Newton, 2011). Religija ponuja nadin, kako razumeti svet in mu pripisati
pomen, ter oblikuje ¢lovekovo dojemanje Zivljenja in smrti. Ceprav se religije
zaradi svojega zgodovinskega in kulturnega ozadja med seboj zelo razlikujejo
(Braun et al., 2000), obstajajo znacilnosti, ki so nekaterim ve¢jim religijam
skupne. Kr§¢anstvu, islamu in judovstvu je na primer skupna ideja, da sta
Cas in Zivljenje v bistvu linearna (Telban, 2001). Ta pogled »dopusca«, da
¢lovek na tem svetu Zivi le enkrat, smrt pa predstavlja konec Zivljenja, vendar
le na tem svetu, saj je Zivljenje ve¢no (glej sliko 4). Umrli nato nadaljujejo
svoje bivanje v posmrinem Zivljenju, v katerega vstopijo po tem, ko jim sodi
visje bozanstvo ali Bog, in so v njem do dneva poslednje sodbe, ko bodo
mrtvi vstali (prav tam). Budizem in hinduizem sicer na smrt gledata precej
drugace od drugih treh glavnih svetovnih religij. Njuno dojemanije Zivljenja
in casa je cikli¢no, in ne linearno (prav tam). V skladu s tem pogledom ¢lovek
na tem svetu ne Zivi le enkrat, ampak se vanj ponovno rodi z reinkarnacijo in
zazivi znova (glej sliko s5). Ti religiji ne poznata vi§jega boZanstva, ki bi sodilo
ljudem ob koncu njihovega Zivljenja; sodba je stalen neoseben proces, ime-
novan karma, in vpliva na reinkarnacijo v naslednjem Zivljenju. Clovek Zivi
nedoloceno $tevilo Zivljenj, dokler ne doseZe nirvane, kon¢nega razsvetljenja,
ko izstopi iz procesa reinkarnacije in se znebi zemeljskega trpljenja, saj
kon¢no za vedno umre (prav tam). Verska prepricanja torej ljudem sluzijo s
smiselnimi pripovedmi o Zivljenju in smrti, kar jim pomaga Ziveti z zavestjo
o smrti, se spoprijeti s smrtjo drugih, ko ta nastopi, in omogoca, da mrtvi
simbolno presezejo smrt. Studije kazejo, da je odnos med religioznostjo
in tesnobo pred smrtjo posredovan z dojemanjem, da je Zivljenje smiselno
(Tomer in Eliason, 2000; Wink in Scott, 2005). Ugotovljeno je bilo tudi, da je
tesnoba pred smrtjo povezana z nasprotujocimi si prepric¢anji (ambivalenco)
glede smrti in posmrtnega Zivljenja (Ingram in Leiter, 1989) ter z odsotnostjo
osebne filozofije smrti (Holcomb et al.1993). Longitudinalna $tudija Winka
in Scotta (2005), ki je preucevala, ali religioznost v pozni odraslosti blazi strah
pred smrtjo in umiranjem, je pokazala, da so se anketiranci, ki so izrazali



mocno prepricanje v (nagrajujoce) posmrtno zivljenje, a nizko religioznost,
bolj bali smrti kot tisti, ki so kazali visoko stopnjo pri obeh spremenljivkah.
Nadaljnji rezultati te $tudije so pokazali, da so se osebe, ki so bile dosledno
mocno religiozne, najmanj bale smrti, ker so jo razumele kot pomembno
zanje osebno, religioznost pa jim je dajala tudi dodatno tolazbo zaradi moz-
nosti, da se bodo po smrti ponovno zdruzile z ljudmi, ki so jim bile blizu
(Wink in Scott, 2005). Osebe, ki niso imele dolo¢nega, bodisi verskega bodisi
posvetnega pogleda na smrtnost, so bile v pozni odrasli dobi $e posebej iz-
postavljene strahu pred smrtjo (Wink in Scott, 2005).

Vec mojih intervjujih je ve¢ oseb izrazilo religiozno obliko nesmrtnosti, na
primer Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september):

{ Ja, zdaj, jaz verjamem v nebesa.
Enako tudi Zan (65 let, osebni intervju, 2021, 9. september):

{Ma, Jjaz Se zmeraj verjamem v tole, kako se rece temu, am,

reinkarnacija, ne, v to verjamem, da tukaj na tem neki je.

Poleg tega se je v intervjujih izrazila $e ena vrsta prepricanja v obstoj Ziv-
ljenja po smrti, ki sicer izvira iz teoloske oz. religiozne nesmrtnosti, torej
tega, da oseba preide v drug svet, le da je to prepri¢anje baziralo na teore-
tiziranju moderne fizike o multivesoljih ali paralelnih svetovih in dimenzijah,
znotraj katerih oseba po smrti preprosto preide v paralelni svet. O tem je z
navdusenjem pripovedoval Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust):

{ Ja, ok, se pravi, am, angels, am, paranormalno in te stvari, I
believe that shit, zaradi tega, ker je bilo ogromno ljudi, ki je pac pricevalo, ki je videlo te
dark places, ghost hunters, to jaz verjamem, da tukaj so Se ene druge sile okoli nas, ok,

dajmo tako povedat, am, lets call it another dimension.

Drug nacin, kako lahko oseba preseZe individualno smrt je po Liftonu
(1973) bioloski modus nesmrtnosti, kjer je nesmrtnost dosezena prek otrok,
ki prevzamejo genetski material in spomin umrle osebe. Bauman (1992Db,
v Jacobsen, 2017a) opisuje biologki nesmrtnosti podobno idejo, v skladu s
katero oseba svojo nesmrtnost utemeljuje z »ljubeznijo« do drugega bitja,
z vero v nesmrtno ljubezen. A tak$na strategija je kratkotrajna, saj vlozek

v nesmrtnost na ta na¢in prenesemo na drugo umrljivo bitje (prav tam).

113



114

Ljudje lahko preseZejo smrt tudi prek ustvarjalnega modusa nesmrtnosti
(Lifton, 1973), tako da simbolno Zivijo naprej v svojih delih in dejanjih,
z odtisom, ki so ga pustili v druzbi. Bauman je pisal tudi o kolektivni
nesmrtnosti, v skladu s katero ljudje umrejo za skupni cilj, kar je lahko
drzava, narod ali pa karizmati¢ni voditelj, pri ¢emer verjamejo, da jih bo
Zrtvovanje za skupni cilj, tj. junagka smrt, naredilo nesmrtne (Jacobsen,
20172a). Brown (2017) bi ustvarjalno in kolektivno nesmrtnost umestil na
podroc¢je memetike in kulture, Walter (2017) pa vse tri vrste nesmrtnosti,
biologko, ustvarjalno in kolektivno, opredeli kot sekularni spomin, kot nacin
spominjanja na umrlo osebo (npr. v sklopu spominjanja otrok, v sklopu
dela, ki ga je ta oseba zapustila, ali pa v sklopu naroda). V mojih intervjujih
je bila najpogostej$a oblika obstoja po smrti sekularno spominjanje, kar
ilustrira Pavlov pogled (59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij):

{ Jah, verjetno [Zivi naprej] z unim, kar je naredil, kar je ustva-

ril, Ce je bil priden, ne, kaj je pustil za sabo na tem svetu, bi rekel po domac, Cisto.

V sekularni spomin bi lahko v danasnjem dasu vkljudili tudi digitalno
nesmrtnost kot obliko digitalnega odtisa, ki ga je zapustil umrli in ga je
mogoce uporabiti v interaktivni obliki obelezevanja (Petrovié-Steger, 2012;
Sofka et al., 2017). Digitalizacija druzbenega zivljenja je simbolno smrt na
novo zapletla, saj v dana$njem svetu oseba ob smrti za seboj ne pusti le
posmrtnih ostankov, temvec tudi ogromno koli¢ino (digitalnih) informacij
(Petrovié-Steger, 2012, str. 72) ali digitalni odtis, »ki je sestavljen iz javne,
organizacijske, psevdonimne in zasebne vrste digitalnih podatkov« (Sofka et al.,
2017, str. 174). To ljudem ponuja nove moznosti za obeleZevanje spomina
na umrle v bolj interaktivnih oblikah (Petrovi¢-Steger, 2012), saj so mrtvi
tako lahko sredi Zalujoc¢ih bolj Zivo prisotni (Walter, 2015) in celo dose-
Zejo digitalno nesmrtnost (Sofka et al., 2017). Nacini doseganja digitalne
nesmrtnosti se razlikujejo glede na stopnjo razvitosti uporabljenega medija
in glede na stopnjo interaktivnosti, ki ga medij omogoca z Zivimi (Sofka idr,
2017, str. 174). Tak$ne oblike obeleZevanja Zivim ponujajo nove oprijemljive
nacine za nadaljevanje vezi z umrlim po njegovi smrti, ki se ne omejujejo

na sam kraj smrti (Petrovié-Steger, 2012; Walter, 2015).

Nazadnje obstaja $e naravni modus nesmrinosti, pri katerem velja, da so
ljudje del narave in da je smrt del naravnega procesa; ¢lovek po smrti Se
naprej ostaja v naravi in Zivi z njo (Lifton, 1973). Tovrstno prepri¢anje o
obstoju po smrti izraza Ava (42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust):



{Zduj, tukaj sem to telo, mogoce bom v naslednjem, ne vem, e
bom, e je sploh naslednje Zivljenje, ampak mogoce, e je, bom soncnica ali bom pa pac

voda na Marsu, ne vem, izmisljujem si, ampak, pac, moZnosti so pac.

Na tem mestu bi rada poudarila, da so intervjuvane osebe najlazje govorile
o Simbolni smrti, torej o pogrebnih obredih in nacinih obstoja umrlih po
smrti, z Imaginarno in Realno smrtjo pa so imele veliko tezav. Glede na opra-
vljeni obsezni pregled literature lahko sklepam, da gre pri tem za posledico
druzbeno-kulturnega ozracja sodobnih druzb, v katerem se smrt iz druzbe-
nega Zivljenja izklju¢uje, kar zmanjs$uje moznosti za odprto razmisljanje in
govorjenje o realni perspektivi smrti in o sorodnih temah. To potrjuje trditev,
da osebni proces smrti pomembno doloca §ir$i druzben-kulturni kontekst,
ki je v sodobnih druzbah moc¢no zaznamovan s stalnimi druzbenimi pro-
cesi modernizacije, kot so sekularizacija, individualizacija, medikalizacija,
birokratizacija ipd. Pri tem razumevanje smrti na Imaginarni ravni mo¢no
oblikujeta dolgozivost in razvoj medicine, na Realni ravni medikalizacija in
institucionalizacija smrti, na ravni Simbolnega pa individualizacija ob hkratni
standardizaciji pogrebnih obredov, zaradi ¢esar so ljudje slabo pripravljeni na
spoprijemanje s smrtjo in sprejemanje odlocitev o(b) koncu Zivljenja zase
in za druge. V naslednjem poglavju bom predstavila, kako se vse to kaze ob

konkretnem primeru darovanja organov po smrti.

115






Studija primera:

A

proces smrti skozi
odlo¢anje o darovanju
organov po smrti






Darovanje organov po smrti omogoca transplantacijo organov, ki je u¢inko-
vitnadin zdravljenja v primeru odpovedi organov. Danes potreba po organih
za presaditev povsod po svetu presega njihovo razpoloZljivost (European
Commision, 2014; Avsec in Ustar, 2018; OPTN, 2018). Veliko ljudi umre,
medtem ko caka na transplantacijo. Na stopnjo opravljenih transplantacij
vpliva veliko razli¢nih dejavnikov (za ve¢ glej Falomir-Pichastor et al.,
2013). Eden izmed teh je, da se ljudje ne opredelijo za darovanje organov
po smrti in da o svojih Zeljah, povezanih z darovanjem organov po smrti,
ne razpravljajo s svojci. Ceprav so stalid¢a ljudi do darovanja organov po
smrti ve¢inoma pozitivna, torej so darovanju organov naklonjeni, je delez
oseb, ki se opredeli za darovanje organov po smrti, relativno majhen (Logar,
2003; Kamin et al., 2017).

V Sloveniji ve¢ina prebivalstva podpira tovrsten pristop k zdravljenju odpo-
vedi organov (Berzelak et al. 2019). Javna podpora je klju¢na za delovanje
transplantacijske dejavnosti v drZavi, saj temelji izklju¢no na prostovoljni
odlo¢itvi ljudi za darovanje organov (Avsec in Simenc, 2013). V Sloveniji
imamo mesan sistem pridobivanja privolitve za darovanje organov po
smrti, kar pomeni, da se lahko oseba v ¢asu svojega Zivljenja opredeli za
darovanje organov ali proti njemu v temu namenjenemu nacionalnem
registru, v dejanski situaciji pa imajo nato svojci vedno tudi pravico do veta
glede odlocitve umrlega, torej zadnja odloditev glede darovanja organov po
smrti pripada svojcem (Avsec in UStar, 2018). Pripravljenost za darovanje
organov po smrti je v Sloveniji visoka, ~ 67 % (Kamin et al., 2017; Berzelak
et al., 2019), vendar se to ne odraza v uradnih opredelitvah, > 1 % (Avsec

119



120

in Ustar, 2022). Stopnja privolitve v darovanje organov umrlih svojcev se
v zadnjih letih giblje med 6o % in ve¢ kot 9o % (Avsec in Ustar, 2019,
str. 28). Ceprav torej stopnja opredelitev za darovanje organov ne odraza
pripravljenosti za darovanje organov po smrti, pa se ta odraZza v stopnji
privolitve. Zanimalo me je, kaj prispeva k temu razkoraku med pripravlje-
nostjo, opredelitvijo in nato dejansko privolitvijo v darovanje organov po

smrti.

Obstaja veliko $tevilo raziskav, ki se ukvarjajo z omenjeno vrzeljo med
vedenji, povezanimi z darovanjem organov po smrti in stali$¢i do darovanja
organov po smrti na individualni ravni (glej Nijkamp et al., 2008; Newton,
2011; Irving et al., 2012; Falomir-Pichastor et al., 2013). Te $tudije so iden-
tificirale razliko med vplivom kognitivnih in nekognitivnih dejavnikov na
odlocanje o darovanju organov po smrti. Kognitivni ali zavestni dejavniki
predstavljajo stali$¢a do darovanja organov po smrti, znanje o darovanju
organov po smrti in zaznane druzbene norme o darovanju organov po
smrti (Parisi in Katz, 1986; Horton in Horton, 1991; Siminoff et al., 2004;
Morgan et al., 2008a). Nekognitivni dejavniki pa predstavljajo podzavestna
prepricanja, ki jih ljudje teZje izrazijo, med njimi so raziskovalci identi-
ficirali tako tiste, ki na odlo¢anje o darovanju organov po smrti delujejo
zaviralno, kot tudi tiste, ki delujejo spodbujevalno (Sanner, 2001; 2006;
Morgan et al., 2008a; 2008D, Irving et al., 2012; Kamin et al., 2017; Pfaller
etal., 2018).

Na podlagi ugotovitev predhodnih raziskav lahko identificirane negativne

oz. zaviralne nekognitivne dejavnike razdelimo v naslednje kategorije:

. Magicna prepricanja, kamor lahko vklju¢imo magi¢no razmisljanje,
vrazeverje (npr. oseba se boji, da si bo z opredelitvijo za darovanje
organov po smrti priklicala prezgodnjo smrt; Morgan et al., 2008a)
in tabuje, povezane s smrtjo (npr. nezmoznost, da bi o darovanju or-
ganov po smrti sploh razmisljali ali se o tem pogovarjali; Zouaghi et
al., 2015).

. (Ne)zaupanje v zdravstvo, kamor lahko vklju¢imo strah pred malo-
marnim obravnavanjem opredeljenih darovalcev (npr. prezgodnja
razglasitev darovalCeve smrti, opustitev njegovega zdravljenja, zato
da bi resili zivljenje drugi osebi; Hessing in Elffers, 1986; Wu in
Tang, 2009) ali nezaupanje v samo diagnozo mozganske smrti (Pel-
letier, 1992; Sanner, 20006). Vse to izvira iz nezaupanja v zdravstven



sistem ali zdravstveno osebje. A zaviralno lahko deluje tudi pretira-
no zaupanje v zdravstveno osebje, ko se od njega pri¢akuje ¢udeZ
(tj. da bo osebo na kocu regilo iz brezupnega stanja; Mojtabaee et
al., 2018).

. Nedotakljivost osebe, kamor lahko vklju¢imo ohranjanje celovitosti te-
lesa, da bi tako ohranili njeno integriteto (npr. zavracanje darovanja
organov po smrti, ker bi izrez organov iznakazil njeno telo), iluzijo
o vztrajanju Zivljenja (npr. ideja, da bo umrla oseba zaradi darovanja
organov trpela, saj se njeno telo $e ni znebilo znakov Zivljenja) in
vprasanje meje identitete (npr. prenos osebnostnih lastnosti umrle-
ga darovalca na prejemnika organa; Sanner, 2000).

. Kljubovanje naravi, kamor lahko vklju¢imo dejavnike gnusa (Mor-
gan et al., 2008a) kot telesnega odziva na opomnik umrljivosti (npr.
telesno nelagodje ob misli na darovanje organov po smrti) ali prepri-
¢anja, da je presaditev organov krsitev meja narave (npr. darovanje
organov po smrti ni naravno, igramo se Boga; Sanner, 2000).

. Religiozna nesmrtnost, kamor lahko vklju¢imo prepricanja, da je tre-
ba upostevati dolocene rituale ali ohraniti telesno integriteto umr-
lega, da bi mu tako zagotovili mesto v posmrtnem Zzivljenju (npr.
potreba po celostnem telesu za vstajenje; Morgan et al., 2008a; Ir-
ving et al., 2012).

Identificirane pozitivne oz. spodbujevalne dejavnike pa lahko razdelimo v
naslednje kategorije:

. Kartezijansko telo, kamor lahko vklju¢imo dojemanje »telesa kot
stroja« (npr. organi so sestavni deli, ki se jih ob okvari lahko zame-
nja; Sanner, 2000) ali objektiviziranega telesa (npr. telesa po smrti
ne potrebujemo ve¢; Haddow, 2005).

. Dobesedna nesmrinost, kamor lahko vklju¢imo prepricanje, da bo del
osebe z darovanjem organov po smrti zivel naprej v nekom drugem
in s tem fizi¢no presegel lastno smrt (Ellithorpe in Jain, 2016).

. Junastvo, kamor lahko vklju¢imo altruisti¢no prepricanje o pomoci
ljudem v stiski in o reSevanju Zivljenj (npr. z darovanjem organov po
smrti nekomu re§imo Zivljenje; Sanner, 2000) in prepricanje, da je
darovalec organov junak (Morgan et al., 2008a).

. Zdrav razum, kamor lahko vklju¢imo prepri¢anje o solidarnosti ali
posredni vzajemnosti (npr. dam, ker nikoli ne vem, kdaj bom to mo-

goce potreboval tudi sam; Sanner, 2006), prepri¢anje, da je takSno

121



122

ravnanje pravilno (Ralph et al., 2014) ali da je edino logi¢no (npr.
umrli ljudje svojih organov ne potrebujejo ve¢, drugi pa jih $e vedno;
Sanner, 2006), in druge predstave o druzbeni ali moralni odgovor-
nosti (npr. dolzni smo pomagati drug drugemu; Ule, 2009).

Pri tem se jasno kaze, da na vedenja, povezana z darovanjem organov po
smrti, mocneje vplivajo nekognitivnih dejavnikov kot pa kognitivni (Mor-
gan et al. 2008a). Raziskave nadalje ugotavljajo, da so s pripravljenostjo
na darovanje organov, ki je bila prepoznana kot eden glavnih napovednih
dejavnikov vedenja pri darovanju organov po smrti (Radecki in Jaccard,
1997; Godin et al. 2008; Falomir-Pichastor et al., 2013), povezani tako
pozitivni (npr. humanitarne koristi darovanja organov, obcutki ponosa) kot
tudi negativni dejavniki (npr. strah pred pohabljenjem telesa, neustrezno
zdravljenje, ko je ogroZeno Zivljenje; Nijkamp et al., 2008, str. 21), pri
Cemer se z namero postati darovalec organov po smrti moc¢neje povezuje
odsotnost negativnih nekognitivnih dejavnikov kot pa prisotnost pozitivnih
(Parisi in Katz, 1986; Skowronski, 1997; Brug et al., 2000; Reubsaet et
al., 2001; Nijkamp et al., 2008, str. 21). Mnoge omenjene raziskave so
preucevale tudi strah oz. tesnobo pred smrtjo kot dejavnika vpliva na od-
lo¢anje o darovanju organov po smrti, kar pa ni pokazalo jasne povezave
z odlo¢anjem o darovanju organov po smrti (Hessing in Elffers, 1986-87;
Robbins, 1990; Baluch idr, 2001; Haddow, 2005; Lester, 2005; Sanner,
20006; Hirschberger et al., 2008; Wu in Tang, 2009; Jain in Ellithorpe,
2010). To je najverjetneje posledica omejenega razumevanja in posledi¢ne
operacionalizacije konstrukta smrti. Na podlagi vsega zgoraj nastetega sem
postavila tezo, da nekognitivini dejavniki izvirajo iz liminalnosti procesa
smrti, pri ¢emer zaviralni dejavniki kaZejo na nezmoznost integracije ideje
darovanja organov po smrti v lasten proces smrti, medtem ko spodbujeval-
ni dejavniki nakazujejo kompatibilnost idej o darovanju organov po smrti s
sistemom prepricanj o smrti in s tem moznost integracije ideje darovanja

organov po smrti v proces smrti.

INTEG RACIJA DAROVANJA ORGANOYV PO SMRTI V PROCES SMRTI

Na podlagi pregleda izsledkov raziskav o dejavnikih vpliva na odlocanje
o darovanju organov po smrti predpostavljam naslednje: ko smo ljudje
pozvani, naj razmislimo o darovanju organov po smrti kot eni od moznih
odloditev ob koncu Zivljenja bodisi v zvezi z nami samimi bodisi v zvezi
z nasimi bliZnjimi, moramo to idejo najprej integrirati v svoja obstojeca



prepricanja o smrti. To lahko storimo tako, da gremo v mislih, najverje-
tneje podzavestno, skozi proces smrti, kar sem ga podrobno predstavila
v poglavju Proces smrti (str. 29-31), to pomeni, da o tej idejo razmislimo
na ravni Imaginarnega, Realnega in Simbolnega. Na vsaki izmed teh treh
ravni ideja darovanja organov po smrti prinasa posebne izzive, ki zahte-
vajo razsiritev oz. dopolnitev obic¢ajnih, pogosto nereflektiranih osebnih
predstav ali prepricanj o smrti, recimo, ideja o nezgodni, nepric¢akovani ali
nenadni smrti, ideja o mozganski smrti ali nadzorovani sréni smrti, ideja
o seciranju telesa mrtvih, zato da bi jim odvzeli organe, in zavedanje, da
zaradi ¢akanja na presaditev morebiti kdo drug lahko umre.

Darovanje organov po smrti odpira razmislek na Imaginarni ravni, na
kateri ljudje hranimo predstave o kulturno sprejetih scenarijih oz. razlogih,
zakaj oseba lahko umre, pri ¢emer se soo¢imo tudi z mislijo o nezgodni,
nepricakovani ali nenadni smrti, torej o vrstah smrti, ki najpogosteje vodijo
v darovanje organov po smrti. V dolgozivih druzbah, v katerih vecina ljudi
pri¢akuje, da bo docakala starost in nato umrla stara, omenjene smrti niso
kulturno sprejete oz. veljajo za nezaZelene. To pomeni, da jih ljudje ne do-
jemamo kot mozne smrti zase ali za bliZnje in zato o njih verjetno ne bomo
razmisljali pogosto oziroma kot o resni moznosti. To lahko pomembno

zavira odlo¢anje o darovanju organov po smrti.

Ko oseba razmislja o darovanju organov po smrti kot o moZnem scenariju
ob koncu Zivljenja, mora ob tem sprejeti tudi realnost, da bo nekega dne
umrla. Sprejeti mora torej idejo o svoji mozni Realni smrti, ki predstavlja
biologko, telesno smrt. Predvidevamo lahko, da bodo ljudje, ki so sposobni
razmi§ljati o svoji Realni smrti, bolj verjetno razmisljali tudi o darovanju
organov po smrti kot mozni odloditvi ob koncu Zivljenja. Poleg tega da-
rovanje organov po smrti na Realno raven procesa smrti vnasa koncept
moZganske smrii, saj gre pri darovanju organov po smrti obicajno za osebe,
pri katerih je bila potrjena mozganska smrt in se jih umetno ohranjanja
pri zivljenju. Koncepta moZganske smrti pogosto $e vedno ne enacimo z
biologko oz. telesno smrtjo, saj mrtva oseba navkljub diagnozi smrti zaradi
umetnega ohranjanja Zivljenja e vedno kaZe njegove znake (tj. ob dotiku
je e topla, prsni ko§ se ji dviga in spusca, ipd.). MoZganska smrt lahko
postane Realna smrt le pod pogojem, da jo oseba tudi res dojema kot teles-
no smrt, sicer ta koncept ne more pridobiti statusa Realne smrti v lastnem
procesu smrti. Ve¢ §tudij je namre¢ pokazalo, da za privolitev v darovanje
organov po smrti ni kljuéno razumevanje mozganske smrti, temvec osebno

123



124

dojemanje, da je umrla oseba resni¢no mrtva (Pelletier, 1992; Siminoff et
al., 2004; Haddow et al., 2005; Ralph et al., 2014). Pelletier (1992) je na
primer v svoji raziskavi, v kateri je preucevala, kako so druZine darovalcev
dozivljale postopek darovanja organov po smrti, ugotovila, da so se druzin-
ski ¢lani obrnili na zdravnike z zahtevo po darovanju organov, $e preden
je bila potrjena oz. diagnosticirana mozganska smrt bliznje osebe, kar
pomeni, da so Ze sprejeli dejstvo, da je nastopila njena smrt. Siminoff in
drugi (2004) so v svoji raziskavi, v kateri so preucevali povezavo med tem,
kako respondenti zaznavajo osebe v razli¢nih nevrologkih stanjih (mozgan-
ske smrti, kome, trajnega vegetativnega stanja), in odlocitvijo za darovanje
organov po smrti, ugotovili, da so bili tisti respondenti, ki so paciente v
komi ali trajnem vegetativnem stanju dojemali kot mrtve, ¢eprav so bili po
medicinskih merilih Zivi, pripravljeni darovati organe teh oseb. Nasprotno
pa so bili respondenti, ki so osebe v tak§nih stanjih, kot tudi tiste, ki so bile
mozgansko mrtve, dojemali kot Zive, manj pripravljeni darovati njihove
organe (Siminoff et al., 2004). To velja tudi za pridobivanje organov daro-
valcev po njihovi nadzorovani srcni smrti, ko zdravnik odtegne zdravljenje za
ohranjanje Zivljenja in tako sproZzi nadzorovan sréni zastoj. V tem primeru
moramo tistega, ki mu Zivljenje ohranjajo aparature, nujno dojemati kot
nekoga, ki mu ni ve¢ pomo¢i, da bi lahko privolili v darovanje organov. Ce
torej ljudje sprejmejo dejstvo, da se je Realna smrt zgodila ali bi se morala
zgoditi, bodo z vedjo verjetnostjo naklonjeni ideji darovanja organov kot
mozni odlo¢itvi ob koncu Zivljenja.

Darovanje organov po smrti je medicinski poseg, pri katerem se telo mrtve
osebe zaradi pridobitve njenih organov secira po istem postopku, kot da bi
$lo za obicajni operativni poseg, kar pomeni, da se truplo po posegu tudi
za$ije. Ideja, da bo umrlo telo secirano ali da bodo vidni $ivi zaradi darovanja
organov po smrti, marsikomu predstavlja prepreko za privolitev v darova-
nje organov po smrti, saj ne Zeli, da bi bilo telo pred pokopom iznakazeno.
Ve §tudij namrec kaze, da se ljudje nocejo opredeliti za darovanje organov
po smrti ali privoliti v darovanje organov umrlih bliZnjih, kar je pogosto
posledica razli¢nih prepricanj o ohranjanju telesne integritete (Morgan et
al.,, 2008b; Newton et al., 2011; Irving et al., 2012). Pri tem ima klju¢no
vlogo dojemanje telesnosti, kar sem predstavila v poglavju Odlocanje o
telesu mrtvih (str. 84—-89): holisti¢no dojemanje telesa bolj povezano z Zeljo
po ohranitvi celostnega telesa, kartezijansko pa z Zeljo po njegovi utilizaciji
(Haddow, 2005).



Premisljevanje o darovanju organov po smrti lahko privede tudi do zaveda-
nja o morebitni smrti drugih, to je oseb, ki ¢akajo na presaditev organov in za
katere darovanje organov pomeni zdravljenje, ki jim re$uje Zivljenje in tudi
pomembno izbolj$uje njegovo kakovost. Studije porocajo, da je v druzinah,
ki so privolile v darovanje organov umrlega bliznjega, ta odlo¢itev pozitivno
osmiislila njihovo izgubo bliZznjega in predstavljala nacin spoprijetja z nje-
govo nenadno, pred¢asno smrtjo, s tem so namrec resile zivljenja drugih
(Pelletier, 1992; Ralph et al., 2014). Nekateri ljudje so ponosni na to, da
so formalno opredeljeni kot darovalci organov, in se zaobljubijo, da bodo
storili nekaj dobrega tudi ob svoji smrti (Morgan et al., 2008a). Tako lahko
odlocitev o opredelitvi za darovalca organov ali privolitev v darovanje orga-
nov po smrti umrlega bliZznjega postane del Simbolne smrti osebe ali na¢in
spoprijemanja z Realno smrtjo v vsakdanjem zivljenju. Osmisljanje smrti
z darovanjem organov po smrti lahko tako predstavlja pomemben meha-
nizem za spoprijemanje z realnostjo smrti in nacin integriranja izku$nje
nenadne, nepricakovane ali pred¢asne smrti v lasten imaginarij smrti. Kot
kaZejo raziskave (Newton, 2011), lahko ljudje darovanje organov po smrti
dojemajo kot nacin dobesednega preseganja smrti, saj del darovalcevega
telesa Zivi naprej v drugi osebi, tj. prejemniku. Tako ima lahko darovanje
organov po smrti v procesu zalovanja tudi tolaZilno vlogo, saj nesmiselni,
nenadni smrti osebe lahko podeli vi§ji pomen, kar pomeni, da ta oseba ni
umrla zaman, saj je njena smrt omogodila resitev zivljenj drugih in tako

podarila dar Zivljenja (Ralph et al., 2014).

Raziskave so prav tako pokazale, da lahko ljudje pozneje ponovno nacnejo
problem svoje odlocitve o darovanju organov umrlih svojcev (tako za da-
rovanje kot tudi proti njemu) in jo tudi obZalujejo. Ralph in drugi (2014),
ki so opravili sintezo kvalitativnih raziskav dojemanja darovanja organov
po smrti druzin darovalcev, so porocali o tem, da so bile te druzine tudi
Ze po sprejetju odlocitve o darovanju organov glede te odlocitve $e vedno
negotove. Smrt svojca je bila pogosto nepri¢akovana, udelezenci raziskave
pa so opisovali obcutke kaosa, $oka in panike v ¢asu sprejemanja odloditve.
Custveno in kognitivno so se pocutili slabo opremljene za odgovor na
vprasanje o darovanju organov (prav tam, str. 927). Potem ko so privolili
v darovanje, nekateri $e vedno niso bili prepri¢ani, ali so sprejeli »pravo«
odloditev, in pri tem navajali, da so se zna$li v ¢ustveni zmedi. Nekateri
so bili v dvomih glede tega, ali je njihov svojec umrl, in so bili $e naprej
vznemirjeni in zmedeni glede postopka darovanja organov, kar je oviralo

njihovo sposobnost Zalovanja (prav tam, str. 927). Tak$na negotovost

125



126

odlocanja ovira sposobnost ljudi, da bi svojo izku$njo smrti integrirali z
Imaginarno smrtjo, zaradi Cesar obti¢ijo v liminalnosti procesa smrti, v
kateri prehajajo sem in tja skozi razli¢ne ravni smrti, medtem ko iscejo
odgovore in tavajo v negotovosti, dokler ne oblikujejo razumske pripovedi,
s katero osmislijo to, kar so doZiveli, in ta dogodek integrirajo v svoj proces
smrti. Poleg tega so Sque in drugi (2006) v pogovorih z druZinami daro-
valcev ugotovili, da nekateri ljudje darovanje organov po smrti razumejo
prej kot Zrtvovanje, ne pa kot dar Zivljenja. O tem, da darovanje organov
izpolnjuje kriterije Zrtvovanja, je pisal Mongoven (2003, v Sque et al,,
2000, str. 122): »Zalujoca druZina mora pogosto sprejeti zelo tezko odlocitev,
odpovedati se skrbnistvu in zasCiti trupla ter dovoliti razkosanje telesa in odvzem
organov v korist prejemnika, Cetudi s standardiziranim kirurskim postopkom.«
Predstava o Zrtvovanju lahko ljudi odvrne od darovanja organov ljubljene
osebe (Sque et al., 20006), po drugi strani pa lahko tudi omogoca, da se
smrt obicajne osebe spremeni v smrt junaka. To pomeni, da lahko zaradi
darovanja organov umrle osebe zadobi status junaske smrti, saj s tem, ko
umre predcasno, re§i Zivljenja drugih in tako »s svojo Zrtvijo« prispeva k
SirSemu dobremu.

Slika 77 prikazuje model procesa smrti, v katerem ravnokar predstavljene
razli¢ne ideje, povezane z darovanjem organov po smrti, vstopajo v pro-
ces smrti. Ideje nenadne, nepri¢akovane smrti, ki vodijo do darovanja
organov po smrti, se vkljucijo na raven Imaginarnega; ideje mozganske
in nadzorovane sréne smrti se pojavljajo na ravni Realnega; ideje, ki se
nanasajo na presaditev organov, v sklopu katere truplo osebe pred poko-
pom secirajo, da bi pridobili organe za zdravljenje oz. reSevanje Zivljenja,
pa se umescajo na raven Simbolnega. Med prehodi iz ene smrti v drugo se
odpirajo klju¢na vprasanja, ki lahko razkrijejo zaviralne ali spodbujevalne
dejavnike, posledi¢no pa tudi stopnjo zmozZnosti integracije razli¢nih idej
darovanja organov po smrti v proces smrti ter proces sprejemanja odloditve
o darovanju organov po smrti.

Na podlagi pregleda nekognitivnih dejavnikov, ki vplivajo na darovanje
organov po smrti, sem postavila tezo, da ti izvirajo iz liminalnosti procesa
smrti, saj predstave, povezane z darovanjem organov po smrti (npr. nenadna
smrt, moZganska smrt, seciranje trupla), lahko povzrodijo »onesnazenje«
procesa smrti, ki predstavlja skupek obstojecih (zavednih in nezavednih)
prepricanj o smrti. Tako nekognitivni dejavniki delujejo kot mediatorji pri
sprejemanju odlocitev o darovanju organov po smrti, torej pojasnjujejo, v



SLIKA 7: INTEGRACIJA DAROVANJA ORGANOV PO SMRTI

(DOPS) v PROCES SMRTI

Imaginarna smrt
— nenadna, nepri¢akovana smrt

¥ =3
82 %%
& O ST
N oS
2 o
N Ln TSz
Ny 2
TSN 40 %
U T [e) o2
SS0O A
~5Q 5. %
0. & 235
DT> 9>, %
'\(\T”\Q N o4 e
RMSEN i i 0z
53 (Ne)sprejemanije Do %
(e] [V
oS DOPS EXES
¥ e
= g
[l
g
8
. Sprejemanije odloitev Realna smrt g
Simbolna smrt ob koncu Zivljenja ~ moSeanska smirt S
— presaditev organov Kako oseba DOPS pove- & y ' A
zuje z mrtvim telesom? nadzorovana sr¢na smrt 9
&

kolik§ni meri (ne)sprejemamo darovanje organov po smrti v lasten proces
smrti. Iz tega sledi, da ima prisotnost ali odsotnost maloprej opredeljenih
nekognitivnih dejavnikov lahko naslednje implikacije glede darovanja
organov po smrti (glej sliko 8): Sklepam, da je pri ljudeh, ki darovanje
organov po smrti dojemajo kot logi¢ni korak v procesu smrti, ve¢ nekogni-
tivnih spodbujevalnih dejavnikov za darovanje organov po smrti, tako da se
bodo verjetneje odlo¢ili za darovanje organov po smrti. Nasprotno pa je pri
ljudeh, ki darovanja organov po smrti ne morejo integrirati v svoj proces
smrti, ve¢ nekognitivnih zaviralnih dejavnikov glede darovanja organov po
smrti, tako da bodo manj verjetno odlo¢ili zanj.

Specifi¢no dejavniki, ki se lahko pojavijo na poti med predstavami o smrti
oz. Imaginarno smrtjo in o moZnostih Realne smrti ter zavirajo strinjanje
z darovanjem organov po smrti, so magicna prepricanja, skupaj z magi¢nim
razmiSljanjem, vraZeverjem in tabujem smrti, ter (ne)zaupanje v zdravstvo,
skupaj s strahom pred malomarno obravnavo opredeljenih darovalcev,
nezaupanjem v diagnozo mozganske smrti in pricakovanjem cudezne
ozdravitve. Ce kdo kaZe ta prepri¢anja, lahko sklepamo, da ne sprejema
Realne smrti, odsotnost ali integracija teh prepric¢anj pa lahko nakazujeta

sprejemanje Realne smrti.

Ce oseba sprejema realnost Realne smrti, se lahko na poti do ravni

Simbolne smrti, na kateri premisljuje o darovanju organov po smrti kot

127



128

o mozni odloditvi ob koncu Zivljenja, pojavita naslednja zaviralna dejav-
nika: nedotakljivost osebe, skupaj s prepricanjem, da spostovanje do trupla
izrazamo z ohranjanjem njegove telesne integritete, z iluzijo vztrajanja
Zivljenja in z vprasanjem meje identitete, ter kljubovanje naravi, ki vkljucuje
dejavnik gnusa kot telesni odziv na opomnik umrljivosti in prepricanje, da
presaditev organov kr§i meje narave. Ti zaviralni dejavniki lahko kazejo
na poznejSe zavracanje darovanja organov po smrti kot mozne odlocitve
ob koncu Zivljenja, zase ali za bliZnje, saj ga nismo sposobni sprejeti kot
del Simbolne smrti. Odsotnost teh zaviralnih dejavnikov ali prisotnost
spodbujevalnega dejavnika kartezijanskega telesa, ki vkljucuje dojemanje
telesa kot »stroja« oziroma telo objektivizira, pa lahko kaZe na sprejemanje
darovanja organov po smrti kot mozne odloditve ob koncu Zivljenja, zase
ali za bliznje, in posledi¢no uspesno integracijo ideje darovanja organov po

smrti v proces smrti.

Na poti osmi$ljanja odlocitev ob koncu Zivljenja, tj. na prehodu med
Simbolno in Imaginarno smrtjo, se lahko pojavijo naslednji dejavniki,
ki vplivajo na odlocanje o darovanju organov po smrti: prvi je religiozna
nesmrtnost, ki vkljucuje prepricanje, da je treba upostevati dolocene
rituale ali ohraniti telesno integriteto, da bi pokojniku zagotovili mesto
v posmrinem Zzivljenju. Prisotnost tega zaviralnega dejavnika lahko kaze
na to, da se darovanja organov po smrti v procesu smrti na Simbolni in/
ali Imaginarni ravni ne more smiselno integrirati. Prisotnost preostalih
identificiranih nekognitivnih spodbujevalnih dejavnikov pa lahko kaze na
sposobnost, da smo idejo darovanja organov po smrti zmozni integrirati v
proces smrti kot smiselno odlocitev ob koncu Zzivljenja. Ti spodbujevalni
dejavniki so teoloska nesmrtnost, ki vkljucuje vero v locitev duse od telesa,
dobesedna nesmrtnost, tj. prepricanje, da bo del osebe z darovanjem organov
po smrti zivel v nekom drugem, junastvo, ki vkljucuje altruisti¢ne dejavnike
in dojemanje darovalca organov kot junaka, in zdrav razum, ki vkljucuje
prepricanje o solidarnosti, tj. prepricanje, da je tak$no ravnanje pravilno ali
edino logi¢no, saj umrli svojih organov ne potrebujejo ve¢, drugi pa jih e
vedno potrebujejo, in druge predstave o druzbeni ali moralni odgovornosti.

Na podlagi pregleda literature lahko poleg mediatorjev procesa smrti
opredelim tudi nekatere moderatorje procesa smrti, ki izvirajo iz druzbe-
no-kulturni konteksta osebe, ki se odloca (glej sliko 8). Na poti predstav o
koncu Zivljenja, ko mora ¢lovek sprejeti moznost Realne smrti, lahko kot
najmocnej$a moderatorja identificiram prepricanji o pravici do ohranjanja



Stika &: MODERATOR]I IN MEDIATORJI V PROCESU SMRTI PRI PREMISLJEVANJU O

DAROVANJU ORGANOV PO SMRTI KOT MOZNI ODLOCITVI OB KONCU ZIVLJENJA

Zivljenja in o pravici do smrti. Na poti sprejemanja odlocitev ob koncu Ziv-
ljenja, ki povezuje Realno in Simbolno smrt, sta najmoc¢nej$a moderatorja
prepricanji o izkorisCanju smrti in o izkoris¢anju umrlih (ve¢ o tem v nasled-
njem poglavju). In nazadnje, na poti osmisljanja konca Zivljenja, torej na
prehodu od Simbolne k Imaginarni smrti, sta najmoc¢nej$a moderatorja

prepricanji o obstoju oziroma neobstoju po smrti (glej sliko 8).

Imaginarna smrt
— scenariji smrti
- nenadna, nepri¢akovana smrt

<
g ®
NS -
SE =2%
s 2 e
— K
eI 58 X %z 388
IS S &= oo
o5 A Y 32 %
) FELN 23 299
& S350 x> %9
T [ SRS ® o, LA
S SRS = T %
e Lo &R > 2Z
& o &N =% 538
oS N S 2 203
: . . 2
88 8 (Ne)sprejemanije %‘93, =
&5 2
& DOPS v procesu Zc
< smirti 7
. N Realna smrt
Simbolna smrt Nedotakljivost osebe (-) telesna smrt
. : , ; . - tele r
— preseganje smrti Kljubovanije naravi (-) . K "
v ~ - moZganska smrt,
- odlocitev za DOPS Kartezijansko telo (+) &

madzorovana sréna smrt

Sprejemanije odlocitev ob koncu Zivljenja
Izkoris¢anje smrti/Izkoris¢anje umrlih

(NE)SPREJEMANJE SMRTI IN ODLOCANJE O DAROVANJU ORGANOV PO SMRTI

Pri procesu sprejemanja odlocitev ob koncu Zivljenja ljudje obi¢ajno izhaja-
jo iz svojih obstojecih prepri¢anj o smrti. Njihovo (ne)sprejemanje realnosti
smrti je odvisno od prepri¢anj o smrti in se lahko v odnosu do smrti izrazi
kot njeno nesprejemanije, ko se ljudje smrti izogibajo, jo aktivno zavracajo,
se je bojijo ali so zaradi nje tesnobni, ali pa kot njeno sprejemanje, ko se s
smrtjo sprijaznijo (ve€ o tem glej v poglavju Odnos do smrti, str. 106-110).
Odnos do smrti deluje kot kognitivna podlaga, na kateri ljudje razdelajo
svoje odlocitve o(b) koncu Zivljenja, oblikuje pa se, ko oseba premisljuje o

smrti na treh ravneh procesa smrti, tj. na ravni Imaginarnega, Realnega in

Vir: Delo avtorice.

129



130

Simbolnega. To se je pokazalo tudi v poglobljenih intervjujih, s pomoc¢jo
katerih sem lahko za vsako intervjuvano osebo dolocila njen odnos do
smrti, pa tudi njeno opredeljenost do darovanja organov po smrti v zvezi s
sabo in z njenimi bliznjimi, pri cemer so se pokazale klju¢ne razlike med
tistimi osebami, ki so kazale sprejemanje smrti, in tistimi, ki so kazale

njeno nesprejemanije.

Pri intervjuvanih osebah, ki so kazale aktivno sprejemanje smrti, so se
pokazale razlike glede prepri¢anja o nadinu obstoja po smrti in odlo¢anja
o darovanju organov po smrti v zvezi s sabo ali svojimi bliznjimi. Pri
osebah, prepri¢anih o obstoju nebes in popolni lo¢itvi duSe od telesa,
lahko opazimo pripravljenost na omenjeno darovanje organov. Kadar
pa je §lo za prepricanje o obstoju po smrti, pri Cemer je smrt pomenila
prehod v naslednje Zivljenje in bi odlo¢itev o darovanju organov po smrti
lahko $e vedno imela (negativne) posledice za pokojno osebo v naslednjem
Zivljenju, je bilo zaznati nepripravljenost na darovanje lastnih organov ali
organov svojih najblizjih. To lahko opazimo v primeru Aleksandra (59 let,
osebni intervju, 2021, 4. september), ki se je moral odlo¢iti glede darovanja
rozenice svoje tragi¢no umrle hcere in je kljub osebnemu nasprotovanju
zaradi situacijskih dejavnikov v darovanje privolil, pozneje pa se je soocil
z negotovostjo glede sprejete odlocitve, vendar jo je tudi uspel presedi in

svojo odlocitev uspes$no integrirati v proces smrti:

{Kar sem prej govoril, ne, da Ce je karmaticno, ti povleces ene,
am, ene dogodke, da se ti nekaj zgodi, potem te ne sme nekdo resevat, ne, no, in vidis, ta
del me je potegnila recimo prijateljica zdravnica, ne. Jaz mislim, da osebno ne bi bil za to,
za darovat, in sem se v bistvu héeri opravicil, sem ji rekel, glej, mogoce sem ti vzel oci, torej

v naslednjem Zivljenju ne bos videla stvari, ki bi jih morala videti, recimo, ne.

Intervjuvane osebe, ki so bile prepoznane kot tiste, ki aktivno sprejemajo
smrt, z mo¢nim prepri¢anjem o neobstoju po smrti, so pokazale podobne
vzorce pripravljenosti na darovanje organov po smrti, pri ¢emer so izrazile
predvsem pripravljenost na darovanje lastnih organov po smrti. Teoreti¢-
no so bile pripravljene privoliti tudi v darovanje organov svojih bliznjih,
vendar se je pri njih pojavila tudi neprepricanost glede svoje dokoncne
odloditve, pri Cemer so izpostavljale vidik nedotakljivosti osebe, kar ilustrira
Virginijin (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september) primer:



{A, Jja, lej, tako kot sem ti prej rekla, takrat bi verjetno vedela,
zdajle, e bi zdajle rekla, bi rekla verjetno ja, ne, ne vem, mogoce bi bil pa takrat tako
emocionalen moment, da bi pa rekla ne, ne boste ga rezal, ne vem, lahko sem zdajle
pametna pa reCem seveda, tako, ker ti je lepo darovat, ampak mogoce pa pride v tistem
hipu neka, neka stiska pa bi lahko tudi tako reagirala, ne vem, ne boste rezal mojega sina,

ne, ne boste, ne dam vam njegovega srca, ne.

Pri intervjuvanih osebah, pri katerih je prevladovalo nevtralno sprejemanje
smrti, lahko opazimo, da so ve¢inoma pripravljene postati darovalci organov
po smrti in privoliti v darovanje organov svojih bliznjih. Elizabeta (82 let,
osebni intervju, 2021, 25. avgust), ki je bila prepricana, da zaradi starosti in
prebolelega raka ne more ve¢ darovati svojih organov, se je odlocila, da bo
k opredelitvi za darovalca organov spodbudila svojega druzinskega ¢lana.

{Elizabeta: Ne, ne, ker tut ne morem, ker js sm mela raka in
mam samo eno slabo ledvico.
Raziskovalka: Aha, ne morete, seveda, potem ...
Elizabeta: Ne, ne, sploh ne, drugac pa bi, naceloma sem za darovanje organov, glejte,
zakaj ne bi nekomu resil Zivljenja, ce ga lahko, ne?
Raziskovalka: Mhm, je to tudi vas glavni razlog, da ste za?
Elizabeta: Ja, glejte, pravzaprav, jaz sem zelo odprt clovek in sprejemam stvari take, kot
so. Na primer, jaz sem rekla mojemu sinu, daj, vpisi se v register darovalcev, ker nikdar ne
ves, kaj in kako bo s tvojim Zivljenjem, in Ce s tvojimi organi lahko nekdo nadaljuje, ne,
Zivljenje, ne, glejte, preprosto.
Raziskovalka: Zelo preprosto, pa se je potem vpisal?

Elizabeta: Je, je, je.

Danes starost ni dejavnik klini¢ne kontraindikacije za darovanje organov po
smrti, za dejavnik tveganja velja le v kombinaciji z drugimi bolezenskimi
dejavniki (Jeras 2005, EUDONORGAN 2017). Za opredelitev o darovanju
organov po smrti ni zgornje starostne omejitve. O izkljucitvi zaradi zdra-
vstvenih razlogov odlo¢ajo zdravstveni delavci, potem ko ocenijo stanje
potencialnih darovalcev, zato da bi zagotovili pravilno delovanje organov po
presaditvi (prav tam). Izkljucitev neustreznih darovalcev je torej skrb zdrav-
nikov, samoizkljuditev na podlagi starosti ali samoocene zdravja organov ter
preteklih bolezenskih stanj v primeru darovanja organov ni potrebna. Tre-
nutno so klini¢ne kontraindikacije, zaradi katerih zdravniki lahko izkljudijo

potencialne darovalce organov po smrti, neznan vzrok smrti, darovalec z

131



132

virusom cloveske imunske pomanijkljivosti (HIV), ali s tumorjem (vecina
rakov pomeni absolutno kontraindikacijo, razen nekaterih izjem), ali pa
akutno okuzbo (Ce je ta bila vzrok smrti) (EUDONORGAN, 2017).

Prav tako lahko opazimo, da se pri osebah, pri katerih je prevladovalo
nevtralno sprejemanje smrti, ve¢inoma kaze pripravljenost na privolitev v
darovanje organov po smrti glede njih samih in njihovih bliznjih, tudi ce je
bila Zelja umrle osebe neznana. Lahko pa se tudi pojavi zavracanje darova-
nja organov po smrti, ¢eprav ga kot medicinski poseg sicer podpirajo, ker
v njih prevlada sum, da gre za ¢rni trg in da je skorumpirani zdravstveni

sistem pokvaril zdravnike:

{ Jaz mislim, da v teh cajtih noben ne bi tega naredil, ne vem, ker
noben ne zaupa vec v dohtarje, ne, kako pa lahko jaz vem, da bo $el ta organ tam pa tam,
ali ga bo prodal kam drugam, ne, ni zaupanja, ni zaupanja v tem vec, ne (Borut, 50 let,

osebni intervju, 2021, 27. avgust).

Osebe, pri katerih je rahlo prevladovalo nesprejemanje smrti, so izrazile prip-
ravljenost na darovanje organov po smrti. V enem primeru se je izkazalo,
da oseba zase ne misli, da bi lahko postala darovalka organov po smrti, ker
je prestara, vendar bi dala soglasje za svoje bliZnje, e bi si ti Zeleli svoje
organe darovati, saj se ji zdi lepo, da bi jih dobil nekdo, ki jih potrebuje. V
nekem drugem primeru je intervjuvana oseba sama posedovala zastarelo
oz. neveljavno kartico darovalca, , poznala je tudi Zelje svoje druzine, ki
je bila v celoti naklonjena darovanju organov po smrti, gesta darovanja
organov po smrti pa je zanjo osebno predstavljala tolazbo v tem smislu, da

bodo njeni organi ziveli naprej v nekom drugem.

Pri eni izmed intervjuvanih oseb je bilo zaznati prevlado strahu pred smrtjo,
pa tudi ambivalentnost glede pripravljenosti na darovanje organov po
smrti. Ceprav je razmi§ljala o tem, da bi bila darovalka organov po smrti, se
zaradi strahu pred zlorabami v zdravstvu nikoli ne bi Zelela opredeliti kot
darovalka organov. Glede njene privolitve glede darovanja organov bliznjih,
pa je bilo mogoce opaziti nepripravljenost, da bi sprejela tak$no odlocitev
v imenu umrlega, in negotovost glede tega, ali bi se bila sploh sposobna
odloditi.

Pri intervjuvanki, ki je izrazala tesnobo pred smrtjo, lahko prav tako opazimo
ambivalentnost glede njene pripravljenosti na posmrtno darovanje lastnih



organov in organov njenih bliznjih. Nagibala se je k darovanju lastnih orga-
nov po smrti, vendar je bila izrecno proti darovanju dolo¢enega dela telesa:

{ Ja, pac sem za, ampak nisem pa na temu darovanju, dejansko
nisem liste podpisala nikoli, tako da ocitno nisem tok za, kolikor pravim, da sem za, ker Ce
ne bi Ze bila tam, ne, tako da neki me ocitno e ustavija ali kar koli. [Raziskovalka: Ce te
izzovem, da probas malo pomisliti, kaj bi to bilo, kaj bi tako na prvo Zogo rekla, morda,
da je to, da te ustavlja?] Ne vem, na prvo Zogo, ne vem, pac, kej bi, ne vem, mogoce moja
familija. Mislim, sem ful prevec povezana s tem, kaj bi moja familija mislila glede tega,
da pac, kakor da potem nimajo cele mene za pokopat ali kar koli, ves, kako smesno, ker
jaz ful razmisljam, da bodo mene pokopali, da ne bo treba meni drugih pokopat, ahaha

(Ema, 28 let, osebni intervju, 2021, 3. avgust).

Podobno mnenje je ta intervjuvanka imela tudi glede darovanja organov
svojih bliznjih po njihovi smrti, vendar ni bila povsem prepri¢ana, kako bi
se na koncu odlod¢ila:

{Mhm, Jja tukaj bi bilo spet fajn vedet, kaj bi oseba rada, kaj
so bile Zelje od osebe, am, tako da, ja, najbrz bi, ja, sam, Ce ne ves Zelje od osebe pa ... ne
vem, tezko je premislit o tem, kako bi se odlocil v neki hipoteticni situaciji, ker zdaj lahko
recem ja, definitivno bi se odlocila, da ja, ampak pac ni nujno, ne, da bi se v tistem danem
trenutku odlocila za ja, ali pa lahko zdaj reCem ne, pa bi potem tistikrat bila ja, mogoce
bi bilo odvisno, kateri organ, ne vem, zakaj mi je to zdaj tako pomembno, amm, ampak
ti ne znam dati konkretnega odgovora, kaj bi se odlocila v tisti situaciji (Ema, 28 let,

osebni intervju, 2021, 3. avgust).

Osebe, pri katerih se je pokazal kot prevladujo¢ odnos aktivnega nespre-
jemanjo smrti, so vedinoma izrazale jasno pripravljenost na darovanje
svojih organov in privolitev v darovanje organov svojih bliznjih, vendar
se je velini zdelo, da je zelo majhna verjetnost, da bi do tega sploh lahko
prislo. V dolocenih primeri pa se je izrazila nepripravljenost na darovanje
organov, na primer, ena izmed intervjuvanih oseb je izrazila jasno nep-
ripravljenost postati darovalka organov, saj je to dojemala kot nenaravno,
vendar je bila hkrati pripravljena darovati organe ljubljene osebe, ¢e bi
bila to njena izrecna Zelja, torej ji zaradi lastne nepripravljenosti glede tega
ne bi nasprotovala. V nekem drugem primeru pa se je pokazala moc¢na
nepripravljenost osebe na darovanje le doloc¢enih delov telesa, tistih, ki so

simbolizirali njeno osebnost:

133



134

{Zdaj, iskreno povedano, imam zadrZke za dolocene zadeve,
zase osebno, ne, recimo, stvari, povezane z obrazom, ali pa, recimo, cela roka. Am, jaz
mislim, da bi rekel, da si teh darovanj ne Zelim, am, najverjetneje me lahko kdo preprica
v to, ampak Se vedno me samopodoba, to, moj obraz, dojemam sebe, ne, ampak notranje
organe, go for it, ni problema, to, to nisem jaz, to je moj stroj. /.../ am, ja, iz istega
razloga, kjer prideva nazaj na uno, ko sva govorila Cisto na zacetku, am, kontinuiteta
Zivjenja, ne, jaz mislim, da ta faktor ni vezan name kot na mojo izkusnjo smrti, ampak
na socialni del, mogoce bi temu rekel spostovanju do mene po smrti, ne, se ne navezuje
name, ampak na odnos drugih ljudi in men se zdi, ok, mogoce so to tezke besede, ampak,
recimo, da je to znotraj spektra nespostovanja do mene. Men se ne zdi, da me spostujes
s tem, ko mi to vzames. To je moja stvar, ne /.../ men se to zdi nespostljivo do mene,
ker si mi s tem ukradel mojo identiteto, ne. Ni v bistvu faktor to, da si vzel mojo koZo z
obraza, ¢e mi ti odreZes klele [pokaZe torzo] takle del pa das nekomu drugemu, sem jaz
ok s tem, maybe, haha, nisem sure, v bistvu bolj kot razmislim, tudi tisto darovanje delov
ocesa pa to, to so sestavni deli, nima veze. Bolj roka, ker roka je Se vedno, how it looks /.../
in mi s tem ukrades identiteto in je ta del problem darovanja, ne, am, medtem ko Ce ti
meni vzames, ne vem, misico iz roke, am, neki notranjega, ne, neki, kar ni identiteta in
povrsinskega, tisto, kako zgleda, ne, ali pa e vzames tako, da v bistvu, ne vem, vzames
del koZe in to potem ni vec prepoznavno jaz, ne, recimo, tisto je meni grozljivo, ko vidim,
ko dajo celo roko gor in potem, a ves, da bi jaz zdaj videl od mojega oceta roko na nekom
drugem, pa je tisto od mojega oceta, mislim, to mi je, to mi je creepy as hell, ampak da
Je pa od mojega oceta srce v tebi, mi je pa ok, ker ni identiteta. To (Jaka, 31 let, osebni

intervju, 2021, 31. julij).

Studija primera kaZe, da obstaja moznost, da je sprejemanje smrti dejav-
nik, ki pomembno vpliva na odloc¢anje o darovanju organov po smrti. Pri
sprejemanju smrti se kazejo jasnej$e predstave o lastni (ne)pripravljenosti
postati darovalec organov po smrti in o privolitvi v darovanje organov
umrlega bliZnjega. Nasprotno pa je v primerih, ko oseba ni mogla dojeti
ali sprejeti moznosti smrti in je kazala strah ali tesnobo pred smrtjo, glede
pripravljenosti na darovanje organov po smrti prevladovala ambivalen-
tnost. Pri tem je pomembno opozoriti, da ne moremo govoriti o dejanskih
povezavah med odnosom do smrti in odlo¢anjem o darovanju organov po
smrti, zato bi bile potrebne nadaljnje raziskave, lahko navedem le nekaj

domnev o moznih povezavah.

Na podlagi svoje $tudije domnevam, da je sprejemanje smrti povezano z

naslednjimi vzorci odlo¢anja o darovanju organov po smrti: 1. oseba je v



mislih sposobna preiti skozi faze Imaginarne, Realne in Simbolne smrti; 2.
lahko razmislja o moZnosti svoje Realne smrti in si oblikuje jasne predstave
o tem, kaj bo sledilo po njeni smrti, tj. predstave o Simbolni smrti; 3. manj
verjetno je, da bo darovanje organov po smrti doZivljala kot »onesnaze-
valni dogodeks, bolj verjetno je, da bo ta problem razresila z integracijo
darovanja organov v proces smrti; 4. da bo v zvezi z darovanjem organov
po smrti izkazala ve¢ nekognitivnih spodbujevalnih dejavnikov kot pa
zaviralnih; 5. da bo pripravljena postati darovalec organov ali dati soglasje
glede svojih bliznjih; 6. ko bo zapro$ena za soglasje v zvezi z darovanjem
organov svojih bliznjih, najverjetneje ne bo prvi¢ razmisljala o tem, kako
naj se odlodi, in bo najverjetneje privolila v darovanje organov po smrti. To
je najverjetnejsi scenarij le glede tistih, katerih sistem prepric¢anj o smrti je
zdruZljiv s koncepti darovanja organov po smrti, pri ¢emer bo odlocitev o
darovanju organov predstavljala celo najbolj smiselno odlocitev, ki nesmi-
selni smrti dodeli dodaten pomen. Vendar se ta scenarij lahko spreminja
glede na stopnjo aktivnega ali nevtralnega sprejemanja smrti in drugih
sofasno prisotnih stali§¢ do smrti.

Obstaja tudi moznost, ki jo lahko zaznamo v prej predstavljeni $tudiji
primera, da ima oseba obstojec sistem prepricanj, ki omogoca sprejemanje
resnic¢nosti smrti, vendar je v neposrednem nasprotju z idejo o darovanju
organov po smrti, ki jo zato kot mozno odlocitev ob koncu Zivljenja lahko
zavrne. Domnevam, da bi v takem primeru oseba; 1. v mislih lahko pre§la
skozi faze smrti; 2. razmisljala o moZnosti svoje resni¢ne smrti in oblikovala
jasne predstave o tem, kaj bo sledilo po njeni smrti, tj. predstave o Simbolni
smrti; 3. idejo o darovanju organov po smrti bi zelo verjetno dozivljala kot
»onesnazevalni dogodeks, ki se bo razresil z zavrnitvijo darovanja organov
po smrti iz procesa smrti; 4. zelo verjetno bo izkazala ve¢ nekognitivnih
zaviralnih dejavnikov glede darovanja organov po smrti; 5. verjetno ne bo
Zelela postati darovalec organov po smrti in bo manj pripravljena dati so-
glasje za svoje bliZnje; 6. ko bo pozvana k podajanju soglasja za darovanje
organov svojih bliznjih, najverjetneje ne bo prvi¢ razmisljala, kako naj se
odlodi, in najverjetneje bo darovanje organov po smrti zavrnila. Tudi to se
lahko razlikuje glede na stopnjo drugih stali$¢ do smrti.

Nazadnje lahko zaznamo $e vzorec, povezan s strahom ali tesnobo pred
smrtjo, ki kaZe, da pri teh dveh odnosih do smrti ideja darovanja organov
po smrti ostaja v limbu. Domnevam, da bo oseba po tem scenariju 1.
najverjetneje imela tezave s tem, da bi v mislih pre§la skozi faze smrti;

135



136

2. skrbela jo bo moznost Realne smrti in tega, kar pride po njej, torej Sim-
bolne smrti; 3. najverjetneje bo razmisljanje o darovanju organov po smrti
dozivljala kot » onesnazevalni dogodek« in manj verjetno je, da ga bo znala
razresiti; 4. najverjetneje bo izkazala me$anico nekognitivnih zaviralnih in
spodbujevalnih dejavnikov glede darovanja organov po smrti; 5. ambivalen-
tna bo glede tega, ali naj postane darovalec organov po smrti in ali naj poda
soglasje za svoje bliznje; 6. najverjetneje bo o darovanju organov po smrti
kot verjetni odlo¢itvi ob koncu Zivljenja resno razmisljala le v primeru, e
bo pozvana, naj privoli v darovanje organov umrlega bliznjega, pri cemer
bo izid odvisen od situacije v danem trenutku.

POMEN DRUZBENE KLIME IN RAZMERI) Mo<I PRI ODLOCITVI O DAROVAN])U
ORGANOV PO SMRTI

Prakse darovanja organov po smrti in upravljanja smrti so umescene v ob-
stojeco politi¢no ureditev in vkljucujejo politike ekonomske zmogljivosti,
vladavine prava in socialnih institucij, ki upravljajo druzbeno delovanje. To
so makrostrukture, znotraj katerih osebe, drzavljani, Zivimo svoje vsakda-
nje zivljenje. Strinjam se z avtorji (npr. Turner, 1969; Lock, 2002), ki trdijo,
da smrt povzroda druZzbeni nered in da ima mo¢ preoblikovanja ustaljenega
druzbenega reda, saj smrt ustvarja prostor za ponovna pogajanja o usta-
ljenem stanju stvari (ve¢ o tem je v poglavju Obredi prehoda, str. 21-25).
ODb soocenju s smrtjo ljudje obéutimo nemo¢, ki razkrije nago odvisnost
od druzbenih struktur in vpliv, ki ga imajo te strukture na odlocitve, ki jih

sprejemamo v svojem Zivljenju.

Smrt v sodobnih zahodnih druzbah ureja zdravstven sistem, tega pa doloca
politi¢ni in gospodarski sistem, vzpostavljen v drzavi. V Sloveniji imamo $e
vedno javni zdravstveni sistem, ki je trenutno v krizi, kar bi lahko privedlo
do njegovega razpada in v nadaljevanju do popolne privatizacije. Vladna
administracija je v ¢asu pandemije covida-19 razkrojevalno delovala na
zaupanje javnosti v zdravstveni sistem, pa tudi v celoten politi¢ni sistem
in v socialne ustanove (Smrke in Hafner Fink, 2021). V ¢asu pandemije
je vse bolj §¢itila politicne interese in kapital namesto javnega interesa
oziroma ljudi in za tezke razmere v drzavi krivila drzavljane. V moji $tudiji
se je pokazalo pomanjkanje zaupanja v takratno vlado in razocaranje nad
kapitalizmom, ki daje prednost dobi¢ku, spodbuja korupcijo in ohranja
druzbene neenakosti. Pomanjkanje varnih druzbenih struktur, ki bi jim
¢lovek lahko zaupal, povecuje oblutek individualne odgovornosti za lastno



Zivljenje, odloditve, glede katerih vecina ljudi ¢uti, da so $e vedno v njihovi
modi, pa so prav tiste, ki zadevajo posameznikovo telo. Telo je $e zadnja
tocka, na kateri oseba $e lahko deluje in ohranja nadzor.

V Sloveniji imamo mesan sistem pridobivanja soglasja za darovanje organov
po smrti. Osebe lahko svojo odlocitev za (opt-in) ali proti (opt-out) darovanju
organov po smrti izrazijo v nacionalnem registru darovalcev organov, svojci
pa imajo pravico veta na odlocitev umrlega. V Sloveniji so veckrat potekale
razprave o zakonski uvedbi sistema opt-out, ki bi povecal nabor potencialnih
darovalcev, saj bi za darovalca organov veljala vsaka oseba, ki se za casa
svojega Zivljenja ne bi izrekla proti darovanju. Vendar so bile te razprave
neplodne, saj se je javnost uprla in izrazila zaskrbljenost, da bi sistem opt-out
odpravil varnostni ventil, ki ljudi varuje pred zlorabami, zlasti pred zdrav-
nisko malomarnostjo (npr. pred¢asna prekinitev Zivljenja zaradi pridobitve
organov) ali drugimi oblikami eti¢nih krSitev v procesu smrti (npr. prodaja
organov zaradi osebnega dobicka). Pri tem je pomembno poudariti, da si
na svetovni ravni prizadevajo boriti proti trgovini z organi (Meshelemiah in
Lynch, 2019). Stevilne mednarodne organizacije, skupaj s Svetom Evrope,
Evropsko unijo, Zdruzenimi narodi, Svetovno zdravstveno organizacijo in
mednarodnimi strokovnimi zdravniskimi zdruZenji, so pripravile pogodbe,
resolucije in priporocila za usklajevanje boja proti trgovini s ¢loveskimi
organi in kaznivim dejanjem, povezanim s presaditvijo cloveskih organov

(Slovenija-transplant, 2022). Slovenija-transplant navaja (2022), da

{v Sloveniji ni trgovine z organi in zlorab v sistemu, prav tako
je tveganje za zlorabe zelo majhno. Nacionalni sistem darovanja in presajanja je pravno
dobro urejen, nadzorovan, varen, eticen in popolnoma pregleden. Organ nejasnega izvora
se v sistemu ne more pojaviti, vsi prejemniki organov pa so doZivljenjsko vodeni v Centru
za transplantacijsko dejavnost v UKC Ljubljana. V skladu s Konvencijo Sveta Evrope
proti trgovini s cloveskimi organi so vse presaditve organov zunaj drZave brez napotitve
lececega specialista in brez predhodnega dogovora s transplantacijskim centrom zunaj

Slovenije kazniva dejanja in se kazensko preganjajo.

Slovenija-transplant je od leta 2017 nacionalna tocka za anonimizirano
porocanje o tak$nih primerih. Do zdaj niso zaznali nobenega primera
nedovoljenega ravnanja. Slovenija-transplant sodeluje tudi s policijo, mi-
nistrstvi za zdravje, pravosodje, notranje in zunanje zadeve ter nevladnimi
organizacijami, ki se ukvarjajo z Zrtvami trgovine z ljudmi. Tudi neodvisne

organizacije in nadzorni organi ne porocajo o primerih ali sumih trgovine

137



138

z organi v Sloveniji (prav tam). Navkljub temu je v javnosti prevladalo mne-
nje, da je treba darovalce za$(¢ititi pred sistemom, ki je nagnjen h korupciji,
kar je utisalo prizadevanja za druga¢no opredelitev zakona o pridobivanju
soglasja za darovanje organov po smrti. Na podlagi tega lahko ugotovimo,
da odlocitev o privolitvi v darovanje organov po smrti ni le osebna, individu-
alna odloditev, ampak je lahko tudi politi¢na; lahko je izraz moci ali upora
osebe proti sistemu.

Studija primera je pokazala, da so osebe v primeru smrti, nad katero
sicer nimajo nobenega nadzora, primorane prevzeti nadzor , pri ¢emer
to lahko storijo z odlo¢itvijo za darovanje organov po smrti, s katerim
(nesmiselno) smrt »izkoristijo« za nekaj dobrega, saj lahko z darovanjem
organov re§ijo, podaljsajo ali izbolj$ajo Zivljenja drugih ljudi. Lahko pa to
storijo tudi z odlocitvijo proti darovanju organov, ki je izraz upora proti
nepravicnemu sistemu, pri ¢emer Zelijo mrtve predvsem zascititi pred
izkori§¢anjem. To je $e posebej povezano s stali§¢i o skorumpiranem
zdravstvenem sistemu, ki pokvari tudi tiste, ki so v njem zaposleni,
zato jim ne moremo zaupati ali jim dati priloZnosti, da bi se s smrtjo
nekoga okoristili. Tiste intervjuvane osebe, ki so v darovanju organov po
smrti videle priloZnost oziroma korist za druge, so zdravstvene ustanove
dojemale kot ustanove, ki so v sluzbi druzbe in katerih cilj je izboljsati
Zivljenje ljudi. Zato ni bilo potrebe po zag¢iti bliznjih pred zdravstvenim
sistemom; v ospredju je bil prevzem nadzora nad smrtjo z dajanjem Ziv-
ljenja. Zato darovanje organov po smrti ljudem omogoca, da iz najhujsih
razmer naredijo najboljse in prevzamejo nadzor nad sicer neobvladljivim

dogodkom.

Pogosto ni splo$no znano, da pred zacetkom postopka darovanja organov
po smrti vedno vzpostavijo stik z druZino umrle osebe, tudi Ce se je ta
uradno opredelila za darovanje v registru, pri ¢emer se vedno spostuje
zeljo druzine, tudi ¢e je v nasprotju s formalno izraZeno voljo umrle osebe.
Stopnja opredelitve glede darovanja organov po smrti je v Sloveniji e
vedno zelo nizka (Avsec in Ustar, 2022). To pomeni, da v ve¢ini primerov
zelja umrlega ni znana, tako da se od druzine zahteva, da se odlo¢i namesto
njega, kar dodaja $e eno dimenzijo prepletenosti in spopada moc¢i med
osebno izbiro na eni strani in druzbeno strukturo na drugi (Wilkinson,
2007, 2014). Pri darovanju organov po smrti tako nekako izvajamo nadzor
nad mrtvim telesom. Studija primera je pokazala, da so imele intervjuvane
osebe tezave pri prevzemanju odgovornosti za odlo¢anje namesto umrlega,



ko so razmigljale o moznosti podajanja soglasja za bliznje, pri ¢emer je
vecina svojo odloditev izpeljala v skladu s svojo Zeljo po zasciti vrednosti
umrle osebe tudi v njeni smrti, bodisi z ohranitvijo njenega telesa bodisi
z zagotovitvijo, da se odlocitve sprejemajo v skladu z Zeljami umrle osebe.
Studija primera kaZe na boj med druzbeno potrebo po organih za reSevanje
Zivljenj in osebnim prizadevanjem za za§¢ito integritete osebe v smrti ter na
negotovost glede tega, kaj bi prevladalo v dejanskih Zivljenjskih razmerah.

ODRAZ DRUZBENE UREDITVE V ODLOCANJU O DAROVANJU ORGANOV PO

V uvodu sem predstavila socio-kulturno ozadje zahodnih druzb, ki zajema
tudi Slovenijo. Na tem mestu bom komentirala odlo¢anje o darovanju orga-
nov po smrti v ludi tega druzbeno-kulturnega ozadja. Zacela sem z mislijo,
da zahodne kulture delujejo na podlagi treh nacel, ki usmerjajo ¢lovekovo
delovanje: eti¢ni individualizem, ekonomski racionalizem in utilitarizem.
Ta nacela ¢loveka spodbujajo, da si prizadeva predvsem za osebno korist z
minimalnimi osebnimi strogki in da si prizadeva predvsem za lastno sreco
pred sreco kogar koli drugega. Taksen kontekst zavira altruisti¢no ali pro-
socialno vedenje in ga dopusca le v instrumentalni obliki, kot sredstvo za
doseganje drugih ciljev (Ule, 2009). Pri darovanju organov po smrti gre za
vrsto prosocialnega vedenja, pri ¢emer je altruizem eden od najmocnejsih
spodbujevalcev odloditve za darovanje organov po smrti.

Altruizem je v psihologiji najpogosteje opredeljen kot vedenje, s katerim
¢lovek pomaga ali koristi drugim, ne da bi za to pri¢akoval zunanje pri-
znanje (Ule, 2009, str. 241). Bierhoff in Klein (1990, v Ule, 2009, str.
241) sta opredelila dva glavna pogoja altruizma: prvi je namen pomagati
tistim, ki potrebujejo pomo¢, drugi pa svoboda izbire vedenja, kar pome-
ni, da je pomo¢ prostovoljna in ne izhaja iz poklicne dolznosti ali kaksne
druge odgovornosti. Altruizem je pogosto enaden z izrazom prosocialno
vedenje, da bi poudarili odsotnost sebi¢nosti v situaciji s prosocialnim
vedenjem (Ule, 2009). Na splo$no ga lahko razdelimo na premisljeni
altruizem, pri katerem prosocialno delovanje izhaja iz zavestne odlo¢it-
ve, in spontani altruizem, pri katerem je delovanje posledica spontane,
instinktivne ponudbe pomocdi (prav tam, str. 253). Povezan je tudi s $te-
vilnimi razli¢nimi, a podobnimi pojmi, kot so velikodu$nost, prijaznost,
solidarnost, dobrohotnost, predanost, bratska ljubezen, skrb za druge in
empatija (Ricard, 2013, v Zouaghi et al., 2015, str. 111). Ugotovljeno je

139



140

bilo, da ljudi za prosocialno ali altruisti¢no vedenje motivirajo razli¢ni
razlogi, kot so moralna odgovornost, empatija, vzajemnost pri dajanju,
povecanje lastne vrednosti in priznanje s strani drugih ljudi (Ule, 2009,
str. 249). Ti motivi so kompleksni in ne vodijo vedno k prosocialnemu
vedenju, saj so odvisni od osebe, druzbenega polozaja, norm skupnosti in
stopnje moralne odgovornosti (prav tam). Na altruisti¢no vedenje vplivajo
tudi splo$na druzbena in kulturna klima ter civilizacijske norme, ki osebo
obravnavajo kot odgovorno za Zivljenje v skupnosti oziroma za dobrobit
¢lovestva (prav tam, str. 251).

Na podlagi zahodnih nacel bi lahko domnevali, da druZzbeno-kulturno
ozadje zahodnih druzb zavira altruisti¢no in solidarno dejanje darovanja
organov po smrti, saj ne prinasa neposrednih koristnih posledic za daro-
valca. Vendar ni tako, $tudija primera kaZe, da je darovanje organov po
smrti zelo zdruZljivo s tremi prej omenjenimi naceli in v sodobnih druz-
bah, v katerih so zdravje, Zivljenje in produktivnost prevladujoce vrednote
druZbenega Zivljenja, celo cveti. To se kaze v tem, da je bila pripravljenost
na darovanje organov po smrti mocno izraZena v tistih primerih, ki so to
darovanje osvetljevali z vidika tega, kar omogoca, tj. zZivljenja. Ko pa so
intervjuvane osebe to darovanje obravnavale z vidika tega, kar ga sploh
omogoca, tj. smrti ali umrlega darovalca, je to spremljalo vec izrazenih
pomislekov in negotovosti glede odloc¢anja o darovanju organov po smrti.

Odlocitev za darovanje organov po smrti je skladna z nacelom eti¢nega in-
dividualizma, po katerem oseba najprej poskrbi za svoje Zivljenje in sreco,
potem pa $e za druge, ta odlocitev osebe namre¢ lahko sluzi kot sredstvo
poveCanja njene osebne srede, saj ji omogoca sprijaznjenje z lastno
umrljivostjo ali nepricakovano smrtjo in njuno sprejetje. Da je odlocitev
za darovanje organov po smrti lahko nacin za bolj$e spoprijetje s smrtjo,
je potrdila $tudija Robbinsonove (1990), v kateri so tisti $tudentje, ki so
podpisali kartico darovalca organov po smrti, sebe dojemali kot bolj ucin-
kovite pri spoprijemanju s smrtjo, kot so sebe v zvezi s tem dojemali tisti,
ki je niso. Prav tako darovanje organov po smrti ponuja moZnost, da oseba
tudi ob lastni smrti deluje kot produktiven ¢lan druzbe, kar poveca osebni
obcutek lastne vrednosti. Poleg tega sekularni pogled na ¢loveske zadeve,
ki smrt razume kot konec osebnega obstoja, darovanje organov po smrti
dojema kot dejanje, ki pokojnega darovalca osebno ni¢ ne stane, saj njegovi
organi ne gredo v ni¢, temvec se koristno uporabijo za podalj$anje Zivljenja
nekoga drugega, hkrati pa s tem zadnjim dobrim dejanjem v sekularnem



spominu nekako preseZe smrt. Ta pogled sledi nac¢elom ekonomskega ra-
cionalizma in utilitarizma, v skladu s katerimi oseba prera¢unava razmerje
med koristmi in strogki oziroma vlozki, pri tem ko v vsaki situaciji i§¢e
osebno ali splo$no korist in se drZi etike ekonomske ucinkovitosti. Podob-
no lahko tudi darovanje organov po smrti sluzi kot sredstvo za predelavo
nepri¢akovane smrti bliznjega drugega, saj ZalujoCemu omogoca, da iz
najhuj$e situacije naredi nekaj najboljSega in s tem prezgodnjo izgubo
osmisli, saj ta omogoca Zivljenje nekomu drugemu. To lahko pomaga
pri Zalovanju in z maksimiranjem osebnih in splognih koristi zmanjsuje
osebno tragedijo. Darovanje organov po smrti je torej uspes$no v druzbah,
v katerih smrt nima smisla in predstavlja le nepreklicen konec Zivljenja,
zato je v njih vse ¢lovekovo delovanje usmerjeno v Zivljenje in v ustvarjanje
zivljenjskega smisla tu in zdaj.

V tak$nih druzbenih okoljih, ki vse stavijo na aktivno in produktivno
zZivljenje, smrt pa predstavlja njegov prisilni konec in si zato nesteto ljudi
prizadeva, da bi jo zamaknili v nepredvidljivo prihodnost, je smrt izrinjena
iz vsakdanjega Zivljenja. Zaradi tega smrt postane tabu, ljudje pa Zivijo v
iluziji nesmrtnosti. Tak$no okolje ovira vnaprej$nje sprejemanje odlocitev
o(b) koncu Zivljenja, na primer opredelitev za darovanje organov po smrti,
saj ¢lovek ne Cuti potrebe ali nujnosti, da bi se odlo¢il za nekaj, kar je v ne-
predvidljivi prihodnosti. Prav tako ovira razprave v zvezi z odlocitvami o(b)
koncu zivljenja s (pomembnimi) drugimi, saj se ljudje izogibajo temam, ki
niso nujne in za katere menijo, da povzrocajo nelagodje.

Glede na vse to lahko bolje razumemo opazena neskladja v Sloveniji med
poroc¢anjem o visoki pripravljenosti na darovanje organov po smrti in
nizko stopnjo opredelitve zanjo ter visoko stopnjo privolitve v darovanje
organov umrlih bliznjih. Iluzija nesmrtnosti in tabu smrti to opredelitev
zavirata, ker je smrt zamaknjena nekam v nedolo¢eno prihodnost, zavi-
rata pa tudi motivacijo za odlo¢anje o darovanju organov po smrti Se za
Casa Zivljenja, saj so neposredni »stroski« oziroma »vlozki« (npr. to, da se
mi s tem razblini iluzija nesmrtnosti in se moram soociti z neprijetnim
zavedanjem umrljivosti) ve¢ji od prihodnjih koristi (npr. da bom s tem
svojim dobrim dejanjem pomagal drugim). Visoka stopnja privolitve sicer
izraza pripravljenost na darovanje organov po smrti, a to pomeni, da bi v
druzbenem kontekstu, ki najbolj ceni (produktivno) zivljenje, odlocitev za
darovanje organov po smrti, ko bi ta postala relevantna, lahko uporabili kot
mehanizem za obvladovanje nepricakovane smrti bliznje osebe. Odlo¢itev

141



142

za darovanje organov lahko zmanj$a neposredne osebne »stroske« v zvezi
s smrtjo oziroma »vlozke« vanjo (npr. tako smrt lahko izkoristim za nekaj
dobrega, jo osmislim) ter ustvarja neposredne in prihodnje koristi (npr.
omogoca Zivljenje, e eno dobro dejanje, zapisano v sekularni spomin na
umrlega, posredna vzajemnost). Visoka stopnja privolitve na darovanje
oziroma darovanja samega v Sloveniji je tudi posledica dobro urejenega
sistema transplantacije organov ter visokega zaupanja javnosti v zdravstve-

ne ustanove, medicinsko stroko in znanost.

Ceprav sta $tevilo uradnih opredelitev proti darovanju organov po smrti v
nacionalnem registru darovalcev organov in stopnja zavrnitve darovanja
organov po smrti v Sloveniji nizka, ju je treba skrbno spremljati, saj
lahko nakazujeta $ire druzbene trende, ki nasprotujejo prevladujo¢emu
druzbenemu redu, tj. statusu quo. Opazimo lahko, da odloditev proti
darovanju organov po smrti obic¢ajno izhaja iz druga¢nega pogleda na
Zivljenje, na druzbene vrednote in smrt, ki ni zdruzljiv z idejo uporabe
organov po smrti. Nepripravljenost na darovanje organov po smrti lahko
izvira iz ve¢ raznolikih prepricanj, katerih osrednje nacelo je varovanje
integritete oz. dostojanstva osebe ob njeni smrti. Ta pogosto izhajajo iz
verskih prepri¢anj, v skladu s katerimi odlo¢itev za darovanje negativno
vpliva na posmrtno Zivljenje, iz nezaupanja v (skorumpiran) zdravstveni
sistem, v sklopu katerega bi odlocitev za darovanje organov lahko vodila v
izkori§¢anje mrtvih ali celo ¢rni trg z organi, ali pa iz tega, da te osebe ne
Zelijo nasprotovati naravnemu redu stvari, pri ¢emer presaditev organov
dojemajo kot nenaraven poseg v telo. Izraz nepripravljenosti na darova-
nje organov po smrti ali njegovo zavracanje je mogoce interpretirati tudi
tako, da gre pri tem za povsem individualno odloditev, ki izhaja bodisi iz
Custvenega odziva na stisko bodisi iz osebnega sledenja verski tradiciji
ali drugim prepricanjem, ki niso zdruZljiva z idejo o odvzemu organov
po smrti. Lahko pa kaZe tudi na globlje nezadovoljstvo s prevladujo¢im
nacinom zivljenja (npr. z vladavino biomedicine in farmacevtske indu-
strije, ki druZzbeno Zivljenje pretirano medikalizira, z vladavino trZnega
gospodarstva, ki deluje v interesu kapitala namesto v interesu ljudi) in je
lahko izraz aktivnega upora proti njemu, kot del prizadevanj za obrambo
druzbeno-kulturnega Zivljenjskega sveta pred neupravi¢enimi vdori poli-
ti¢nega in gospodarskega sistema vanj.

Za zdaj imamo v Sloveniji $e vedno vsem drzavljanom dostopen javni

zdravstveni sistem, ki se $e vedno ponasa z visokim zaupanjem javnosti.



Vendar se nenehno pojavljajo pritiski, da bi ga privatizirali, kar v javnhem
sistemu sproza krizo. Ce bi se procesi privatizacije zdravstvenega sistema v
Sloveniji okrepili, bi se lahko okrepili tudi glasovi proti darovanju organov
po smrti, kar bi lahko posledi¢no mocno ogrozilo prihodnost transplanta-
cijske dejavnosti. Zato moramo za$¢ititi naso socialno dedi$¢ino in altrui-
zem ljudi, da bo transplantacijska stroka tudi v prihodnje lahko resevala in
izboljsevala nesteto Zivljeni.

143






Sklep



146



Ceprav je smrt univerzalna in neizogibna za vsa ¢loveska bitja — pred
lastnim koncem smo nemocni —, to ne pomeni, da smo ob njej vsi enaki,
saj je smrt druzbeni konstrukt in je zato odvisna od vzpostavljenega druz-
benega sistema ali reda. Fenomen smrti odraZa delovanje druzbe, ponuja
priloznost za opazovanje boja za oblast med druzbenim sistemom, druZbe-
nimi institucijami in ljudmi, ki ga spremljajo dane druzbene neenakosti in
njihovi udinki na Zivljenje in posledi¢no smrt. Fenomen smrti nam pove,
da v smrti nismo enaki, tako kot nismo enaki v rojstvu ali v Zivljenju. To,
kako se c¢lovek sooca s svojim koncem, je odvisno od polozaja, ki ga ima
v druzbi (socialno-ekonomski status, starost, spol, kraj rojstva in bivanja,
Zivljenjski slog itd.), saj ta vpliva na njegovo pric¢akovano Zivljenjsko dobo

in navsezadnje na umiranje in smrt.

V sodobnih zahodnih druzbah prevladuje ideologija, da je vsak clovek
odgovoren za svoje Zivljenje in da je njegov uspeh odvisen izklju¢no od
njegovih dejanj in Zivljenjskih odlocitev. V teh druzbah sta delovna etika
ali produktivna vrednost osebe nekaj zelo hvalevrednega in dragocenega,
kar delovanje ¢loveka oddaljuje od vloge drzave, njenih sistemov in insti-
tucij. Tako je teZa Clovekovega Zivljenja in nato smrti le na plecih osebe in
njenih osebnih prizadevanj, da bi z zdravimi, preventivnimi Zivljenjskimi
odlocitvami Zivela Zivljenje, ki potiska smrt v daljno prihodnost. Ker je pro-
duktivno telo v sodobnih druzbah zaZeleno in cenjeno, ¢lovekova osebna
prizadevanja usmerja Zelja po ¢im daljSem ohranjanju mladega in zdra-
vega telesa, da bi ¢lovek lahko sodeloval v druzbenem Zivljenju (Bauman,
1992a). Uvodoma sem predstavila idejo, da v sodobnih druzbah obi¢ajno
skrivamo tisto, kar od te norme »odstopa«, na primer ljudi z oviranostjo,

147



148

starejSe ljudi ali neozdravljivo bolne, pred o¢mi javnosti jih »skrivamo« v
za to dolo¢enih ustanovah, kot so domovi za starej$e ob¢ane in bolnignice.
Vlogo oskrbovalnih ustanov sicer lahko razumemo tako, da tem marginali-
ziranim skupinam ljudi dajejo moznost, da Zivijo ¢im bolj kakovostno Ziv-
ljenje. Vendar z druzbenega vidika normativno druzbeno Zivljenje v resnici
ni zasnovano tako, da bi bilo za te marginalizirane skupine vklju¢ujoce. S
tem se tudi povecuje tabu smrti.

Poleg tega se je z napredkom medicine smrt zacela obravnavati kot poraz,
kot neuspeh prizadevanj, da bi jo preprecili (Bradbury, 1999), bodisi na
osebni ravni, ko to prizadevanje lahko spodleti zaradi nezdravih Zivljen;j-
skih, bodisi na ravni medicine, ko zdravljenje, ki bi lahko resilo Zivljenje ali
odlozilo smrt, ne deluje ali ($e) ni na voljo (Brown, 2017; Jacobsen, 2017a).
Ljudje si na splo$no Zelimo ¢im bolj podaljsati Zivljenje in ne Zelimo
biti »odpisani kot mrtvi«, vsaj toliko ¢asa ne, dokler $e obstaja upanje za
»oZivitev« (Jacobe, 2015). Posledica tega, da je pacientova smrt v medicini
nekaj nezazelenega, ta, da zdravstveni delavci teZje druzbeno prepoznajo
trenutek, ko je treba prizadevanje za zdravljenje opustiti ali ga odtegniti,
ker za bolnika ni vec koristno, in s tem to osebo prepoznati kot umirajoco
(Kellehear, 2007; Gawande, 2015). Paradoksalno je, da ljudje ra¢unajo na
to, da zdravniki ne bodo obupali do samega konca, obenem pa tudi na to,
da bodo znali prepoznati brezupno stanje. To prispeva k vse vedjim teza-
vam pri prepoznavanju dejanske tocke, ko ni ve¢ moznosti ozdravitve ali
ozivitve, saj so zdravniki primorani k vedno nadaljnjim posegom, da bi
preprecili nezeleni izid, tj. smrt. To nam pove, da je trenutek smrti druz-
beno konstruiran, da se nenehno spreminja in da je odprt za pogajanja in
debate. Kljub temu da je smrt kon¢ni, dokonéni in neizogibni dogodek v
clovekovem Zivljenju, njen trenutek Se zdale¢ ni jasno opredeljen, kaj Sele
popolnoma zanesljiv (Singer, 2004). V kulturah, v katerih je medicinski
napredek smrt v stanjih, v katerih je bila neko¢ nekaj neizbeZnega, Ze
odpravil (Kellehear, 2007), sta trenutek smrti in smrt kot taka postala nekaj
tezko sprejemljivega. Medicinski napredek je prinesel upanje, da vedno
obstaja moznost, da je mogoce storiti $e nekaj ve¢, da bi prepre(ili ta zadnji

trenutek, imenovan smrt.

Pri razreSevanju negotovih stanj na meji med Zivljenjem in smrtjo ima
pomembno vlogo diagnoza mozganske smrti, ki je v 50. letih prej$njega
stoletja spremenila nacin, kako opredeljujemo biologko smrt. Navkljub

svoji revolucionarnosti, saj je omogocila diagnozo smrti pred nepovratnim



prenehanjem bitja srca, ki predstavlja kljucen znak Zivljenja, v druzbi in
njenih institucijah ni povzrodila vedjega vznemirjenja. Pravzaprav je bil to
korak k odgovoru na potrebe casa, v katerem so tehnoloski dosezki, kot
je mehanska ventilacija, ustvarjali liminalna telesa, tako da pacienti niso
bili ne Zivi ne mrtvi, kar je vznemirjalo druzbo in njene institucije. Pozivi
k uveljavljanju pravice do evtanazije so bili vse pogostejsi, kar je vodilo v
nenehne spopade s Katolisko cerkvijo in drugimi organizacijami, ki so
varovale svetost Zivljenja (Singer, 2004). Opredelitev mozganske smrti je
prisla prav kot priro¢na resitev za ublaZitev skrbi javnosti in Cerkve glede
liminalnih teles in evtanazije (prav tam). Medtem so zdravstveni delavci
kon¢no le dobili nekaj standardiziranih smernic o prekinitvi nekoristnega
zdravljenja, dokler jih niso sprejeli, so morali zdravniki o tem odlocati po
lastni presoji (Pernick, 1999), kar jih je postavljalo v teZaven polozaj, njiho-

va primarna naloga je namre¢ zdraviti in Zivljenje reSevati, ne pa koncevati.

Ponovna opredelitev smrti ali mozganske smrti je bila posledica $irsih
druZbenih procesov, ki so se zaceli z modernizacijo, kot so, recimo, seku-
larizacija, racionalizacija, individualizacija in medikalizacija, ki so dvignili
Zivljenjski standard in podaljsali Zivljenjsko dobo ljudi. Skupaj s temi druz-
benimi procesi je smrt postajala nekaj, kar je bilo iz vsakdanjega Zivljenja
ljudi vse bolj izloceno, saj je bila obravnavana kot motnja v druzbenem
delovanju, kot prekinitev tekocega druzbenega Zivljenja (Blauner, 1966;
Kallehear, 2007%). V druzbi, ki spodbuja racionalizacijo, optimizacijo, pro-
duktivnost in uc¢inkovitost, je malo prostora za smrt, ki predstavlja napako
v optimiziranem sistemu in moti njegovo tekoce delovanje. Zato v druzbi
prostor za smrt zozujemo - socialno in fizi¢no se oddaljujemo od vsega,
kar nas vsaj spominja nanjo — zato da bi zmanjsali vpliv smrti, ko do nje
dejansko pride (Blauner, 19606). Poleg tega s smrtjo omogocamo Zivljenje,
na primer z darovanjem organov po smrti, pri ¢emer mrtve uporabimo v

sluzbi Zivih.

Studija primera o darovanju organov, predstavljena v zadnjem poglavju pricujoce
knjige, odraza druzbeno-kulturni kontekst sodobnih zahodnih druzb, tj. prikazuje
le tisto, kar je zaZeleno, to je dar Zivljenja, in skriva tisto, kar ni, to je smrt. DruZbeni
mehanizmi, ki smrt in opomnike nanjo ohranjajo na robu druzbenega Zivljenja,
ustvarjajo iluzijo nesmrtnosti. To pomeni, da v sodobnih druzbah ustvarjamo oko-
lie, v katerem je clovek od smrti tako odtujen, da si jo tezko predstavlja kot dejansko
moznost, ki zadeva prav njegovo Zivljenje. Tako postane Zivljenje clovekova edina
perspektiva in skrb. Vendar, ¢e se naslonimo na eksistencialistiéno perspektivo

149



150

(Thompson, 2017), z izgubo stika s smrtjo Zivljenje izgubi tudi svoj pomen in vred-
nost, saj lahko ljudje smiselno Zivljenje Zivijo prav z zavedanjem smrti. Druga posle-
dica taksne odtujenosti je, da so ljudje slabo pripravljeni na soocenje z resni¢nostjo
smrti. Druzbene spremembe so razbile tradicije in velike narativne strukture, ki so
neko¢ posameznike zdruZevale v skupni druZbeni resni¢nosti in, ko so se soocali
z zavestjo o lastni umrljivosti, zagotavljale skupne smernice (Becker, 1973; Aries,
2004; Kellehear, 2007). V tem kontekstu, v katerem smo ljudje loceni od smiselnih
obredov smrti, smo posledi¢no prepusceni temu, da se s smrtjo spopadamo sami,
brez vecje podpore druzbenih struktur. Trenutna druzbena ureditev nam ponuja le
udinkovite standardizirane postopke za umik mrtvih iz sveta Zivih, ki so obi¢ajno
podrejeni trznemu gospodarstvu (Howarth in Leaman, 2001). Vendar v ponudbi
manjkajo potrebni viri (zacensi s ¢asom in prostorom), ki bi ljudem pomagali dojeti
novo resni¢nost, ki jo povzro¢i smrt, in ustrezno reorganizirati svoje Zivljenje.

S tega vidika je moZnost darovanja organov po smrti za druzbo nekaj dob-
rega, saj lahko procesu smrti vdihne nov pomen in mu da smisel. Smrt, ki
privede do darovanja organov po smrti, je na splo$no nepric¢akovana, ¢loveka
predcasno iztrga iz Zivljenja, Zalujodi pa se morajo soo(iti z nepredvidenimi
razmerami. Darovanje organov po smrti lahko sluzi kot nacin osmisljanja
ali kot orodje za razumevanje tega neobvladljivega dogodka. Z darovanjem
organov lahko smrt osebe postane del nekega vecjega in SirSega smotra,
na primer reSevanja Zivljenj drugih ljudi, zadnje junasko dejanje, lahko pa
umrli smrt na neki nadin tudi preseZe, tako da del njega Zivi naprej prek
nekoga drugega (Ralph et al., 2014). Ljudje torej s tem lahko dobijo nekaj
nadzora nad situacijo, v kateri zares nimajo nikakr§nega nadzora. Enako pa
se izraZa tudi v odloditvi proti darovanju organov po smrti, s katero Zelijo
bliznje osebe mrtve za§¢ititi pred iznakaZzenjem, ali izkori§¢anjem, ali dru-
gimi negativnimi posledicami, ki jih povezujejo s posegom v telo umrlega.
Smrt tako odpre prostor za pogajanje med ¢lovekom in sistemom, znotraj
katerega Zivijo, pri Cemer je lahko odlocitev o(b) koncu Zivljenja vec kot le
osebna, lahko je tudi politi¢na.



Abhilash, S. P. & Namboodiri, N. (2014). Sudden cardiac death — Historical per-
spectives. Indian Heart Journal, 66(1), 4-9. https://doi.org/10.1016/].ihj.2014.01.002

Aries, P. (2004). The hour of our death. V A. Robben (ur.), Death, mourning and buri-
al: A cross-cultural reader (str. 40-48). Blackwell Publishing.

Avsec, D. & Simenc, ). (2013). Mobilising the Public for Deceased Donations in Slo-
venia: Actions Taken by Slovenija-Transplant. Organs, Tissues & Cells 16(3), 183-188.

Avsec, D. & Ustar, B. (2022). Give life a chance: Donation and transplantation activity in
Slovenia in 2021. Zavod RS za presaditve organov in tkiv Slovenija-transplant.

Avsec, D. (2019). Slovenia. V R. Langer (ur.), The History of the First Kidney Transplan-
tation —a European Overview (str. 121-124). Semmelweis Publishers.

Bakan, D. (1971). Disease, pain, and sacrifice: Toward a psychology of suffering. Beacon
Press.

Baluch, B., Randhawa, G., Holmes, S. L. & Duffy, L. ). (2001). Signing the Organ
Donor Card: The Relationship Between Expressed Attitude, the Actual Behavior,
and Personality Traits. The Journal of Social Psychology, 141(1), 124-126. https://doi.
0rg/10.1080/00224540109600530

Bauman, Z. (1992a). Mortality, immortality and other life strategies. Polity Press.
Bauman, Z. (1992b). Survival as a Social Construct. Theory, Culture & Society, 9, 1-36.
Bauman, Z. (2006). Liquid fear. Polity Press.

Beck, U. & Beck-Gernsheim, E. (2002). Individualization: Institutionalized individua-
lism and its social and political consequences. SAGE Publications.

Becker, E. (1973). The Denial of Death. The Free Press.

Benoliel, J. Q. & Degner, L. F. (1995). ‘Institutional dying: a convergence of cultural
values, technology, and social organisation’. V H. Wass & R. A. Neimeyer (ur.), Dying:
Facing the Facts (str. 117—-39). Taylor & Francis.

LITERATURA


https://doi.org/10.1016/j.ihj.2014.01.002
https://doi.org/10.1080/00224540109600530

Bernat, J. L. (1992). The boundaries of the persistent vegetative state. Journal of Cli-
nical Ethics, 3(3), 176—180.

Berzelak, N., Avsec, D., & Kamin, T. (2019). Reluctance and willingness for organ do-
nation after death among the Slovene general population. Zdravstveno Varstvo, 58(4),
155-163. https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020

Blauner, R. (1966). Death and social structure. Psychiatry, 29(4), 378—394. https://doi.
org/10.2190/il2.2.d

Bloch, M. & Parry, |. (1982). Death and the regeneration of life. Cambridge University
Press.

Bofulin, M., Lain¢ak, ). F., Gosenca, K., Jelenc, A., Ker3i& Svetel, M., Lipovec Cebron,
U., Pistotnik, S., Skraban, ). & Zavirek, D. (2016). Kulturne kompetence in zdravstvena
oskrba: prirocnik za razvijanje kulturnih kompetenc zdravstvenih delavcey. Nacionalni

institut za javno zdravje.

Bradbury, M. (1999). Representations of death: A social psychological perspective. Rou-
tledge.

Braun, K. L. & Nichols, R. (1996). Cultural issues in death and dying. Hawaii Medical
Journal, 55(12), 260—264.

Braun, K. L., Pietsch, J. H. & Blanchette, P. L. (ur.) (2000). Cultural issues in end-of-life
decision making. Sage Publications, Inc.

Bregman, L. (1989). Dying: A universal human experience? Journal of Religion and

Health, 28(1), 58—69. https://doi.org/10.1007/BF00987503

Brennan, M. (2017). Emile Durkheim. V N. Thompson & G. R. Cox (ur.). Handbook
of the sociology of death, grief, and bereavement: A guide to theory and practice (str.
15-30). Routledge.

Brown, G. (2017). The future of death and the four pathways to immortality. V M.
H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (str. 40-56).
Routledge.

Brug, J., Vugt, M. V., van Den Borne, B., Brouwers, A. & Hooff, H. V. (2000). Predi-
ctors of willingness to register as an organ donor among dutch adolescents. Psycho-

logy & Health, 15(3), 357—368. https://doi.org/10.1080/08870440008401998

Bugental, |. F. T. (1965). The search for authenticity: An existential analytic approach to
psychotherapy. Holt, Rinehart & Winston.

Butler, R. N. (1969). Age-Ism: Another Form of Bigotry. The Gerontologist, 9(4), 243—
246. https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243

Butler, R. N. (1975). Why survive? Being old in America. Harper & Row.

Cohen, L. M., Poppel, D. M., Cohn, G. M. & Reiter, G. S. (2001). A very good death:
measuring quality of dying in end-stage renal disease. Journal of Palliative Medici-
ne, 4(2), 167—172. https://doi.org/10.1089/109662101750290209



https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020
https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020
https://doi.org/10.2190/il2.2.d
https://doi.org/10.1007/BF00987503
https://doi.org/10.1007/BF00987503
https://doi.org/10.1080/08870440008401998
https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243
https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243
https://doi.org/10.1089/109662101750290209
https://doi.org/10.1089/109662101750290209

Conrad, P. (2007). The Medicalization of Society: On the Transformation of Human
Conditions into Treatable Disorders. Hopkins University Press.

Counts, D. A. & Counts, D. (2004). The good, the bad, and the unresolved death
in Kaliai. Social Science & Medicine (1982), 58(5), 887-897. https://doi.org/10.1016/].

socscimed.2003.10.040

Coz, S (2022). Socio-cultural aspects of death and post-mortem organ donation behavi-
ours. Doctoral dissertation. University of Ljubljana.

Davies, J. (1994). Ritual and Remembrance: Responses to Death in Human Societies.
Sheffield Academic Press.

Davies, D. (2017). Death, Ritual and Belief: The Rhetoric of Funerary Rites (3ed ed.).
Bloomsbury Academic.

Descartes, R. (2004/1641). Meditacije. Slovenska matica.

Dixon, R. D. & Kinlaw, B. J. R. (1982). Belief in the existence and nature of life after
death: A Research Note. Omega: Journal of Death and Dying, 13(3), 287—292.

Douglas, M. (2010/1966). Cisto in nevarno: Analiza konceptov neistosti in tabuja.
Studentska zalozba.

Dutchen, S. A. (b. d.). Fine Line Is it time to reconsider the dead-donor rule? Harvard
medicine. https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line

Elias, N. (1982). The loneliness of the dying. Blackwell.

Ellithorpe, M. E. & Jain, P. (2016). Mortality salience influences attitudes and in-
formation-seeking behavior related to organ donation. Journal of Communication in
Healthcare, 9(2), 126-134. https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937

Emanuel, E. . & Emanuel, L. L. (1998). The promise of a good death. The Lancet
(British Edition), 351(2), 0—9. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(98) 90329-4

Epting, F. R. & Neimeyer, R. A. (ur.) (1984). Personal meanings of death: Applications
of personal construct theory to clinical practice. Hemisphere.

Erikson, E. (1963). Childhood and society (2nd ed.). Norton.
EUDONORGAN (2017). Module 2: Deceased organ donation.

European Commission. (2014). Organ donation and transplantation: Recent Facts &
Figures.

Falomir-Pichastor, |. M., Berent, |. A. & Pereira, A. (2013). Social psychological fa-
ctors of post-mortem organ donation: a theoretical review of determinants and pro-
motion strategies. Health Psychology Review, 7(2), 202—247. https://doi.org/10.1080/
17437199.2011.570516

Feifel, H. & Nagy, V. T. (1981). Another look at fear of death. Journal of Consulting and
Clinical Psychology, 49(2), 278-286. https://doi.org/10.1037/0022-006X.49.2.278

Feifel, H. (1990). Psychology and death. American Psychologist, 45, 537—543.

153


https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2003.10.040
https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line
https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line
https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937
https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937
https://doi.org/10.1016/S0140-6736(98)90329-4
https://doi.org/10.1080/17437199.2011.570516
https://doi.org/10.1037/0022-006X.49.2.278

154

Feinmann, . (2002). Breaking down the barriers to a good death. The Lancet (British

Edition), 360(9348), 1846—1846. https://doi.org/10.1016/S0140-6736 (02)11853-8

Foucault, M. (1973). The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. Ho-
use.

Fry, P. S. (1990). A factor analytic investigation of home-bound elderly individuals’
concerns about death and dying, and their coping responses. Journal of Clinical
Psychology, 46(6), 737-748. https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6<737::A-
ID-]CLP2270460607>3.0.CO;2-L

Gadzijev, A. & Avsec, D. (2018). Donorski program: Postopki za izvajanje v donorskih
bolnisnicah. Zavod RS za presaditve organov in tkiv Slovenija-transplant.

Gawande, A. (2015). Minljivost. Mladinska knjiga.

Gazelle, G. (2003). A good death: not just an abstract concept. Journal of Clinical
Oncology, 21(9), 917-918. https://doi.org/10.1200/jc0.2003.01.185

Glaser, B. G. & Strauss, A. (1965). Awareness of dying. Aldine.

Godin, G., Bélanger-Gravel, A., Gagné, C., & Blondeau, D. (2008). Factors predictive
of signed consent for posthumous organ donation. Progress in Transplantation, 18(2),
109-117. https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285134314

Gorer, G. (1955) ‘The pornography of death’. In G. Gorer (ed.), Death, grief, and mou-
rning (pp. 192-199). Doubleday.

Green, J. W. (2008). Beyond the good death: The anthropology of modern dying. Uni-

versity of Pennsylvania Press. https://doi.org/10.9783/9780812202076

Grogono, . (2000). A good death. Sharing control in death: the role of an “amicus

mortis.” BMJ. British Medical Journal, 320(7243), 1205-1205. https://doi.org/10.1136/
bmj.320.7243.1205

Haddow, G. (2005). The phenomenology of death, embodiment and organ tran-
splantation. Sociology of Health and lllness, 27(1), 92-113. https://doi.org/10.1111/].
1467-9566.2005.00433.X

Helman, C. G. (1994). Culture, health and illness. Butterworth & Heinemann.

Hertz, R. (2004). A contribution to the study of the collective representation of de-
ath. V A. Robben (ur.), Death, mourning and burial: A cross-cultural reader (str. 197-
212). Blackwell Publishing.

Hessing, D. J. & Elffers, H. (1986). Attitude toward Death, Fear of Being Declared
Dead Too Soon, and Donation of Organs after Death. Omega - Journal of Death and
Dying, 17(2), 115—126. https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56

Hirschberger, G., Ein-Dor, T. & Almakias, S. (2008). The self-protective altruist: Terror
management and the ambivalent nature of prosocial behavior. Personality and Social
Psychology Bulletin, 34(5), 666—678. https://doi.org/10.1177/0146167207313933



https://doi.org/10.1016/S0140-6736(02)11853-8
https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6%3c737::AID-JCLP2270460607%3e3.0.CO;2-L
https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6%3c737::AID-JCLP2270460607%3e3.0.CO;2-L
https://doi.org/10.1200/jco.2003.01.185
https://doi.org/10.1200/jco.2003.01.185
https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285l34314
https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285l34314
https://doi.org/10.9783/9780812202076
https://doi.org/10.1136/bmj.320.7243.1205
https://doi.org/10.1111/j.1467-9566.2005.00433.x
https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56
https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56
https://doi.org/10.1177/0146167207313933

Holcomb, L. E., Neimeyer, R. A. & Moore, M. K. (1993). Personal meanings of death:
A content analysis of free-response narratives. Death Studies, 17(4), 299—318. https://
doi.org/10.1080/07481189308252627

Horton, R. L. & Horton, P. J. (1991). A model of willingness to become a poten-
tial organ donor. Social Science & Medicine (1982), 33(9), 1037-1051. https://doi.

0rg/10.1016/0277-9536(91) 90009-2

Houlbrooke, R. (1989). Death, ritual, and bereavement. Routledge.

Howard, R. J., Cornell, D. L. & Cochran, L. (2012). History of deceased organ donati-
on, transplantation, and organ procurement organizations. Progress in Transplantati-
on, 22(1), 6-16. https://doi.org/10.7182/pit2012157

Howarth, G. & Leaman O. (ur.) (2001). Encyclopedia of death and dying. Routledge.
Hudej, F. (2013). Dualizem telesa in duSe. Teorija in Praksa, 50(3—4), 622—641.

I. K. (2020). Ruska upokojenka je v mrtvasnici vstala od mrtvih. https: j/fwww.rtvslo.si/ 155
svet-zabave/zanimivosti/ruska-upokojenka-je-v-mrtvasnici-vstala-od-mrtvih /533870

Ingram, B. )., & Leitner, L. M. (1989). Death Threat, Religiosity, and Fear of Death:
A Repertory Grid Investigation. International Journal of Personal Construct Psycho-
logy, 2(2), 199—214. https://doi.org/10.1080/08936038908406109

Irving, M. )., Tong, A,, Jan, S., Cass, A., Rose, J., Chadban, S., ... Howard, K. (2012).
Factors that influence the decision to be an organ donor: A systematic review of the
qualitative literature. Nephrology Dialysis Transplantation, 27(6), 2526—2533. https://
doi.org/10.1093/ndt/gfr683

Jacobe, S. (2015). Diagnosing death. Journal of Pediatrics and Child Health, 51(6),
573—576. https://doi.org/10.1111/jpc.12889

Jacobsen, M. H. (2017a). Individualised immortality in liquid modern times: Teasing
out the topic of symbolic immortality in the sociology of Zygmunt Bauman. V M.
H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (str. 57-78).
Routledge.

Jacobsen, M. H. (2017b). Introduction: Towards a postmortal society: Paving the
pathway for a sociology of immortality. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society:
Towards a sociology of immortality (str. 1-18). Routledge.

Jeras, M. (2005). Transplantation in elderly. Farmacevtski Vestnik, 56, 75-77.

Jones, . & Willis, D. (2003). In search of a good death: What is a good de-
ath? BM]J, 327(7408), 224-224. https://doi.org/10.1136/bm].327.7408.224

Kacmarek, R. M. (2011). The mechanical ventilator: Past, present, and future. Respira-
tory Care, 56(8), 1170-1180. https://doi.org/10.4187/respcare.01420

Kamin, T., Berzelak, J., & Ule, M. (2017). Mind the gap: Social aspects of willingness
for post-mortem organ donation in Slovenia. Teorija in Praksa, 54(5), 732-746.


https://doi.org/10.1080/07481189308252627
https://doi.org/10.1080/07481189308252627
https://doi.org/10.1016/0277-9536(91)90009-2
https://doi.org/10.1016/0277-9536(91)90009-2
https://doi.org/10.7182/pit2012157
https://doi.org/10.7182/pit2012157
https://doi.org/10.1080/08936038908406109
https://doi.org/10.1080/08936038908406109
https://doi.org/10.1093/ndt/gfr683
https://doi.org/10.1111/jpc.12889
https://doi.org/10.1111/jpc.12889
https://doi.org/10.1136/bmj.327.7408.224
https://doi.org/10.4187/respcare.01420
https://doi.org/10.4187/respcare.01420

156

Kehl, K. A. (2006). Moving toward peace: An analysis of the concept of a good de-
ath. American Journal of Hospice & Palliative Medicine, 23(4), 277-286. https://doi.
0rg/10.1177/1049909106290380

Kellehear, A. (2007). A social history of dying. Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/CBO9780511481352

Klass, D., Silverman, R. & Nickman, S. L. (1996). Continuing bonds: New understan-
dings of grief. Taylor and Francis.

Kleinman, A., Eisenberg, L. & Good, B. (2006). Culture, illness, and care: Clinical les-
sons from anthropologic and cross-cultural research. The Journal of Lifelong Learning
in Psychiatry, 4(1), 140-149.

Klug, L. & Sinha, A. (1988). Death acceptance: A two-component formulation and
scale. Omega: Journal of Death and Dying, 18(3), 229—235.

Ko, E., Kwak, J. & Nelson-Becker, H. (2015). What Constitutes a Good and Bad De-
ath?: Perspectives of Homeless Older Adults. Death Studies, 39(7), 422—432. https://
doi.org/10.1080/07481187.2014.958629

Kralova, J. (2015). What is social death? Contemporary Social Science, 10(3), 235-243.

Kristjanson, L. J., McPhee, I., Pickstock, S., Wilson, D., Oldham, L., & Martin, K.
(2001). Palliative care nurses’ perceptions of good and bad deaths and care expecta-
tions: a qualitative analysis. International Journal of Palliative Nursing, 7(3). 129-139.
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911

Kubler-Ross, E. (1969). On death and dying. Macmillan.

Leichtentritt, R. D. & Rettig, K. D. (2000). The good death: Reaching an inducti-
ve understanding. Omega: Journal of Death and Dying, 41(3), 221-248. https://doi.
org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD

Lifshin, U., Helm, P. |. & Greenberg, |. (2017). Terror Management Theory: Surviving
the awareness of death one way or another. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society:
Towards a sociology of immortality (str. 79-96). Routledge.

Lifton, R. ). & Olson, E. (2004). Symbolic Immortality. V A. Robben (ur.), Death, mo-
urning and burial: A cross-cultural reader (str. 32—39). Blackwell Publishing.

Lifton, R. J. (1973). The sense of immortality: on death and the continuity of life.
American Journal of Psychoanalysis, 33(1), 3-15. Retrieved from http://www.ncbi.nlm.

nih.gov/pubmed/4127197

LiPuma, S. H. & DeMarco, ). P. (2013). Reviving brain death: A functionalist view. Jo-
urnal of Bioethical Inquiry, 10(3), 383—392. https://doi.org/10.1007/511673-013-9450-y

Lock, M. M. (2002). Twice Dead: Organ Transplantation and the Reinvention of Death.
University of California Press.

Logar, B. (2003). Odnos do darovanja organov po smrti. Horizons of Psychology, 12(3),
139-151.


https://doi.org/10.1177/1049909106290380
https://doi.org/10.1017/CBO9780511481352
https://doi.org/10.1080/07481187.2014.958629
https://doi.org/10.1080/07481187.2014.958629
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911
https://doi.org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD
https://doi.org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/4127197
https://doi.org/10.1007/s11673-013-9450-y

Lucas, G. M. (1996). Of death and debt: A history of the body in Neolithic and early
Bronze age Yorkshire. Journal of European Archaeology, 4, 99-118.

LuSicky, P. & Avsec, D. (2019). The role of the institute of the republic of Slovenia
for the transplantation of organs and tissues Slovenija — Transplant in the donor
program. Zdravniski Vestnik, 88(1—2), 3—20. https://doi.org/10.6016/ZdravVestn.2833

Mak, J. M. H. & Clinton, M. (1999). Promoting a Good Death: an agenda for ou-
tcomes research - a review of the literature. Nursing Ethics, 6(2), 97-106. https://doi.
0rg/10.1177/096973309900600202

Marshall, V. W. (1980). Last chapters: A sociology of aging and dying. Brooks/Cole.
Maslow, A. H. (1968). Toward a psychology of being (2nd ed.). Van Nostrand.

May, R., Angel, E., & Ellenberger, H. F. (ur.) (1958). Existence: A new dimension in
psychiatry and psychology. Basic Books.

Meier, A. C. (2019). The Fear of Being Buried Alive (and How to Prevent It). JSTOR
Daily: Politics & History. https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-

-to-prevent-it

Mencej, M. (1997). Pomen vode v predstavah starih Slovanov o posmrinem Zivljenju in
Segah po smrti. Slovensko etnolosko drustvo.

Meshelemiah, ). C. A. & Lynch, R. E. (2019). Chapter g9: Organ trafficking. In The cause
and consequence of human trafficking: Human rights violations (str. 225-241). The Ohio
State University Pressbook. https://ohiostate.pressbooks.pub/humantrafficking/
chapter/chapter-g-organ-trafficking/

Mojtabaee, M., Ghorbani, F., Mohsenzadeh, M. & Beigee, F. S. (2018). Update on ca-
uses of family refusal for organ donation and the related factors: Reporting the chan-
ges over 6 years. Transplantation Proceedings, 50(1), 10-13. https://doi.org/10.1016/j.

transproceed.2017.11.021

Morgan, S. E., Stephenson, M. T., Harrison, T. R., Afifi, W. A. & Long, S. D. (2008a).
Facts versus “feelings”: How rational is the decision to become an organ donor? Jo-
urnal of Health Psychology, 13(5), 644—658. https://doi.org/10.1177/1359105308090936

Morgan, S. E., Harrison, T. R., Afifi, W. A, Long, S. D. & Stephenson, M. T. (2008b).
In their own words: The reasons why people will (not) sign an organ donor card. He-
alth Communication, 23(1), 23-33. https://doi.org/10.1080/10410230701805158

Morrow, R. A. & Brown, D. D. (1994). Critical theory and methodology (Contemporary
Social Theory) (1st ed.). SAGE Publications Inc.

Nair-Collins, M., Green, S. R., & Sutin, A. R. (2014). Abandoning the dead donor
rule? A national survey of public views on death and organ donation. Journal of Medi-
cal Ethics, 41(4), 297-302. https://doi.org/10.1136 /medethics-2014-102229 .

Newton, J. D. (2011). How does the general public view posthumous organ donati-
on? A meta-synthesis of the qualitative literature. BMC Public Health, 11(791). https://
doi.org/10.1186/1471-2458-11-791

157


https://doi.org/10.6016/ZdravVestn.2833
https://doi.org/10.1177/096973309900600202
https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-to-prevent-it/
https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-to-prevent-it/
https://doi.org/10.1016/j.transproceed.2017.11.021
https://doi.org/10.1177/1359105308090936
https://doi.org/10.1136/medethics-2014-102229
https://doi.org/10.1136/medethics-2014-102229
https://doi.org/10.1186/1471-2458-11-791
https://doi.org/10.1186/1471-2458-11-791

158

Nijkamp, M. D., Hollestelle, M. L., Zeegers, M. P., van den Borne, B. & Reubsaet, A.
(2008). To be(come) or not to be(come) an organ donor, that’s the question: a me-
ta-analysis of determinant and intervention studies. Health Psychology Review, 2(1),
20—40. https://doi.org/10.1080/17437190802307971

Organ Procurement and Transplantation Network [OPTN]. (2018). No Title. https://
optn.transplant.hrsa.gov/

Pahor, M. & Strancar, K. (2009). People in the presence of death: A qualitative rese-
arch. Slovenian Nursing Review, 43(2), 119-127.

Parisi, N. & Katz, I. (1986). Attitudes toward posthumous organ donation and com-
mitment to donate. Health Psychology: Official Journal of the Division of Health Psycho-
logy, American Psychological Association, 5(6), 565-580. https://doi.org/10.1037/0278-

6133.5.6.565

Pelletier, M. (1992). The organ donor family members’ perception of stressful situati-
ons during the organ donation experience. Journal of Advanced Nursing, 17(1), 90—97.
https://doi.org/10.1111/].1365-2648.1992.tb01822.

Pernick, M. S. (1999). Brain death in cultural context: The reconstruction of death,
1967-1981. V S. J. Younger, R. M. Arnold & R. Schapiro (ur.) The definition of death:
Contemporary controversies (str. 3-33). The Johns Hopkins University Press.

Perry, M., Jacob, M., Jacob, J., Chase, M. & Von Laue, T. H. (2009). Western civilization:
Ideas, politics, and society (9th ed.). Houghton Mifflin Harcourt Publishing Company.

Petrovi¢-Steger, M. (2012). Mobile sepulchre and interactive formats of memorializa-
tion: On funeral and mourning practices in digital art. Journeys, 13(2), 71-89.

Pfaller, L., Hansen, S. L., Adloff, F. & Schicktanz, S. (2018). ‘Saying no to organ do-
nation’: an empirical typology of reluctance and rejection. Sociology of Health and
IlIness, 40(8), 1327-1346. https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775

Pierson, C. M., Curtis, . R. & Patrick, D. L. (2002). A good death: A qualitative study
of patients with advanced AIDS. AIDS Care, 14(5), 587-598. https://doi.org/10.1080/
0954012021000005416

Plostajner, K. (2012). Od subjekta k truplu. Filozofski vestnik, XXX111(3), 79-88.

Ralph, A., Chapman, J. R,, Gillis, J., Craig, J. C., Butow, P., Howard, K., ... Tong, A.
(2014). Family perspectives on deceased organ donation: Thematic synthesis of
qualitative studies. American Journal of Transplantation, 14(4), 923-935. https://doi.

org/10.1111/ajt.12660

Ray, R. E. & Calasanti, T. (2011). Nobody's burden: Lessons from the great depression on
the struggle for old-age security. Lexington books.

Ray, ). ). & Najman, J. (1974). Death anxiety and death acceptance. A preliminary
approach. Omega: Journal of Death and Dying, 5(4), 311-315. https://doi.org/10.2190/
MHEL-88YD-UHKF-Eq8C



https://doi.org/10.1080/17437190802307971
https://doi.org/10.1080/17437190802307971
https://optn.transplant.hrsa.gov/
https://doi.org/10.1037/0278-6133.5.6.565
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.1992.tb01822.x
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.1992.tb01822.x
https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775
https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775
https://doi.org/10.1080/0954012021000005416
https://doi.org/10.1111/ajt.12660
https://doi.org/10.2190/MHEL-88YD-UHKF-E98C

Reubsaet, A., van den Borne, B., Brug, |., Pruyn, J. & van Hooff, H. (2001). Deter-
minants of the intention of Dutch adolescents to register as organ donors. Social
Science & Medicine, 53, 383—392.

Richardson, R. (1988). Death, dissection and the destitute. Routledge & Kegan Paul.

Richardson, R. (2006). Human dissection and organ donation: A historical and soci-
al background. Mortality, 11(2), 151-165. https://doi.org/10.1080/13576270600615419

Rizzo, R. F. & Yonder, J. M. (1973). Definition and Criteria of Clinical Death. The Lina-
cre Quarterly, 40(4), 223—233.

Robben, A. (2004). Death and anthropology: An introduction. In A. Robben (ed.),
Death, Mourning and Burial: A Cross-Cultural Reader (pp. 1-16). Blackwell Publishing.

Robbins, R. A. (1990). Signing an organ donor card: Psychological factors. Death
Studies, 14(3), 219—229.

Samerel, N. (1995). The dying process. V H. Wass & R. A. Neimeyer (ur.) Dying:
Facing the facts (str. 89-116). Taylor & Francis.

Sanner, M. (2001). Exchanging spare parts or becoming a new person? People’s
attitudes toward receiving and donating organs. Social Science and Medicine, 52(10),
1491-1499. https://doi.org/10.1016/50277-9536 (00)00258-6

Sanner, M. (2006). People’s attitudes and reactions to organ donation. Mortality,
11(2), 133-150. https://doi.org/10.1080/13576270600615351

Schenk, R. (2001). Dark Light: The Appearance of Death in Everyday Life. State Uni-
versity of New York Press.

Scheper-Hughes N. & Lock, M. (1987). The mindful body: A prolegomenon to future
work in medical anthropology. Medical Anthropology Quarterly, New Series, 1(1), 6-41.

Seale, C. (1995). Heroic death. Sociology, 29(4), 597-613.

Seale, C. (1998). Constructing death: The sociology of dying and bereavement. Cambrid-
ge University Press.

Semino, E., Demijén, Z. & Koller, V. (2014). “Good” and “bad” deaths: Narratives and
professional identities in interviews with hospice managers. Discourse Studies, 16(5),

667—685. https://doi.org/10.1177/1461445614538566

Siminoff, L. A., Burant, C. & Youngner, S. . (2004). Death and organ procurement:
Public beliefs and attitudes. Social Science and Medicine, 59(11), 2325-2334. https://
doi.org/10.1016/j.s0cscimed.2004.03.029

Singer, P. (2004). Razmislimo znova o Zivljenju in smrti: Sesutje nase tradicionalne etike.
Studia Humanitatis.

Skowronski, J.J. (1997). On the psychology of organ donation: Attitudinal and situ-
ational factors related to the willingness to be an organ donor. Basic and Applied

Psychology, 19, 427-456.

159


https://doi.org/10.1080/13576270600615419
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(00)00258-6
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(00)00258-6
https://doi.org/10.1080/13576270600615351
https://doi.org/10.1080/13576270600615351
https://doi.org/10.1177/1461445614538566
https://doi.org/10.1177/1461445614538566
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2004.03.029
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2004.03.029

160

Slutsky, A. S. (2015). History of Mechanical Ventilation. From Vesalius to Ventilator-in-
duced Lung Injury. American Journal of Respiratory and Critical Care Medicine, 191(10),
1106-1115. https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP

Smith, R. (2000). A good death: An important aim for health services and for us
all. BMJ: British Medical Journal, 320(7228), 129-130.

Smrke, M. & Hafner Fink, M. (2021). Factors of cooperation and defection in over-
coming the COVID-19 pandemic in Slovenia. DruzZboslovne razprave, 37(98), 95-117.

Slovenija-transplant. (2022). Against trading [Proti trgovanju]. https://www.sloveni-
ja-transplant.si/trgovanje.php

Sofka, C. J., Gibson, A. & Silberman, D. R. (2017). The future of death and the four
pathways to immortality. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a socio-
logy of immortality (str. 173-196). Routledge.

Solomon, S., Greenberg, J. & Pyszczynski, T. (2015). The worm at the core: On the role
of death in life. Random House.

Serbye, L. W., Steindal, S. A. & Lyngroth, S. (2015). To Die at Home or to End Life
in an Institution. Open Journal of Nursing, 5(6), 538-547. http://dx.doi.org/10.4236/
0jn.2015.56057

Sperling, D. (2008). Me or Mine? On Property from Personhood, Symbolic Existence
and Motivation to Donate Organs. V W. Weimar, M. A. Bos & J. J. van Busschbach
(ur.), Organ transplantation: Ethical, legal and psychological aspects - towards a com-
mon European policy. PABST Science Publishers. https://ssrn.com/abstract=1116866

Sque, M., Payne, S. & Macleod Clark, J. (2006). Gift of life or sacrifice?: Key discou-
rses to understanding organ donor families’ decision-making. Mortality, 11(2), 17—

132. https://doi.org/10.1080/13576270600615260

Steinhauser, K. E., Clipp, E. C., McNeilly, M., Christakis, N. A., MclIntyre, L. M. & Tul-
sky, J. A. (2000). In search of a good death: Observations of patients, families, and
providers. Annals of Internal Medicine, 132(10), 825-832. https://doi.org/10.7326 /0003-

4819-132-10-200005160-00011

Sterk, K. (2010). You can only die thrice: Death and dying of a human body in psycho-
analytical perspective. Journal of Religion and Health, 49(4), 591-602. https://doi.
0rg/10.1007/$10943-009-9261-y

Sterk, K. (2012). Smrt in delo Janez D. Filozofski Vestink, xxxiii(3), 99-109.

Strancar, K. & Pahor, M. (2007). Umiranje kot druzbeni pojav. Socialno delo, 46(1/2),
21-31.

Telban, B. (2001). Andaypa: Eseji o smrti v novogvinejski skupnosti. Zalozba Obzorja.
Tercier ). (2013) The Pornography of Death. V H. Maes (ur.), Pornographic Art

and the Aesthetics of Pornography (str. 221—235). Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/9781137367938_12



https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP
https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP
https://doi.org/10.1080/13576270600615260
https://doi.org/10.1080/13576270600615260
https://doi.org/10.7326/0003-4819-132-10-200005160-00011
https://doi.org/10.1007/s10943-009-9261-y
https://doi.org/10.1057/9781137367938_12

Thompson, N. (2017). Existentialism. V N. Thompson & G. R. Cox (ur.). Handbook
of the sociology of death, grief, and bereavement: A guide to theory and practice (pp.
128-140). Routledge.

Tolstaya, S. M. (1999). Slovanski ljudski koncepti smrti glede na lingvisti¢na dejstva.
Etnolog, 9(1), 17—26.

Tomer, A. (1994). Death anxiety in adulty life — theoretical perspective. V R. A. Nei-
meyer (ur.), Death anxiety handbook: Research, instrumentation, and application (str.
3—28). Taylor & Francis.

Tomer, A. & Eliason, G. (2000). Beliefs about self, life, and death: Testing aspects of
a comprehensive model of death anxiety and death attitudes. V A. Tomer (ur.), Death
attitudes and the older adult: Theories, concepts and applications (str. 137-156). Taylor
& Francis.

Tong, E., McGraw, S. A., Dobihal, E., Baggish, R., Cherlin, E., & Bradley, E. H. (2003).
What is a good death? Minority and non-minority perspectives. Journal of Palliative
Care, 19(3), 168—175. https://doi.org/10.1177/082585970301900304

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Transaction.
Ule, M. (2003). Spregledana razmerja: O druzbenih vidikih sodobne medicine. Ariste;.
Ule, M. (20009). Socialna psihologija: Analiticni pristop k Zivljenju v druzbi. Zalozba FDV.

van der Geest, S. (2004). Dying peacefully: considering good death and bad death
in Kwahu-Tafo, Ghana. Social Science & Medicine (1982), 58(5), 899—911. https://doi.
org/10.1016/]j.socscimed.2003.10.041

van Gennep, A. (1960). The Rites of Passage. The University of Chicago Press.

Veatch, R. M. (1995). The definition of death: problems for public policy’. V H. Wass &
R. A. Neimeyer (ur.), Dying: Facing the facts (str. 405-32). Taylor & Francis.

Venbrux, E. (2007). Robert Hertz’s seminal essay and mortuary rites in the Pacific
region. Journal de La Société Des Océanistes, (124), 5-10. https://doi.org/10.4000/

S0.712

Vig, E. K. & Pearlman, R. A. (2004). good and bad dying from the perspective of
terminally ill men. Archives of Internal Medicine (1960), 164(9), 977—981. https://doi.
org/10.1001/archinte.164.9.977

Vinogradova, L. N. (1999). Notions of “good” and “bad” death in the system of Sla-
vic beliefs. Etnolog, 9(1), 45-49.

Vrtadi¢, E. (2012). In the Name of Love. Filozofski vestnik, XXX111(3), 147-162.
Walter, T. (1994). The Revival of Death. Routledge.

Walter, T. (1996). A new model of grief: Bereavement and biography. Mortality, 1(1),
7-25. https://doi.org/10.1080/713685822

Walter, T. (2015). Communication media and the dead: from the Stone Age to Face-
book. Mortality, 20(3), 215—232.

161


https://doi.org/10.1177/082585970301900304
https://doi.org/10.1177/082585970301900304
https://doi.org/10.4000/jso.712
https://doi.org/10.1001/archinte.164.9.977
https://doi.org/10.1080/713685822
https://doi.org/10.1080/713685822

162

Walter, T. (2017). How the dead survive: ancestors, immortality, memory. In M. H.
Jacobsen (ed.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (pp. 19-39). Ro-
utledge.

Wass, H. & Neimeyer, R. A. (ur.) (1995) Dying: Facing the facts. Taylor & Francis.

Weber, M. (1953). Bureaucracy. V H. H. Gerth & C. Wright Mills (ur.), From Max We-
ber: Essays in sociology (str. 196-198.). New York Oxford University Press.

Wilkinson, T. M. (2007). Individual and family decisions about organ donation. Journal

of Applied Philosophy, 24(1), 26—40. https://doi.org/10.1111/].1468-5930.2007.00339.X

Wilkinson, T. M. (2014). Respect for the dead and the ethics of anatomy. Clinical
Anatomy, 27(3), 286-290. https://doi.org/10.1002/ca.22263

Williams, S. ). (1997). Modern medicine and the “uncertain body”: From corporea-
lity to hyperreality? Social Science & Medicine (1982), 45(7), 1041-1049. https://doi.
0rg/10.1016/50277-9536(97)00031-2

Wink, P. & Scott, ]. (2005). Does Religiousness Buffer Against the Fear of Death and
Dying in Late Adulthood? Findings From a Longitudinal Study. The Journals of Ge-
rontology. Series B, Psychological Sciences and Social Sciences, 60(4), 0-8. https://doi.
org/10.1093/geronb/60.4.P207

Wong, P. T. P,, Reker, G. T. & Gesser, G. (1994). Death Attitude Profile-Revised: A
Multidimensional Measure of Attitudes Toward Death. V R. A. Neimeyer (ur.), Death
anxiety handbook: Research, instrumentation and application (str. 121-148). Taylor &
Francis.

Wu, A. M. S. & Tang, C. S. K. (2009). The negative impact of death anxiety on self-ef-
ficacy and willingness to donate organs among Chinese adults. Death Studies, 33(1),

51—72. https://doi.org/10.1080/07481180802494172

Wyman, M. F., Shiovitz-Ezra, S. & Bengel, J. (2018). Ageism in the Health Care
System: Providers, Patients, and Systems. In L. Ayalon & C. Tesch-Rémer (eds.),
Contemporary Perspectives on Ageism. International Perspectives on Aging, vol 19 (pp.
193-212). Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13

Zouaghi, S., Chouk, I. & Rieunier, S. (2015). Promoting organ donation through the
‘intensity of discussions’ with next of kin: role of superstition, taboo of death and
personality variables. Recherche et Applications En Marketing (English Edition), 30(3),

105-123. https://doi.org/10.1177/2051570715594132


https://doi.org/10.1111/j.1468-5930.2007.00339.x
https://doi.org/10.1002/ca.22263
https://doi.org/10.1002/ca.22263
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(97)00031-2
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(97)00031-2
https://doi.org/10.1093/geronb/60.4.P207
https://doi.org/10.1080/07481180802494172
https://doi.org/10.1080/07481180802494172
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13
https://doi.org/10.1177/2051570715594132
https://doi.org/10.1177/2051570715594132

STVARNO IN IMENSKO KAZALO

163
Ad hoc Committee Medicinske fakultete Harvard, 62
Ariés, Philipe, 12, 24, 47, 96, 97, 150
altruizem, 139, 143

Bauman, Zygmunt, 11, 47, 111, 113, 114, 147

Becker, Ernest, 12, 13, 41, 47, 107, 111, 150

bioloska smrt, 24, 29, 31, 36, 44

Blauner, Robert, 12, 23, 43, 44, 48, 149

Bradbury, Mary, 12, 22, 23, 24, 27, 28, 35, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 45, 46, 47, 55, 66, 68, 69, 70,
75, 96, 97, 98, 148

budizem, 112

breme druzbe, 12, 80, 81, 82

celostno utelesenje, 85, 124
covid-19, 14, 100, 136

darovanje celotnega telesa znanosti, 13, 88
Descartes, Rene, 61

diagnoza smrti, 70, 72, 73, 74, 97, 123, 148
dobra smrt, 38, 39, 40, 42, 45, 46, 49, 50, 1770
dolgoZivost, 115

dostojna smrt, 84

Douglas, Mary, 22, 31

druzbeni razvoj, 38

druzbeni nered, 23, 25, 40, 136

druzbeni vakuum, 23, 24



druzbena norma, 11, 16, 41, 120

druzbena ureditey, 13, 139, 150

druzbena odgovornost, 122, 128

dusa, 22, 24, 25, 27, 28, 30, 61, 64, 72, 89, 95, 100, 128, 130
lo¢itev od telesa, 27, 128

E
ekonomski racionalizem, 12, 52, 139, 141
evtanazija, 13, 31, 39, 65, 80, 82, 83, 84, 110, 149

F
fizi¢no izginotje trupla, 88

G

164 Glaser in Strauss, 67, 68
H

Haddow, Gillian, 45, 8s, 86, 87, 121, 122, 124
Hertz, Robert, 6, 21, 22, 23, 24, 25, 44
Hinduizem, 112

hospic, 69

idealna smrt, 47

iluzija nesmrtnosti, 141, 149

iluzija vztrajanja Zivljenja, 86, 121, 128
Imaginarna raven, 115, 123, 128
imunosupresivna zdravila, 60
individualizacija, 16, 47, 115, 149, 170
institucionalizacija, 15, 42, 115, 170
izkori$¢anje smrti, 129

izkoris¢anje mrtvih, 129, 138, 142

junaska smrt, 41, 114, 126

kakovost Zivljenja, 45, 50, 69

karma, 41, 112

kardiopulmonalna smrt. Glej sréna smrt

kartezijansko telo, 121, 128, 129

Kehl, Karen A., 38, 40, 45, 46

Kellehear, Allan, 12, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 47, 48, 66, 67, 68, 95, 96, 148, 150
klini¢na smrt, 56, 57, 74, 75



koma, 58, 59, 62, 74, 75, 79, 80, 124
konceptualizacija smrti, 15, 19, 21, 25, 29, 55
kr§&anstvo, 28, 95, 112

liminalnost, 15, 16, 22, 25, 28, 52, 58, 59, 76, 77, 79, 80, 81, 84, 122, 126
Lock, Margaret, 21, 25, 40, 41, 56, 57, 58, 85, 136

magi¢no misljenje, 120, 127

Malinowski, Bronislaw, 21, 23

medicinski napredek, 57, 84, 148

medikalizacija, 47, 115, 149

medicinsko nepovratna stanja, 75

medicinsko povratna stanja, 75 165
mehanska ventilacija, 57, 84, 149

moralna odgovornost, 122, 128, 140

moiganska smrt, 15, 57, 61, 62, 63, 64, 65, 70, 71, 73, 74, 75, 120, 123, 124, 126, 127, 129,

148, 149

naravna smrt, 39, 42, 46
necista smrt, 41
nenadna smrt, 123, 125, 126
nenaravna smrt, 39
nepovratna smrt, 75
nepri¢akovana smrt, 36, 126, 127, 129, 140, 141
nesprejemanje smrti, 107, 108, 129, 130. 132, 133
aktivno nesprejemanije, 107, 108, 133
strah pred smrtjo, 31, 95, 96, 107, 108, 110, 113, 132
izogibanje smrti, 31, 107, 108
tesnoba pred smrtjo, 31, 86, 107, 108, 109, 112, 122, 132, 134, 135
nesmrtnost, tudi, transcendenca smrti, 16, 111, 112, 113, 114, 121, 128, 129, 141, 149
bioloski modus nesmrtnosti, 113
digitalna nesmrtnost, 114
dobesedna nesmrtnost, 111, 121, 128, 129
kolektivna nesmrtnost, 114
naravni modus nesmrtnosti, 114
sekularni spomin, 114, 142
simbolna nesmrtnost, 112
teoloski modus nesmrtnosti, 112
transcendenca z darovanjem organov po smrti, 121
ustvarjalni modus nesmrtnosti, 114
nevidna smrt, 11, 44, 96



obdukcija, 13, 84, 85, 86, 86, 87, 89
obredi prehoda, 21, 24, 25, 89, 136,
obredi smrti, 22, 30, 37
spominski obredi, 102
odlo¢anje o darovanju organov po smrti
odlocitev ob koncu Zivljenja, 13, 17, 117, 120, 122, 123, 128, 129, 134, 139, 141, 169
odloditev o koncu Zivljenja, 26, 90, 91
odlocitvena negotovost, 125, 126, 130, 132, 140
odnos do smrti, 14, 15, 16, 31, 106, 107, 110, 129, 130
odtegnitev Zivljenjske oskrbe, 58
onesnazenje, 31, 44, 45, 59, 126
opomnik umrljivosti osmisljanje konca Zivljenja, 29, 31, 127, 129

P
166 paliativna oskrba, 46, 67, 69, 170

Pelletier, Maryse, 120, 124, 125

pieteta ali spostovanje mrtvih, 16, 99

podalj3anje Zivljenja, 55, 140

pogrebni obredi, 22, 28, 29, 30, 31, 101

pokop, 13, 16, 22, 85, 89, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 124, 126, 133

ponovna opredelitev smrti, 29, 64, 149

poslednja sodba, 109, 122

posmrtno Zivljenje, 36, 95, 96, 105, 106, 112, 113, 142

pravica do ohranjanja Zivljenja, 79, 129

pravica do smrti, 129

pravilo o mrtvem darovalcu, 61, 62

pravocasnost smrti, 48, 50

predmoderni &asi, 35, 95

predstavljanje konca Zivljenja, 29, 30

prekinitev Zivljenja, 80, 83, 137

presaditev organoy, 57, 59, 60, 61, 62, 71, 121, 125, 126, 127, 128, 137, 142

pri¢akovana smrt, 23, 64

pri¢akovanje ¢udeza, 75, 121

proces smrti, 15, 16, 17, 26, 28, 29, 30, 31, 43, 44, 46, 52, 77, 84, 89, 99, 115, 117, 122, 123, 126,

127, 128, 129, 130, 135, 169
Imaginarna smrt, 26, 29, 31, 71, 127, 129
Realna smrt, 26, 29, 31, 37, 59, 66, 71, 72, 75, 76, 84, 123, 124, 127, 128, 129, 135, 136
Simbolna smrt, 28, 30, 31, 59, 71, 125, 127, 128, 129, 135, 136

proces umiranja, 21, 36, 42, 43, 44, 46, 60, 66, 67, 68, 70, 75, 84, 95, 96, 107, 109

prosocialno vedenje, 139, 140

R

ravnanje s truplom, 14, 16, 22, 89, 99
razmisljanje o smrti, 13, 29, 30, 41, 45, 108, 115
Realna raven, 115, 123

Richardson, Ruth, 45, 85, 97, 98,



Sanner, Margareta, 85, 86, 87, 120, 121, 122
scenariji smrti, 84, 129
sekularizacija, 47, 62, 115, 149
Seremetakis, Nadia, 25
Simbolna raven, 28
Siminoff in sodelavci, 58, 120, 124
Singer, Peter, 58, 59, 62, 63, 64, 65, 79, 80, 148, 149
skrita smrt, 44
skupna druzbena resni¢nost, 150
slaba smrt, 14, 15, 38, 39, 40, 41, 51, 98
socialna smrt, 48
solidarnost, 121, 128, 139
spodbujevalni nekognitivni dejavniki, 120
... dobesedna nesmrtnost, 111, 112, 121, 128, 129
... junastvo, 121, 128, 129 167
... kartezijansko telo, 121, 128, 129
... zdrav razum, 121, 128, 129
spoprijemanje s smrtjo, 36, 115, 140
sprejemanje smrti, 16, 28, 45, 107, 108, 109, 110, 130, 131, 132, 133, 134, 135
aktivno sprejemanje, 107, 109, 110, 130
sprejemanje s pobegom, 109, 110
nevtralno sprejemanje, 107, 132
sprejemanje odlocitev ob koncu Zivljenja, 29, 31, 127, 129
sprejemanje resni¢nosti smrti, 135
sréna smrt, 55, 56, 63, 73, 126, 127, 129
strah pred Zivim pokopom, 16
strah pred smrtjo, 31, 95, 96, 107, 108, 110, 113, 132
strah pred prezgodnjo smrtjo, 16
starizem, 67
stopnja opredelitve, 138, 141

Sterk, Karmen, 15, 25-29, 31

tabu, 13, 23, 26, 471, 43, 44, 120, 127, 141, 148

tehnoloski napredek, 37, 70, 80, 82

telesna celovitost, 86, 121

telesna smrt, 14, 72, 80, 123, 129

telesna radodarnost, 98

teorija neprekinjenih vezi, 28

Tolstaya, Svetlana M., 27, 28

trajno vegetativno stanje, 58, 75, 124

transplantacijska medicina, 59, 64

trenutek smrti, 12, 27, 38, 40, 46, 49, 56, 70, 72, 89, 90, 148



truplo brez osebe, 27, 29, 84
Turner, Victor, 24, 25, 79, 85, 136

Ule, Mirjana, 12, 17, 52, 68, 69, 85, 122, 139, 140

umetno ohranjanje Zivljenja, 13, 16, 65, 75, 79, 80, 81, 82, 84, 123, 169
umrli darovalec, 60, 61, 75, 121, 140

upepelitev, 13, 16, 22, 85, 86, 98, 99, 100

utilizacija mrtvih teles oz. trupel, 16, 86, 88, 89, 124

van Gennep, Arnold, 15, 21, 22, 24, 25, 27, 89, 169

Vinogradova, Ljudmila, 38, 40, 41, 47

vloga zdravstvenih delavcev, 13, 44, 45, 55, 67, 68, 69, 97, 131, 148, 149
168 vrazeverje, 96, 97, 120, 127

vzajemnost, 39, 121, 140, 142

vzrok smrti, 66, 71, 84, 99, 131, 132

zadnje slovo, 16, 100

zahodna kultura/druzba, 11, 12, 13, 26, 38, 65, 136, 139, 140, 147, 149
zanikanje smrti, 107, 108

zaupanje v medicino, 120, 129

zavedanje o smrti, 38, 40, 109, 111, 125, 141, 150

zavedanje o umrljivosti, 13, 16, 31, 35, 36, 47, 109, 110, 111, 140, 141, 150
zaviralni nekognitivni dejavniki, 120, 127, 135, 136

... magi¢na prepricanja, 120, 127

.. nedotakljivost osebe, 121, 128, 129, 130

.. (ne)zaupanje v zdravstvo, 120, 127

.. kljubovanje naravi, 121, 128, 129

. religiozna nesmrtnost, 112, 113, 121, 128

zaznavanje telesa, 85-86

zaznavanje trupla, 84-89



DOC. DR. FARIS KoCAN

Monografija dr. Sinje Gerdina Zivljenje skozi smrt predstavlja izjemen
znanstveni prispevek na preseciscu sociologije, antropologije, bioetike in
medicinske humanistike. Gre za temeljito in sistemati¢no raziskavo kom-
pleksnih druzbenih vidikov smrti in umiranja, ki v slovenskem prostoru
zapolnjuje raziskovalno vrzel in obenem odpira prostor za nadaljnje inter-
disciplinarne $tudije na podro¢ju smrti. Avtorica v delu presega klasi¢ne
deskriptivne pristope in razvije lastno teoretsko izhodi$ce, in sicer proces
smrti, ki je inovativna nadgradnja obstojecih antropoloskih in psihoanali-
ti¢nih modelov. Na podlagi sinteze Van Gennepove teorije obredov prehoda
in Lacanovega konceptualnega trikotnika avtorica vzpostavi izviren analiti¢-
ni okvir, ki omogoca razumevanje smrti kot dinamicnega in vecnivojskega
procesa. Posebna pozornost je namenjena liminalnim stanjem ob koncu
Zivljenja, skupaj z vprasanji umetnega ohranjanja Zivljenja, darovanja
organov, obredne telesnosti in eti¢nega odlodanja v kontekstu sodobne

medicine.

Pomembna vrednost knjige je v metodi¢nem prepletu bogate teoretske
podlage in izvirne kvalitativne raziskave, izvedene s pomocjo poglobljenih
polstrukturiranih intervjujev. Avtorica prepricljivo pokaze, kako kulturne
norme, institucionalni okvirji in osebne izku$nje oblikujejo razmerje do
smrti in odlo¢anje o(b) koncu Zivljenja. Studija primera, osredotoCena na
odlo¢anje o darovanju organov po smrti, je v znanstvenih razpravah pose-
bej dobrodosla, saj metodologki potencial razvitega modela procesa smrti

ponazori z empiri¢no analizo vedenjskih vzorcev in druzbenih razmerij

RECENZIJI KNJIGE

169



170

modi. Delo izstopa tudi po aktualnosti, saj se dotika tem, ki so v sodobnih
druzbah vse bolj prisotne — digitalizacija smrti, individualizacija obredov,
preobrazba pogrebnih praks, institucionalizacija umiranja in razra$c¢anje
diskurza »dobre smrti«. Vse to je obravnavano na nacin, ki bralca spod-
buja k refleksiji, obenem pa ohranja znanstveno distanco in metodologko
doslednost. Avtorica v delu pokaze zavidljivo §irino, saj tematike smrti ne
obravnava zgolj z vidika socioloske analize, temve¢ tudi z razumevanjem

njenih simbolnih, duhovnih, pravnih in politicnih dimenzij.

Monografija Zivljenje skozi smrt je zato dragocen prispevek k znanstvene-
mu diskurzu o smrti in umiranju v slovenskem prostoru ter pomembno
dopolnilo svetovni literaturi s podrodja tanatologije. Poleg akademske vred-
nosti ima delo tudi pomembne implikacije za prakso — za izobrazevanje
zdravstvenega osebja, razvoj smernic v paliativni oskrbi, razprave o etiki
konca Zivljenja in oblikovanje kulturno obcutljivih politik. Gre za delo, ki
si nedvomno zasluzi $ir$o strokovno pozornost in podporo, saj na spostljiv
in izviren nadin razpira klju¢na vprasanja cloveskega bivanja in osvetljuje
enega najbolj univerzalnih, a hkrati e vedno marginaliziranih vidikov

sodobnega Zivljenja, in sicer vprasanje smrti.



PROF. DR. MITJA VELIKONJA

Tipkopis sem temeljito prebral in ugotovil, da gre za zrelo, tehtno in
dragoceno delo o nelahki temi, ki se je je avtorica lotila z vso akademsko
resnostjo in kompetentnostjo. Prvo poglavje nameni konceptualizaciji in
procesualnosti smrti, v njem opozori na razlicne kontekstualne razlike in
podobnosti v dojemanju smrti. V drugem, bolj zgodovinskem poglavju se
posveti razvoju druzbenih predstav o smrti, v tretjem pa odpre $e en kom-
plementaren pogled, biomedicinski. Cetrto in peto poglavje sta namenjeni
socio-kulturnim vprasanjem odlocanja o smrti, o njenem (ne)sprejemanju
oziroma o podaljSevanju Zivljenja, Sesto pa Se $irS§emu vprasanju, namrec
strategijam spoprijemanja z dejstvom smrti. Do te tocke preZete premisle-
ke — zgodovinske in aktualne, druzboslovne in medicinske, psiholoske in
biologke, filozofske in administrativne, subjektivne in objektivne — preveri
ob konkretnem primeru, vprasanju darovanja organov po smrti. Glavne
ugotovitve strne v zaklju¢nem poglavju: najpomembnej$a med njimi je ta,
da odlocitve o(b) koncu Zivljenja niso nujno le osebne, ampak vedno tudi
kulturno-zgodovinske in politi¢ne, saj se v njih lahko odraza kompleksen,
nenehno spreminjajo¢ se in kontradiktoren odnos razmerij moc¢i med
¢lovekom in druZbo, med individualnim in kolektivnim, med oblastjo in
rezistenco tej oblasti, med svobodno voljo in freudovskim »nelagodjem v
kulturi«.

Prvenec dr. Sinje Gerdina je zaradi vsega navedenega zgled teoretsko
zasnovane, metodolosko trdne in empiri¢no izpeljane raziskave o vseskozi

aktualni temi, ki nadgrajuje obstojeCe razumevanje in tudi Ze objavljene

171



172

knjige v popolnoma novih smereh. V vsakem poglavju je razvidno avto-
ri¢éino temeljito poznavanje glavnih virov, domacih in tujih avtoric in
avtorjev ter filozofskih, druZzboslovnih in medicinskih kontroverz, kar je
seveda logi¢nega posledica njenega vestnega in kontinuiranega ukvarjanja
s to temo. Delo je napisano v tekocem, literarno privla¢nem jeziku, ki pa
vseskozi ohranja akademsko jasnost in natanc¢nost. Po tej knjigi bodo prav
gotovo posegali tako strokovnjaki z vseh prej omenjenih razli¢nih podrocij
kot tudizainteresirana $ir§a javnost; koristna bo v $tudijskem procesu kot
sistematicen ucbenik in v nenehnih druzbenih, politicnih in svetovnona-
zorskih debatah na to temo.









