


Kataložni zapis o publikaciji (CIP) pripravili v Narodni in univerzitetni knjižnici v Ljubljani
COBISS.SI-ID 249095939
ISBN 978-961-295-127-6 (PDF) 

ŽIVLJENJE SKOZI SMRT:
Družbeni vidiki smrti in odločanje o(b) koncu življenja
Sinja Gerdina

Knjižna zbirka Psihologija vsakdanjega življenja

Urednica zbirke: Mirjana Nastran Ule

Izdajatelj in založnik: Fakulteta za družbene vede, Založba FDV

Za založbo:  Samo Uhan, dekan

Ljubljana, 2025

Copyright © copyright po delih in v celoti avtorice 2025.

Fotokopiranje in razmnoževanje po delih in v celoti je prepovedano.

Vse pravice pridržane.

Recenzenta: prof. dr. Mitja Velikonja in doc. dr. Faris Kočan

Jezikovni pregled: Barbara Korun

Fotografije: AdobeStock, Vecteezy

Likovna zasnova: Eva Ferk

Prelom: ENOOKI Kraft

Naslovnica: ENOOKI Kraft

1. elektronska izdaja

Dostopno prek https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL

Izid knjige sta sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko dejavnost 

Republike Slovenije in raziskovalni program Socialna psihologija in sociologija vsakdanjega življenja 

(P5-0183).

https://ebooks.uni-lj.si/ZalozbaUL


Ljubljana 2025

Psihologija vsakdanjega življenja

Sinja Gerdina

ŽIVLJENJE SKOZI SMRT:
Družbeni vidiki smrti in 
odločanje o(b) koncu življenja



Vs
eb

in
a

UVOD

I. KONCEPTUALIZACIJA SMRTI
	 Obredi prehoda

	 Koncept treh smrti

		  Imaginarna smrt

		  Realna smrt

		  Simbolna smrt

	 Proces smrti

II. RAZVOJ DRUŽBENEGA IMAGINARIJA SMRTI SKOZI ČAS

	 Predmoderna smrt	

	 Civilizacijski razvoj družbe in razumevanje smrti	

		  Koncepta dobre in slabe smrti	

	 Razvoj medicine in institucionalizacija smrti	

		  Vloga zdravstvenega osebja pri procesu smrti

	 Sodobne predstave o smrti

		  Kako mislimo dobro in slabo smrt 

		  v slovenskem prostoru?	

III. MEDICINSKI VIDIKI SMRTI

	 Biomedicinske konceptualizacije smrti

	 Definiranje možganske smrti

		  Pomen tehnološkega medicinskega napredka

9

19
	 21

	 25
		  26

		  26

		  28

	 29

33

	 36

	 37

		  38

	 42	

		  44

	 47

		  48

53

	 55

	 57

		  57



		  Vloga transplantacijske medicine

		  Opredelitev možganske smrti

	 Težave pri prepoznavanju začetka umiranja

	 Prepoznavanje bližnje smrti

	 Vsakdanje razumevanje Realne smrti

IV. 	 ODLOČANJE O ŽIVLJENJU IN SMRTI V LIMINALNOSTI 	

	 PROCESA SMRTI

	 Umetno ohranjanje življenja

	 Prekinitev življenja

	 Odločanje o telesu mrtvih

	 Paradoks odločanja o(b) koncu življenja

V. 	 RAZVOJ POGREBNIH RITUALOV IN STANDARDIZACIJA 	

	 UPRAVLJANJA S TRUPLOM

	 Ravnanje z mrtvimi v skladu z ustaljenimi družbenimi 		

	 normami

VI. 	ODNOS MED ŽIVLJENJEM IN SMRTJO

	 Odnos do smrti

		  Nesprejemanje smrti

		  Sprejemanje smrti

	 Mehanizmi spoprijemanja z umrljivostjo in preseganje smrti

VII. ŠTUDIJA PRIMERA: PROCES SMRTI SKOZI ODLOČANJE 	

	 O DAROVANJU ORGANOV PO SMRTI	

	 Integracija darovanja organov po smrti v proces smrti

	 (Ne)sprejemanje smrti in odločanje o darovanju 

	 organov po smrti

	 Pomen družbene klime in razmerij moči pri odločitvi 		

	 o darovanju organov po smrti

	 Odraz družbene ureditve v odločanju o darovanju 		

	 organov po smrti

SKLEP

Literatura

Stvarno in imensko kazalo

Recenziji knjige

		  59

		  61

	 66

	 70

	 72

77

	 80

	 83

	 84

	 89

93

	 99

103

	 106

		  107

		  109

	 111

117

	 122

	 129

	 136

	

	 139

145

151

163

169



	 Slika 1: 	 Elementi obredov smrti, povzeti po Hertzu

	 Slika 2: 	 Prikaz procesa smrti kot tristopenjskega 

		  liminalnega procesa

	 Slika 3: 	 Linearen, dualističen odnos med življenjem in 	

		  smrtjo

	 Slika 4: 	 Linearen odnos med življenjem in smrtjo, 

		  v katerem smrt vodi v posmrtno življenje

	 Slika 5: 	 Cikličen odnos med življenjem in smrtjo, 

		  v katerem smrt vodi v novo življenje

	 Slika 6: 	 Cikličen odnos med življenjem in smrtjo, 

		  v katerem obstajata hkrati

	 Slika 7: 	 Integracija darovanja organov po smrti (DOPS) 	

		  v proces smrti

Ka
za

lo
 s

li
k 

in
 t

ab
el

	 24

	 31

	

	 105

	 106

	 106

	 106

	 127



	 Slika 8: 	 Moderatorji in mediatorji v proces u smrti pri 	

		  premišljevanju o darovanju organov po smrti 	

		  kot možni odločitvi ob koncu življenja

	 Tabela 1: 	 Povzetek lastnosti dobre in slabe smrti

	 129

	 38

	

	

	





Uvod





{»Smrti se bojimo, ker je drugače kakor vse naše druge 

težave in viri strahu nepopravljiva, nepovratna, nespre-

menljiva, nepremagljiva, neozdravljiva, nepreklicna, ni 

je mogoče odpoklicati ali odpraviti, je točka, od katere 

ni vrnitve, je dokončna, ultimativna, je konec vsega« 

(Bauman, 2006, str. 29).

Smrt je naravni pojav, ki mu ljudje že stoletja poskušamo kljubovati. Ljudje 

smo skozi zgodovino vložili veliko truda v vzpostavitev kulturnega in sim-

bolnega sveta, ki omogoča preseganje naravnega dejstva smrti, ter oblikovali 

civilizacije, religije in znanost. Človeška prizadevanja pri odstranjevanju 

smrti iz vsakdanjega življenja so tako učinkovita, da je smrt v sodobnih druž-

bah postala skoraj nevidna. Vendar nas smrt vedno dohiti in nas opomni, da 

smo v resnici umrljivi in da naravni red stvari velja za vse, tudi za človeka. 

Kljub temu ljudje izumljamo vedno nove načine, kako smrt odvrniti, zaradi 

česar se spreminjajo tudi zakonitosti družbenega življenja. »Boj« proti števil-

nim vzrokom smrti se v zahodnih družbah spreminja v trajno in zamudno 

»vojno« proti umrljivemu telesu, v kateri se ljudje zanašajo na zdravstvo in 

zdravnike, da jim bodo pomagali zmagati v »bitkah«, ki se bijejo na »bojišču« 

zdravstvenih ustanov (npr. zoper bolezni, poškodbe) in ki so del te »vojne«, v 

kateri pa nazadnje  ni mogoče zmagati (Jacobsen, 2017a).  

Zahodne družbe so družbe, katerih družbene norme, sistemi prepričanj, 

etične vrednote, tradicionalni običaji, politični sistemi in tehnologije so 

11



večinoma dediščina Evrope (Perry et al., 2009). Vključujejo tudi kulture, 

katerih zgodovina je tesno povezana z Evropo zaradi kolonizacije, prise-

ljevanja ali drugih vplivov (npr. ZDA, Kanada, Avstralija, Nova Zelandija) 

(prav tam). Sodobne zahodne družbe si delijo skupno kulturno ozadje, ki 

temelji na treh glavnih usmerjevalnih principih človekovega delovanja: 

1) princip etičnega individualizma, po katerem vsakdo najprej poskrbi za 

svoje življenje in srečo, šele nato za druge; 2) princip ekonomskega raciona-

lizma, ki temelji na preračunavanju koristi in stroškov ter etiki ekonomske 

učinkovitosti; in 3) princip utilitarizma, po katerem v vsaki situaciji iščemo 

osebno ali splošno korist (Ule, 2009). Ti principi »predstavljajo implicitno 

ali eksplicitno ideološko ozadje sodobne (tržne) družbe in (ekonomskega) libera-

lizma, na katerem temeljijo« (prav tam, str. 242). Ker se zavedam, da so za-

hodne družbe kulturno pluralistične, da torej ne obstaja ena sama zahodna 

kultura, se, ko uporabljam besedno zvezo »zahodne kulture ali družbe«, 

nanašam na prej omenjeno dominantno kulturno ozadje, ki neposredno 

vpliva na vsakdanje življenje prebivalcev zahodnih družb, tudi na tiste, ki 

imajo »nezahodnjaške« poglede na življenje, smrt in medicino. 

Sodobne zahodne družbe promovirajo produktivnost, zdravje, moč in 

mladost kot glavne vrednote, po katerih je treba živeti. V takšni družbi ni 

prostora za neproduktivne, šibke, kronično bolne, za ljudi z oviranostmi ali 

za starejše ljudi, kaj šele za umirajoče in mrtve (Jacobsen, 2017a). Tovrstna 

kulturna klima ljudi spodbuja, naj storijo vse, kar je v njihovi moči, da bi se 

takšnim stanjem aktivno izognili, kar se do neke mere odraža v odločitvah 

osebe glede zdravja, telesne dejavnosti, prehranjevalnih navad, diet  itd. 

(prav tam). V družbi, ki poveličuje mladost, so družbeno dragoceni člani 

družbe mladi in plodni; osebe, ki temu ne ustrezajo, so vse bolj izključeni 

iz aktivnega vsakdanjega življenja in označen kot družbeno breme. Skriti 

so pred očmi javnosti, zaprti v ustanove, kjer so za časa življenja deležni 

manj kakovostne oskrbe, ko pa umirajo, so ob trenutku smrti deležni manj 

intenzivnih ukrepov za reševanje življenja in njihova smrt ne povzroči to-

likšnega družbenega in čustvenega pretresa (Blauner, 1966; Bradbury, 1999; 

Kellehear, 2007) oziroma, če uporabimo z besede Eliasa (1982, str. 85), ki 

je preučeval transformacijo družb od srednjega veka in naravo umiranja v 

sodobnih družbah: »Ljudje še nikoli niso umirali tako nehrupno in higienično 

kot danes v teh [sodobnih] družbah in nikoli v družbenih razmerah, ki bi tako 

zelo spodbujale osamljenost.« Elias je bil eden od avtorjev (npr. Becker, 1973; 

Elias, 1982; Ariès, 2004), ki so trdili, da sodobne družbe v prizadevanjih, 

da bi odmislile končnost človeškega življenja, zanikajo in skrivajo smrt ter 

12



vse, kar bi nas lahko spomnilo nanjo, izključijo iz vsakdanjega družbenega 

življenja. Na primer, telo s staranjem doživlja vidne telesne spremembe, 

zato je staro telo živ opomnik, da bomo nekoč umrli, kar je misel, ki se 

ji poskušamo na vso moč izogniti, podobno kot v primeru bolnega ali 

invalidnega telesa (Becker, 1973); takšne ljudi skrivamo v specializiranih 

ustanovah, da bi se izognili vsakodnevnemu stiku z njimi, pri čemer verja-

memo, da to počnemo zato, da bi jim zagotovili najboljšo možno oskrbo in 

izboljšali kakovost njihovega življenja.  

Zaradi tovrstne družbene ureditve smo ljudje v sodobnih zahodnih druž-

bah le redko neposredno izpostavljeni smrti ali/in njenim opomnikom. 

Skoraj vsakdo, ki ga o tem vprašate danes, bo odgovoril, da je smrt tabu. 

Posledica tega je, da se ljudje navadno izogibamo razmišljanju ali pogovoru 

glede odločitev o(b) koncu življenja, dokler to ni res nujno. Ko se zavemo 

smrti ali naše umrljivosti, je to običajno posledica okoliščin, na katere ne 

moremo vplivati, na primer umiranje ali smrt ljubljene osebe ali prejetje 

lastne terminalne diagnoze. Neposredno soočenje s smrtjo nas postavi v 

okoliščine, s katerimi ima večina malo izkušenj in se zato z njimi težje spo-

pada. V teh situacijah lahko zdravstveni delavci in drugi strokovnjaki (npr. 

pogrebniki), ki se vsakodnevno srečujejo s smrtjo, delujejo kot posredniki 

za tiste, ki so glede tega neizkušeni, saj zaradi več izkušenj s smrtjo lahko 

usmerjajo druge, ki tega procesa ne poznajo. 

Knjiga, ki je pred vami, se poglobi v temo smrti, ki je odrinjena na rob 

družbe, in smrt razgrne na zgodovinski, družbeni, institucionalni in na-

zadnje individualni ravni, na kateri se odvija odločanje o življenju oz. ob/o 

koncu življenja. Ko govorim o odločanju o koncu življenja, gre za odločitve, 

ki jih lahko ljudje sprejmemo še v času življenja v zvezi s sabo (lahko tudi 

z drugimi, če te želje niso izrazili sami) in se tičejo vnaprej izražene želje 

glede medicinskih oz. zdravstvenih intervencij še pred diagnosticirano 

smrtjo, kot so priklop na aparate za umetno ohranjanje življenja ali njihov 

odklop, želja po (ne)oživljanju ob zastoju srca ali evtanazija oz. pomoč 

pri samomoru. Odločitve ob koncu življenja pa so tiste, ki se tičejo časa po 

diagnosticirani smrti in se jih prav tako lahko izrazi še v času življenja, 

a imajo na koncu zadnjo besedo še vedno svojci umrle osebe, recimo, 

odločanje o darovanju organov po smrti, darovanju telesa v znanstvene 

namene, obdukciji (razen, če ni obvezna), načinu pokopa (npr. pokop 

s krsto ali upepelitev) in spremljajočih pogrebnih obredih. Knjiga 

poglobljeno preučuje odnos med družbenim in individualnim v smislu 

13



okvirjev, ki narekujejo vsakdanje življenje in vodijo človekovo mišljenje 

ter posledično odločanje o(b) koncu življenja. Tega se lotevam z dvema 

pristopoma: prvi je obsežen pregled obstoječe literature in raziskav, iz 

katerega črpam podatke za razumevanje družbeno-kulturnega konteksta 

smrti in dejavnikov vpliva na odločanje o(b) koncu življenja. Drugi izhaja 

iz kvalitativnih podatkov, natančneje, poglobljenih pol-strukturiranih in-

tervjujev, zato da bi preučila razmerje med osebnim odnosom do smrti in 

različnimi odločitvami o(b) koncu življenja. Intervjuju so bili opravljeni 

v sklopu raziskave o družbeno-kulturnih vidikih smrti in vedenj pri daro-

vanju organov po smrti (Čož, 2022), v kateri sem preučevala, kako lahko 

odnos do smrti pomaga pojasniti vedenjsko vrzel med pripravljenostjo za 

darovanje organov po smrti in nizko opredelitvijo za darovanje organov 

po smrti v temu nemenjem nacionalnem registru. V tej raziskavi je bilo 

v ospredju  razumevanje odločitve o darovanju organov po smrti, vendar 

so se v intervjujih odprle tudi druge pomembne odločitve o(b) koncu 

življenja, ki jih bom predstavila v tej knjigi. Vzorec je bil namenski in 

izbran na podlagi iskanja raznolikosti po naslednjih merilih: spol, starost, 

izobrazba, zaposlitveni status, verska pripadnost, starševski/skrbniški 

status, izkušnja kronične ali terminalne bolezni, kraj prebivanja in od-

raščanja, izguba bližnje osebe v zadnjem letu in krvodajalsko vedenje. 

Imena vseh intervjuvanih oseb so v knjigi spremenjena zaradi zaščite 

njihovih identitet. Zbiranje podatkov je potekalo med julijem in septem-

brom 2021, kar pomeni, da bi lahko imela na podatke pomemben vpliv 

pandemija covida-19, vendar ta ostaja neznan, saj po mojem vedenju ni 

obstoječih podobnih raziskav iz obdobja pred pandemijo. Gre za prvo raz-

iskavo, ki se je v Sloveniji lotila preučevanja družbene realnosti smrti in 

ki prinaša pomembne vpoglede v najbolj pričakovane scenarije ali vzroke 

smrti, merila dobre in slabe smrti, merila telesne smrti, razumevanje 

liminalnih stanj med življenjem in smrtjo, ideje o primernem ravnanju s 

truplom, družben pomen smrti in načine soočanja z realnostjo smrti ter 

navsezadnje odločanje o(b) koncu življenja. Pomembno je izpostaviti, da 

zaradi omejitve kvalitativnega raziskovanja izsledkov analize seveda ne 

moramo posplošiti na celotno populacijo, pa vendar ni zato njihov dopri-

nos nič manjši. Poglobljeni intervjuji razkrijejo razsežnosti pojava smrti 

v vsakdanjosti življenja in nakažejo vzorce družbenih mehanizmov pri 

razumevanju in sprejemanju smrti na individualni ravni kot tudi osebnih 

specifik, ki izvirajo iz družbenega in kulturnega okolja ter kako vse to 

pogojuje ali okvirja razumevanje smrti in odločanje o(b) koncu življenja. 

14



Knjiga prinaša svež pristop k preučevanju vsakdanjega življenja z vidika 

razumevanja smrti in razkriva, kako nam ravno smrt razstira unikaten 

pogled v družbeno in človeško delovanje, kar zaobjema tudi sam naslov 

knjige Življenje skozi smrt. Knjiga je namenjena vsakemu, ki se podaja na 

pot raziskovanja smrti v poklicnem ali osebnem življenju, saj ponuja ključ-

ne koncepte, avtorje in raziskave s področja družbeno-kulturnih vidikov 

smrti, ki vam lahko služijo kot iztočnice za nadaljnje raziskovanje. 

Prvo poglavje knjige je posvečeno konceptualizaciji smrti kot družbenemu 

fenomenu, v njem postavim konceptualni teoretski okvir, ki omogoča pre-

učevanje interakcije med družbenimi in individualnimi vidiki smrti. Pri 

tem se naslonim na Van Gennepovo (1960) teorijo obredov prehoda, ki jo 

je nato Šterk (2010) s psihoanalitičnimi koncepti Imaginarnega, Realnega 

in Simbolnega nadgradila v koncept treh smrti, ki ga nato sama nadgradim 

v proces smrti. Proces smrti opredelim kot tristopenjski liminalni proces, 

ki služi kot referenčni (kognitivni) okvir za sprejemanje (realnosti) smrti in 

odločitev o(b) koncu življenja.

V drugem poglavju se poglobim v družbeni imaginarij smrti, česar se lotim 

z zgodovinskim pregledom razvoja predstav o smrti vse od predmodernih 

družb do sodobnosti. Posebno pozornost posvetim konceptoma dobre in 

slabe smrti, ki odražata pomembnost kulturnega in družbenega konteksta 

za razumevanje osebnega odnosa do smrti. Razvoj medicine in instituci-

onalizacijo upravljanja s smrtjo izpostavim kot družbena procesa, ki sta 

pomembno vplivala na razvoj imaginarija smrti. Nazadnje predstavim, 

kako smrt mislimo v slovenskem prostoru, kar ilustriram s primeri citatov 

iz poglobljenih polstrukturiranih intervjujev.

Tretje poglavje razlaga medicinske vidike smrti in se poglobi v diagnosti-

ciranje smrti. Opravim kratek zgodovinski pregled medicinske konceptu-

alizacije smrti ter tehnoloških in medicinskih inovacij, ki so pomembno 

prispevale k definiranju možganske smrti. Izpostavim razlike v težavnosti 

prepoznavanja začetka umiranja in bližnje smrti, ki razkrivajo družbenost 

procesa smrti. Nazadnje skozi analizo vsakdanjih pogledov na smrt prika-

žem zagate pri razumevanju medicinskih konceptov smrti, ki nakazujejo 

našo odvisnost od medicinskih institucij v procesu smrti.

Četrto poglavje zagrize v liminalnost procesa smrti, to je v negotovosti ali 

ambivalentna stanja, ki se pojavijo ob prehodu med življenjem in smrtjo, 

ko se godi odločanje o(b) koncu življenja. V ospredje postavim vprašanji 

15



umetnega ohranjanja življenja in prekinitve življenja. Nato se posvetim 

telesnosti v procesu smrti, to je razumevanju trupla in posledicah tega v 

zvezi z odločanjem o ravnanju s truplom, kot so odločitve o utilizaciji trupla 

v medicinske ali znanstvene namene in o načinu pokopa (tj. upepelitev ali 

klasični pokop). Pri preučevanju odločanja v liminalnosti procesa smrti se 

pokaže paradoks prelaganja odgovornosti odločitve z umrlega na svojce in 

obratno, kar okrni proces sprejemanja odločitev o(b) koncu življenja. 

Peto poglavje vsebuje kratko predstavitev razvoja in standardizacije pogreb-

nih praks, na kar sta imela velik vpliv strah pred živim pokopom in pred 

krajo trupla. Tu se i izrazi zakoreninjena družbena norma pietete do mrtvih 

in ravnanja z njimi, in tudi pomen zadnjega slovesa od mrtvih, v čemer se 

razkriva tudi kritičnost do pogrebnih obredov, ki jo poganja neoliberalizem 

s kapitalistično ureditvijo družbenega življenja. 

Šesto poglavje se poglobi v odnos do smrti, ki se lahko giblje v spektru 

sprejemanja in nesprejemanja realnosti smrti, in v mehanizme spopri-

jemanja z njo. Predstavim vrsto pristopov, s katerimi si ljudje simbolno 

pomagamo presegati smrt in dosegati nekakšno obliko nesmrtnosti. Pri 

tem so oblike nesmrtnosti načini obstoja mrtvih med živim, na primer, 

ali obstajajo naprej v spominu živih (npr. v svojih delih, potomcih ipd.), 

ali še naprej obstajajo v življenju po smrti (npr. v nebesih, kot angeli, z 

reinkarnacijo), ali postanejo del narave. Pri sprejemanju smrti se kažeta 

individualizacija in eklektičnost osmišljanja smrti brez skupnih družbenih 

narativnih struktur, pri čemer oseba črpa iz najrazličnejših narativov smrti, 

da bi ustvarila lasten narativ, ki ji bo pomagal živeti oz. se soočiti z real-

nostjo smrti v vsakdanjem življenju.

V sedmem poglavju vas čaka študija primera, ob kateri prikažem aplikativ-

nost koncepta procesa smrti za preučevanje odločitev o(b)koncu življenja, 

in sicer na specifičnem primeru darovanja organov po smrti. Študija 

primera pokaže, da odločanja o(b) koncu življenja ne moremo izvzeti iz 

njegovega konteksta, torej smrti, saj ta predstavlja podstat vsakega razmi-

sleka, ki vključuje umrljivost ali teme, povezane s smrtjo. V študiji primera 

tako ob primeru darovanja organov po smrti ugotavljam, da je sprejemanje 

odločitev o(b) koncu življenja najprej odvisno od stopnje (ne)sprejemanja 

smrti. Konkretno, če oseba idej, povezanih z darovanjem organov po smrti, 

ne more integrirati v lasten proces smrti, bo to zelo verjetno vodilo v zavr-

nitev tega medicinskega posega, če pa so te ideje kompatibilne in jih oseba 

16



integrira v lasten proces smrti, bo to najverjetneje vodilo v privolitev. Pri 

tem odkrivam vrsto dejavnikov, ki izvirajo iz širšega družbeno-kulturnega 

konteksta osebe, ki se odloča, in lahko pomembno vplivajo na sam proces 

smrti in posledično na odločanje o darovanju organov po smrti. 

Da je lahko moja prva znanstvena monografija ugledala »luč življenja«, se 

moram najprej zahvaliti Centru za socialno psihologijo FDV UL z vsemi 

sodelavkami, ki me podpirajo že od začetka moje raziskovalne poti, še 

posebej prof. dr. Tanji Kamin, ki me je mentorirala in usmerjala vse od 

dodiplomskega študija naprej, in zasl. prof. dr. Mirjani Ule, ki me je kot 

urednica zbirke Psihologija vsakdanjega življenja spodbudila k pripravi te 

monografije. Posebna zahvala gre tudi recenzentoma monografije prof. dr. 

Mitji Velikonji in doc. dr. Farisu Kočanu ter Založbi FDV in njeni vodji 

Hermini Krajnc, ki je omogočila njeno izdajo. Hvala tudi čisto vsaki osebi, 

ki me je spremljala na moji raziskovalni poti, od družine in prijateljev do 

sodelavk in sodelavcev s Fakultete za družbene vede UL, in ne nazadnje 

intervjuvanim osebam, ki so si vzele čas in z mano delile svoje poglede, 

izkušnje in mnenja na temo smrti.

17





Konceptualizacija smrti





{»Smrt je že dolgo kontingenten in razvijajoč se koncept, 

ki ga oblikuje prepletanje znanstvenih, medicinskih, druž-

benih in kulturnih sprememb. Čeprav je smrt neizogibna, 

njen pomen nikoli ni bil nedvoumen« (Pernick, 1999, 

str. 24). 

Smrt je sama po sebi večdimenzionalni koncept, njegovo razumevanje je 

močno povezano s kulturnim okoljem (Lock, 2002), prepleta se s številnimi 

drugimi koncepti, kot so življenje, obstoj identiteta ter odnos med telesom 

in dušo, s katerimi se je v zgodovini ukvarjala predvsem filozofija. Smrt je v 

sfero družbenega postavil šele Émile Durkheim s svojo študijo samomora, 

v kateri je samomor prepoznal kot družbeni problem z družbenimi impli-

kacijami (Brennan, 2017). To je pri mnogih Durkheimovih učencih, kot so 

Robert Hertz, Bronislaw Malinowski, A.  R. Radcliffe-Brown, Arnold van 

Gennep in Marcel Mauss, sprožilo val antropološkega preučevanja umi-

ranja in smrti kot družbenega procesa (Robben, 2004). Njihove študije so 

pomembno prispevale h konceptualizaciji smrti kot družbenega fenomena.

Obredi prehoda 

Eno najpomembnejših konceptualizacij procesa umiranja je leta  1909 

podal Arnold van Gennep v svojem znamenitem delu Les rites de passa-

ge (1960). Van Gennep (1960) je na podlagi opazovanja vsakdanjega 

življenja v tradicionalnih in sodobnih družbah razvil strukturalistično 

21



teorijo obredov prehoda. Ugotovil je, da življenje posameznika v vsaki 

družbi sestavlja zaporedje obdobij s podobnimi konci in začetki: rojstvo, 

družbena puberteta, poroka, očetovstvo/materinstvo, napredovanje v višji 

razred, poklicna specializacija in smrt (prav tam, str.  3). Za vsakega od 

teh dogodkov obstajajo posebni obredi, katerih osnovni namen je ta, da 

posamezniku omogočijo prehod z enega določenega položaja na drugega, 

prav tako natančno določenega. Med tem prehodom je oseba zaznamovana 

z liminalnostjo, tj. določeno dvoumnostjo ali dezorientiranostjo. Ta proces 

van Gennep (prav tam) imenuje obred prehoda. Ta obred je sestavljen iz 

treh faz, ki jih preide oseba, da bi lahko dosegla nov položaj v življenju. Prva 

je predliminalna faza, v kateri oseba še vedno ohranja svoj prejšnji družbeni 

položaj. Z obredi separacije oseba preide v liminalno fazo. V liminalni fazi 

je identiteta osebe neznana, dvoumna in zato nevarna. Da bi obvladali to 

liminalnost in osebo varno pripeljali na naslednjo stopnjo, se izvajajo obre-

di tranzicije. Če je vse izvedeno uspešno, oseba vstopi v postliminalno fazo 

in prek obredov inkorporacije prevzame nov položaj v družbi (prav tam). 

Nov položaj, ki naj bi ga z obredom smrti prevzel umrli, je položaj v posmr-

tnem življenju (prav tam). Tranzicijo med liminalnimi fazami opravi duša 

umrle osebe, ki se po fizični smrti loči od telesa. Preden duša doseže svoj 

končni cilj na drugem svetu, velja za nevarno in lahko posega v svet živih 

– lahko na primer škoduje ljudem, še posebej, če je bila jezna ali osamljena 

in je želela s seboj na drugi svet odpeljati druga živa bitja (Hertz, 2004). Po 

opažanjih antropologov (glej na primer van Gennep, 1960; Hertz, 2004; 

Telban, 2001) je bilo prepričanje, da duša umrle osebe ostane blizu trupla, 

zelo razširjeno med različnimi kulturami po vsem svetu. Zato je bil čas, ko 

je truplo čakalo na pokop, najnevarnejši (prav tam). Van Gennep (1960) je 

to verovanje o tavajočih dušah pripisal liminalnosti, ki jo povzroča negoto-

vost glede izida procesa prehoda. Mary Douglas (2010/1966) je to dvoum-

nost, ko ljudje nečesa ne morejo kategorizirati v skladu s svojim sistemom 

klasifikacij, poimenovala polucija. Pogrebni obredi nato služijo živim, da 

se »znebijo« nečistih trupel in se poslovijo od umrlih (Bradbury, 1999). 

Pogrebni obredi so močno odvisni od običajev v določenih kulturah in so 

lahko najrazličnejši, po nekaterih običajih se mora truplo nujno sežgati 

ali upepeliti, po drugih pokopati, spet po tretjih se mora truplo pustiti na 

prostem, da je pred pokopom očiščeno do kosti. Kot piše Hertz (Venbrux, 

2007, str.  6), si prebivalci Melanezijskega otočja na primer prizadevajo 

pospešiti proces razkroja, da bi s tem okrepili dušo umrlega. Obredno 

ravnanje s truplom torej lahko služi kot sredstvo, s pomočjo katerega 

22



lahko živi artikulirajo svoje sisteme verovanja o družbi, življenju in smrti 

(Bradbury, 1999, str.  116) ter odpravijo polucijo, ki jo je povzročila smrt 

osebe. Obredna vedenja, vključno s tabuji, ki lahko prepovedujejo določena 

vedenja, družba vzpostavi zato, da bi mrtvim omogočila prehod v naslednje 

življenje, živim pa, da bi se soočili s spremembo v vsakodnevnih navadah 

in rutini, ki jo je povzročila smrt osebe (Telban, 2001).

Robert Hertz je podobno konceptualizacijo obredov smrti uporabil v svoji 

študiji o pogrebnih praksah in obredih med obrečnim ljudstvom Dayak na 

Borneu (Venbrux, 2007), v kateri se je osredotočal na pomen sekundarnega 

pogreba. Ko je truplo dovolj časa ležalo v začasnem grobu, je sledil drugi 

pogreb. Po Hertzu je imel sekundarni pogreb tri cilje: 1) pokopati ostanke 

umrlega, 2) duši zagotoviti mir in dostop do sveta mrtvih ter nazadnje 3) 

osvoboditi žive od obveznosti žalovanja (Hertz, 2004). Z drugim pogrebom 

se končajo vse obveznosti živih do umrlega. 

Hertz je več pozornosti namenil tudi čustvenemu učinku smrti glede na 

družbeni položaj umrlega in procesu žalovanja žalujočih (Venbrux, 2007), 

tj. obsegu nereda v družbi, ki ga je povzročila smrt osebe. Da smrt povzroči 

nered v ravnovesju družbenega življenja, je opazil tudi Bronislaw Mali-

nowski pri prebivalcih Trobriandovega otočja in pri domačinih vzhodne 

Nove Gvineje (Blauner, 1966). Raziskovanje obredov smrti v različnih kul-

turah je pokazalo, da smrt osebe pretrga družbeno življenje in poruši nje-

govo dinamično ravnovesje, torej povzroči družbeni nered. Robert Blauner 

(1966, str. 379) je to vrzel v institucionalnem delovanju, ki nastane zaradi 

izgube člana družbe ali družbene skupine, poimenoval družbeni vakuum. 

Obseg družbenega nereda ali vakuuma, ki ga povzroči smrt neke osebe, 

je odvisen od tega, 1. kako močno je bila ta oseba vpeta v družbo in njene 

skupine ter 2. od pričakovanosti smrti. Nered je veliko večji, če je imela 

umrla oseba višji družbeni položaj (npr. vodja v primerjavi z »navadnim« 

delavcem) (Blauner, 1966). Kadar je smrt počasna in pričakovana, tako da 

imajo vsi udeleženci čas, da se nanjo pripravijo, je nered, ki ga povzroči, 

manjši (Blauner, 1966; Telban, 2001). Kadar pa smrt ni pričakovana in se 

zgodi nenadoma, je nered veliko večji, še zlasti, kadar je smrt nasilna ali 

posledica zločina (prav tam). 

Povzročeni družben nered se nato ponovno vzpostavi v »normalno« stanje 

s pomočjo prej omenjenih obrednih vedenj. Da namen pogrebnih ritua-

lov »služi temu, da pomaga obnoviti družbo po smrti njenih članov«,  je 

23



pokazal že Émile Durkheim (Brennan, 2017, str. 15). Nato je Victor Turner 

(1969) ob preučevanju obredov prehoda ene od skupin ljudstva Ndembu 

razvil alternativno razlago obrednega procesa. Na podlagi van Gennepove-

ga opažanja, da so obredi prehoda in drugi rituali liminalni, saj udeležence 

začasno ločijo od njihovih družbenih statusov, je Turner trdil, da je funkcija 

obredov v tem, da spremenijo obstoječo družbeno strukturo, in ne v tem, 

da jo povrnejo v normalno stanje, saj lahko udeleženci eksperimentirajo z 

alternativnimi družbenimi razmerji ali pa ustvarijo nova (Turner, 1969). 

Obredi imajo torej moč, da izkoristijo »potencial nereda«, ki ga povzroči 

smrt osebe, in nato ali utrdijo stara družbena pravila ali ustvarijo nova 

pravila, po katerih bo družba delovala (Bradbury, 1999; Telban, 2001).

Če povzamemo, je obred smrti, ki se zgodi po smrti osebe, kompleksen 

družbeni proces, katerega rituali občasno obnavljajo moč družbe in osmiš-

ljajo ponavljajoče se vzorce smrti, ki povzroča nered, a tudi regeneracijo, 

kar v družbeno življenje prinaša določen red (van Gennep, 1960; Hertz, 

2004). Obred prehoda lahko konceptualiziramo kot tridelni liminalni pro-

ces. V tem procesu truplo, duša in žalujoči doživijo vzporeden prehod, ki je 

prikazan na sliki 1 (Venbrux, 2007). Z družbenega vidika je smrt v vseh kul-

turah konstrukcijski proces triangulacije razmejitve med živimi in mrtvimi 

(Houlbrooke, 1989; Davies, 1994; Walter, 1994; Seale, 1998; Tercier, 2013). 

Ta triangulacija se vzpostavi z uskladitvijo: 1. biološke smrti organizma, 2. 

trenutne družbene strukture in družbenega vakuuma, ki je zaradi izgube 

posameznika nastal v ustroju družbe, 3. temeljnega družbenega prepri-

čanja o načinu obstoja ali neobstoja umrlega po smrti (glej sliko  1). Vse 

te preobrazbe je treba nekako uskladiti, preden je smrt prepoznana in je 

umrlega mogoče označiti za mrtvega (Ariès, 2004; Tercier, 2013).

V
ir

: V
en

br
ux

 (2
0

0
7,

 s
tr

. 7
).

Sl
ik

a
 1

: 
El

em
en

ti
 o

b
re

d
o

v 
sm

rt
i, 

po
vz

et
i 

po
 

H
er

tz
u

Duša in mrtvi

Živi in žalujoči Truplo in pogreb
Obseg obredov; izraz 

družbenega reda.

Vplet
en

ost 
živ

ih in
 m

rtv
ih; 

posto
pno izg

inotje
 družb

en
e 

oseb
e.

Eshatologija; metaforično 

razmerje med telesom in 

dušo; oblika obredov.

24



Po mnenju antropologinje Nadie Seremetakis (1991, v Lock, str.  195), ta 

kritizira Hertza in druge raziskovalce, ki mu sledijo, se omenjeni antropo-

logi preozko osredotočajo na obvladovanje fizične smrti, ki doseže vrhunec 

s pogrebom in odhodom duše (Lock, 2002, str.  195). Seremetakis meni, 

da se ti raziskovalci preveč ukvarjajo z obvladovanjem družbenega nereda 

in polucije, ki ju povzroči smrt, ter s tem, kako se družba s pogrebnimi 

praksami vrne v svoje »normalno«, integrirano, homeostatično stanje. 

Seremetakis, ki je etnografsko preučevala skupnost v notranjosti polotoka 

Mani v Grčiji, trdi, da so med življenjem in smrtjo »prepustne meje« in da 

se družbeni red nikoli zares ne obnovi (prav tam). Meni, da reprezentacije 

smrti in diskurzi o njej družbo vznemirjajo ter da smrt pogosto postane 

mesto, s katerega se izpodbija družbeni red, kar je trdil tudi Victor Turner 

(1969). Podobno kritiko pogledov na obrede prehoda je podala Margaret 

Lock (2002, str. 197), ko je zapisala, da se številni antropologi preveč osre-

dotočajo na družbene pojave, ki spremljajo fizično smrt, zanemarjajo pa 

lokalne predstave o fizični smrti. Pri svojem raziskovanju vzrokov smrti v 

drugih družbah se Hertz in drugi ukvarjajo le z razlaganjem vloge bogov, 

čarovništva, urokov ali škodoželjnih prednikov, zanemarjajo pa morebitne 

druge, na primer psihološke in/ali osebne razsežnosti smrti.

Koncept treh smrti

Antropologinja Karmen Šterk je na podlagi van Gennepove konceptualiza-

cije smrti predlagala koncept treh smrti in pri tem teorijo obredov prehoda 

povezala s psihoanalitičnimi teorijami Lacana in Žižka, ki razlikujeta med 

tremi ravnmi realnosti: Imaginarnim, Realnim in Simbolnim (glej Šterk, 

2010, str. 592). Smrt je konceptualizirala kot tristopenjski liminalni proces, 

pri čemer gre za zaporedje smrti na ravni Imaginarnega ali Imaginarno 

smrt, ki zamenja van Gennepovo predliminalno fazo separacije, smrti na 

ravni Realnega ali Realno smrt, ki nadomesti liminalno fazo tranzicije, in 

smrti na ravni Simbolnega ali Simbolno smrt, ki deluje kot postliminalna 

faza ponovne inkorporacije (Šterk, 2010). Po tej konceptualizaciji mora 

oseba preiti skozi vse tri faze smrti – ravni Imaginarnega, Realnega in 

Simbolnega – da bi dokončno umrla. Za prehod skozi tri smrti so tako kot 

za obrede prehoda značilne liminalnost, dvoumnost in ambivalentnost, ki 

lahko povzročijo polucijo. V takih primerih se ljudje odzovejo tako, da svoja 

načela in poglede na svet zaščitijo pred protislovji (Rapport in Overing, 

2000, str. 82, v Šterk, 2010, str. 595). 

25



Koncept treh smrti vključuje fizične, osebne in družbene razsežnosti smrti 

ter s tem presega ozko usmerjenost teorije obredov prehoda, ki se posveča 

predvsem družbenim vidikom umiranja in smrti. Zato bo koncept treh 

smrti služil kot temelj za razvoj nove opredelitve smrti, ki bo omogočil preu-

čevanje odločitev o koncu življenja ob hkratnem upoštevanju individualnih 

prepričanj o smrti in družbeno-kulturnega konteksta smrti, to opredelitev 

poimenujem proces smrti (glej poglavje Proces smrti, str. 29–31). Preden 

predstavim proces smrti, si podrobneje poglejmo vsako od treh smrti, ki 

ga sestavljajo.  

Imaginarna smrt

Imaginarna smrt ali podobe smrti so kulturno sprejeti scenariji, ideacije 

in razlogi, kako in zakaj neka oseba umre (Šterk, 2010). Območje Imagi-

narnega določa, kako ljudje smrt dojemajo – na primer kot dobro ali slabo, 

naravno ali nenaravno, kot nekaj, kar se je dogodilo ob primernem času ali 

kot nekaj predčasnega. To so v človeško zavest vgrajene ideje o tem, kateri 

vzroki smrti so v danem prostoru in času sprejemljivi. Z njimi utemeljujemo 

smrt neke osebe ter umiranje in smrt racionaliziramo, da bi lahko bolj ali 

manj nemoteno nadaljevali svoje vsakodnevno življenje. Različne kulture 

imajo različne razloge ali utemeljitve za umiranje, recimo starost, bolezen, 

moralno sprevrženost, magijo, čarovništvo, neozdravljivo diagnozo, kršitev 

tabuja, smrt zaradi naravne sile ali zlonamernih človeških dejanj itd. (prav 

tam, str. 594). Če si za primer vzamemo, kako so po mnenju raziskovalcev 

o smrti razmišljali zgodnji ljudje, naj bi bila zanje smrt stvar sreče ali nes-

reče. Nasprotno pa si v zahodnih kulturah, v katerih velja prepričanje, da so 

vse naravne in/ali človeške zadeve podvržene načelu vzročnosti, zelo težko 

predstavljamo, da bi oseba umrla brez očitnega razloga oziroma po nesreči 

ali pa da bi ostala živa takrat, ko bi očitno morala umreti in bi torej imela 

veliko srečo. Če za fizični dogodek smrti ni očitnega vzroka, na primer to, 

da smo se znašli na napačnem kraju ob napačnem času, to za žive v sodob-

nih zahodnih družbah ni zadovoljiva razlaga (prav tam). Ko razmišljamo o 

možnosti lastne smrti ali smrti bližnjih, razmišljamo v okviru podob, ki jih 

je oblikovala kultura, v kateri živimo. Ljudje si redko predstavljajo druge 

možne načine umiranja ali vzroke smrti, ki presegajo te sprejete predstave 

oz. imaginarij smrti. 

Realna smrt

Realna smrt predstavlja biološko, telesno oziroma korporalno smrt in je 

uničenje fizičnega bitja (Vrtačič, 2012). Pri Realni smrti se ljudje soočajo 

26



s »telesom z brez-življenja« (Šterk, 2010). Z antropološkega gledišča so 

mrtva telesa razumljena kot liminalna, saj niso več živa, vendar njihove 

prejšnje značilnosti še niso popolnoma izginile (van Gennep, 1960; Šterk, 

2010). Oseba še ni dojeta kot mrtva in mrtvi Simbolno še naprej obstajajo 

med živimi (Šterk, 2010). 

V mnogih kulturah in religijah verjamejo, da se v tej fazi duša oziroma duh 

loči od telesa. To je eno najbolj razširjenih prepričanj v različnih obdobjih 

in kulturah ter se ohranja še danes. Izhaja iz poganskih verovanj in je bilo 

sprejeto kot ena od temeljnih dogem, zapisanih v svetih knjigah monotei-

stičnih religij, ki so to verovanje razširile po svetu (Hudej, 2013). Svetlana 

Tolstaya (1999) je pisala o interpretaciji smrti kot ločitvi duše od telesa 

pri slovanskih ljudstvih in zabeležila različne predstave o tem, kje in na 

kakšen način duša zapusti telo v trenutku smrti. Po preučevanju različnih 

ljudski opisov je najbolj razširjeno prepričanje, da duša zapusti telo skozi 

usta, lahko izstopi skozi nos, grlo ali zobe, kot to velja pri Bolgarih, lahko 

pa tudi skozi oči, nohte, komolce ali kosti. V številnih pogrebnih ritualih 

se ponavlja motiv, da je razkroj mesa nujen korak, da lahko duša zapusti 

truplo (Bradbury, 1999, str. 121). Drugo razširjeno prepričanje je, da duša 

telo zapušča postopoma. Ko je Tolstaya (1999) analizirala pripovedi o 

ločitvi duše od telesa, je opazila, da je ločitev bodisi posledica delovanja 

same duše, bodisi umirajočega, bodisi kakega drugega akterja. Če je ločitev 

opravila duša, so to ljudje opisovali z naslednjimi izrazi: »pride ven«, »gre 

stran«, »odleti stran«, »pade dol«, »odtrga se« ali »pade ven« (prav tam). 

Po srbskem ljudskem verovanju je na primer duša žive osebe »privezana« 

na telo, po smrti pa se osvobodi. Nadzor ločitve je bil lahko prepuščen umi-

rajoči osebi, za kar so uporabljali naslednje besedne zveze: »umirajoči se z 

dušo razide«, »loči se od duše«, »poslovi se«, »izpusti dušo«, »jo izvrže«, 

»izdihne«, »sestopi po duši«, »preda dušo Bogu« ali »se bori z dušo« (prav 

tam). Drugi akterji, ki imajo moč ločiti dušo od telesa, so Bog, ki jo vzame, 

angeli ali svetniki, ki jo vzamejo in jo odnesejo v nebesa, ali pa hudič ali zli 

duh s koso, kavlji, nožem, sabljo itd. V tem procesu lahko igrajo ključno 

vlogo tudi sorodniki, ki pomagajo duši oditi tako, da umrlemu odpnejo ob-

lačila ali odprejo okno in/ali vrata. Obstaja tudi običaj, s katerim ugotovijo, 

ali je duša zapustila telo: ob glavo umirajočega postavijo posodo z vodo, 

njeno gibanje pa sporoča, ali je duša zapustila telo (Tolstaya, 1999). Vlogo 

in pomen vode v staroslovanskih pogrebnih obredih in verovanjih o posmr-

tnem življenju je obširno raziskala Mirjam Mencej (glej Mencej, 1997). V 

Sloveniji prepričanje, da se duša po smrti loči od telesa, najverjetneje še 

27



vedno obstaja, saj so bila podobna opažanja, o katerih je pisala Tolstaya, v 

preteklosti zabeležena tudi po Sloveniji (Bofulin et al., 2016, str. 138). Poleg 

tega slovenska verska tradicija, ki se je še vedno drži večina Slovencev, 

temelji na ljudskem krščanstvu, ki je populariziralo dogmo o ločitvi telesa 

in duše (Šterk, 2010).

Iz zgornjih primerov je razvidno, da se lahko ideje o tem, kako naj bi se 

ljudje soočali s trenutkom smrti, močno razlikujejo glede na običaje in 

prepričanja tistih, ki so vpleteni v proces smrti. V mnogih kulturah so 

verjeli ali še vedno verjamejo, da telo po smrti postane nevarno in nečisto 

(Bradbury, 1999) zaradi liminalnosti mrtve osebe, pri čemer lahko duša 

umrlega pred pogrebom še vedno škoduje živim. Možnosti za to naj bi 

bile večje zlasti v primerih kulturno neutemeljene smrti (Šterk, 2010), 

kar ustreza idejama o nepotrebni (glej Davies, 2017) in slabi smrti (glej 

Green, 2008). Liminalnost je za žive mučna in sproži nujno potrebo, da bi 

se trupla čim prej »znebili« in mrtvemu zagotovili mesto trajnega počitka, 

da bo tako pustil žive pri miru, kar dosežejo v naslednji stopnji, Simbolni 

smrti (Šterk, 2010).

Simbolna smrt

Simbolna smrt pomeni smrt celostne osebe, uničenje simbolnega univer-

zuma te osebe in njene subjektivne pozicije med živimi, kar se najpogosteje 

doseže s pogrebom oz. pogrebnimi obredi (Šterk, 2010, 2012). S Simbolno 

smrtjo vsi statusi, ki jih je umrla oseba imela v času svojega življenja v 

družbi, izginejo, saj se pretrgajo njene vezi s svetom živih. Umrli vstopijo v 

sfero mrtvih (Šterk, 2010). Kot sem že omenila, ima vsaka družba določeno 

vrsto pogrebnih obredov, s katerimi inkorporira smrt v življenje ljudi, ven-

dar se ti razlikujejo po vsebini in pomenu v različnih kulturah in obdobjih. 

Na primer, ljudstvo Merina na Madagaskarju si prizadeva doseči skeletno 

– suho – stanje trupla, preden ga pokopljejo (Bloch in Perry, 1982), med-

tem ko si zahodne kulture prizadevajo ohraniti mesnato – mokro – stanje 

trupla, kar običajno dosežejo z balzamiranjem (Bradbury, 1999, str. 128). 

Med pogrebnim obredom se živi, ki jih je umrla oseba zapustila, od nje 

poslovijo in začnejo sprejemati dejstvo, da je ni več med njimi. Medtem ko 

Simbolna smrt predpostavlja prekinitev vezi med živimi in mrtvimi, pa teo-

rija neprekinjenih vezi (ang. continuing bonds theory), ki so jo opredelili Klass, 

Silverman in Nickman (glej za več Klass et al., 1996) predpostavlja, da živi 

zgolj predrugačijo odnos do mrtvega, kar predstavlja pomembno strategijo 

sprejemanja smrti te osebe. Tako po končanem pogrebnem obredu ljudje o 

28



umrli osebi na primer lahko razmišljajo kot o spominu, kot o nekom, ki je 

nekoč bil, zdaj pa je z drugimi predniki, kot o nekom, ki je v nebesih, kot o 

angelu ipd. (Walter, 2017).

Proces smrti

Na podlagi konceptualizacije smrti po Šterk (2010) lahko postavimo novo 

opredelitev smrti, ki jo bom uporabljala v tej knjigi. Smrt bomo razumeli 

kot proces, v katerem nastopajo medsebojno povezane tri faze smrti, 

tj.  Imaginarna, Realna in Simbolna, ki na ravni osebe deluje kot sistem 

prepričanj, na podlagi katerega lahko oseba o smrti premišljujejo ali jo 

osmišlja, ko je z njo soočena v vsakdanjem življenju.

Natančneje, ko je oseba spodbujena k hipotetičnemu razmišljanju o 

abstraktni prihodnji možnosti lastne smrti ali smrti drugega, lahko o 

realnosti smrti premišljuje na pravkar omenjenih različnih ravneh. Na 

ravni Imaginarne smrti oseba razpolaga s podobami smrti, ki po njenem 

razumevanju predstavljajo sprejemljive načine umiranja (npr.  možni 

vzroki smrti, kot sta bolezen ali nesreča), kar pomeni, da je oseba na poti 

predstavljanja konca življenja, ki jo lahko pripelje do razmišljanja o Realni 

smrti. Na ravni Realne smrti operiramo z bolj konkretnim razumevanjem 

tega, kaj biološka smrt je (npr. nepovratno prenehanje delovanja možganov 

ali vseh telesnih funkcij). Ko se oseba zave realne možnosti svoje biolo-

ške smrti, lahko stopi na pot sprejemanja odločitev ob koncu življenja, kar 

lahko vključuje razmislek o vnaprej izraženi volji v zvezi s privolitvijo ali 

zavrnitvijo določenih medicinskih posegov, na primer vodilo »ne oživljaj«, 

opustitev zdravljenja, ki naj bi ohranjalo življenje, darovanje organov po 

smrti itd., in  želje glede tega, kako naj se ravna z njenim truplom po smrti 

(npr.  vrsta pogreba, katere pogrebne obrede je treba upoštevati). Zaradi 

tega lahko začne oseba o smrti razmišljati na ravni Simbolnega oziroma 

o tem, kaj se z umrlo osebo zgodi po smrti (npr. kaj bo zapustila za seboj, 

kako se je bodo spominjali, ali bo po smrti še naprej živela v nebesih). To 

vodi na pot osmišljanja konca življenja, pri čemer oseba išče smiselne načine 

spoprijemanja z realnostjo smrti. 

Ko se oseba v realnem času sooči s smrtjo drugega, prav tako »preide« 

skozi isti proces smrti ter v njem racionalizira in osmišlja to, kar doživlja ali 

je doživela. V takih primerih ljudje pri presojanju smrti neke osebe izhajajo 

iz svojih izkušenj z Imaginarno smrtjo, ki pogojuje, kako bodo dojemali 

29



biološko ali Realno smrt, kako se bodo soočili s pogrebnimi obredi ali Sim-

bolno smrtjo in kako se bodo s to smrtjo spoprijeli (tj. ta proces vključuje 

razmišljanje o tem, kako je ta oseba umrla, kaj je bil vzrok za njeno smrt, 

ali je bila ta smrt dobra ali slaba, kako je treba ravnati s telesom umrlega, 

kakšen bi bil primeren način slovesa od njega). In končno, doživljanje 

Realne in Simbolne smrti ter razmišljanje in govorjenje o njima prispevajo 

k predstavam osebe o smrti oziroma k Imaginarni smrti (glej sliko 2).

Menim, da lahko oseba, ki »prehaja« skozi proces smrti, ne glede na to, ali 

o smrti razmišlja hipotetično ali jo racionalizira, o smrti reflektira na treh 

ravneh – Imaginarnega, Realnega in/ali Simbolnega – čeprav ni nujno, da 

v tem vrstnem redu. Pomembno je poudariti, da oseba o smrti morda ne 

premišljuje ali je ne razume na vseh treh ravneh in se lahko osredotoči 

le na eno ali dve ravni. Vendar pa lahko premišljevanje o smrti na eni 

ravni sproži tudi premislek na drugi ravni. Oseba lahko na primer začne 

premišljevati o realnosti smrti na ravni Simbolnega in nato na ravni Ima-

ginarnega, ne pa tudi na ravni Realnega; ali pa začne na ravni Realnega, 

kar jo pripelje do nadaljnjega premisleka o smrti na ravneh Imaginarnega 

in Simbolnega itd. Skozi proces smrti se torej ne premika linearno, tako 

da bi ena faza smrti vedno sledila drugi, temveč na odprt način, pri čemer 

lahko pri osmišljanju realnosti smrti prehaja z ene ravni na drugo, naprej 

in nazaj. 

Na podlagi preteklih antropoloških raziskav o obredih smrti (glej Venbrux, 

2007) lahko trdimo, da celoten proces smrti moderirajo določena prepri-

čanja, ki izhajajo iz družbeno-kulturnega konteksta razmišljajočega ali 

doživljajočega posameznika (glej sliko 2). Najpomembnejše prepričanje, 

ki moderira odnos med Imaginarno in Realno smrtjo pri predstavljanju 

konca življenja, se nanaša na to, kako razumemo življenje in kaj predstavlja 

njegov konec (npr. odnos med telesom in dušo, pri čemer duša, ki zapusti 

telo, predstavlja smrt). V tej fazi je zelo pomembno vprašanje, kako oseba 

dojema smrt v povezavi z življenjem. Odnos med Realno in Simbolno smrtjo, 

v katerem oseba sprejema odločitve ob koncu življenja, moderirajo prepri-

čanja o tem, katere obrede je treba spoštovati. Vprašanje, ki ga je v zvezi s tem 

vredno preučiti, se nanaša na dojemanje ljudi o tem, kako je treba ravnati 

s truplom. Navsezadnje verovanje v preseganje smrti moderira odnos med 

Simbolno in Imaginarno smrtjo, v okviru katerega človek osmišlja konec 

življenja. Zato je pomembno, da preučimo mehanizme, s katerimi se ljudje 

spoprijemajo z realnostjo smrti.

30



Sl
ik

a
 2

: P
ri

ka
z
 p

ro
c

es
a
 s

m
rt

i k
o

t 
tr

is
to

pe
n

js
ke

g
a
 l

im
in

a
ln

eg
a
 

pr
o

c
es

a

V
ir

: D
el

o 
av

to
ri

ce
 p

o 
Št

er
k 

(2
0

10
).

Ravnokar prikazani proces smrti predstavlja možne poti, ki lahko usmerjajo 

vedenje osebe, ko se sooči z realnostjo smrti ali jo osmišlja. Oseba prehaja 

skozi različne ravni smrti, na primer v svojih mislih, ko premišljuje o umr-

ljivosti, v pogovoru z nekom, ki izpostavi temo, povezano s smrtjo, ali ko do-

življa lastno umiranje ali umiranje in/ali smrt bližnjega. Če oseba ne zmore 

premišljevati o smrti na njenih različnih ravneh, je zelo verjetno, da realnosti 

smrti ne sprejema, zato se bo pri njej lahko pojavil strah pred smrtjo, tesnoba 

pred smrtjo ali izogibanje smrti (več o tem v poglavju Odnos do smrti, str. 

106– 107). Če je oseba sposobna razmišljati o smrti v vseh treh fazah, obstaja 

velika verjetnost, da realnost smrti sprejema. 

Temeljna predpostavka, ki jo v tej knjigi zagovarjam, je ta, da ljudje na osnovi 

družbeno-kulturnega konteksta skupne družbene realnosti v svojem življe-

nju oblikujejo sistem prepričanj o smrti, ki jim nato služi kot miselni okvir, 

s katerim v splošnem razumejo in osmišljajo smrt in ki jim v vsakdanjem 

življenju pomaga živeti z zavestjo o smrti. Ko človeka  kaj opomni na smrt, 

ko se mora soočiti s temami, povezanimi s smrtjo, ali razmišljati o njih, npr. 

o evtanaziji, darovanju organov po smrti, izhaja iz svojega že obstoječega 

miselnega okvira. Pri tem lahko pride do onesnaženja procesa smrti, ko nove 

ideje povezane s smrtjo povzročijo dvoumnost in jih ljudje niso sposobni 

razvrstiti v skladu z obstoječim sistemom klasifikacij (Douglas, 2010/1966). 

To pomeni, da mora te nevsakdanje ideje, povezane s smrtjo, integrirati v 

svoj obstoječi miselni okvir ali sistem prepričanj o smrti, ki pa je pogojen z 

družbeno-kulturnim kontekstom, v katerem živi.

Imaginarna smrt
–  predstave o smrti

Sprejemanje odločitev 
ob koncu življenja

Kako naj se po mnenju 
osebe ravna s truplom?

Simbolna smrt
–  pogrebni obredi

Realna smrt
–  biološka smrt

O
sm

iš
lja

nj
e 

ko
nc

a 
ži

vl
je

nj
a

Ka
kš

ne
 m

eh
an

iz
m

e 
za

 s
po

pr
i-

je
m

an
je

 z
 re

al
no

st
jo

 s
m

rti
 im

a 

os
eb

a?
Predstavljanje konca živlejnja

Kako oseba dojem
a sm

rt v 

povezavi z življenjem
?

(Ne)sprejemanje 
realnosti smrti

31





Razvoj družbenega
imaginarija smrti 
skozi čas





V tem poglavju bom razložila, kako se je razvijal imaginarij smrti skozi 

človekovo zgodovino, s fokusom na zahodni svet. Pri raziskovanju razu-

mevanja smrti v predmodernih časih se raziskovalci opiramo na zapise 

zgodovinarjev o tem, kako so se ljudje soočali s smrtjo, ki temeljijo na 

delnih arheoloških najdbah, na primer predmetov, okostij in ohranjenih 

risb, večinoma v jamah. Ugotovitve iz opazovanj zgodnjih grobov, grobnic 

in svetišč vsebujejo veliko informacij o tem, kako so ljudje v davnini ravna-

li s svojimi mrtvimi, vendar pa so vse te ugotovitve domneve raziskovalcev, 

ki lahko o posledicah teh najdb in o njihovi vlogi v vsakdanjem življenju 

zgodnjih ljudi zgolj ugibajo. Kritiki zgodovinske analize opozarjajo, da 

številna zgodovinska besedila vsebujejo implicitno predpostavko, da je bil 

»primitivni človek« duhovno bolj razvit in da je bil pomirjen s svojo umr-

ljivostjo (Bradbury, 1999), česar ne moremo z gotovostjo trditi. Domneve 

o tem, kako je bila smrt v preteklosti razumljena in kako so jo ljudje 

obvladovali, preden so se tovrstne informacije začele sistematično zbirati 

v raziskovalne namene, temeljijo na omejenem številu podatkov in so 

odvisne izključno od interpretacije osebe, ki je to analizo opravila. Vrzeli 

neznanega so zapolnjene z interpretacijami raziskovalcev, temelječimi na 

znanju, ki jim je na voljo v njihovem času, kar pomeni, da je vedno priso-

tna možnost etnocentrizma, pri katerem raziskovalec podatke obravnava 

in presoja skozi prizmo lastne družbe (Morrow in Brown, 1994). Kljub 

temu so raziskovalci v teh interpretacijah vzpostavili koncepte, s katerimi 

lahko danes razumevamo smrt in umiranje in razmišljamo o njiju, zato 

so njihove ugotovitve dragocene in še vedno relevantne za razumevanje 

smrti danes. 

35



Predmoderna smrt

Allan Kellehear (2007), ki je opravil pregled raznolikega gradiva o druž-

benem doživljanju umiranja, na podlagi razpoložljivih dognanj domneva, 

da ljudje v predmoderni dobi, ko so na območjih današnje Evrope prevla-

dovale družbe lovcev in nabiralcev, umiranja na osebni in družbeni ravni 

niso doživljali kot nekaj pričakovanega, kot ga doživljamo danes. Takrat naj 

bi bila prevladujoča oblika smrti nepričakovana smrt, ki je nastopila brez 

opozorila kot posledica nesreč, poškodb ali napada živali oziroma drugih 

ljudi. Predpostavlja se, da so smrt tedaj doživljali kot stvar sreče ali nesreče, 

ki je doletela neko osebo, tj. kot izkušnjo, na katero ta ni imela vpliva ali 

nadzora nad njo. Zaradi te predpostavke nekateri avtorji (Lucas, 1996, v 

Kellehear, 2007, str. 24) menijo, da je bil proces umiranja razumljen bolj 

kot posmrtna dejavnost, ki se dogaja na onem svetu. Iz razpoložljivih 

arheoloških dokazov je precej razvidno, da so kamenodobni ljudje verjeli, 

da je smrt druga vrsta življenja (Kellehear, 2007, str. 24). To pomeni, da je 

predstava o posmrtnem življenju, tj. prepričanje, da umrli po smrti v neki 

obliki nadaljuje življenje v drugem svetu, oziroma pričakovanje življenja 

po biološki smrti, starodavna. O obstoju predstave o posmrtnem življe-

nju pričajo najdbe iz časovno in prostorsko različnih kultur (stari Egipt, 

Mezopotamija, antična Rim in Grčija  itd.), kar kaže, kako univerzalno je 

vprašanje človeške umrljivosti in kako pomembno je za ljudi, da razvijejo 

mehanizme za spoprijemanje s smrtjo. Vera v posmrtno življenje je najbolj 

vztrajna značilnost spoprijemanja z zavestjo o možnosti lastne smrti, ki se 

ohranja še danes. 

Mehanizmi, ki so jih naši predniki razvili za spoprijemanje s smrtjo posa-

meznega člana družbe, so po mnenju raziskovalcev zelo podobni tistim, ki 

jih še danes srečamo v nekaterih tradicionalnih kulturah, tj. pri plemenih ali 

drugih majhnih skupnostih, na katere tehnologija ali sodobni svet še nista 

v veliki meri vplivala (Kellehear, 2007). Kellehear (2007) pojasnjuje, da je 

celotna skupnost, ki ji je pripadal umrli, izvedla več obredov, da bi umrlemu 

pomagala na poti v drugi svet. Mrtvim so morali zagotoviti pripomočke, ki 

so jim pomagali na poti v posmrtno življenje. Tako so v grob skupaj z umrlo 

osebo položili različne predmete, ki bi jih lahko ta uporabila v posmrtnem 

življenju, saj je veljalo prepričanje, da se bodo umrli v posmrtnem življenju 

soočali z najrazličnejšimi izzivi in nevarnostmi (prav tam). Ti rituali so bili 

strukturirani družbeni dogodki, ki jih je izvajala celotna skupnost, njihova 

funkcija pa naj bi bila dvojna: umrlim so omogočali prehod iz sveta živih 

36



v svet mrtvih, imenovan tudi svet duhov, naslednji svet ali drugi svet, za 

skupnost živih pa so predstavljali način za reorganizacijo in prilagoditev na 

življenje brez umrlega. 

Civilizacijski razvoj družbe in razumevanje smrti 

Če nadaljujemo pregled po globalni zgodovini, se je pred približno 12.000 leti 

večinoma nomadski način življenja zgodnjih ljudi razvil v sedentarizem, ki je 

oblikoval civilizacije in mesta (Kellehear, 2007). Njegov vzpon so omogočili 

kmetijstvo, trgovina, tehnološki napredek ipd., ki so spremenili način življe-

nja in umiranja ljudi (prav tam). S sedentarizmom si je vedno več ljudi delilo 

omejen prostor, kar je prineslo tudi nezaželene posledice, kot so onesnažena 

voda, stekli psi, slaba higiena, kopičenje odpadkov in žita, privlačnega za ško-

dljivce (npr. miši in podgane), ter širjenje nalezljivih in smrtonosnih bolezni 

množičnega tipa (prav tam, str. 80). Med te bolezni, ki so povzročale počasno 

fizično umiranje, so spadale črne koze, rumena mrzlica, ošpice, otroška 

paraliza, bubonska kuga in malarija (prav tam, str. 83). Okužena oseba ni 

umrla takoj, ampak so se najprej pojavili simptomi bolezni. To pomeni, da je 

smrt nastopila postopoma, po določenih simptomih. Po mnenju nekaterih 

raziskovalcev (Kellehear, 2007; Brown, 2017) so se ljudje naučili prepozna-

vati vzorce, ki vodijo v smrt, in so to znanje prenašali iz roda v rod. To je 

pomembno vplivalo na način življenja. Ker so ljudje poznali znake smrti, so 

lahko iskali načine, kako se jim izogniti (Brown, 2017), in ker so vedeli, da 

se smrt približuje, so lahko še pred biološko, Realno smrtjo izvedli določene 

priprave (Kellehear, 2007). 

Smrti, ki so jih povzročile bolezni, so se razlikovale od nenadnih, nepriča-

kovanih smrti, pri katerih je bilo zelo malo časa, če sploh kaj, da bi se oseba 

zavedela dejstva, da bo umrla. Umiranje zaradi bolezni je to spremenilo. 

Umirajoča oseba in ljudje v njeni okolici so se lahko zavedali bližajoče se 

smrti in se odločili, kaj storiti po smrti osebe, še preden je prišlo do Realne 

smrti. Tako se je razvila ritualizacija umiranja že pred  dejansko smrtjo 

osebe, in ne le po njej (Kellehear, 2007). V takšnih primerih so bili lahko 

obredi smrti izvedeni ob sodelovanju umirajoče osebe, pri čemer je podporo 

umirajočemu in njegovi družini nudila celotna skupnost, vsak pa je prevzel 

vlogo, predpisano s pravili obreda (Robben, 2004). Pred smrtjo je lahko 

umirajoča oseba poskrbela, da je uredila vse svoje zadeve, na primer razde-

lila premoženje med družino ali skupnost, poravnala morebitne dolgove, 

se zadnjič poslovila in izrazila svoje želje o tem, kako, kdaj in s čim želi biti 

37



po smrti pokopana (Kellehear, 2007, str. 83). Ključna razlika v doživljanju 

smrti kot nečesa pričakovanega, in ne več nepričakovanega je vsaj v zaho-

dnih družbah v občutku nadzora nad lastno smrtjo (Howarth in Leaman, 

2001, str. 114; Kellehear, 2007). Ta novi občutek nadzora nad smrtjo je v 

obdobju neolitskega pašništva, ki se je začelo pred približno 12.000 leti in 

zajema obdobje, ko so večino prebivalstva sestavljali kmetje (živinorejci in 

poljedelci), pomembno spremenil dojemanje smrti med ljudmi po vsem 

svetu (Kellehear, 2007). Na ravni Imaginarnega so se pojavile ideje o smrti 

kot dobri ali slabi, kar je bilo vodilo ljudem pri spoprijemanju z umiranjem 

in smrtjo. 

Koncepta dobre in slabe smrti 

Z družbenim razvojem se je smrt kot stvar sreče ali nesreče, ki doleti 

človeka, preoblikovala v koncepta dobre ali slabe smrti (Kellehear, 2007). 

Razumevanje teh dveh konceptov je zelo pomembno, saj sta bila in sta 

še vedno pomembna za odnos skupnosti do umirajočih in umrlih. Dobre 

smrti so tiste, za katere si ljudje običajno »prizadevamo«, kar pomeni, da 

o smrti sebe ali bližnjega najverjetneje razmišljamo v skladu s predstavo o 

dobri smrti, ki jo določa družba, v kateri živimo; slabe smrti pa so tiste, ki 

so za osebo nezaželene in jih družba pogosto stigmatizira. Najbolj očitna in 

pomembna ugotovitev raziskovalcev, ki raziskujejo koncepta dobre in slabe 

smrti, je ta, da sta to zelo individualizirana in dinamična koncepta. Kljub 

temu raziskave kažejo, da imata koncepta podobne značilnosti v različnih 

kulturah in obdobjih (glej tabelo 1 za povzetek podobnih značilnosti) (Brad-

bury, 1999; Vinogradova, 1999; Counts in Counts, 2004; van der Geest, 

2004; Vig in Pearlman, 2004; Kehl, 2006; Kellehear, 2007; Semino et al., 

2014; Ko et al., 2015). 

Tabela 1: Povzetek lastnosti dobre in slabe smrti

Dobra smrt Slaba smrt

1) Zavedanje o umiranju vseh vpletenih 
v proces

1) Brez zavedanja prihajajoče smrti

2) Pripravljenost na smrt 2) Brez opozorila ali priložnosti nadzora

3) Smrt ob pravem času 3) Predčasna smrt

4) Brez bolečine ali je ta nadzorovana 4) Prisotnost bolečine in trpljenja

5) Prisotnost bližnjih v trenutku smrti 5) Umirati in umreti sam

6) Umreti doma 6) Umreti daleč od doma

+ brez bolezni, trpljenja in umirati z 
dostojanstvom

+ brez sledenja primernim običajem in 
obredom

38



V nasprotju z dobro in slabo smrtjo, pri katerih je mogoče v različnih 

opisih najti nekatere podobne značilnosti, sta pojma naravne in nenaravne 

smrti odvisna od subjektivnih interpretacij osebe in zdi se, da nimata veliko 

podobnih značilnosti. Nekateri naravnost pripisujejo smrti v starosti, drugi 

smrti zaradi bolezni, tretji smrti v naravi. Za nekatere je vsaka smrt narav-

na, saj je naravni del življenja; za druge je naravna tista smrt, pri kateri ni 

bilo medicinskih posegov in intervencij, itd. Na tem mestu pojmov naravne 

in nenaravne smrti ne bomo poskušali opredeliti, saj imata več različnih 

opredelitev, za katere se zdi, da sobivajo v nenavadni in pogosto protislovni 

zmešnjavi (Bradbury, 1999, str. 152). V tej knjigi bomo pojma naravna ali 

nenaravna smrt uporabljali le kot možna tvorca dobre in slabe smrti, saj 

je dobra smrt pogosto opisana kot naravna smrt, medtem ko je nenaravna 

smrt potencialno dojeta kot slaba smrt.

Kellehear (2007, str.  85) je dobro smrt opredelil kot »smrt, ki izpolnjuje 

kriterije dobrega življenja: sledi postopnemu in predvidljivemu vzorcu, ki druge 

ljudi vključi v urejen odhod na drugi svet«. Ta definicija se nanaša na grško 

etimologijo dobre smrti, in sicer kalos thanatos, kar pomeni »umreti ple-

menito«, biti pripravljen na soočenje s smrtjo ali umreti na lep, idealen ali 

vzoren način, oziroma poskrbeti, da bo smrt čim bolj pozitivna in pomen-

ljiva za čim več ljudi (Howarth in Leaman, 2001, str. 209; Kellehear, 2007). 

Kalos thanatos je običajno v središču pozornosti sociološke in antropološke 

literature. Obstaja še en pomen dobre smrti, ki izhaja iz grške etimologije, 

in sicer eu thanatos, kar pomeni »umreti dobro«. Ta pomen je povezan z 

etičnimi, pravnimi in medicinskimi razpravami o zdravstveni kakovosti 

fizičnega konca življenja, in sicer o evtanaziji (Howarth in Leaman, 2001, 

pp. 209–210). 

Van der Geest (2004) je opazil enako pojmovanje dobre smrti med pre-

bivalci Kwahu-Tafo v južni Gani, pri katerih je dobra smrt tista, ki pride 

»naravno«, po dolgem in dobro preživetem življenju, ter se zgodi doma, 

kar je sinonim za mirnost, v krogu otrok in vnukov ter je sprejeta s strani 

sorodnikov (prav tam). Mirnost pomeni, da je umirajoča oseba pred smrtjo 

uredila vse svoje zadeve in se spravila z drugimi (prav tam). Pri dobri 

smrti mora umirajoča oseba upoštevati prevladujoče obveznosti družbene 

vzajemnosti, ekonomske menjave in moralna pričakovanja skupnosti, ki se 

izražajo v sorodstvenih in skupnostnih razmerjih (Kellehear, 2007, str. 89). 

Kadar oseba umre z neporavnanimi zadevami, se to običajno nanaša na ne-

dokončano delo, na to, da se ni udeležila pomembnih družinskih dogodkov, 

39



da ni vnaprej uredila vsega potrebnega v zvezi s pogrebom, poskrbela za 

dediščino ter oporoko in druge pravne zadeve (Kehl, 2006). 

Vinogradova (1999) je posebej raziskovala slovanska prepričanja o dobri 

smrti in opredelila štiri značilnosti, ki lahko smrt naredijo dobro. Prvič in 

najpomembneje, smrt mora biti osebi lastna, torej naravna, lahka in ne-

nasilna. Drugič, zgoditi se mora ob svojem času, v starosti, ko se potencial 

človekove vitalnosti izčrpa. Tretjič, zgoditi se mora doma in med sorodniki. 

Četrtič, pri pogrebu je treba upoštevati vse običaje, ki so uveljavljeni v 

skupnosti (Vinogradova, 1999, str. 46). Podobno je koncept dobre smrti 

opredelila Mary Bradbury (1999), ki je raziskovala sodobne predstave o 

dobri in slabi smrti v Veliki Britaniji. Opredelila je pet ključnih dejavnikov, 

ki prispevajo k dobri smrti: 1. zavedanje vseh vpletenih, da gre za umiranje, 

2. pripravljenost na smrt, 3. odsotnost bolečine ali njeno obvladovanje, 4. 

prisotnost bližnjih v trenutku smrti in 5. umiranje doma. Med dodatne 

dejavnike je uvrstila tudi odsotnost bolezni in trpljenja ter dostojanstveno 

umiranje. 

Koncept slabe smrti je običajno opredeljen ravno obratno kot koncept 

dobre smrti. Kellehear (2007, str. 88) opisuje slabo smrt kot tisto, ki nastopi 

brez zavesti o bližajoči se smrti ali kot smrt, ki nastopi brez opozorila ali 

možnosti vplivanja nanjo. Slabe smrti so običajno označene kot nenaravne, 

nezgodne, predčasne ali odvratne (Lock, 2002, str. 75). Pri mnogih smrtih 

ni slabo le to, da se zgodijo brez opozorila in s tem brez zavesti o bližajoči 

se smrti, ampak tudi to, da umirajoča oseba ne more nadzorovati procesa 

lastnega umiranja (Counts in Counts, 2004), da ne zmore opraviti nemo-

tenega prenosa materialne lastnine na dediče ali pa da pride do nespošto-

vanja obredov, ki vodijo na drugi svet (Kellehear, 2007). To pomeni, da 

slabe smrti ne omogočajo poravnave dolgov in obveznosti ter spodbujajo 

družbeni nered (Lock, 2002; Kellehear, 2007).

Kot je ugotovila Vinogradova (1999), so v slovanskih verovanjih slabe smrti 

tiste, ki osebam niso lastne, kar pomeni, da so nasilne, nenaravne, da se 

niso zgodile v primerni starosti (tj.  po izčrpanju človekovega vitalnega 

potenciala), da se niso zgodile doma in da pri pogrebu niso bili upoštevani 

ustrezni običaji. Kellehear (2007) je na medkulturni ravni opisal podobne 

značilnosti, ki prispevajo k podobam slabe smrti, in sicer: 1. umiranje v 

samoti, 2. prezgodnje umiranje in 3. umiranje zunaj doma, brez družine 

ali prijateljev. Druge slabe smrti so lahko povezane s sramoto, na primer, 

40



ko moškega ubije ženska, ko umrla oseba nima dedičev ali ni deležna 

ustreznega pogreba (Kellehear, 2007, str. 95).

Slabe smrti so nezaželene, saj zanje velja, da so nečiste (Vinogradova, 1999; 

Lock, 2002). Oseba, ki je umrla nečiste smrti, po nekaterih verovanjih ne 

more vstopiti v drugi svet in lahko škoduje živim ali celo postane živi mrtvec 

(npr. vampir ali demon; Vinogradova, 1999). Strah, da bodo osebe, ki jih je 

doletela slaba smrt, neupravičeno trpele in se vrnile, da bi preganjale žive, je 

prisoten še danes (Lock, 2002). Da bi izničili škodljive učinke slabe smrti, 

se izvajajo posebni obredi (Vinogradova, 1999), ki jih morajo upoštevati vsi 

člani skupnosti, da bi njihova obnovitvena moč delovala. Zanimivo je, da 

so lahko slabe smrti za družbo »koristne« ali zdravilne, če se umrla oseba 

ni obnašala ustrezno (če je na primer prekršila tabu, ni upoštevala božjih 

zapovedi ali je kako drugače ogrožala »normalno« delovanje družbenega 

življenja) ali  je pripadala zunanjim skupinam (Bradbury, 1999) – v pri-

merih torej, ko je zadoščeno nekakšni pravici. V hinduistični ali budistični 

religiji je to lahko del človekove karme, kar pomeni, da je oseba, ki jo je 

doletela slaba smrt, v prejšnjem življenju naredila nekaj slabega in se je v 

sedanjem življenju za to oddolžila s slabo smrtjo (Braun in Nichols, 1996). 

V človeški zgodovini je obstajala je še ena vrsta smrti, ki je bila verjetno 

družbeno konstruirana za spoprijemanje z »nesmiselnimi« smrtmi mla-

dih in zdravih ljudi, umrlih prezgodaj, ko so ti izpolnjevali svojo dolžnost 

za oblast ali višje dobro, na primer v vojnah, ali  so bili žrtvovani za pomi-

ritev bogov ali  za vladarje, ki so na drugem svetu potrebovali »družbo in 

spremstvo«. Te značilnosti bi smrt naredile za slabo, a ker je oseba umrla 

pri izpolnjevanju nečesa, kar družba dojema kot plemenito, pravično ali 

pogumno, te smrti ni bilo mogoče označiti na takšen način. Slabe smrti so 

bile vselej večinoma rezervirane za tiste, ki so storili nekaj slabega. Zato so 

smrti, pri katerih je oseba žrtvovala svoje življenje za nekaj, kar naj bi bilo 

višje dobro, veljale za junaške smrti (Becker, 1973; Seale, 1995).

Reprezentacije dobrih, slabih in junaških smrti delujejo kot močna družbe-

na norma. Ti koncepti dajejo ljudem predstave o tem, kateri načini razmi-

šljanja in govorjenja o smrti so »sprejemljivi« (Bradbury, 1999). Prispevajo 

lahko k temu, kako se bo kdo spoprijel z izgubo določene osebe, pri čemer 

slabe smrti povzročijo večjo stisko, zato žalujoči običajno potrebujejo 

več časa, da se z njo sprijaznijo (Counts in Counts, 2004). Vendar pa sta 

koncepta dobre in slabe smrti, kot smo že poudarili, zelo individualizirana 

41



in dinamična, kar pomeni, da je lahko to, kar je za nekoga dobra smrt, za 

nekoga drugega slaba. Bradbury (prav tam, str. 152), recimo, navaja primer, 

ko je ženska opisala moževo smrt kot dobro, čeprav je bila nezgodna in 

nenadna, zaradi česar bi običajno veljala za slabo, a se je osredotočila na 

dejstvo, da je njen mož umrl hitro, brez bolečin ali dolgotrajnega umiranja. 

Vselej so predstave o dobri ali slabi smrti pogojene z družbenim konteks-

tom živeče osebe, ki se skozi čas pomembno spreminja. 

Razvoj medicine in institucionalizacija smrti 

Umiranje in smrt sta bila stoletja zadevi, s katerima so se ljudje predvsem 

upravljali doma, v ožjem družinskem krogu in s pomočjo skupnosti. Obi-

čajno je bil prisoten kdo, ki je predstavljal »vez med tem in onim svetom« in 

nastopal kot posrednik v procesu umiranja, na primer šaman ali duhovnik, 

odvisno od kulture (Kellehear, 2007). Z razmahom sekularnega pogleda 

na svet in človeško življenje, ki se intenzivira na prelomu iz predmoderne 

v moderno dobo v obdobju razsvetljenstva (1740–1850), se je hegemonija 

glede vprašanj smrti počasi prenesla s področja spiritualizma in religije na 

področje racionalizma in znanosti. V tem obdobju so številni strokovnjaki 

(filozofi, inovatorji, izumitelji, znanstveniki, umetniki  itd.) začeli širiti 

drugačne načine razumevanja človeškega sveta. Opustili so magične in re-

ligiozne razlage ter prevzeli posvetni pogled na človeške zadeve. Opirali so 

se na racionalizem in empirizem, saj so verjeli, da bodo s takšnim načinom 

razmišljanja odkrili neizpodbitne resnice o svetu. 

Tako je bil v obdobju razsvetljenstva med drugim dosežen velik znanstveni 

napredek na področju človeške anatomije, zlasti na področju seciranja 

in preiskovanja telesa, kar je omajalo prepričanje, da je človeško telo ne-

doumljiva božja stvaritev (Jacobe, 2015). Z dostopom do človeških trupel 

za seciranje in vse boljšim poznavanjem človeške fiziologije so zdravniki 

vse bolj razumevali »mehanistično« delovanje telesa (prav tam), kar jim 

je omogočilo, da so z zdravljenjem bolnih in poškodovanih sistematično 

preprečevali ali odlagali smrt. V moderni dobi je starodavno pojmovanje 

naravne smrti kot dela vzorca življenja zamenjalo novo prizadevanje za 

obvladovanje procesa umiranja z medicinskimi sredstvi (Hockey, 1990, v 

Bradbury, 1999). V tem času, ko se pojavijo tudi »nove« smrtonosne bo-

lezni, kot sta koronarna srčna bolezen in rak (Kellehear, 2007), so se ljudje 

poskušali s smrtjo spopasti , namesto da bi se prepustili »naravnemu« 

redu stvari. Kot piše Jacobe (prav tam, str. 574), so že v 18. stoletju obstajale 

42



mnoge tehnike za oživljanje oz. za »povrnitev vitalnosti«, ki so med dru-

gim vključevale uporabo dišeče soli (od leta 1721), umetnega dihanja (od 

leta 1744), rektalnega vpihovanja tobačnega dima in uporabo elektrošokov. 

Uspešnih naj bi bilo do 2/3 poskusov oživljanja, o katerih so poročali. Za 

številna stanja, kot so apopleksija, trans, sinkopa, bolezenski napadi, krči 

in zastrupitev z opijem ali žganimi pijačami, je veljalo, da posnemajo smrt. 

Mesmerizem (hipnoza) so demonstrirali v 70. letih 18. stoletja, 50 let po-

zneje pa je bilo mogoče s splošno anestezijo doseči stanje, skoraj podobno 

smrti; veljalo je, da ta stanja predstavljajo »zaustavljeno življenje«. Zaradi 

tega konteksta so se spremenile tudi predstave o smrti kot o naravnem delu 

življenja, saj so smrt vedno bolj začeli dojemati kot medicinski poraz, tj. kot 

nezmožnost preprečitve smrti (Bradbury, 1999), upravljanje s smrtjo pa je 

prešlo v roke medicinske stroke (Blauner, 1966; Štrancar in Pahor, 2007).

Skupaj s tehnološkim in družbenim napredkom se je s procesom birokra-

tizacije (Weber, 1953) upravljanje smrti, ki je bilo prej družbena funkcija 

družine, gospodinjstva ali cerkve, počasi preselilo v specializirane institucije, 

neodvisne od sorodstvenih razmerij (Blauner, 1966). Z drugimi besedami, 

upravljanje smrti je iz okrožja zasebnih, družinskih in skupnostnih dogod-

kov, ki so se odvijali doma, počasi prešlo v okrožje medicinsko nadzorovanih 

procesov, ki so jih v sterilnem bolnišničnem okolju vodili strokovnjaki, 

pogosto neznanci, izvajali pa so se v kapitalističnem politično-ekonomskem 

okviru (Howarth in Leaman, 2001, str. 106). Blauner (1966) piše, da je bila 

organizacija bolnišnic in drugih zdravstvenih ustanov takšna, da sta bila 

umiranje in smrt čim bolj skrita pred obiskovalci in drugimi bolniki, saj so 

strokovnjaki menili, da bi bil pogled na smrt za obiskovalce preveč moteč, 

druge bolnike pa bi demoraliziral. Ljudje so se začeli zanašati na strokovnja-

ke, specializirane za zdravljenje živega ter »upravljanje« in »procesiranje« 

mrtvega telesa (Jacobsen, 2017a), kot so zdravniki, medicinske sestre, mrliški 

ogledniki, pogrebniki itd., ki so jim morali zaupati, ko so potrebovali njihove 

storitve. To je pomenilo, da so ljudje prostovoljno in v dobri veri nadzor nad 

procesom umiranja in smrti prepustili strokovnjakom, kljub družbenim in 

osebnim posledicam tega prenosa, na primer krepitvi tabuja smrti ali mož-

nosti izgube dostojanstva v procesu umiranja (Štrancar in Pahor, 2007). 

S tem ko sta bili zdravljenje bolezni in upravljanje procesa smrti ločeni od 

doma in družine, je bila povprečna oseba minimalno izpostavljena smrti, 

kar je močno vplivalo na to, kako so se ljudje soočali s smrtjo v vsakda-

njem življenju. Po določenih ocenah večina odraslih med osemnajstim 

43



in štiridesetim letom starosti v zadnjih petdesetih letih v zahodni Evropi 

in Severni Ameriki ni nikoli stala ob smrtni postelji ali bila navzoča v 

trenutku, ko je kdo umiral (Campbell 1999, str. 7, v Tercier 2013, str. 221). 

Hkrati je študija ameriškega ministrstva za pravosodje pokazala, da je 

povprečni Američan do osemnajstega leta videl več kot 40.000 izmišlje-

nih in resničnih smrti na zaslonu (prav tam). Ljudje imajo torej največ 

stika s smrtjo prek novic, filmov in televizijskih serij. Geoffrey Gorer 

(1955) je ta pojav poimenoval pornografija smrti. Trdil je, da so mediji 

obsedeni s smrtjo ravno zato, ker je smrt v sodobnem življenju postala 

nevidna in skrita. V skladu s starim reklom »Daleč od oči, daleč od srca« 

so ljudje, ko se jim ni bilo več treba neposredno ukvarjati z umiranjem 

in smrtjo, lahko počasi pozabili na to, kako je treba ravnati z bolnimi in 

umirajočimi ter kako se odzvati v primeru smrti. V realnem življenju je 

postala smrt obdana s tabuji, zanikanjem, skrivnostnostjo, zasebnostjo, 

molkom in družbeno distanco (Jacobsen, 2017a).

Vloga zdravstvenega osebja pri procesu smrti

V zahodnem svetu se danes od 60 do 80 % vseh smrti zgodi v institucijah, 

tj. v bolnišnicah ali skrbstvenih oz. negovalnih ustanovah (Sørbye et al., 

2015), zato so zdravstveni delavci med ključnimi akterji v procesu umi-

ranja in smrti. Postanejo namreč del procesa umiranja in smrti drugih 

oseb, s čimer jim lahko pomagajo na treh ravneh smrti – Imaginarni, 

Realni in Simbolni – tako, da odpravijo morebitno onesnaženje procesa 

smrti (za definicijo glej poglavje Proces smrti, str. 29–31), ki je posledica 

za marsikoga manj znanih (medicinskih in pravnih) vidikov umiranja in 

smrti, ter jim dajo občutek, da imajo nadzor nad nečim, na kar dejansko 

nimajo vpliva. Ker pa se zdravstveni delavci s smrtjo srečujejo vsak dan, 

lahko začnejo biološko smrt dojemati bolj mehanicistično in tehnično ter 

se osredotočajo na prepoznavanje začetka smrti na podlagi fizioloških zna-

kov, pri čemer lahko pozabljajo, da je smrt še vedno družbeni proces, pri 

katerem zdravstveni dogodek spremlja kompleksna množica prepričanj, 

čustev in aktivnosti drugih vključenih ljudi (Hertz, 2004). Vsakodnevno 

soočanje zdravstvenih delavcev s smrtjo pomeni, da je smrt postala do 

neke mere neosebna, prvič, kot del delovne rutine (Blauner, 1966) in, dru-

gič, kot obrambni mehanizem ali mehanizem spoprijemanja z vsakdanjo 

izpostavljenostjo smrti, zaradi česar se morajo od nje osebno distancirati, 

da bi lahko učinkovito delovali. Zgodovinsko gledano je gojenje tovrstne 

klinične distance zdravnikov od umirajočih predstavljalo pomembno pri-

lagoditev človeške psihe, da bi lahko nudili čimbolj objektivno medicinsko 

44



oskrbo (Richardson, 1988; Haddow, 2005). Kadar zdravstveni delavci 

pozabljajo na družbeni vidik umiranja, se lahko v interakciji z bolnikovo 

družino zdijo neobčutljivi in tako lahko sami postanejo vir onesnaženja 

v procesu smrti. Mary Bradbury (1999), ki je preučevala družbene repre-

zentacije smrti, je ugotovila, da lahko način, kako zdravstveni delavci med 

umiranjem obravnavajo umirajoče in njihove svojce, spremeni pogled na 

smrt ljubljene osebe po dogodku, oziroma to, ali bližnji to smrt dojemajo 

kot dobro ali slabo. Če drugi ljudje oz. svojci tistih, ki so deležni oskrbe, 

ravnanja, odločitve ali interakcijo izvajalcev oskrbe dojemajo kot nepri-

merne, malomarne, lene, nespoštljive itd., lahko ob smrti teh oseb njihovo 

smrt dojemajo kot slabo (npr. prepričani so, da zdravniki niso dovolj dobro 

skrbeli za pokojno osebo), kar okrepi stisko zaradi izgube bližnjega in s 

tem oteži sprejemanje smrti v procesu smrti. 

Pri raziskovanju koncepta dobre smrti v sodobnem času so različni avtorji 

naleteli na veliko različnih idej in razmišljanj o smrti, njihove ugotovitve 

pa je Karen A. Kehl (2006) v sistematičnem pregledu literature povzela s 

konceptualno analizo. Kehl je opredelila ključne značilnosti, zaradi katerih 

je smrt dobra, ki se pogosto pojavljajo v znanstveni literaturi, in med njimi 

je tudi zaupanje v izvajalce zdravstvene oskrbe. V tej kategoriji so različni 

avtorji navedli, da je za dobro smrt v današnjem času pomemben dostop do 

ustrezne oskrbe (Smith, 2000; Gazelle, 2001; Pierson et al., 2002; Jones in 

Willis, 2003, v Kehl, 2006, str. 281), da mora obstajati dobra komunikacija 

med izvajalci zdravstvene oskrbe ter bolnikom in njegovo družino (Mak 

in Clinton, 1999; Kristjanson et al., 2001; Tong et al., 2003, v Kehl, 2006, 

str. 281–282), da mora biti odnos z izvajalci zdravstvene oskrbe dober ali da 

morajo slednji dobro poznati bolnika in njegovo družino (Steinhauser et 

al., 2000; Kristjanson et al., 2001; Feinmann, 2002; Pierson et al., 2002, 

v Kehl, 2006, str. 282) in, nazadnje, da morajo biti izvajalci zdravstvene 

oskrbe odločni zagovorniki bolnikov in da ne smejo obsojati odločitev 

bolnikov in njihovih svojcev (Tong et al., 2003, v Kehl, 2006, str. 282). V 

osnovi bi morali zdravstveni delavci poskrbeti, da da se udejanjijo tudi dru-

ge pomembne značilnosti dobre smrti. Te so: imeti nadzor, kar pomeni, da 

se spoštujejo izbire, želje, prepričanja in vrednote umirajočega in svojcev; 

občutek udobja, kar pomeni, da se umirajoči osebi pomaga pri obvladova-

nju psihične stiske in morebitnih fizičnih bolečin ter s tem zmanjša njeno 

trpljenje; priznavanje vrednosti umirajoče osebe, kar pomeni, da lahko 

ta oseba umre dostojanstveno in do konca ohrani kakovost življenja, pri 

čemer je za nekatere pomembno, da ohranijo svojo osebnostno celovitost; 

45



da je prisotno priznavanje dejstva bližajoče se smrti, tj. zavest o bližajoči se 

smrti in njeno sprejemanje (Kehl, 2006). 

Ena ključnih značilnosti dobre smrti je ustreznost smrti, ki vključuje vpra-

šanje uporabe medicinske tehnologije v procesu umiranja. Ugotovitve v 

tej kategoriji so deljene, saj nekateri predlagajo, da naj bi bila dobra smrt 

naravna smrt, pri kateri se medicinska tehnologija ne uporablja, razen pri 

lajšanju trpljenja (Grogono, 2000; Leichtentritt in Rettig, 2000, v Kehl, 

2006, str.  282). Drugi so razpravljali o ustrezni uporabi tehnologije in 

izogibanju pretirane uporabe dialize ali drugih ukrepov za podaljševanje 

življenja (Emanuel in Emanuel, 1998; Smith, 2000; Cohen et al. 2001, v 

Kehl, 2006, str. 282). Bradbury (1999) ugotavlja, da je v primerih, ko je 

oseba še vedno priključena na aparate za ohranjanje življenja, čeprav je bila 

po medicinskih kriterijih razglašena za mrtvo, za večino svojcev trenutek 

smrti še vedno nastopi takrat, ko izklopijo aparate, saj se tedaj prsni koš 

umrlega preneha gibati in srce zastane, ljudje pa to podobo negibnega 

telesa enačijo s smrtjo (Bradbury, 1999, str. 57). 

Ena pomembnih značilnosti dobre smrti, ki je ne smemo spregledati, je 

minimalno breme za družino, vključno s finančnim bremenom (Kehl, 

2006). Ljudje, ki lahko sami plačajo paliativno oskrbo, so v času smrti 

bolj mirni. Obratno pa je lahko občutek svojcev, da si ne morejo privoščiti 

nečesa, kar bi olajšalo umiranje ljubljene osebe, uničujoč, kot da bi jim 

spodletelo, kar kaže na to, kako pomembno je, da ima država vzpostavljen 

sistem zdravstvenega varstva, ki krije vse finančne stroške umiranja in to 

breme v celoti odpravlja.

  

Zadnja, a prav tako pomembna značilnost, ki lahko pripomore k dobri smrti, 

je občutek zaključka oziroma slovesa, da smo opravili oziroma sklenili vse 

nedokončane zadeve, se pripravili na smrt in uredili svojo zapuščino, ki 

je lahko čustvena, fizična, finančna ali družbena, tako da nas imajo lahko 

drugi v lepem spominu (Kehl, 2006). Ali  te značilnosti ob smrti kake ose-

be dosegamo, je odvisno od ravni Simbolnega v procesu smrti, ki narekuje 

tudi dejanja ali obrede, ki morajo biti del procesa smrti, da bi lahko umrli 

vstopil v svet mrtvih. 

46



Sodobne predstave o smrti

S procesi racionalizacije in sekularizacije, ki so omogočili razvoj znanosti, so 

se začeli tudi procesi birokratizacije (Weber, 1953), medikalizacije (Foucault, 

1973; Conrad, 2007) in individualizacije (Beck in Beck-Gernsheim, 2002), 

itd. Vsak od teh procesov je povzročil pomembne družbene spremembe v 

življenju ljudi in delovanju družbe. Način, kako ljudje konstruirajo svoja 

življenja in kako si razlagajo svet okoli sebe, je postal zelo individualiziran, 

kar pomeni, da je odgovornost za »osmišljanje« sveta padla zlasti na posa-

meznico in posameznika (Kellehear, 2007, str. 136). Družbene spremembe 

so zrušile tradicije in velike narativne strukture, kot so religija, znanost in 

celo humanizem, ki so nekoč združevale ljudi na ravni Imaginarnega in jim 

nudile uteho, ko so se soočali z zavestjo o umrljivosti (Becker, 1973; Ariès, 

2004; Kellehear, 2007). Več avtorjev meni, da kultura služi kot zaščitna sila 

pred potencialno paralizirajočo realnostjo smrti (Bauman, 2006; Becker, 

1973). V družbi, v kateri je smrt dojeta kot nekaj, kar te oropa življenja, 

kar uničuje smisel, ruši odnose, nas prikrajša za ljubljene osebe, spodbija 

ustaljenost?, izničuje naše sanje in želje ter kljubovalno razveljavlja vse 

naše obupane poskuse, da bi ostali živi (Jacobsen, 2017a), je kultura tista, 

ki predstavlja ohranjanje in stalnost v kaosu smrti (Bauman, 1992a, str. 9). 

Ljudje črpajo iz svojih kulturnih virov, da bi presegli lastno umrljivost in 

življenje z zavestjo o umrljivosti naredili znosnejše (Bauman, 2006). To, 

da razumevanje neizogibnosti smrti ni posledica biološkega instinkta, ki bi 

ga utegnil imeti človek, ampak je proces konkretne družbene interakcije, 

so opazili etnologi, ki so preučevali kulturo različnih ljudstev (Vinogradova, 

1999). Z drugimi besedami, način, kako se neka kultura spopada s smrtjo, 

se odraža v stališčih posameznic in posameznikov do smrti in v njihovem 

vedenju v zvezi s smrtjo.

Zato je pomembno razumeti sodobne skupne kulturne predstave o smrti, 

saj so to podobe, na katere se ljudje opirajo, ko se s smrtjo soočajo indi-

vidualno. Raziskovalci pričakovano ugotavljajo, da podoba idealne smrti v 

sodobnih družbah vključuje umiranje v visoki starosti, v krogu družinskih 

članov, brez neizpolnjenih obveznosti in možnost, da se umirajoči od vseh 

poslovi (Bradbury, 1999, str.  144). Zanimivo pa je, da tudi pri umiranju 

v visoki starosti obstajajo bolj ali manj sprejemljive smrti, kar je odvisno 

od časa smrti. Ko ljudi v sodobnih družbah začnejo označevati kot stare, 

jih dojemajo kot neproduktivne člane družbe, ki so prekoračili svoj čas. 

47



Kellehear (2007) ugotavlja, da je čas smrti pri starejših ljudeh dojet kot 

dober, če se smrt zgodi po tem, ko je oseba izčrpala svoj potencial vitalnosti, 

kar ustreza normativni ideji dolgega življenja, oziroma tega, da oseba ne 

umre pred svojim časom, tj. da ne umre, še preden ji poidejo njene vitalne 

moči. Hkrati pa mora umreti še pred vsemi poskusi, da bi to preprečili, saj 

umirajoča oseba zaradi teh prizadevanj lahko ostane brez identitete, zdrav-

ja in dostojanstva (Kellehear, 2007). Če oseba vztraja pri življenju, medtem 

ko družbeno okolje že pričakuje, da bo kmalu umrla, lahko to (starejšo) 

osebo doleti socialna smrt pred njeno Realno biološko smrtjo. Socialna smrt 

je večplasten pojav, ki vključuje koncepte izgube socialne identitete, izgube 

socialne povezanosti in izgube, povezane z dezintegracijo telesa (Kralova, 

2015). Družbeni krog začne te osebe že obravnavati kot mrtve, čeprav so 

še žive. Izgubijo svojo individualno vrednost in so odrezane od skupnega 

Simbolnega družbenega sveta (Kralova, 2015). Ko naposled umrejo, njihova 

smrt ne povzroči skoraj nobene motnje v družbenem redu, saj so bili iz 

njega izključeni že prej (Blauner, 1966). 

Kako mislimo dobro in slabo smrt v slovenskem prostoru?

Ko sem med poglobljenimi intervjuji ljudi povprašala, kako si predsta-

vljajo svojo smrt, kako bi si želeli umreti in kaj jim predstavlja slabo 

smrt, sem prišla do podobnih zaključkov kot avtorji pred mano. Pri tem, 

ali je intervjuvana oseba smrt doživljala kot zaželeno in dobro ali kot 

nezaželeno in slabo, se je z za ključne izkazalo pet dimenzij, in sicer: 

1. zavest o prihajajoči smrti, 2. trpljenje pred smrtjo, 3. pravočasnost 

smrti, 4. stopnja nadzora pred smrtjo in 5. smrt na primernem kraju. 

Glede na odsotnost ali prisotnost teh dimenzij so intervjuvane osebe 

smrt vrednotile različno.

Odsotnost zavesti o bližajoči se smrti se je izkazala za najbolj zaželen način 

smrti, saj oseba tako umre v trenutku ali v spanju, torej brez zavedanja, 

da se jo čaka smrt. Tovrstno smrt je večina oseb, s katerimi sem opravila 

poglobljene pogovore, ovrednotila kot dobro. Borut (50 let, osebni intervju, 

2021, 27. avgust) je to s svojimi besedami izrazil takole: 

{Jaz bi najrajši, da bi šel zvečer spat, zjutraj pa se ne bi več zbudil. 

Podobno je odsotnost trpljenja ob smrti ovrednotila Ava (42 let, osebni 

intervju, 2021, 9 avgust): 

48



{Samo nočem se mučit, pač, lej, če grem, grem, ajde, čao, lepo 

je bilo, super. [Raziskovalka: Kaj pa dojemate kot mučenje?] Mmm, da trpim fizično, 

telesno, da me boli kej, aaam, ja, to.

Zavest o prihajajoči smrti so intervjuvane osebe, nasprotno, dojemale 

kot nezaželeno ali ovrednotile kot slabo, saj se oseba tako obremenjuje z 

lastnim umiranjem, oziroma, kot se je izrazila Mia (44 let, osebni intervju, 

2021, 2. september): 

{Čeprav mislim, da če nekdo se zaveda, da bo umrl, da tudi ni 

prijetno za njega, no. 

Podobno je menila tudi Izabela (31 let, osebni intervju, 2021, 24. avgust): 

{Ja, ne vem, pač nočem dobit raka in it čez ta proces in razmi-

šljanja in ukvarjanja z mojo družino in tem, da moram zdaj breme drugih hendlat s tem, 

da jaz odhajam, to bi mi bilo ful mučno.

Le ena oseba je izrazila, da bi se trenutka smrti rada zavedala, zato da bi 

doživela še to zadnjo življenjsko izkušnjo: 

{Mmmmm, s trenutkom, rad bi umrl z enim trenutkom, k bi 

me v unmu momentu ogromno naučil, odprl oči, dejmo tako rečt. (Vlado, 25 let, osebni 

intervju, 2021, 12. avgust)

Pomemben vidik dobre smrti je bila tudi stopnja nadzora nad svojim 

življenjem v obdobju pred smrtjo, intervjuvane osebe so si želele, da bi v 

omenjenem obdobju imele nadzor nad lastnim življenjem, pa tudi to, da 

tik pred smrtjo ne bi ostale z neurejenimi zadevami in da bi bile do konca 

življenja neodvisne od drugih. Odsotnost nadzora nad lastnim življenjem 

pred smrtjo je torej bila nezaželena, prav tako so bile kot slabe dojete smrti, 

ko si med umiranjem nemočen, pred smrtjo popolnoma odvisen od drugih 

in ko umiraš s krivdo ali obžalovanjem. To lahko razberemo iz Marijinih 

besed (54 let, osebni intervju, 2021, 1. september):  

{Ti si za časa življenja pripraviš stvari, kako se bodo odvijale, 

ane,  in to, kar mamo mi, katoličani, če moliš k svetemu Jožefu za srečno smrt, boš jo 

mel, ne, a veš, mi se toliko… dobro, jaz si že želim kdaj na hitro umret, pa da nisi komu 

49



v breme pa to, ne, ampak če molim v ta namen, a veš, mam v sebi vero, da se to bo tako 

zgodilo, in ko ti v nekaj verjameš, se velikokrat tako zgodi, ne… ali dobiš moč, da sprejmeš 

tisto, kar pride, ne, to se mi zdi tut zelo pomembno, ne. 

Pomemben kriterij za vrednotenje tega, ali je smrt dobra ali slaba, je bila 

pri intervjuvanih osebah tudi pravočasnost smrti. To so sicer največkrat 

povezovali s starostjo osebe, ki je umrla, torej, če bi bila oseba mlada, bi 

njeno smrt dojemali kot predčasno ali prezgodnjo. Vendar ni bil edini kri-

terij starost, pač pa tudi vloga, ki naj bi jo oseba imela v življenju, pa tudi 

to, ali je bila smrt z vidika kakovosti življenja takšne osebe pričakovana ali 

ne, tj., ali bi takšna oseba še lahko udejanjala polno potencialnost svojega 

življenja. To nam lepo pokaže razlaga Jaka (32 let, osebni intervju, 2021, 

31. julij):

{Hhu, kle pa kar sledim družbenemu pravilu, da mlajši kot 

človek, večja je katastrofa. Več ljudi, k je navezano na človeka, večja je katastrofa, ker konec 

dneva vrednost človeka, en del je inherenten del, drug del je pa družben, ne. Del moje vred-

nosti je, kok sem vreden, zato ker sem človek, del je pa, kok prinesem ostalim, in zato se mi 

zdi, da, ja, smrt 85-letnika manj katastrofalna kot smrt očeta pri 35, ki ima majhne otroke. 

Jebat ga. Razlika je. Razlika je v družbenem delu, ne v osebnostnem. In zato je pač, če 

rečemo, da, recimo, k so ljudje starejši, ko ljudje, da recimo zadnja faza, tam, ko že veš, da si 

proti koncu, se prav 85 itd., na drugi strani pričakovane življenjske dobe, da tisto je obdobje, 

namenjeno sprejemanju smrti, in da ko ta človek umre s tem, da, recimo, če umre star 85, 

recimo, ko je moja stara mama umrla, je to trajal neki časa, pa recimo zdaj, ko je dedek 

od moje partnerke umrl, je tudi trajal neki časa in smo vedeli in ni bilo konec sveta, ampak 

recimo, če bi pa, sem spoznal enkrat 92 let staro gospo, agilno, fotografirala, računalnik, 

internet, mislim, mwa, svaka ji čast, če ona umre čez noč, je to katastrofa, zaradi tega, ker 

ona pa še ona ni bla še ready za to, amm, in zato so mi v bistvu te hitre smrti, se mi zdijo 

poleg šoka za družino, se mi zdijo tut, zaradi tega, ker so šok za unga, ki se mu to zgodi, tut 

če je star 92 let, am, kar je sicer mal tako, ne, pač, jah, lej, če pa se ne sprijazniš s smrtjo pa 

živiš, ja, potem je katastrofa. 

Še en vidik dobre smrti je bil umiranje na primernem kraju, zaželeno je 

bilo, da bi umrli na kraju, na katerem bi se počutili dobro ali spokojno. Ta 

kraj je lahko dom takšne osebe, ali prostor, kjer bi se počutila kot doma, ali 

pa lep kraj v naravi, kot se to izraža v Eminih mislih (28 let, osebni intervju, 

2021, 3. avgust): 

{Pač, ja, najbrž je najlepše to, da umreš od starosti nekje doma 

50



pa, pač, nekje, kamor si rad bil ali karkoli, ker tudi dostikrat je tako, da pač ljudje, k 

so v bolnici ali karkoli, recimo, to z rakom, jih pač po navadi rajši dajo domov, ne, 

da pač umrejo nekje, kamor se počutijo varno, domače, sprejeto, ljubljeno, če je temu 

namenjeno.

Pri tem ko si smrt zamišljamo ali jo racionaliziramo, je pomembno, kaj 

dojemamo kot dobro ali slabo smrt, saj to lahko v veliki meri pripomore k 

sprejemanju smrti. Vendar se lahko vrednotenje dobre in slabe smrti razli-

kuje glede na to, ali nanjo gledamo z vidika umirajoče osebe ali bližnjih, ki 

bodo to osebo izgubile. Po mnenju intervjuvanih oseb so bližnji hitre smrti 

dojemajo bolj negativno kot smrti, ki so posledice dolgega umiranja, saj bi 

v zadnjem primeru lahko umirajoči osebi posvetili več časa in  se na njeno 

smrt lahko »pripravili«. Ko intervjuvane osebe razmišljajo o lastni smrti, 

pa lahko ugotovimo nasprotno, hitre smrti vrednotijo kot dobre, tiste, ki se 

vlečejo in trajajo, pa doživljajo kot slabe:  

{Jaz bi rada umrla tko, kot je moja prababica, se pravi, do 

zadnjega momenta je bla zavestna in pač mentalno v redu, am, tko, ampak pol je pa 

zelo hitro, pač, par dni, mislim, ne vem točno, kaj je bilo, v glavnem, pač, celo telo ji ni 

več funkcioniralo, ker je bla res toliko stara in je pač bila hitra smrt, ni trpela, am /…/ ne 

bi umrla tako, da me, ne vem, kakršnakoli nesreča ali pa najbolj so take, am, sej ne vem, 

ja, pač, vse nesreče al pa kej tako nepričakovanega, čeprav tut bolezen, ki se vleče, je, v 

bistvu bom vzela nazaj, nesreče, če umrem hitro, razen tega, da predčasno umrem, je pač 

sicer zelo škoda, ampak jaz ne bom žalovala za sabo, če tako gledam iz sebične strani, 

najhujše je, recimo, če bi dobila neko bolezen, recimo, kakšnega raka, ko moraš hodit 

na kemoterapijo, se ful, ful matraš in na koncu, da ti vseeno ne uspe, da pač vseeno, am, 

umreš, ja, se mi zdi kar huda, no (Olivija, 19 let, osebni intervju, 2021, 14. september)

 {Če je smrt lahko lepa, je to, da si v trenutku mrtev, hudo je za 

tiste, k ostanejo, lepo pa za tistega, ki se je rešil, ko je umrl, preprosto, to je moje mišljenje 

(Elizabeta, 82 let, osebni intervju, 2021, 25. avgust).

{Rada bi umrla tko, da nisem bolana pa nisem stara, čeprav, po 

drugi strani, kar je ful konfliktno s tem, da se hočem postarat, hočem se postarat, hočem 

dolgo in polno življenje, ampak hočem, če bi lahko izbrala svojo smrt, bi izbrala tako, da 

se sam enkrat zgodi. Da je sam tako, ne vem, me povozi vlak al neki. Pač, tako, sam da 

se zgodi. Da ni priprave pa da sem sama, da ni drugih ljudi. A je to čudno? Haha, ja, 

zdaj, če si predstavljam, zdaj to iz glave govorim, nisem razmišljala o tem, tako da, če 

bi si zdaj predstavljala, kako hočem, če bi zdaj mogla umret pa bi si predstavljala, kako 

51



bi hotela zdaj umret, bi hotela nekje sama, hitro umret (Izabela, 31 let, osebni intervju, 

2021, 24. avgust).

Edino stanje, ki so ga vsi, s katerimi sem opravila intervjuje, dojemali kot 

grozno in slabo in za katero bi smrt predstavljala odrešitev, bi bilo kogni-

tivno popuščanje oz. demenca. Večini oseb se zdi to stanje trpljenje za vse, 

tako za osebe, ki so obolele za demenco, kot tudi za njihove bližnje. Smrt bi 

jim v teh primerih predstavljala odrešitev. 

{Sej, tut če je neki trpljenja, ampak to, da maš, pa tut, ne vem, 

pri velikih boleznih, ne, k se vlečejo, ali pa to, da demenca,  ki ful prizadane, to je bila pa 

moja druga prababica, res prizadane svoje bližnje /…/ ne vem, tako, no, se mi zdi ena 

hujših načinov, da greš, ne, sploh na koncu, sploh ne moreš več jest, it na wc, nič in, am, 

ja, si v veliko breme, ne, tako pa dostojanstvo, mogoče mal, tako ne moreš it, a veš (Olivija, 

19 let, osebni intervju, 2021, 14. september).

{Ni lahko s tem, s človekom, ki ma demenco, ni lahko. Najhujše 

je, da ta bolezen človeka razčloveči, to je najhujše (Elizabeta, 82 let, osebni intervju, 

2021, 25. avgust).

Vidimo lahko, da ti razmisleki o dobri oziroma slabi smrti vsebujejo logiko 

ekonomskega racionalizma (Ule, 2009), pri kateri primerjamo koristi in 

stroške, da bi se odločili o najboljšem načinu umiranja (kot tudi o tem, ali 

je življenje vredno ohraniti ali prekiniti, več o tem v poglavju Odločanje o 

življenju in smrti v liminalnosti procesa smrti, str. 81–97). Na primer, hi-

pna smrt je intervjuvanim osebam veljala za optimalno smrt za umirajočo 

osebo; povezana je s kar najmanj osebnimi stroški in odpravlja možnost 

trpljenja pred smrtjo, čeprav se zdi, da je takšna smrt za tej osebi bližnje 

najbolj mučna. Dolgo in počasno umiranje (npr. demenca, terminalni rak) 

so zaznavali kot najbolj obremenjujoče za umirajočega in za pomembne, 

bližnje druge ter ga označili kot enega najslabših možnih scenarijev smrti. 

Vse intervjuvane osebe so se strinjale, da je najmanj obremenjujoča smrt v 

starosti, ko oseba ostane aktivna ali samostojna vse do konca, nato pa hitro 

umre, po možnosti v spanju, najtežja pa tista, ko si do konca popolnoma 

odvisen od drugih. To je posledica družbenega okolja sodobnih družb, ki 

poveličuje racionalnost, zdravje, krepost, mladost, avtonomnost, v njem pa 

ni prostora za stare, bolne in umirajoče. 

52



Medicinski vidiki 
smrti 





Tako kot vsi živi organizmi si tudi ljudje prizadevamo preživeti, kar v nas 

vzbuja željo, da bi se izognili smrti in da bi čim dlje živeli. Razvoj medicine 

je omogočil podaljšanje življenja. Medicinska znanost je začela smrt sis-

tematično in učinkovito izključevati iz življenja ljudi. Ti so lahko to videli 

na lastne oči, saj so na primer nekatera bolezenska stanja, ki so bila prej 

usodna, postala ozdravljiva. Zato so v primeru bolezni ali poškodbe svoja 

življenja pripravljeni prepustiti rokam zdravstvenih delavcev, saj pričakuje-

jo, da jih bodo ti z zdravljenjem rešili in jim s tem podaljšali življenje. To 

pomeni, da se je v 20. stoletju smrt začelo pojmovati v okviru bolezni in 

njenega obvladovanja, pri čemer je smrt posledica neuspešnega obvladova-

nja bolezni (Bradbury, 1999).

 
Biomedicinske konceptualizacije smrti

Področje medicinske znanosti se je razcvetelo in vzpostavilo lastne 

koncepte, povezane z življenjem in smrtjo, in sicer na podlagi dokazov, 

zbranih z dolgoletno prakso in raziskavami. Smrt, ki so jo prej razlagali 

s pomočjo mističnih ali verskih pripovedi, so začeli z razvojem medicine 

opredeljevati bolj tehnično, na podlagi jasnih in preverljivih fizioloških 

kriterijev (Jacobe, 2015). Med prvimi je bil opredeljen koncept srčne smrti, 

in sicer kot prenehanje delovanja kardiovaskularnega in pljučnega siste-

ma (kardiorespiratornega sistema), vendar je razvoj novih biomedicin-

skih tehnik ustreznost te opredelitve kmalu postavil pod vprašaj. Že sredi 

17. stoletja, ko je angleški zdravnik William Harvey prišel do prelomnega 

odkritja sistema krvnega obtoka, je postalo jasno, da je funkcija srca čr-

panje krvi za ohranjanje življenja organizma. Sredi 18. stoletja je bilo že 

55



znano, da je srčni zastoj v določenih okoliščinah mogoče premagati; pari-

ška akademija znanosti je na primer leta 1740 priporočala, da utopljenca 

oživljamo z umetnim dihanjem usta na usta (Abhilash in Namboodiri, 

2014). Sredi 19. stoletja so znanstveniki dokazali, da lahko z dovajanjem 

električnega toka vplivamo na bitje srca (prav tam). Konec 19. stoletja je 

britanski znanstvenik John Alexander MacWilliam odkril, da je srce, pre-

den dejansko zastane, v stanju ventrikularne fibrilacije, pri kateri srčni 

prekati migetajo, namesto da bi normalno črpali. Ugotovil je tudi, da je 

mogoče migetajoče srce z notranjo masažo vrniti v normalen ritem (prav 

tam). Razvoj tehnike kardiopulmonalnega obvoda v 50. letih 20. stoletja 

je omogočil umetno ustavitev in ponovni zagon srca in dihanja, zato so 

tradicionalno opredelitev srčne smrti dopolnili s tem, da gre pri njej za 

nepovratno stanje (Howard et al., 2012).

Na podlagi tovrstnih odkritij sta se v zdravstveni stroki po svetu razvili dve 

smeri razmišljanja: centralistična in decentralistična (Lock, 2002, str. 73). 

Centralisti trenutek smrti opredeljujejo kot nepovratno prenehanje delo-

vanja določenega organa. Ko določen organ preneha delovati, to enačijo s 

smrtjo osebe (Lock, 2002). Več stoletij so srce običajno razumeli kot organ, 

ki upravlja človeško življenje in vse njegove funkcije. Danes centralisti ži-

vljenjske funkcije pogosteje umeščajo v možgane kot pa v srce (Lock, 2002, 

str. 73). Centralisti smrt dojemajo kot biološki dogodek, kar pomeni, da jo 

povezujejo z natančnim krajem in časom njene pojavitve ter z ustreznim 

biološkim vzrokom. Za centraliste ni nobenih sporov ali nejasnosti glede 

tega, kaj je smrt; gre za dogodek, ki pretrga življenje (Howarth in Leamen, 

2001). Kot je pojasnila Karen Gervais (1986, str. 4, v Lock, 2002, str. 73), 

centralistično pojmovanje predpostavlja, da je en trenutek v biološkem 

procesu razpadanja organizma veliko pomembnejši od kot katerega  koli 

drugega. 

Vendar pa so se z nadaljnjimi raziskavami delovanja srca pojavila številna 

vprašanja v zvezi z diagnozo srčne odpovedi, recimo: »Koliko časa po tem, 

ko srce preneha biti, se krvni obtok ‚nepovratno‘ ustavi?« ali »Kako dolgo mora 

zdravnik čakati, da se prepriča, da ne bo prišlo ali, še pomembneje, da ne more 

priti do samodejne oživitve (ko bi srce samo od sebe spet začelo biti)?« (Jacobe, 

2015, str. 575). Možno rešitev vprašanja, kako rešiti konceptualne in prak-

tične težave pri ugotavljanju smrti, so mnogi videli v spremembi definicije 

smrti. Pojavil se je predlog, da bi uvedli izraz klinična smrt, s katerim so 

zdravniki označevali stanja, pri katerih obvelja eden od osnovnih kriterijev 

56



za določitev smrti, vendar to ne preprečuje poskusov oživljanja (Howarth in 

Leamen, 2001). Takšno stanje navadno nastopi, ko se ustavi delovanje srca, 

na primer zaradi srčnega infarkta, prizadevanja za ponovno vzpostavitev 

tega delovanja pa lahko privedejo do uspešnega oživljanja. Ta ideja začasne 

ali reverzibilne oz. povratne smrti se je zdela sama po sebi protislovna, 

saj je sprožila vprašanje, kako je lahko človek hkrati mrtev in ne mrtev. 

Večina zahodnih zdravstvenih strokovnjakov tega koncepta ni sprejela, saj 

so poudarjali, da je smrt po definiciji vedno dokončna in nepovratna, zato 

izraz klinična smrt ni bil nikoli pravno priznan (Pernick, 1999), v javnosti 

pa je povzročil tudi zmedo. Ljudje ta pojem še vedno napačno razumejo, saj 

ga enačijo z definicijo možganske smrti. Kljub temu pa je ta izraz odločilno 

vplival na to, da je neodzivnost na oživljanje postala ključen kriterij za dia-

gnosticiranje smrti (Pernick, 1999, str. 6), hkrati je pomembno spodbudil 

intenzivnejše poskuse ponovnega razmisleka o opredelitvi smrti (Howarth 

in Leamen, 2001). 

Kot odgovor na ta vprašanja se je v 18. in 19.  stoletju razvila filozofija, 

nasprotna centralistični – decentralistični pogled na smrt. Kot je razvidno 

iz samega poimenovanja, decentralisti smrti ne pripisujejo prenehanju 

delovanja določenega organa, temveč zagovarjajo stališče, da so vitalne 

življenjske funkcije razporejene po celotnem telesu (Lock, 2002). Osredo-

točajo se na dejstvo, da različni deli telesa prenehajo delovati ob različnem 

času (prav tam). Decentralisti smrt dojemajo kot biološki proces, tj. kot po-

sledico postopne zaustavitve vseh telesnih funkcij. Točnega časa, v katerem 

nastopi smrt osebe, ni mogoče omejiti na en sam trenutek. Za decentraliste 

je bolj uporabna širša biomedicinska opredelitev smrti kot prenehanja vseh 

bioloških funkcij, ki vzdržujejo živi organizem. 

Polemike glede diagnosticiranja smrti so se še okrepile z razvojem me-

dicinske tehnologije ohranjanja življenja. Inovacije, kot sta mehanska 

ventilacija in presaditev organov, so omajale gotovost glede določitve časa 

smrti in medicinskih kriterijev za njeno ugotavljanje (Rizzo in Yonder, 

1973; Pernick, 1999; Jacobe, 2015). 

Definiranje možganske smrti

Pomen tehnološkega medicinskega napredka 

Mehanska ventilacija je tehnologija za ohranjanje življenja bolnikov z aku-

tno dihalno odpovedjo (Slutsky, 2015), ki je lahko posledica hude poškodbe 

57



možganov. Zametki mehanskih ventilatorjev segajo v 18. stoletje, vendar so 

te naprave šele v 50. letih prejšnjega stoletja omogočile zdravstveno oskrbo 

z dolgotrajno ventilacijo (Kacmarek, 2011). Zahvaljujoč sistemu za ohra-

njanje življenja, ki lahko podaljša delovanje dihanja in drugih življenjsko 

pomembnih funkcij pri osebah, katerih telo tega ne zmore več samo, je 

bilo mogoče odložiti ali celo zdraviti številna zdravstvena stanja, ki so bila v 

preteklosti usodna, in se izogniti smrti (Lock, 2002). Ta nova realnost teh-

nologij za vzdrževanje življenja je privedla do pojavitve novih zdravstvenih 

stanj, ki so bila pred tem neznana, in stoletja staro razumevanje smrti kot 

prenehanja bitja srca in dihanja še bolj postavila pod vprašaj.

Eno takih zdravstvenih stanj je danes znano kot koma. Koma je prehodno 

zdravstveno stanje, pri katerem je delovanje možganov močno okrnjeno 

zaradi poškodbe, anoksije ali toksinov (npr.  diabetična ali jetrna koma) 

(Siminoff et al., 2004). Komatozni bolniki se ne odzivajo, njihove oči pa 

so v tem prehodnem stanju zaprte. Pacient v komi je v liminalnem stanju, 

saj je izid kome negotov. Če se delovanje možganov obnovi, se lahko oseba 

prebudi iz kome. Če se možganske funkcije ne obnovijo, lahko pri bolniku 

pride do trajnejših nevroloških stanj, kot je na primer trajno vegetativno 

stanje (prav tam). 

Trajno vegetativno stanje nastopi ob poškodbi možganske hemisfere, v kateri 

se nahaja večina človekovih sposobnosti zavedanja in kognicije, zato se to 

stanje imenuje tudi trajna nezavest (Bernat, 1992; Siminoff et al., 2004). 

Bolniki v trajnem vegetativnem stanju imajo nepoškodovano možgansko 

deblo in lahko dihajo brez mehanske pomoči. Tudi njihovo srce še vedno 

bije in potrebnih je več mesecev opazovanja, da bi ugotovili, ali so ti bolniki 

zavest izgubili trajno oziroma nepovratno, saj se občasno zgodi, da so nji-

hove oči odprte in se zdijo »budni«. Bolniki ob ustrezni zdravstveni oskrbi 

v trajnem vegetativnem stanju lahko ostanejo več desetletij (Siminoff et al., 

2004). Družine teh bolnikov lahko zahtevajo odtegnitev oskrbe za ohra-

njanje življenja, da bi bližnjo osebo lahko pokopali, tako da bo ta počivala 

v miru in bi  se lahko začel proces žalovanja. Nekateri pa takšno odločitev 

razumejo kot uboj bolnika in ji zato nasprotujejo (Singer, 2004). Takšna 

nasprotujoča si stališča so razumljiva, saj je trajno vegetativno stanje tipičen 

primer liminalnosti, ki zadeva telo osebe, ki se ne bo nikoli več zavedala, 

vendar zaradi oskrbe za ohranjanje življenja tudi ne bo umrla, kar pomeni, 

da ostaja v neopredeljenem stanju. Za žive je to neznano, vmesno stanje 

njihove ljubljene osebe lahko zelo stresno, celo mučno, in lahko povzroči 

58



veliko bolečino, ki je ni mogoče odpraviti, dokler ni potrjena Realna smrt. 

Inovacije, ki omogočajo ohranjanje življenja, v procesu smrti povzročajo 

onesnaženje, saj ljudje ne morejo odpraviti liminalnosti, dokler oseba 

ostaja v takšnem negotovosti polnem in nevarnem stanju. 

Ta nevrološka stanja so sprožila ključna konceptualna vprašanja o naravi 

življenja takrat, ko telo izgubi sleherno življenjsko aktivnost, in tudi prak-

tično klinično vprašanje, kdaj sme zdravnik prenehati oživljati bolnika oz. 

ohranjati njegovo življenje (Pernick, 1999). Pomemben premik pri iskanju 

odgovorov na ta vprašanja je v 50. letih prejšnjega stoletja naredila skupina 

francoskih nevrologov, ko je opazovala številne bolnike, ki so bili popol-

noma neodzivni in so kljub ventilaciji umrli. To stanje, imenovano tudi 

nepovratna koma ali stanje onkraj kome, so poimenovali z izrazom coma 

depassé (Jacobe, 2015). Ravno na podlagi tega stanja so se pojavile zamisli o 

ugotavljanju smrti po nevroloških kriterijih. Razlogov za takšno odločitev 

je bilo več, eden od njih je bil tudi ekonomski: dolgotrajno ohranjanje 

življenja bolnikov je bilo drago in potratno, saj so zasedali bolnišnične 

zmogljivosti, ki bi jih lahko bolje uporabili za zdravljenje drugih bolnikov 

(Singer, 2004). Drug razlog je bil psihološki, svojcem je bilo težko, ko so 

ljubljeno osebo videli v tako odvisnem, neodzivnem stanju, pri čemer niso 

mogli v celoti doživeti procesa žalovanja (prav tam), saj niso mogli preiti 

na raven Simbolne smrti. Ne nazadnje pa je bil eden od razlogov, in to ne 

zanemarljiv, razvoj transplantacijske medicine, ki se je vse bolj uveljavljala 

kot postopek reševanja življenja bolnikov z odpovedjo organov (prav tam). 

Vloga transplantacijske medicine 

Začetki sodobne presaditve organov segajo v 18. stoletje, ko je John Hunter, 

danes znan kot oče eksperimentalne kirurgije, izvedel številne poskuse 

presaditve, večinoma na živalih (Howard et al., 2012). Pozneje, na začetku 

20. stoletja, je Alexis Carrel, ki je danes znan kot utemeljitelj sodobne tran-

splantacijske in žilne kirurgije, opravil številne poskusne presaditve ledvic 

na mačkah. Dr. Harold Neuhof je leta 1923 napisal knjigo o presaditvi raz-

ličnih tkiv iz jagnjeta ali prašiča v človeka. Na začetku je večina presajenih 

tkiv in organov izvirala iz živali, kot so koze, jagnjeta, prašiči in celo opice. 

Prvo znano presaditev s človeka na človeka je leta 1936 opravil ruski kirurg 

dr. Jurij Voronoj (Howard et al., 2012). Voronoj je presadil ledvico osebe, ki 

je bila mrtva šest ur, da bi rešil življenje mladi ženski z akutno odpovedjo 

tega organa, do katere je prišlo zaradi zastrupitve z živim srebrom. Vendar 

59



se krvni skupini darovalca in prejemnice nista ujemali, zato ledvica ni 

začela delovati in je prejemnica je po dveh dneh umrla. Leta 1947 je dr. 

David Hume ledvico mrtvega darovalca poskusil presaditi v bolnico, ki so 

ji po porodu odpovedale ledvice (prav tam). Presajena ledvica je delovala, 

dokler si bolničine lastne ledvice niso opomogle. Med letoma 1951 in 1953 

je Hume s svojo ekipo kirurgov presadil devet ledvic darovalcev po srčni 

smrti. Presajeni organi pri prejemnikih niso dolgo delovali. Bolj uspešna 

je bila presaditev žive ledvice, leta 1954 jo je prvi izvedel dr. Joseph Murray, 

ki je presadil ledvico med bratoma enojajčnima dvojčkoma (prav tam). Leta 

1962 je opravil prvo uspešno presaditev ledvice umrlega darovalca. 

Kljub zgodnjim težavam in neuspelim presaditvam organov, ki so povzro-

čile smrt prejemnikov, so si kirurgi in zdravniki nadalje prizadevali na 

tem področju (Howard et al., 2012). Uspešnost presaditev se je povečala z 

razvojem imunosupresivnih zdravil, ki so zmanjšala tveganje za zavrnitev 

organa pri prejemniku. Zaradi uspešnosti presaditev ledvic so kirurge 

spodbujali k poskusom presaditve drugih organov. Prvo presaditev jeter 

je leta 1963 opravil Thomas Starzl. Istega leta je James Hardy opravil prvo 

presaditev pljuč. Leta 1966 je Richard Lillehei opravil prvo presaditev 

trebušne slinavke, leto pozneje, leta 1967, pa je Christiaan Barnard v Južni 

Afriki opravil znamenito prvo uspešno presaditev srca (prav tam).

Transplantacijski kirurgi so že zgodaj spoznali, da organi, pridobljeni od 

živih darovalcev, delujejo veliko bolje kot organi darovalcev, ki so bili po 

prenehanju bitja srca razglašeni za mrtve (Howard et al., 2012). Organi, 

pridobljeni od umrlih darovalcev, so bili problematični, saj jih je telo pre-

jemnika najpogosteje zavrnilo, kar je povzročilo njegovo smrt. Vzroki za 

to so bili zelo jasni: v procesu umiranja pride do poškodb organov zaradi 

hipotenzije oz. nizkega krvnega tlaka in anoksije oz. pomanjkanja kisika, 

kar povzroči ishemične poškodbe organov; ta proces se po smrti osebe še 

pospeši (prav tam). Organi izgubijo sposobnost delovanja in možnost za 

uspešno presaditev se bistveno zmanjša. Medtem ko je ledvice mogoče pri-

dobiti od živega darovalca, pa to seveda ni mogoče pri drugih organih, kot 

so srce, pljuča, celotna jetra, črevesje in trebušna slinavka. Umrli darovalci 

so bili tako ključnega pomena za to, da se je presaditev organov razvila v 

uspešno standardiziran način zdravljenja odpovedi organov. Da bi zago-

tovili najboljše možnosti za uspešno presaditev in dolgoročno preživetje 

presajenega organa pri prejemniku, bi bilo treba organe pridobiti takrat, 

ko bi srce darovalca še vedno delovalo. Vendar se je to, da bi imeli umrlega 

60



darovalca s še vedno delujočim srcem, zaradi pravila umrlega darovalca 

zdelo nemogoče.

Da bi se izognili morebitni zlorabi neodzivnih bolnikov, ki so deležni 

oskrbe za ohranjanje življenja, je bilo oblikovano pravilo umrlega darovalca, 

pomembna neformalna norma, ki še danes ureja prakso darovanja organov 

po smrti (Nair-Collins et al., 2014). Pravilo umrlega darovalca določa, da, 

prvič, pacient lahko postane darovalec organov šele, ko je njegova ali njena 

smrt uradno potrjena, in, drugič, da odvzem organov nikakor ne sme 

povzročiti smrti darovalca. To pomeni, da osebi ni mogoče odvzeti organov, 

dokler ni razglašena za mrtvo v skladu z uveljavljenimi medicinskimi 

kriteriji. Namen pravila umrlega darovalca je bil okrepiti zaupanje javnosti 

v sistem presaditve organov, saj naj bi potencialnim darovalcem in njiho-

vim bližnjim zagotovil, da organi ne bodo odvzeti pred dejansko smrtjo 

osebe. To lahko ublaži morebitni strah pred prezgodnjo smrtjo, ki utegne 

biti ovira za darovanje organov po smrti. To pravilo poleg tega opredeljuje 

odgovornost zdravnikov in kirurgov, ki morajo zagotoviti, da odstranitev 

organa ni povzročila pacientove smrti. In kar je morda najpomembnejše, to 

pravilo utrjuje temeljno medicinsko načelo – ne škoduj bolniku (Dutchen, 

brez datuma). 

Opredelitev možganske smrti

Da bi si sploh lahko zamislili smrt na podlagi nevroloških kriterijev ali smrt 

možganov, se je moralo zgoditi nekaj, kar je presegalo napredek medicine: 

priti je moralo do velikega zasuka paradigme. Idejo, da je človekova oseb-

nost vpeta v dušo, ki prebiva v telesu do njegovega fizičnega propada, je 

moral spodbiti alternativni pogled, po katerem zavest in s tem osebnost 

prebivata v človeškem umu oziroma možganih.

Podlago za takšen paradigmatski zasuk je postavil že Descartes v svojem 

temeljnem delu Meditacije (2004/1641) v 17. stoletju. Descartes je izpod-

bijal starodavno paradigmo, po kateri sta telo in duša ločeni entiteti, pri 

čemer je telo materialni, smrtni del, duša pa duhovni, nesmrtni del (Hudej, 

2013). Čeprav je ohranil pojma nematerialne, večne duše in materialnega 

telesa kot ontološko različnih pojavov, je trdil, da sta povezana in v vzročni 

interakciji. V svojih filozofskih prizadevanjih je iskal to povezavo in nazad-

nje predlagal, da je most med dušo in telesom majhna žleza v možganih, 

tj. epifiza. Descartes je bil prvi, ki je to, kar naj bi določalo osebnost, umestil 

v možgane. 

61



Nato je s procesoma racionalizacije in sekularizacije iz znanstvenih preu-

čevanj vzniknila popolnoma nova alternativna paradigma, ki je dokončno 

ovrgla idejo o telesu in duši kot ločenih entitetah (Hudej, 2013). Različni 

znanstveniki, med njimi biologi, genetiki, nevrologi in strokovnjaki, ki so 

preučevali celice in človeški genom, so našli dokaze, ki so nasprotovali več 

stoletij stari paradigmi. Znanstvena dognanja so vztrajno kazala, da je člo-

vek »kompleksen organizem, sestavljen iz stalnih interakcij med celicami, živci, 

možgani in drugimi deli organizma« (prav tam, str. 626). Ko so znanstveniki 

začeli preučevati človeške možgane, so odkrili, da je nevronska mreža tista, 

ki omogoča človeško zaznavanje, čustva, občutke, misli, zavedanje in zau-

panje. Ta mreža ima izrazito specializirano modularno obliko, ki zagotavlja 

vzporedno delovanje več delov možganov (prav tam). Znanstveniki so se 

strinjali, da je ta nevronska mreža tista, ki iz nas naredi človeka, osebo, 

ne pa neka neoprijemljiva, večna in nesmrtna entiteta, ki prebiva v našem 

telesu. Ta zasuk paradigme je zavest opredelil kot nekaj, kar ima sedež v 

možganih, in možgane postavil kot ključne za vodenje človekovega življe-

nja, za kar je prej veljalo srce. To je utrlo pot novi legalni opredelitvi smrti, 

ki temelji na delovanju možganov, tj. na možganski smrti. S tehnološkim 

napredkom na področju spremljanja električne aktivnosti možganov je 

možganska smrt postala verodostojen koncept, ki je nato sprožil razpravo 

o redefiniciji smrti.

Različni nevrologi so se zavzemali, da bi smrt razglasili na podlagi nevro-

loških kriterijev, tako da bi bili bolniki v nepovratni komi razglašeni za 

mrtve, še preden bi prišlo do prenehanja bitja srca, ki poškoduje organe, 

in da pri prizadevanjih za uveljavitev presaditve organov kot medicinske-

ga zdravljenja za reševanje življenja ne bi bilo kršeno pravilo, da mora 

biti darovalec mrtev. Teh pozivov se sprva ni jemalo resno ali pa so jih 

zaradi etičnih in pravnih pomislekov ter možne negativne publicitete 

celo odločno zavračali (Singer, 2004). Resnejši premiki v smeri nove 

definicije smrti so se začeli leta 1966 z Guyem Alexandrom, ta je opravil 

presaditve organov darovalcev, katerih stanje bi po današnjih kriterijih 

ustrezalo definiciji možganske smrti, in v tej zvezi predlagal klinični 

kriterij možganske smrti (Howard  et al., 2012). Alexandrov predlog so 

medicinski strokovnjaki povsod po svetu zavrnili, dokler ni bila leta 1967 

izvedena prva presaditev srca, ki je medicinsko stroko prisilila, da je po-

novno pretehtala medicinsko opredelitev smrti in razmislila o njeni rede-

finiciji na podlagi nevroloških kriterijev (Howard et al., 2012). Leta 1968 

so na harvardski medicinski fakulteti ustanovili t. i. Ad Hoc Committee, 

62



katerega edina naloga je bila opredeliti novo vrsto smrti – možgansko 

smrt. Člani tega odbora, med katerimi so bili številni zdravniki, pravnik, 

zgodovinar in teolog, so morali opredeliti nespremenljivo stanje, v kate-

rem možgani ne delujejo več, medtem ko drugi organi še vedno delujejo 

(Singer, 2004).  

Odboru je predsedoval anesteziolog Henry K. Beecher, čigar prizadevanja, 

da bi za diagnosticiranje smrti določili kriterij delovanja možganov, so 

izhajala prej iz reševanja praktičnih problemov, povezanih z novimi tehno-

logijami, zlasti s presaditvijo organov in respiratorji, kot pa iz odpravljanja 

konceptualnih nejasnosti glede pomena smrti (Pernick, 1999). Čeprav je 

nihal med tem, ali naj bi se s tem, da bi zavest predstavljala konceptualni 

temelj kriterijev za diagnosticiranje možganske smrti, strinjal ali ne, saj sta 

po njegovem zavest in fiziološka integracija predstavljala dva različna po-

mena življenja in smrti, se je nazadnje pri teoretični utemeljitvi diagnostič-

nega kriterija možganske smrti odločil za pragmatično uporabnost (prav 

tam). Pri tem je bil v ospredju predvsem problem, kdaj prekiniti nekoristno 

zdravljenje, s čimer bi standardizirali odločitve, ki so jih zdravniki osebno 

že morali sprejemati (prav tam). Več opazovalcev je namreč ugotovilo, da 

so harvardska merila preprosto formalizirala ad hoc postopke, ki so jih 

številni zdravniki že uporabljali, ko so se vsak zase odločali o prekinitvi 

zdravljenja. V medicinskem članku iz leta 1977 je bilo na primer zapisano, 

da so v petdesetih letih prejšnjega stoletja strokovnjaki za oživljanje s 

testi možganskih funkcij izbirali bolnike, ki jih ne bodo poskušali oživljati 

(Pernick, 1999, str. 10). Tako sona koncu sprejeli naslednjo opredelitev 

možganske smrti, po kateri se še vedno ravnajo po vsem svetu: dokončno 

in nepovratno prenehanje delovanja možganov, vključno z možganskim 

deblom. Po Beecherjevem mnenju ta opredelitev ni bila bistveno drugačna 

od konvencionalne opredelitve srčne smrti, saj so po njegovem mnenju 

kriteriji delovanja srca in pljuč vedno služili kot kazalnik bližajoče se smrti 

možganov (prav tam). 

Beecher je poleg tega v javnosti zavzeto promoviral darovanje organov po 

smrti in se pri tem skliceval na kriterij možganske smrti, s katerim je branil 

celotno medicinsko stroko pred splošnimi predstavami, da so transplanta-

cijski kirurgi morilci, ki kradejo organe (Pernick, 1999, str. 9). Vendar so 

zakonodajo v zvezi z možgansko smrtjo, kot jo je predlagal omenjeni odbor, 

pričeli hitreje in intenzivneje sprejemati  šele, ko so v začetku leta  1970 

koncept možganske smrti začeli predstavljati kot način, s katerim bolnike 

63



zaščitimo pred nekoristnimi in brezčutnimi medicinskimi posegi ter jim 

omogočimo dostojanstveno smrt (Pernick, 1999). 

Leta  1970 je Kansas postal prva ameriška zvezna država, ki je sprejela 

zakon o možganski smrti, Finska pa je bila leta 1972 prva država, ki je kon-

cept možganske smrti uzakonila na nacionalni ravni. V ZDA je leta 1975 

Ameriška odvetniška zbornica (American Bar Association) možgansko 

smrt potrdila kot pravni in medicinski termin. Nato so  ta koncept leta 1978 

zapisali v zveznem zakonu, naslovljenem kot Uniform Death Act. Koncept 

možganske smrti so po svetu postopoma sprejeli kot opredelitev pravne 

in medicinske smrti, vzpostavili so tudi nacionalne smernice za njeno 

diagnosticiranje. 

V Sloveniji je prvi nacionalni zakon o presaditvi organov v primeru mož-

ganske smrti začel veljati leta 1985 (ko je bila Slovenija še del Jugoslavije) 

po zaslugi prizadevanj prof. Ludvika Ravnika skupaj z nefrologom prof. 

Jožetom Drinovcem,  prim. Jasno Vončino in anesteziologinjo prof. Matejo 

Bohinjec (Avsec, 2019, str.  123), leta  1986 pa so sprejeli še Pravilnik o 

ugotavljanju možganske smrti. Ta pravna instrumenta sta omogočila daro-

vanje organov po smrti v Sloveniji (Lušicky in Avsec, 2019). Istega leta so 

v Ljubljani opravili prvo presaditev ledvice možgansko mrtvega darovalca 

(Avsec, 2019, str. 123). Z zakonsko implementacijo opredelitve možganske 

smrti se je povečalo število umrlih darovalcev, izboljšala kakovost pridoblje-

nih organov,  posledično pa povečala tudi stopnja preživetja prejemnikov in 

izboljšala kakovost njihovega življenja.

Opredelitev možganske smrti ni povzročila preobrata le v transplantacijski 

medicini, temveč tudi v razmišljanju o tem, kaj smrt in življenje sta, kdaj 

se življenje konča in kdaj imamo pravico prekiniti zdravljenje, da bi se 

življenje, ki ni več resnično živo, končalo (Singer, 2004). Kot je ugotovil 

Singer, je do redefinicije smrti presenetljivo prišlo skoraj brez naspro-

tovanja različnih javnosti, čeprav je bila prelomne narave. To  velja celo 

za Katoliško cerkev, katere nasprotovanje bi bilo pričakovano, saj je nova 

opredelitev smrti postavila pod vprašaj njeno osrednjo, večstoletno dogmo 

(prav tam). Zgodilo se je ravno nasprotno; koncept možganske smrti je 

podprla tudi Katoliška cerkev (prav tam). Papež Pij XII. je v nagovoru na 

mednarodnem kongresu anesteziologov leta 1957 dejal, da je zdravnikova 

naloga, da diagnosticira bolnikovo smrt, vendar le, če ni dvoma, da je prišlo 

do ločitve duše od telesa. Da opredelitev možganske smrti ni naletela na 

64



nasprotovanje in proteste Katoliške cerkve in skupin aktivistov, ki se zavze-

majo za svetost življenja, je mogoče povezati z dejstvom, da bi opredelitev 

možganske smrti kot nevrološke smrti lahko naredila konec razpravam na 

temo evtanazije, ki so se sprožale vse od uvedbe mehanskih ventilatorjev za 

umetno ohranjanje življenja (prav tam). 

Čeprav so bile smernice za diagnozo možganske smrti določene, odločitev, 

kdaj naj zdravstveno osebje pacienta začne obravnavati kot potencialnega 

darovalca, in ne več kot bolnika, ter sproži postopke za diagnosticiranje 

možganske smrti, še zdaleč ni najlažja. Zdravstvena oskrba v teh dveh 

primerih se namreč lahko razlikuje. Zdravljenje, ki skuša rešiti življenje, 

lahko vključuje tudi določene medicinske posege, ki so za organe škodljivi, 

kar pomeni, da ni nujno, da bodo pozneje primerni za darovanje. Zato mo-

rajo zdravniki, ko posumijo, da je pacient morda možgansko mrtev, oceniti, 

ali naj zdravljenje, ki bi ga sicer uporabili, da bi mu rešili življenje, opustijo, 

da bi tako ohranili organe za morebitno darovanje. Takšne odločitve so zelo 

težke, zlasti zato, ker so zdravniki in zdravstveno osebje vedno usmerjeni k 

temu, da si do zadnjega prizadevajo rešiti življenje.

Singer (2004) opozarja na arbitrarnost kriterija možganske smrti in navaja, 

da se tudi po izpolnitvi formalnega kriterija delovanje hipofize (ki izloča 

hormone v krvni obtok) v možganih pogosto nadaljuje še nekaj časa po ugo-

tovljeni smrti. Singer (prav tam) zato zavzame zelo radikalno stališče in trdi, 

da so možgansko mrtve osebe v trenutku, ko diagnosticirajo njihovo  smrt, 

še vedno žive, vendar  v zahodni družbi, namesto da bi se soočili s kruto 

resnico, da vsa življenja v njej niso enakovredna, zlasti tista v propadlem in 

brezupnem stanju, raje uporabljamo umetne, prirejene ali lažne opredelitve 

smrti, da bi lahko njihove organe uporabili za presaditev. Družba to spreje-

ma pod pretvezo, da rešuje življenja, hkrati pa si zatiska oči pred dejstvom, 

da vsi njeni člani niso obravnavani enako in da so nekatera življenja vredna 

več od drugih. Čeprav se zdi, da si zahodne družbe z demokratičnimi 

strukturami in institucijami prizadevajo za večjo enakost življenj ljudi in 

za njihovo enakovrednost, je to v resnici v navzkrižju z družbeno-kulturni-

mi vrednotami, ki jih te družbe poudarjajo v družbenem življenju, kot so 

produktivnost, mladost, uspeh, bogastvo, zdravje  itd. Te vrednote krepijo 

idejo, da vsa življenja niso enakovredna, in vsi, ki jih ne morejo udejanjiti 

ali pa odstopajo od te norme, so potisnjeni na stran, vključno z umrlimi. 

Vseeno pa je to tudi kontekst, v katerem je postopek presajanja organov 

lahko napredoval in pripeljal do učinkovitejšega zdravljenja.

65



Težave pri prepoznavanju začetka umiranja

V sodobnih družbah, v katerih napredek medicine zdravnikom omogoča 

zdravljenje številnih življenjsko nevarnih stanj, kar učinkovito podaljšuje 

življenje ljudi, dejstvo, da se ne da storiti ničesar več in da osebo označimo 

kot umirajočo, pa se šteje za poraz, je prepoznavanje začetka umiranja vse 

težje (Bradbury, 1999; Kellehear, 2007). V številnih primerih imajo ljudje, 

ki so vpleteni v proces umiranja, lahko nasprotujoča si stališča, kar utegne 

ovirati proces umiranja in smrti, zlasti če vsi nimajo enakih predstav o tem, 

kako naj oseba umre, ali če se ne morejo strinjati, da je prišlo do Realne 

smrti. Kako vsi vpleteni obravnavajo proces umiranja, je v veliki meri odvis-

no od klinične realnosti, ki jo oblikujejo odnosi med zdravstvenimi delavci, 

bolniki in njihovimi družinami, kot jih določa kulturni kontekst (Kleinman 

et al., 2006). Kleinman in drugi (2006, str. 144-145) pojasnjujejo, da so 

»interakcije med bolnikom in zdravnikom transakcije med razlagalnimi 

modeli, transakcije, ki pogosto vključujejo velika razhajanja v kognitivnih 

vsebinah in terapevtskih vrednotah, pričakovanjih in ciljih. Ta razhajanja 

med pogledi bolnika in zdravnika močno vplivajo na potek klinične obrav-

nave in vodijo v neustrezno ali slabo oskrbo«. 

Določanje začetne točke umiranja je torej težavno in kulturno pogojeno 

(Bradbury, 1999). Inovacije v medicinski znanosti lahko to še dodatno 

otežijo, saj napredek medicine zdravnikom omogoča, da zdravijo stanja, 

ki bi bila v preteklosti zagotovo usodna. Ves čas obstaja možnost, da bodo 

medicinski strokovnjaki nekega dne našli način, kako pozdraviti sicer ne-

ozdravljivo bolezen, in tako omogočili preživetje tistim, ki so za njo zboleli, 

ali jim podaljšali življenje. Ko danes ljudem diagnosticirajo terminalno 

bolezen, na primer raka, obstaja več možnih scenarijev izida. Če je rak 

odkrit zgodaj, ga je mogoče zdraviti, kar pomeni, da je bolnik spet »zdrav« 

in živi s kronično boleznijo; lahko gre za neozdravljivo vrsto raka, vendar pa 

obolela oseba z njo živi še več let in se s simptomi spopada do smrti; lahko 

pa je rak zelo invaziven in zelo hitro povzroči smrt. Prepoznavanje razlike 

med tem, ali je oseba bolna, a okreva, in tem, ali je bolna in ne okreva, je 

še posebej zahtevno pri ljudeh, ki živijo s kronično ali terminalno boleznijo 

(prav tam). 

Podobno velja za starost, ki sama po sebi ni vzrok smrti, vendar sčasoma 

privede do nje, saj začne telo v starosti počasi propadati. V tem, zadnjem ži-

vljenjskem obdobju, ki je del naravnega procesa staranja, bližajoče se smrti 

66



ni lahko določiti in nas utegne presenetiti (Kellehear, 2007). Ko je oseba v 

naši družbi označena kot stara, je to skoraj smrtna obsodba, saj je to trenu-

tek, ko začne širša družba pričakovati, da bo ta oseba kmalu umrla. Dlje kot 

stari ljudje živijo, večja je možnost, da jih bodo drugi dojemali kot ljudi, ki 

so prekoračili svoj čas. Zelo problematično je, če takšno stališče sprejmejo 

zdravstveni delavci in nato starost enačijo z brezupno zdravstveno patologi-

jo (Kellehear, 2007). To lahko vpliva na obseg in kakovost oskrbe starejših 

(Wyman et al., 2018, str. 199), lahko privede tudi do situacij, ko se starejšim 

odreče zdravljenje, s katerim bi jim lahko rešili življenje, saj tako ali tako ne 

bi smeli več živeti, kar lahko bistveno vpliva na kakovost njihovega življenja 

in celo povzroči njihovo prezgodnjo smrt. Zdravniki ne bi smeli podlegati 

starizmu (Butler, 1969; Ray in Calasanti, 2011), saj imajo starejši ljudje, 

tako kot vsi drugi, pravico do enake obravnave do konca svojega življenja, 

ne glede na to, kolikšna je njihova starost. Drugače povedano, bistveno je, 

da ljudje, zlasti zdravstveni delavci, ne domnevajo, da starejši ljudje umirajo 

zgolj zaradi svoje starosti, saj lahko ob primerni in pravočasni zdravstveni 

oskrbi živijo še mnogo let. Nasprotno, kot umirajoče jih lahko označimo 

šele takrat, ko je jasno, da prizadevanja zdravnikov niso več koristna, ali 

ko se pojavijo jasni fiziološki znaki skorajšnje smrti, tako kot se lahko pri 

mlajših pacientih. 

Točka, ko staro ali bolno osebo označimo kot »umirajočo«, je zelo pomemb-

na, saj na tej točki zdravljenje, s katerim rešujemo življenje, nadomesti 

paliativna oskrba ob koncu življenja, kar pomeni, da medicinske posege, 

ki podaljšujejo življenje, nadomesti prizadevanje za lajšanje umiranja. 

Vendar ni nujno, da se vsi strinjajo z oceno njenega stanja in nadaljnjim 

zdravljenjem. Glaser in Strauss (1968) sta v procesu umiranja opazila 

subtilno interakcijo med zdravstvenim ali negovalnim osebjem, bolniki in 

svojci, pri čemer si je vsakdo ustvaril drugačno pričakovanje glede poteka 

in trajanja procesa umiranja. Zaznala sta tudi željo, da bi bližajočo se smrt 

prikrili, zaradi katere umirajočim zamolči njihovo terminalno stanje (Gla-

ser in Strauss, 1965). Ta pojav sta poimenovala zaprt kontekst zavedanja. 

Zdravstveni delavci in bližnji umirajočih (to velja za tiste, ki so se zavedali, 

da gre za stanje umiranja) so se izogibali neprijetnim pogovorom o smrti, 

kar je lahko vodilo do zmanjšanja psihosocialne podpore umirajočim 

(Glaser in Strauss, 1965; Kellehear, 2007) in povzročilo številne negativne 

posledice za bolnike, kot so tesnoba, večja negotovost, osamljenost, izo-

liranost, celo občutek izdaje zaradi omejevanja informacij in obveščanja 

o njihovem stanju (Howarth in Leaman, 2001, str.  163).  Poleg zaprtega 

67



konteksta zavedanja so zaznali še t. i., domnevni, zaradi medsebojnega 

pretvarjanja zanikani in odprti kontekst zavedanja, ki se razlikujejo po 

načinu, kako se različne osebe (to so bolnik, zdravnik, medicinske sestre, 

družina) medsebojno vključujejo v proces umiranja in v realnost bližajoče 

se smrti (Glaser in Strauss, 1965). 

Kvalitativna študija (Pahor in Štrancar, 2009), z umirajočimi in njihovimi 

svojci na temo doživljanja procesa umiranja opravljena v Sloveniji (vzorec 

je bil sestavljen iz 18 bolnikov z rakom v terminalni fazi in 12 družinskih 

članov), je pokazala, da to velja tudi v slovenskem prostoru. Pokazala je 

(prav tam), da so umirajoči čutili tesnobo in negotovost glede svojega stanja 

in da so poskušali ne razmišljati o bližajoči se smrti, pri čemer so nekateri 

od zdravstvenih delavcev želeli več informacij o svojem stanju in o načrtu 

zdravljenja, drugi pa so zdravnikom povsem zaupali svoje življenje in jih 

niso želeli obremenjevati z dodatnimi vprašanji. Za umirajoče je družina 

večinoma predstavljala vir podpore, medtem ko so se v svojem socialnem 

okolju (npr. sorodniki, prijatelji, sodelavci) počutili stigmatizirane. Študija 

(prav tam) je tudi ugotovila, da družinski člani neozdravljivo bolnemu paci-

entu pogosto zamolčijo informacije o prognozi v upanju, da je ta napačna 

ali da se bo našla rešitev, ki bo preprečila neželeni izid. 

Čeprav si bolniki morda ne želijo, da bi jih nenehno opominjali, da umirajo, 

je pomembno, da je kontekst zavedanja odprt, tako da lahko sami nadzoruje-

jo, kako bodo s tem zavedanjem ravnali v komunikaciji z drugimi (prav tam). 

Medtem ko je imel v preteklosti zdravnik paternalistično držo pri vodenju 

bolnikove oskrbe, so danes bolnik (in njegova družina) enakovredno vključe-

ni v proces odločanja o  oskrbi (Bofulin et al., 2016). Zato je komunikacija v 

teh odnosih ključnega pomena, saj omogoča razrešitev morebitnih neskladij, 

kar vodi k zagotavljanju najustreznejše oskrbe zadevnega pacienta in njego-

vih družinskih članov (Ule, 2003; Kleinman et al., 2006).

Raziskovalci ugotavljajo, da se včasih niti zdravstveni delavci ne strinjajo 

glede verjetnega izida oskrbe (Benoliel in Degner, 1995; Bradbury, 1999). 

Zdravstvene ustanove v sodobni družbi so namenjene zdravstveni negi, ki 

vodi k okrevanju. Smrt velja za nezaželen izid, zato je prepoznavanje umi-

ranja za zdravstvene delavce v družbenem smislu težko (Kellehear, 2007). 

To je razumljivo, saj se ljudje v bolnišnico odpravijo v pričakovanju, da 

bodo ozdraveli, ne pa umrli. Ljudje si želijo podaljšati življenje, kolikor je 

le mogoče, in  – dokler res ni več nobenega upanja za ozdravitev – ne želijo 

68



biti »odpisani kot umirajoči« (Jacobe, 2015). Pogosto se zgodi, da se zdra-

vstveni delavci in/ali bližnji, tudi ko se vsi zavedajo terminalne diagnoze, 

osredotočajo na iskanje dodatnih načinov, ki bi preprečili neizogibni izid 

(Pahor in Štrancar, 2009; Gawande, 2015). Zato v naših družbah pogosto 

ne znamo prepoznati trenutka, ko je treba zdravljenje opustiti ali ga bol-

niku odtegniti, saj zanj ni več koristno (Gawande, 2015). Kljub najboljšim 

namenom lahko tako umirajočim tudi nenamerno odvzamemo možnost 

nadzora nad lastnim procesom umiranja (Gawande, 2015). Obstaja rahla 

meja med tem, da bolniku z neštetimi medicinskimi posegi pomagamo, in 

tem, da mu škodujemo. Ironija je, da nenehna prizadevanja za reševanje 

življenja bolnika lahko celo pospešijo njegovo smrt (prav tam). 

Biomedicinski pristop je zato deležen kritik, ker se omejuje na zdravljenje 

bolezni, pri tem pa zanemarja bolnika in njegovo doživljanje bolezni (Ule, 

2003; Kleinman et al., 2006). Obstaja namreč konceptualna razlika med 

boleznijo kot skupkom fizičnih simptomov (ang. disease) in boleznijo kot 

skupkom socialnih simptomov ali doživljajem bolezni (ang. illness) (Ule, 

2003, str. 61; Kleinman et al., 2006). Kot pojasnjujejo Kleinman in sode-

lavci (2006, str. 141), »fizični simptomi bolezni (ang. disease) v zahodni 

medicinski paradigmi pomenijo nepravilno delovanje ali neprilagojenost 

biološkega in fiziološkega procesa kake osebe, doživljaj bolezni (ang. illness) 

pa predstavlja osebne, medosebne in kulturne odzive na fizične simptome 

ali nelagodje. Doživljaj bolezni oblikujejo kulturni dejavniki, ki določajo 

zaznavanje, označevanje, razlago in vrednotenje neprijetnih izkušenj, kar 

so procesi, vpeti v zapleteno družinsko, družbeno in kulturno povezavo«.  

Prav zato se od 70. let prejšnjega stoletja v zahodnem svetu stalno povečuje 

zanimanje za alternativno medicino (Howarth in Leaman, 2001, str. 299; 

Ule, 2003). Ta poudarja vračanje k mehanizmom zdravljenja, ki so lastni 

telesu, in k sprejemanju smrti kot naravne faze življenja, kar omogoča bolj 

sočutno umiranje, ki ga je mogoče obravnavati v širšem kontekstu gibanja 

za holistično zdravje (Howarth in Leaman, 2001). Poleg tega se ljudje vse 

bolj zavedajo, da je treba razumljivo željo po spopadanju s smrtjo, dokler 

je še kaj možnosti za ozdravitev, uravnotežiti s sprejemanjem smrti kot 

naravnega dela življenja, da bi tako vse do konca zagotovili kakovost živ-

ljenja (Bradbury, 1999; Pahor in Štrancar, 2009). Iz tega okvira je konec 

60. let prejšnjega stoletja nastalo gibanje hospic, ki umirajočim zagotavlja 

paliativno oskrbo ter pomaga njim in njihovim bližnjim živeti s terminalno 

diagnozo oziroma pri spoprijemu s procesom umiranja (Howarth in Lea-

man, 2001). Vse več primerov je, ko se umirajoča oseba in tisti, ki jo imajo 

69



radi in zanjo skrbijo, osredotočijo na omilitev simptomov in se s smrtjo 

soočijo, ne da bi umirajočega dehumanizirali (Bradbury, 1999). V najbolj-

šem primeru se vsi skupaj zavedajo, da je oseba presegla točko okrevanja 

in da se zdaj nahaja v procesu umiranja, ki se bo končal s trenutkom smrti.

 
Prepoznavanje bližnje smrti

V primerjavi z začetkom procesa umiranja je skorajšnjo smrt dokaj enostav-

no prepoznati. Fiziološki znaki so zelo jasni in splošno znani: razširjene in 

nepremične zenice, nezmožnost gibanja, izguba refleksov, šibek in pospe-

šen srčni utrip, dihanje tipa Cheyne-Stokes, glasno vdihavanje in znižan 

krvni tlak (Samerel, 1995). Tem znakom pričakovano sledijo zastoj srca, 

prenehanje dihanja in nazadnje možganska smrt (Veatch, 1995; Bradbury, 

1999). Točen trenutek smrti se nato določi po uveljavljenih biomedicinskih 

kriterijih, tj. s srčno ali možgansko smrtjo. 

Vendar se tudi tu stvari zapletejo, saj nesoglasja glede diagnosticiranja smrti 

ostajajo in znova vznikajo, ko novi dosežki medicinskega in tehnološkega na-

predka postanejo del standardizirane prakse. Preden zdravnik postavi končno 

diagnozo smrti, mora pretehtati številna vprašanja, da ne bi slučajno povzročil 

prezgodnje smrti osebe, kot to, na primer, opiše Jacobe (2015, str. 575): 

{Ali bi bila za diagnosticiranje »prenehanja krvnega obtoka« 

dovolj natančna palpacija pulza ali pa bi bil za potrditev mehanične asistolije potreben 

ultrazvok srca? Kaj pa naprave za mehansko podporo krvnega obtoka: bolnik, ki je 

razglašen za mrtvega po kriteriju cirkulacijske smrti, je lahko priključen na naprave 

za zunajtelesno vzdrževanje življenja, tj. na kardiopulmonalni obvod, da bi se ohranilo 

delovanje organov pred darovanjem. Ali ga na podlagi taistega »cirkulacijskega« kriterija 

še vedno lahko obravnavamo kot tehnično »mrtvega«?

Zato obstajajo priporočene smernice, na podlagi katerih lahko zdravniki 

z zadostno zanesljivostjo ugotovijo smrt. Pri ugotovitvi smrti na podlagi 

cirkulacijskega kriterija Jacobe (2015, str. 575–576) navaja naslednje pripo-

ročene smernice: 

{Da bi ugotovili negibnost/neodzivnost, apnejo, odsotnost 

prekrvljenosti kože, odsotnost srčnih tonov in odsotnost pulza, je treba pacienta opa-

zovati vsaj 2 minuti. Če je pacient priklopljen na EKG-monitor, bi 2 minuti trajajoča 

električna asistolija (ob predpostavki, da ni tehničnih težav) potrdila odsotnost krvnega 

70



obtoka. Če zaznamo električno aktivnost srca (vendar brez otipljivega pulza), je naj-

bolje opraviti ultrazvok srca, da bi potrdili, da gre za mehanično asistolijo (električno 

aktivnost brez pulza ali PEA).  

Enaka previdnost je potrebna tudi pri ugotavljanju smrti na podlagi 

nevroloških kriterijev, ki se nanašajo na možgane. Zdravniki morajo biti 

popolnoma prepričani, da so izpolnjeni vsi kriteriji za potrditev možganske 

smrti, saj bi morebitne napake lahko uničujoče vplivale na zaupanje javno-

sti v zdravstvo. Zato je diagnosticiranje možganske smrti postopen proces, 

ki mora nujno izpolnjevati naslednje zahteve: poznavanje vzroka smrti, 

izključitev vseh kliničnih stanj, ki bi lahko bila podobna možganski smrti, 

popoln klinični pregled, opravljeni instrumentalni testi, ki dokazujejo 

odsotnost možganske aktivnosti, in določen čas za opazovanje morebitnih 

sprememb stanja. Nadalje, da bi se izognili morebitni napačni oceni enega 

zdravnika, mora možgansko smrt potrditi več zdravnikov. Zahtevano števi-

lo zdravnikov opredeljuje zakonodaja, ki ureja področje presaditve organov 

v posameznih državah. V Sloveniji komisijo za ugotavljanje možganske 

smrti sestavljajo trije člani, oziroma v nekaterih primerih dva, kadar za 

dokazovanje smrti niso potrebni dodatni instrumentalni testi (Gadžijev in 

Avsec, 2018). Vendar se lahko smernice za ugotavljanje možganske smrti 

med državami razlikujejo, kar nas opominja, da so ti kriteriji vselej arbitrar-

ni. Poleg tega se v nevrologiji stalno pojavljajo nesoglasja, saj se nekateri 

strokovnjaki zavzemajo za uvedbo kriterija smrti velikih možganov, ki so 

odgovorni za naše zavestno stanje (LiPuma in DeMarco, 2013), kar pomeni, 

da tudi med strokovnjaki ni enotnega soglasja glede koncepta možganske 

smrti. 

Koncept možganske smrti je izredno mlad, saj obstaja šele 50 let, po svetu 

pa je že splošno sprejet kot ena od vrst Realne smrti. Kljub njegovi razširje-

nosti pa ga ne sprejemajo vsi – obstajajo ljudje, ki ne sprejemajo koncepta 

možganske smrti kot Realne smrti. Poleg tega je to, ali bo oseba sprejela 

koncept možganske smrti kot Realne smrti ali ne, odvisno od tega, kako si 

predstavlja, da naj bi se smrt zgodila (tj. od Imaginarne smrti), in v kateri 

način obstoja ali neobstoja po smrti verjame, kar vpliva na stališča ljudi do 

lastne smrti in do mrtvih ter na odločitve glede Simbolne smrti. 

71



Vsakdanje razumevanje Realne smrti 

Da ljudje glede tega, kdaj dokončno nastopi smrt, še zdaleč nimamo istih 

predstav, se je pokazalo tudi v mojih poglobljenih intervjujih, še več in-

tervjuvanim osebam je bilo trenutek smrti najtežje opisati, ga razložiti ali 

izraziti. To se kaže tudi v odgovoru Elizabete (82 let, osebni intervju, 2021, 

25. avgust) na vprašanje, kdaj je oseba zanjo mrtva: 

{Ho, glejte, to je pa relativno težko vprašanje ... mrtva je po, po, 

po tem, kar jaz vem o tem, je takrat, ko dejansko umre. 

Razumevanje telesne ali Realne smrti se je med intervjuvanimi osebami 

močno razlikovalo. Nekaterim je to pomenilo nepovratno prenehanje vseh 

telesnih funkcij, podobno decentralističnemu pogledu na smrt, pri čemer 

so se na primer izrazili, da je oseba zanje mrtva, ko ji odpovejo vsi organi ali 

ko ji prenehajo vse življenjske funkcije. Drugi so smrt dojemali kot stanje, 

v katerem ni več možnosti za uspešno oživljanje, na primer Jaka (32 let, 

osebni intervju, 2021, 31. julij): 

{Ampak prva stvar, k mi je pršila na misel, je takrat, ko je ni 

možno več oživit.

Za nekatere je oseba mrtva že takrat, ko se ne more več premikati, tj. ko je 

njeno telo nepremično: 

{Takrat je ni več, telesa ni več, telo je mrtvo, a ne, se ne bo 

premaknilo več, takrat nastopi to (Žan, 65 let, osebni intervju, 2021, 9. september). 

Spet za druge je bil predpogoj za določitev telesne smrti, da se mora duša 

ločiti od telesa: 

{Ni mrtev, njegova duša je še v njegovem telesu, ampak dela to 

transformacijo drugam in očitno to traja 3 minute (Vlado, 25 let, osebni intervju, 2021, 

12. avgust). 

Podobne razlike so se je pokazale tudi pri določitvi trenutka smrti oz. pri ra-

zumevanju medicinskih kriterijev za smrt. Kot sem že razložila, zdravniki 

lahko postavijo diagnozo smrti na dva načina, in sicer na podlagi kliničnih 

kriterijev, ki določajo srčno ali možgansko smrt. Iz analize poglobljenih 

72



intervjujev sem ugotovila, da je razumevanje kliničnih kriterijev smrti 

pomanjkljivo, še posebej možganske smrti.  Medtem ko se intervjuvane 

osebe konsenzualno strinjajo glede tega, da gre pri srčni smrti za Realno 

smrt. Pri tem je bil kriterij smrti ali prenehanje bitja srca ali pa prenehanje 

dihanja:

{Hm ...... no, mrtva je, ko srce neha bit (Katarina, 58 let, 

osebni intervju, 2021, 16. julij).

{A, verjetno se to  zgodi, ko ni dihanja ni nič, je pač mrtev, ne, 

kak bi ti rekel (Pavel, 59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij). 

Čeprav je večina intervjuvanih oseb možgansko smrt dojemala kot Realno 

smrt, tj. kot posledico izgube možganskih funkcij, je bilo njihovo dojema-

nje te diagnoze smrti raznoliko. Jaka (32 let, osebni intervju, 2021, 31. julij) 

na primer ni videl razlike med srčno in možgansko smrtjo, saj

{srčna smrt [vdih], amm, kakor jaz razumem to smrt, je, da ji 

bo zelo hitro sledila tudi možganska smrt in zato se jo uporabi /…/ ker je tako majhen 

čas, če nekaj neizpodbitno sledi nečemu drugemu in se bo to zgodilo in vmes se ne zgodi 

nič relevantnega, se meni ne zdi sporno, da jemljemo to klasično srčno smrt za smrt, ne. 

Zaradi tega, ker kle prideva do une debate, ne, kaj doživi človek, ki umira, pa kaj doživijo 

ostali, ne, ostali rabijo signal, družben signal, da tega človeka ni več. Zakaj bi kompliciral, 

ta signal je več kot good enough in ne vidim razloga, da bi pol pa čakal še dve minute, če 

bo recimo tehnologija prišla dovolj daleč, da bodo vsi ljudje, ki umirajo, priklopljeni na 

neke senzorje na možganih in bomo gledal, kako možganski valovi zapadejo, bomo takrat 

spremenil, ampak mislim, da ni problema začet žalovat človeka, ko se črta naredi, ne. Nič 

nisi spremenil, družbeno pa socialno pa vse isto ostane, ne.

Nekateri možganske smrti preprosto niso enačili s smrtjo, saj je bilo zanje 

telo takrat še živo: 

{»Ja ja, v glavne, telo je živo, možgani pa ne delujejo, ne, to, v 

tem primeru si mislila to? /…/ ja, ta še ni, ne, telo je še živo ne« (Pavel, 59 let, osebni 

intervju, 2021, 15. julij). 

Drugi za ta koncept sploh še niso slišali, na primer Benjamin (18 let, osebni 

intervju, 2021, 20. september):

73



{Raziskovalka: Si že kdaj slišal za možgansko smrt?

Benjamin: Am, predstavljam si, ne vem pa čisto točno, kaj je, ne.

Raziskovalka: Ne? Bi mi mogoče vseeno povedal, kaj pa si predstavljaš to, kar si predsta-

vljaš, da bi možganska smrt bila?

Benjamin: Am, sej ne vem, to, k je uno, ko so ljudje lahko kao mrtvi, da kažejo vsi testi, 

da je človek mrtev, ampak se potlej v nekem trenutku … zaradi tega, niso zaradi tega 

zvončkov včasih delal, če se je človek zbudil v krsti, da je pozvonil?

Drugi so možgansko smrt enačili ali zamenjevali z drugimi kliničnimi 

stanji, kot so kap, koma, vegetativno stanje ali klinična smrti, ki sicer lahko 

vodijo v možgansko smrt, ni pa to nujno, gre namreč za stanja, ki so po 

definiciji povratna, ne pa nepovratna. 

{Kaj je klinična smrt, ja, mislim, zame je klinična smrt, da 

možgani ne delujejo več, srce deluje, organi delujejo, možgani pa ne, ne (Katarina, 58 let, 

osebni intervju, 2021, 16. julij). 

Na podlagi analize intervjujev lahko potrdim, da izraz klinična smrt prinaša 

več zmede kot pa jasnejšega razumevanja različnih nevroloških kliničnih 

stanj, saj so le redki pravilno razumeli, kaj naj bi klinična smrt bila, na 

primer Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust):  

{Takrat je oseba klinično mrtva, ok, to pomeni, da do tistega 

trenutka je človek ... pač, dobro vprašanje, jaz bi rekel, da je človek v prehodni fazi, a 

razumeš, nima, telo mu več ne da, njegovi možgani so še vedno tuki, zaveda se pa samega 

sebe več ne in do tistega trenutka ti človeka lahko še pač oživiš nazaj.

Več je bilo primerov nerazumevanja klinične smrti, ko so jo enačili s smrtjo 

v bolnišnici, z mehanskim ohranjanjem pri življenju ali pa z diagnozo smrti: 

{Ja ura je 5 in 5 minut, umrl je, to, to razumem kot klinično 

smrt (Ava, 42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust). 

Medtem so bile intervjuvane osebe enotne v mnenju, da je odgovornost 

zdravnikov, da prepoznajo brezizhodnost stanja in nato diagnosticirajo 

smrt, pri čemer ne smejo delati napak z nepopravljivimi posledicami, kot 

se je izrazila Virginija (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september): 

74



{Ja, mislim, zaenkrat je pač, ja, ne, ta človek je mrtev, ne, ne, 

ta človek je mrtev, ne, če bi mi to zdravnik rekel, ta človek je mrtev, pol bi najbrž verjela, 

da je mrtev, ne. 

Zdravniški diagnozi bi zaupali in jo verjetno sprejeli brez ugovarjanja. To 

kaže na odvisnost Realne smrti od medicine in zdravstvenih institucij. Prav 

tako se ponovno pokaže, kako pomembno vlogo ima v procesu umiranja 

in smrti zdravstveno osebje, saj svojcem umirajoče ali umrle osebe lahko 

pomaga pri dojemanju realnosti kliničnih stanj, da ne bi prišlo do zmede 

oz. občutka, da za umrlega svojca niso naredili vsega, kar bi lahko, zato 

da bi rešili njegovo življenje ali, še huje, da so nekako povzročili njegovo 

predčasno smrt. Predvsem morajo poskrbeti, da svojcem razjasnijo njihovo 

morebitno napačno razumevanje kliničnih kriterijev smrti in mešanje 

nepovratnih kliničnih stanj (srčna, možganska smrt) s povratnimi (kap, 

koma, vegetativno stanje, klinična smrt). 

Napačna uporaba izrazov klinična smrt in koma ali pa (trajno) vegetativ-

no stanje kot sinonimov za nepovratno smrt je problematična, saj zabriše 

mejo med medicinsko reverzibilnimi oz. povratnimi in medicinsko 

ireverzibilnimi oz. nepovratnimi stanji. Če povratno stanje napačno razu-

memo kot diagnozo nepovratne smrti, potem domnevno mrtva oseba, ko 

se njeno stanje dejansko spremeni na bolje, ponovno »oživi«, kar bi lahko 

razumeli kot čudež, v resnici pa je bilo njeno stanje dejansko povratno 

in smo ga le napačno razumeli kot nepovratno. Tudi napačna uporaba 

izraza klinična smrt ali pa koma kot sinonima za možgansko smrt lahko 

privede do napačnega razumevanja, da je možganska smrt povratna, 

medtem ko je pravilno, da je klinična smrt povratna, možganska smrt pa 

vedno nepovratna. Takšni nesporazumi lahko povzročijo dvom o tem, da 

diagnoza možganska smrt označuje nepovratno stanje, in zmanjšajo za-

upanje v diagnosticiranje smrti na splošno, kar lahko resno vpliva na od-

ločitve o(b) koncu življenja, na primer glede darovanja organov po smrti. 

Namreč smrt, ki omogoča darovanje organov po smrti, diagnosticirajo, ko 

oseba še ni telesno mrtva, saj umrli darovalec organov zaradi umetnega 

ohranjanja pri življenju še vedno kaže vitalne znake, kot so dihanje, srčni 

utrip, napetost kože in toplo telo (Bradbury, 1999). To pomeni, da do 

darovanja organov – kljub temu da se zgodi po uradni medicinski ugo-

tovitvi (možganske) smrti – pride, preden oseba postane negibno truplo 

v običajnem pomenu togega, mrtvega telesa, zato možganska smrt med 

75



ljudmi ni nujno sprejeta kot Realna smrt. Potencialni darovalec organov 

kljub uradni potrditvi smrti še ni truplo, to bo postal šele po končanem 

darovanju, zato se nahaja v liminalnosti med življenjem in smrtjo. 

76



Odločanje o življenju in 
smrti v liminalnosti procesa 
smrti





Kje je meja med življenjem in smrtjo, je odvisno od same definicije življe-

nja (Singer, 2004), ali življenje, recimo, razumemo kot biološko delovanje 

organizma ali pa kot organizem, ki ima zavest. Prav zaradi teh negotovosti 

sodijo smrt in stanja med življenjem in smrtjo v območje liminalnosti. Kot 

piše Turner (1969, str. 95), je liminalnost vedno negotova oz. nejasna, ose-

be, ki so v njej, »se izognejo oziroma izmuznejo mreži klasifikacij, ki običajno 

določajo stanja in položaje v kulturnem prostoru. Liminalne entitete niso niti 

tu niti tam, so nekje med položaji, ki jih določajo in razvrščajo zakoni, običaji, 

konvencije in obredi.« Kot sem že omenila v prejšnjih poglavjih, se oseba v 

liminalnem stanju znajde v primeru umetnega ohranjanja življenja, ko je 

nezavestna in jo pri življenju ohranjajo aparature, izid oskrbe pa je neznan, 

torej osebo umešča v območje med življenjem in smrtjo, kar odpira vpraša-

nja o prekinitvi življenja. 

Poglobljeni intervjuji so pokazali soglasna stališča intervjuvanih oseb glede 

tega, kdaj je treba življenje ohraniti in kdaj ga je treba prekiniti. Očitno 

strinjanje glede pravice do ohranjanja življenja ali njegove prekinitve je te-

meljilo na možnostih za okrevanje oz. oživitev; ko torej ni nobenega upanja 

na oživitev, se življenje lahko konča, kar se na primer odraža v Olivijinem 

(19 let, osebni intervju, 2021, 14. september) razmisleku:

{Če je nekdo v komi ali na tak način, če je nekdo fizično, ne 

vem, rastlina, nič, jaz si tako predstavljam, da ga imajo na nekih aparatih, na napravi 

za dihanje, am, in je v bistvu živ, ampak ni, ni, mislim, fizično živa, ta oseba, ampak 

ja /.../ am, mislim, jaz to vidim kot, ja, jaz to vidim kot pač, če se oseba res tok, ne vem, 

79



poškoduje ali pa zboli, da je edin način, da jo ohranjaš pri življenju, da je na aparatih, 

dokler, ne vem, če ni skoraj nobene možnosti, da oživi, se mi zdi to mogoče neko že skoraj 

tko malo prisiljeno podaljševanje nečesa, ki se itak verjetno ne bo zgodilo, in, ja, am, jaz 

bi rekla, da veliko teh oseb, ki so na aparatih dolgo, dolgo časa, če bi vedele prej, da se bo 

to zgodilo, bi se ziher, če bi lahko, a ne, am, izrekle za evtanazijo ali kako se temu reče 

[Raziskovalka: prekinitev življenja], ja, prekinitev življenja oziroma, ja, da jih odklopijo. 

Umetno ohranjanje življenja

Za eno izmed stanj, ki je intervjuvanim osebam pri razumevanju povzroča-

lo največ težav, se je izkazalo umetno ohranjanje življenja, stanje,  ko človek 

ni zares niti mrtev niti živ. Osebe v takšnem stanju so enačili z rastlino 

(tudi z »rastlinico«, »travico«, »bilko«). Telesa, ki so jih umetno ohranjali 

pri življenju, so bila za družbo že od začetka tehnološkega napredka 

problematična (Singer, 2004). Takšna telesa so prežeta z liminalnostjo, 

znotraj katere oseba čaka na svoj konec, ki ga preprečujejo z napravami 

za ohranjanje življenja, kar povzroča nelagodje živim. Intervjuji so razkrili 

liminalnost umetnega ohranjanja življenja, ki se je raztezala od stališča, 

da je takšna oseba »praktično« mrtva, do stališča. da je pri zavesti ujeta v 

nepremičnem telesu in da čaka na odrešilno smrt. Stališče, da gre v teh 

primerih za že zares mrtve osebe, ki zgolj še niso prešle v stanje telesne 

smrti, je, na primer, izrazil Oliver (17 let, osebni intervju, 2021, 25. julij):  

{Ali pa, mislim, to, da si na primer rastlinca, ne, koma, to, to 

se mi zdi bejsikli, mrtev si, nimaš nič več od tega, če nimaš šanse, da bi se še kdaj zbudil, 

je [to] enako smrti.

Stališče, da gre za zavedajoče se osebe, ujete v nepremičnem telesu, je, na 

primer, zastopal Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september): 

{Ne bo se osvestla za nas, po moje, jaz si predstavljam, da človek 

še vseeno dojema nekak minimalno, ampak mogoče na drugačen način, ampak vseeno 

nekako stvari dojema, samo ne more se odzvat pa z ostalim delom telesa tega pokazat.

Ne glede na to, ali so intervjuvane osebe takšne osebe dojemale kot mrtve 

ali zavedajoče se, so po navadi v ospredje postavljale breme, ki ga stanje 

umetnega ohranjanja pri življenju predstavlja bodisi za pacienta (npr. ne 

more niti živeti niti umreti), njegove bližnje (npr. čustveno breme), ali pa za 

družbo (npr. visoki stroški umetnega ohranjanja življenja, obremenjevanje 

80



zdravstvenih virov in kapacitet). Stanje umetnega ohranjanja pri življenju 

so najpogosteje najprej povezali z bremenom oz. mučenjem za družino oz. 

svojce, kot to ilustrira citat iz Borutovega (50 let, osebni intervju, 2021, 27. 

avgust) odgovora: 

{Am, sam njega in svojce in vse še bolj napete in živčne dela, pa 

misliš, ah, sej mal je pa s prsti pomigal, pa bo mal boljš, ne, ne bo.

V zvezi z bremenom za družbo so najpogosteje poudarjali, da gre pri tem 

za izrabo dragocenih virov (npr. denarja, časa zdravstvenih delavcev, po-

stelj), ki bi jih lahko raje namenili tistim, ki se jih še da rešiti. Na kratko je 

to izrazil Pavel (59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij): 

{Da takemu primeru bi pa res, ne, ker to so stroški zlo veliki, 

recimo, k bi to, in če ni povratka, po domače rečeno, nič bolje ne bi bilo, da mu dajo pol 

uno inekcijo pa pol ... 

Najredkeje se je razmislek o trpljenju usmerjal k sami osebi, ki jo umetno 

ohranjajo pri življenju. Pri tem je prevladovalo prepričanje, da gre za mu-

čen način bivanja, v katerem oseba čaka na osvoboditev, kar je na kratko 

orisal Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september): 

{Ampak njemu bi bilo pa verjetno velik lažji, če ne bi tako trpel, 

jaz si predstavljam, da ta človek ful trpi, ker ne more nič delat, tudi če se ne zaveda 

nobenih stvari, pač ni nič od njega, ne. 

Malo refleksije je bilo namenjene dojemanju liminalnosti umetnega ohra-

njanja pri življenju, pri čemer so se le nekateri spraševali, ali mogoče pri 

dojemanju takšne osebe kot trpeče morda ne gre za osebno pristranskost, 

saj nihče ne more vedeti, kaj se v možganih te osebe v resnici dogaja, kar 

lahko razberemo iz Avine (42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust) izkušnje: 

{Dva sta bila, en je bil čist nepremičen, si vidu, da pač ima učke 

sicer odprte, ampak diha na aparaturah, en je bil, pač, to so praktično rastline, no, in zdaj 

je bilo moje vprašanje, to pa, čaki mal, če se on zaveda v glavi pa tukaj leži pa ne more se 

niti premaknit, kaj je zdaj to, grozno. In zdaj, kdo sem jaz, da bom ali podaljševala, ali 

kdo sem jaz, da bom rekla, lej ne moreš več, vidim, da se mučiš, kako naj jaz zdaj zvem, 

a je njemu kul tam notri ali mu ni, ja, to je sam moje predvidevanje, da njemu verjetno 

ni kul, če je tam kot rastlinica, ampak v glavi je pa še vedno waw, pa bi on še ne vem kaj, 

81



ne vem, sam to tukaj mi je tako, če sem jaz tukaj, če ti lahko dam vedeti z učki, dej me, 

prosim, ven iz tega telesa pa grem naprej, če grem kam naprej ali pa ne grem.

Preizpraševanje o stanju zavesti in bivanju v liminalnem stanju umetnega 

ohranjanja življenja izhaja iz pomanjkanja družbenega znanja o delovanju 

možganov, saj gre za enega najtežje preučljivih organov in zato kljub me-

dicinskemu in tehnološkemu napredku glede tega ostaja še vedno veliko 

neznank (Hudej, 2013). Poleg tega lahko pri tovrstnem preizpraševanju 

opazimo prodornost utilitarne vrednosti življenja, tj. osebo, ki ne more 

več sodelovati v družbenem življenju na normativen način kot aktiven in 

produktiven član družbe, označimo kot družbeno breme, njeno smrt pa 

obravnavamo kot dobrodošlo rešitev. To misel je lepo izrazila tudi Izabela 

(31 let, osebni intervju, 2021, 24. avgust): 

{To življenje, da še vseeno je nekaj, ne vem, kje bi potegnila 

črto, kdaj življenje je življenje pa kdaj ni več, ne vem, če bi lahko to sploh definirala, am, 

razvrednotila v tem smislu, da bi zreducirali človeka na družbeno uporabnost, da bi 

rekli, ok, dokler je človek v neki funkciji v družbi, pol lahko živi, potem ko [ je] nima več, 

pa njegovo življenje nima smisla, ampak, ja, ima smisel, kind of, tudi če je mrtev, ima 

še vedno smisel, ima, imel je, daješ mu ti ta smisel, ne prihaja od njega, je neka stvar, ki 

je vzajemna, tako da se mi zdi, da če bi imel to, da samo nekoga odklopiš, bi naredili 

življenje kot nekaj, kar je stvar produktivnosti, nečesa, kar človek daje družbi, ne pa nekaj, 

kar je stvar nekega razmerja.

Ob vprašanju umetnega ohranjanja življenja se je neizogibno odprlo tudi 

vprašanje njegove prekinitve, recimo, v obliki odtegnitve oskrbe in/ali 

evtanazije oz. pomoči pri končanju življenja, ki so ju intervjuvane osebe 

pogosto enačile s končanjem trpljenja, kar ilustrira Emin razmislek (28 let, 

osebni intervju, 2021, 3. avgust):

{Jaz sem načeloma velik podpornik evtanazije, in pač, če se ose-

ba odloči, da noče nadaljevat svojega življenja, pač, ja, dejmo to možnost, de pač prekine 

ali karkoli, am, tako da, ne vem, vzdrževanje se mi zdi smiselno do ene mere, pač, meni 

se zdi to grozno, da recimo, da kakšni ljudje po prometni nesreči, ki pač so popolnoma 

hromi, da se jih pač drži pri življenju, ker, pač, mogoče se sliši grozno, ampak je sam 

mučenje za starše oz. za tiste, ki skrbijo za njega, ne vem, kako, ne vem, kaj se osebi v 

možganih dejansko dogaja, a je pri zavesti in vidi vse to, ker najbrž ne more izrazit tega, 

ker, pač, če zgubi sposobnost govora, pač, ne vem, pač, upam, da zgubi tudi sposobnost 

tega, da se zaveda.

82



Prekinitev življenja

Glede stanj, v katerih ni več nikakršnega upanja za izboljšanje oz. oživi-

tev, je večina intervjuvanih oseb menila, da takšnega življenja ni vredno 

ohranjati in da bi moralo biti dopuščeno, da se ga prekine z odtegnitvijo 

oskrbe oz. se ga prepustiti naravnemu toku, ki vodi v smrt. Vendar bi to 

lahko storili samo pod pogojem, da bi bila izčrpana čisto vsa prizadevanja 

za spremembo neizogibnega izida:

{Da pač, lej, tukaj tehnologija odpove oziroma verjetno se 

zgodba zaključuje in je treba pač prekiniti, pač ni ni druge poti naprej, ne (Marija, 54 let, 

osebni intervju, 2021, 1. september).

{Da se vsaj začne kej na novo zdravljat, mislim, na novo obračat, 

ne, to nekako bi tudi jaz verjel, da obstaja, dobro, če ravno zdravniki rečejo, lej, ne bo šlo, ne, 

ampak, pač, sistemi so taki, da proverijo človeka držat pri življenju, kolikor ga upajo, ne, 

drugače pa, sej vidimo, zdaj že odklapljajo, pa vse sort, ne, ker to je vse lih nekako, bi rekel, 

humano [Raziskovalka: da se odklopi?] da se odklopi, za moje pojme ja, ker če ne moreš, si 

v napoto drugemu, po domače rečeno, si, am, to telo rata v napoto, ne tako dobesedno, kot 

sem povedal, ampak za tistega, ki je zraven, rata pa to taka morija, da ne vem, da tisti, ki 

bi, če bi rekel meni, ne vem, lej, nepokreten [si], ne to ne uno ne moreš več, ne moreš več, ti 

morajo brisat rit, ti morajo brisat usta, podbradnico imet za to, ma, dej, ubij me, dio povero 

(Žan, 65 let, osebni intervju, 2021, 9. september).

Ob kontroverznem vprašanju evtanazije so se pokazala različna mnenja in 

določena stopnja zadržanosti. Nekateri, predvsem verne osebe, so bili iz-

recno proti evtanaziji zaradi svetosti življenja, na primer Mia (44 let, osebni 

intervju, 2021, 2. september): 

{Am, nisem pa za evtanazijo, recimo, am, ko nekateri, ker so 

zelo bolni, se odločijo, da, am, jih evtanazirajo, ne, ker je življenje vendarle sveto in ga ne 

smeš končat na silo, ne. 

Nekateri so ob tem vprašanju pokazali določeno mero previdnosti, na 

primer Virginija (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september):

{Ja, recimo, ne, ker se tudi ne morem opredelit, recimo, čisto 

točno, zato ker se nisem nikoli točno poglobila v to, najlažje je rečt, jasno, smo za evta-

nazijo, a ne, pa nek liberalni pogled, smo za evtanazijo, ne, trpljenje, ampak potem ko 

83



pogledaš to malo, mislim, jasno, to je tako kompleksno, da to težko takole malo na nekih, 

am, forumih pa na nekih peticijah se to greš, ne, mislim, to je treba, ne vem, ne, se malo 

bolj posvetiti. 

Tisti, ki so evtanazijo podpirali, so to običajno pogojevali z določenimi 

restrikcijami, povezanimi z omejevanjem dostopa do evtanazije, ki naj se 

jo omogoči zgolj po tem, ko so izčrpane čisto vse možnosti za ozdravitev ali 

dostojno umiranje. 

{Ampak, če se ugotovi, pa da res drugega ni, da je s tem trenutno 

zadovoljen, naj se spoštuje njegovo željo. Spet je pol kle vprašanje, kaj človek, ki je v hudih 

bolečinah pa, ne vem, ni bil ready to die, a veš, in si hoče življenje vzet, ne, zaradi bolečine, 

zdaj, če ti veš, da mu pomagat več ne moreš, ker je same bolečine in bo umrl v vsakem 

primeru, ja, ampak če pa veš, da bo lahko še živel naprej, potem mu moraš preprečit to, 

če veš, da človek ima čisto possible reason, da bo živel, ampak so sam tok hude bolečine 

(Vlado, 25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust).

Kot je razvidno iz poglobljenih intervjujev, je medicinski napredek v obliki 

medicinskih inovacij, kot sta mehanska ventilacija, ki ljudi vzdržuje v sta-

nju umetnega ohranjanja življenja, dodal nove scenarije smrti, ki si jih je v 

procesu umiranja in smrti na ravni imaginarnega težko predstavljati. Kadar 

ljudje liminalna stanja znotraj umetnega ohranjanja življenja dojemajo kot 

še vedno nekako rešljiva, se zavzemajo za to, da bi pri ohranjanju življenja 

vztrajali, dokler ne bi bilo popolnoma gotovo, da so nadaljnja prizadevanja 

za vrnitev osebe v življenje nesmiselna. Kadar se osebe, ki se jih umetno 

ohranja pri življenju, dojema kot mrtve (ne da bi bile tudi telesno mrtve), so 

ljudje bolj odprti za to, da bi se njihovo življenje zaključilo, in se nagibajo k 

razmisleku o odtegnitvi njihove oskrbe oz. prekinitvi življenja. Medicinski 

napredek je tako povzročil negotovost glede časa smrti in medicinskih 

meril za ugotavljanje smrti (Rizzo in Yonder, 1973; Pernick, 1999; Jacobe, 

2015), tj. negotovost na ravni Realnega v procesu smrti.

Odločanje o telesu mrtvih

Takoj po sprejetju Realne smrti se umrli in žalujoče osebe ponovno znajde-

jo v liminalnosti procesa smrti, znotraj katere imajo opravka z odločitvami, 

povezanimi s tem, kako naj se ravna  s telesom mrtve osebe oz. z njenim 

truplom. Sem sodijo odločitve o darovanju organov po smrti, o obdukciji 

(če ta ni obvezna, kar velja v primeru, ko se ne da ugotoviti vzroka smrti, 

84



ko je izvedena na zahtevo zdravnika, ki je umrlega zdravil, ali ko gre za 

sum nalezljive bolezni), o darovanju telesa v znanstvene namene in o izbiri 

vrste pokopa, tj. upepelitve ali pokopa v krsti. Sprejemanje teh odločitev 

je močno pogojeno z dojemanjem telesa, kar pa je odvisno od kulturnega 

konteksta (Scheper-Hughes in Lock, 1987). Pogledi na truplo se oblikujejo 

na podlagi odnosa med telesom in sebstvom:  oseba lahko le »ima telo« ali 

pa »je to telo« (Sanner, 2001; Haddow, 2005; Sperling, 2008). 

Pogled na to, da »imamo telo«, je povezan s kartezijanskim utelešenjem 

(Haddow, 2005). Kartezijanstvo je filozofija, ki zagovarja ločevanje neotipljivih 

vidikov sebstva od telesa. Takšen pogled, ki telo objektivizira, prevladuje v 

racionalnem zahodnem svetu, zlasti v zahodni medicini (Ule, 2003), v kateri 

je bil dualistični način dojemanja sebstva in telesa temeljnega pomena za 

razvoj anatomske disekcije in t. i. klinične distance (ang. clinical detachment) 

(Richardson, 1988). Več antropologov je opozorilo na to, kako biomedicinska 

tradicija krepi objektivizacijo telesa (Featherstone, 1982; Helman, 1994; Fe-

atherstone in Turner, 1995; Williams, 1997). Redukcionizem, ki je s to tradicijo 

neločljivo povezan, je privedel do razdrobitve telesa na zbirko telesnih delov, 

čemur je sledilo osredotočanje na njegove vedno manjše delčke, kar se konča 

s celico (Sanner, 2001, str. 1497). Ta paradigma je bila pri diagnosticiranju in 

zdravljenju bolezni izjemno uspešna (Sanner, 2001; Ule, 2003). Sanner (2001) 

je takšno pojmovanje telesa poimenovala »telo kot stroj«, ugotovila je, da je zna-

čilen za ljudi, ki svoja telesa zlahka objektivizirajo. Ugotovila je tudi, da ljudje, 

ki svoje telo razumejo kot stroj, z njim ne izražajo svoje osebne identitete ali 

samih sebe in kažejo malo čustvene navezanosti nanj (prav tam). Sannerjeva je 

opazila, da so ti ljudje zlahka spreminjali perspektivo z živega telesa na objek-

tivizirano (mrtvo) telo. Truplo je s kartezijanskim pogledom mogoče zaznavati 

kot nekaj brezosebnega, kot kos mesa ali prazno lupino, ki ne vsebuje več 

bistva ali sebstva osebe, saj ta telo po smrti pusti za sabo. Tovrstno dojemanje 

trupla omogoča poseg v telo v obliki obdukcije ali darovanja organov po smrti, 

saj mrtvi ne bodo vedeli ali čutili, kaj se z njimi počne, in tudi ne bodo imeli nič 

zoper to, saj niso več v svojem telesu ali pa sploh ne obstajajo več: 

{Ne, dosti vseeno mi je, takrat ko sem mrtev, je moj telo čisto 

nekaj drugega, postane, ne vem, tako takrat, ko sem mrtev, bejsikli ni več del mene, se mi 

zdi, no. [Raziskovalka: Kaj pa, če bi šlo za telo nekoga od tvojih ljubljenih?] Ej, mrtev je, 

naredite z njim, kar hočete, ne vem. [Raziskovalka: Bi isto?] Ja, ja, mislim, meni se zdi, 

da če njega ne moti, a ne, vi kar naredite z njim, kar hočete, to ni več tista oseba, se mi zdi, 

ko si enkrat mrtev, nisi več on, ne vem (Oliver, 17 let, osebni intervju, 2021, 25. julij). 

85



Nasproti kartezijanski ideologiji in vzporedno z njo obstaja holistični pog-

led na telo, ki poudarja, da sta sebstvo in telo tesno povezana, kar odraža 

prepričanje »mi smo naša telesa« (Haddow, 2005). Za takšen pogled je 

živo telo oprijemljiv konkreten izraz ali manifestacija osebne identitete, 

pri čemer predstavlja ohranjanje telesnega dostojanstva umrle osebe po-

membno skrb (prav tam). Ko telo postane mrtvo, še vedno ostane močan 

simbol sebstva, saj so značilnosti in lastnosti osebe vtisnjene v notranjost 

in zunanjost njene telesne identitete (prav tam). Sanner (2006) vzorec od-

ziva, pri katerem ljudje občutijo nelagodje ob misli na uničenje celovitosti 

telesa, na primer z rezanjem, odstranjevanjem delov telesa ali upepelit-

vijo, poimenuje »iluzija vztrajanja življenja«. Ljudje s takšnim celostnim 

pogledom na svoje telo se ob misli, da bi bili njihovi organi uporabljeni 

kot »rezervni deli«, počutijo nelagodno, poseganje v telo pa doživljajo kot 

ponižujoče ali nespoštljivo, zaradi česar so tudi nagnjeni k zavračanju ob-

dukcije ali darovanja organov po smrti (Newton, 2011; Pfaller et al., 2018). 

S tem v zvezi pogosto uporabljajo besedne zveze z negativnim nabojem, 

kot so mesarjenje telesa, razstavljanje telesa in recikliranje telesa (Pfaller 

et al., 2018). Kljub dejstvu, da truplo ne more čutiti bolečine ali doživljati 

kršitve svoje celovitosti oz. posega vanjo, si ljudje navidezno ne morejo 

predstavljati razlike med živim in mrtvim telesom. To je lahko povezano 

s strahom ljudi pred izbrisom, ohranjanje celovitosti telesa pa daje iluzijo, 

da se življenje kljub smrti nadaljuje, kar lahko primerjamo s strahom 

pred telesnimi poškodbami (podobno velja tudi za tesnobe pred smrtjo), 

ki pomaga pri odvračanju ljudi od nevarnih dejanj (Sanner, 2006). Ljudje 

mrtvemu telesu pripisujejo lastnosti, ki jih ima le živa oseba (prav tam), 

vse do pogrebnih obredov, ko mrtvo telo dokončno izgubi svojo življenjsko 

značilnost (Šterk, 2010). Takšno dojemanje je prav tako povezano z vezmi, 

ki jih je imela živa oseba s pokojno osebo in ki se po razglasitvi smrti ne 

pretrgajo takoj, temveč se ohranijo (Klass et al., 1996; Walter, 1996; Seale, 

1998). Raziskave kažejo (Haddow, 2005; Čož, 2022; Sanner, 2006), da ta 

pogled na telo in sebstvo, v katerem to dvoje še ni ločeno, spremlja več skrbi 

in dvomov glede utilizacije trupla, pogosto se pojavlja želja po ohranitvi 

celostnega telesa, kar se izraža tudi v citatu iz intervjuja z Izabelo (31 let, 

osebni intervju, 2021, 25. avgust): 

{/…/ Glih zato, glih zaradi tega, ker še vedno projiciraš to osebo 

tam notri, čeprav na razumski ravni veš, da je ni, ampak jo projiciraš noter in misliš, 

da se to tej osebi dogaja, in ta projekcija izhaja iz te vezi, ki si jo mel, pa ljubezni do 

te osebe, ker ti, v bistvu [to] ni racionalna stvar, in pol ne deluješ racionalno, tako da 

86



zato po moje, ker ni racionalna stvar, ne moreš zahtevat, da dej racionalno. Tako da 

na racionalni ravni mislim, da ni osebe, absolutno vem, da ni osebe, ampak ko se zgodi 

tvojemu bližnjemu, kjer so čustva in iracionalnost, tam pa vidim, kako bi lahko [zavrnila 

darovanje organov po smrti, čeprav je sicer za].

Še posebej zaviralno glede odločitve o obdukciji ali darovanju organov 

po smrti je delovala skrb, da bi bilo telo ljubljene osebe zaradi tega vidno 

pohabljeno in da bi se s telesom ali deli telesa ravnalo nespoštljivo:

{Jaz se spomnim, od svaka oče je umrl, am, so mu naredili 

obdukcijo, ne, on je tuki od zadaj bil čisto prerezan pa s špago zašit, ne, a veš, in to se je 

videlo, a ne, mislim, a veš, če je to tvoj oče, to boli, ne, to zelo boli, tako da v takih primerih 

mogoče je boljše ne (Marija, 54 let, osebni intervju, 2021, 1. september). 

{A ne, ne vem, pa če bi se odločila, sem tudi razmišljala o 

darovanju telesa v raziskovalne namene, ne, to mi je pa malo too much, ne, mislim, da 

bodo tam moje roke ležale po kakšnih, ne vem, mislim, malo me je neka afera v Franciji, 

kjer so ležala trupla tam v nekih kleteh, pa roke tam, glave tam, sem rekla, madona, da 

pa tole, bom pol jaz ležala, se mi zdi pa tut, ne, ampak mislim, jaz verjamem, da večna 

etično ravna, pač, s posmrtnimi ostanki (Virginija, 52 let, osebni intervju, 2021, 14. 

september). 

Analiza intervjujev je pokazala tudi to, da lahko ljudje hkrati zastopajo oba 

pogleda na telo, kar se je izrazilo v tem, da bi bili telo po smrti načeloma 

pripravljeni utilizirati, ne pa tudi tistih delov telesa, ki so prežeti z identiteto 

osebe, kot so na primer oči ali obraz, podobne zadržke so zaznali tudi že 

v drugih raziskavah (Haddow, 2005; Sanner, 2006; Sperling, 2008). Štu-

dija, ki sta jo izvedla Belk in Austin (1986, v Sperling, 2008, str. 466), je 

na primer pokazala, da ljudje nekaterim delom telesa običajno pripisujejo 

večji pomen glede na to, v kolikšni meri se jim zdijo povezani z lastnim 

sebstvom. Na lestvici od 1 do 4, pri čemer 4 pomeni »zelo jaz«, 1 pa »ni jaz«, 

so oči prejele povprečno oceno 3,5, lasje 3,2, srce 3,1, ledvice in jetra pa le 2,6. 

Raziskave kažejo, da čeprav so ljudje, ki zaznavajo truplo kot simbol osebe, 

do poseganja v telo po smrti bolj zadržani, pa jih ta njihova zaznava telesa ne 

bi nujno ovirala pri sprejemanju tozadevne odločitve pod pogojem, da bi bilo 

to poseganje izpeljano na spoštljiv način (Sanner, 2006; Čož, 2022). 

{Ja, pa sej načeloma probam izhajat iz sebe pa tut moje truplo, 

kakor ga vidim, da je stroj, je še vedno, hm, kako naj se izrazim, najboljše, z mojimi stvarmi, 

87



tudi tistimi, ki niso del mene, ravnaj spoštljivo, zaradi tega, ker je to spoštljivo do mene, če 

to potegnem na truplo, am, nimam unga prepričanja, ah, to potem, ko umreš, ni nič več 

vredno, delaj s tem, kar češ, ampak tut ne mislim več, da to je uno nedotakljivo, ne. Mislim, 

da vsi tej postopki morajo delovat spoštljivo, to je še vedno bil človek, to ni kr neki, to ni smet, 

ne, kar pomeni, da ko se ga [organ] vzame ven, pač, men so te obredi všeč, ne, ne vem, kaj 

delajo, ampak jaz bi si recimo želel, da ko izrežejo srce ven iz trupla oziroma iz tega telesa 

in ga un odnese, da pač si vzamejo minutko, ali pa 15 sekund, ali pa pač, a veš, nek protokol, 

da je, a veš, da je ta, in to ni v bistvu vezano več na to truplo, ampak na simbol človeka, ki je 

bil. In da spoštljiv odnos do tega mojega telesa more biti ne zato, ker je telo samo po sebi neki 

vredno, ampak zato ker, ker je bil ta človek tega vreden, ne (Jaka, 32 let, osebni intervju, 

2021, 31. julij). 

Prav tako se je pokazalo, da dojemanje trupla lahko pogojuje tudi odnos, ki 

ga je oseba imela do umrlega, na primer: 

{Zdaj, jaz sem edino pri tem sosedu imela občutek, lej, to je pa 

zdaj mrtvo, prazno telo, kot da je nek kalup, to sem recimo pri njem doživela, ne, pri 

svojcih nisem tega doživela (Marija, 54 let, osebni intervju, 2021, 1. september).

Osebe, ki so do trupla vzpostavile perspektivo preseganja njegove fizične 

in simbolne oblike ter se osredotočile na njegovo fizično izginotje v priho-

dnosti, so izkazale največjo mero podpore utilizaciji trupla v medicinske 

ali znanstvene namene, tj. darovanju organov po smrti in darovanju telesa 

znanosti. Te osebe niso videle smisla v tem, da bi ohranjali nekaj, kar bo 

razpadlo ali bo upepeljeno in bo torej fizično za vedno izginilo, še posebej, 

če obstaja priložnost, da bi s tem koristili drugim ali družbi. 

{Hm, kaj se zgodi [po smrti], am, ja, telo propade, ne, mislim, 

ta fizična oblika pač bo počasi postopoma nehala obstajat /…/ meni bi bilo čisto v redu, 

če bi šla jaz v znanstvene namene, a ne, če bi umrla, mhm. Kakšni pomisleki pa so na 

tem področju tako, ne vem, jaz ne razumem, zakaj bi človek, ok, jaz bom mrtev in moje 

telo, jaz lahko naredim s tem nekaj dobrega ali pa pač me pokopljete v zemljo in bodo ti 

organi, ki bi lahko nekomu rešil življenje, zgnili, mislim, tako, ne vem, ne vem, kaj bi s 

tem naredili, da bi hoteli svoje telo perfektno, da ostane (Olivija, 19 let, osebni intervju, 

2021, 14. september).

{Raziskovalka: /…/ vselej se telo odpre, recimo, da se te organe 

odvzame, ali to vam predstavlja kakšen problem, recimo? 

Žan (65 let, osebni intervju, 2021, 9. september): A, ne, na to nisem nikoli niti pomislil, 

88



ker itak te odprejo, če obdukcijo naredijo, tako ali tako več ali manj, ne, alora, ker že 

režejo, naj režejo, oštja dio. 

Raziskovalka: Aha, nimate, da bi hoteli, da ostane telo celo ali pa ne vem, kaj so še kaki 

pomisleki ... 

Žan: Ne, ne, ne, ne, ne, ne telo je mrtvo, telesa ni več, je duša, telo ostane tm, zgnije, po 

domače rečeno, al pa ga zakurijo, pepel …

Odločitvam za utilizacijo trupla ali proti njej pa je skupna težnja po obvla-

dovanju situacije, v kateri smo nemočni in izredno ranljivi. Smrt razkrije 

našo odvisnost od institucij in drugih ljudi, zato lahko ljudje ob trenutku 

smrti začutijo močno željo po zaščiti umrle osebe. To je lahko povezano 

s pogledom, da se umrlo osebo želi na neki način izkoristiti (na primer ji 

»vzeti« organe za lastno korist ali ravnati nespoštljivo z njenim telesom), 

zaradi česar je bolj verjetno, da bodo ti ljudje zavrnili dodatne medicinske 

posege v telo pred pokopom. Drugi pa lahko začutijo močno potrebo po 

osmišljanju smrti osebe, na primer tako, da smrt lahko izkoristijo za nekaj 

dobrega, recimo, za darovanje organov po smrti ali za darovanje telesa 

v znanstvene namene, kar lahko potencialno reši življenja drugih ljudi. 

Kaj bo v trenutku smrti prevladalo, je močno pogojeno z družbeno-kul-

turnim kontekstom odločujoče osebe oz. oseb, s preteklimi izkušnjami 

in različnimi osebnimi prepričanji (Braun et al., 2000). Ne glede na to, 

kako se osebe odločajo v zvezi  z utilizacijo trupla, se kaže, da se jim še 

vedno zdita nujna spoštljivo ravnanje s truplom in potreba po pokopu 

ali zadnjem počitku umrlega, zato da bi lahko vsi, umrli in žalujoči, v 

miru prešli v naslednjo fazo procesa smrti. Tako obredi prehoda ob smrti 

(van Gennep, 1960) še vedno predstavljajo pomemben družbeni proces, 

v katerem se umrlemu pripiše ustrezen položaj v svetu mrtvih, živi pa se 

lahko soočijo z novo resničnostjo brez umrlega in temu prilagodijo svoje 

življenje. 

 
Paradoks odločanja o(b) koncu življenja 

Pri odločanju o(b) koncu življenja gre za dve vrsti odločitev. V prvem prime-

ru se lahko vnaprej odločamo o željah glede sebe, kaj bi si želeli v trenutku, 

ko sami o sebi ne bomo več mogli aktivno (informirano) odločati. V drugem 

pa gre za odločanje namesto bližnjih oseb, ko so te v stanju, ko niso več 

sposobne sprejemati lastnih (informiranih) odločitev. Gre torej za različni 

vrsti odločitev, ene se tičejo vprašanja ohranjanja ali prekinitve življenja 

pred smrtjo bližnje osebe, druge pa ravnanja z mrtvim telesom, tj. po smrti 

89



te osebe. V intervjujih se je pri tem kazalo prepletanje osebne odgovornosti 

z odgovornostjo do drugega in prelaganje odgovornosti v povezavi z odloča-

njem o(b) koncu življenja. Pri sprejemanju vnaprejšnjih odločitev o lastni 

potencialni smrti so se za ključne izkazale prevladujoče potrebe bližnjih, 

ki se bodo ukvarjali s tvojo smrtjo, šele nato lastne želje. Pri  sprejemanju 

odločitev ob smrti bližnjih pa sta bila ključna poznana volja umrle osebe in 

profesionalno mnenje zdravstvenega osebja, predvsem zdravnika. Pri obeh 

vrstah odločanja so intervjuvane osebe skušale zmanjšati breme osebi, ki 

mora to odločitev sprejeti. Pristopi za zmanjševanje tega bremena so se 

med intervjuvanimi osebami razlikovali.

Nekateri so želeli breme težke odločitve zmanjšati tako, da so v svoje tre-

nutno odločanje o koncu življenja vključili prihodnje potrebe ali zmožnosti 

svoje družine. To pomeni, da so pomislili na to, kako bo njihova smrt vpli-

vala na družinske člane, ki bodo po smrti odgovorni za odločitve o koncu 

življenja, in to vključili v svojo osebno odločitev o koncu življenja, recimo 

Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september):

{Hm, hm, rajši bi krsto, ampak razmišljam racionalno, da je to 

ful drago in bi mogoče iz tega vidika, ker, am, če smo iskreni, je pogreb ful draga stvar, a 

ne, in bi in bi ful ne bi rad, da ta pogreb naredi tem ljudem, ki so mi blizu, pač ljubljenim, 

da jim naredi še nek dodaten strošek, poleg tega, da morajo že se s svojimi čustvi in vsem 

tem ukvarjat, tako da bi verjetno iz tega pogleda rajši žaro.

Nekateri so menili, da bi morale potrebe družine ob smrti prevladati nad 

osebnimi željami pokojne osebe glede konca življenja. To pomeni, da bodo 

žalujoči sprejeli odločitve, ki bodo optimalne zanje, in ne za pokojno osebo, 

tudi če to pomeni, da bodo ravnali v nasprotju z željami pokojnika, saj bodo 

oni tisti, ki bodo s temi odločitvami morali živeti. To misel je na primer 

izrazil Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust),

{Jaz bi hotel, da ljudje naredijo karkoli v tistem trenutku smrti, 

da stečejo po rešilca, da pomagajo, da se pol v bolnišnici sprašujejo, ta je pa točno te krvne 

skupine, dejmo hitro starše vprašat, ali lahko darujemo, in potem bi starši bili ja ali pa 

ne, njihova odločitev, ok, would be awesome, če bi rekli ja, ampak če bi rekli ne, kul, ker so 

oni v tistem trenutku ravnali tako, kolikor so bili oni na tistem nivoju izkušenj, znanja.

Nekateri pa niso želeli sprejeti nikakršnih zavezujočih odločitev o koncu 

življenja, da bi tako čim bolj zmanjšali breme bližnjih ob svoji smrti, bili 

90



so tudi taki, ki so menili, da je najboljši način za zmanjšanje tega bremena 

pravno zavezujoča odločitev o koncu življenja, kot je to pojasnila Mia (44 

let, osebni intervju, 2021, 2. september):

{Zdaj, najbolj idealno je, če se lahko posameznik sam odloči, 

da se ni treba družini odločat namesto tega, ker je to zlo nehvaležna odločitev, no, am, 

in, am, jaz osebno zase pač vem, da sem takrat celo v enem od teh obrazcev napisala, 

da ne želim, da se me ohranja pri življenju, če telo ni zmožno več funkcionirat, ne da bi 

zaživelo, ne, potem rajši vidim, da se odklopijo naprave.

Da bi poznavanje volje umrle osebe lahko pomembno zmanjšalo breme 

odločitve bližnjih, se kaže v primerih, ko bi intervjuvane osebe morale 

sprejeti odločitev o(b) koncu življenja za bližnjo osebo. Pri tem je bilo 

vodilno načelo spoštovanje volje pokojne osebe. Večina bi upoštevala 

voljo umrle osebe, če bi bila ta izrecno znana, če pa ne bi bila, bi bilo 

pomembno vodilo njihova domneva o tem, kaj bi si pokojna oseba želela. 

Nekateri so upoštevanje znane želje pokojnika dojemali kot dolžnost, na 

primer: 

{Ahhh, ja, zdaj, odvisno kdo, ne, člani družine, ki znajo želje, 

ali pa strahove, ali pa kar koli tistega, sigurno spoštljivo in z upoštevanjem njihovih 

želja, ne, sigurno [Raziskovalka: vedno?] mhm, to se mi zdi, da je to naša dolžnost, ne 

(Katarina, 58 let, 2021, osebni intervju, 2021, 16. julij).

V primerih, ko bi morali sprejeti odločitev v imenu bližnjega, mnogi tega 

ne bi želeli storiti sami, zato so izrazili željo po iskanju soglasja glede 

končne odločitve, kar bi vključevalo posvetovanje z drugimi ljudmi (npr. 

z družinskimi člani ali zdravstvenim osebjem). Pri tem bi bile zanje 

problematične nasprotujoče si želje družine. Nekateri bi se glede nasveta 

o najboljših načinih ukrepanja obrnili k strokovnjakom, kar se izraža v 

Olivijinem (19 let, osebni intervju, 2021, 14. september) pričevanju v zvezi 

s sprejemanjem odločitve glede odtegnitve življenjske oskrbe:

{Amm, mislim, jaz osebno nimam nobenega znanja in tega 

tudi verjetno ne bom imela na področju medicine in, bi rekla, bi se stoprocentno pač pos-

vetovala z zdravniki, to pač, ker so strokovnjaki in verjetno vejo več, čeprav pač dostikrat 

tudi oni ne vejo, ampak stoprocentno imajo pa več pojma, ali se osebo pač splača ohranjat 

pri življenju ali ne, če bi bilo, pač, potem pač bodo oni rekli, ok, verjetno ta oseba, am, 

brez aparatov nikoli ne bo mogla živet in nikoli ne bo zavestna več, potem v tem primeru 

91



se pač posvetuješ z družino in, a ne, za odklop od teh aparatov, recimo, na tak način raz-

mišljam, zdravniki po mojem, am, bi imeli kar ključno vlogo, če bi bla jaz v tej situaciji. 

Redki so sprejemanje odločitev o(b) koncu življenja dojemali kot osebno 

odgovornost, ki je ne more sprejeti nihče drug razen tebe, kot je to prepri-

čana Katarina (85 let, osebni intervju, 2021, 16. julij): 

{Ja, v teh primerih, če bi bila to konkretno neka oseba tu, bi 

želela mnenje enega drugega, ne, mislim, táko pošteno, racionalno, ki ga znajo povedat, 

amm, seveda bi sprejela potem to odločitev sama, ne.

Pogosteje je bilo zaznati potrebo po izogibanju odgovornosti zaradi nezmožnosti 

odločanja o pokojni osebi, kar velja v primeru Marije (54 let, osebni intervju, 2021, 

1. september): 

{Jaz mislim, da pri teh odločitvah zelo radi preložimo zadeve, 

ne, če bi jaz morala o svojcu odločat, verjetno bi rekla, zdravniki, vi odločite, a ne, če se le 

da, ne bi želela jaz to sprejeti, te odločitve, ne.

Enako pogosto se je dalo zaznati potrebo, da bi se ob takšnih dogodkih 

odločali intuitivno, kar velja tudi v primeru Virginije (52 let, osebni intervju, 

2021, 14. september): 

{Ampak jaz mislim, da se to, če bi se to nekomu mojemu zgodi-

lo, a ne, jasno, potem takrat odločaš to, za te stvari tudi verjetno imaš lahko neke principe, 

neka mnenja, ampak potem, ko se to zgodi, jaz mislim, da v tistem trenutku najboljše veš, 

kaj narest pa kako narest, mogoče bi takrat čisto neki drugače, ne vem.

Če se zazremo v to, kako bi se intervjuvane osebe o(b) koncu življenja odlo-

čile glede sebe in glede bližnjih, lahko zaznamo paradoks, saj intervjuvane 

osebe glede sebe teh odločitev ne želijo opredeliti, zato da bi s tem olajšale 

breme bližnjim, ki bi se tako v zvezi  z njimi lahko odločali glede na svoje 

potrebe in sposobnosti oz. kapacitete v času žalovanja. Po drugi strani pa 

poročajo, da bi bližnjim breme odločitev najbolj olajšalo ravno poznavanje 

volje umrle osebe, ki bi lahko pravilno usmerjala njihovo odločanje. To 

pa pomeni, da intervjuvane osebe svojih želja glede konca življenja ne bi 

komunicirale z bližnjimi, saj jih želijo pri odločanju razbremeniti, a breme 

njihove odločitve v realnih situacijah odločanja o(b) koncu življenja bi 

olajšalo prav to, da bi jim svoje želje izrazile.

92



Razvoj pogrebnih ritualov 
in standardizacija 
upravljanja s truplom





Civilizacijski razvoj družbe je zaradi povečanja bogastva in vzpona mo-

noteističnih religij prinesel spremembe pogrebnih obredov (Kellehear, 

2007). Ena od praktičnih sprememb pogrebnih obredov je bila na primer 

ta, da umrlih niso več pokopavali skupaj z njihovim imetjem (prav tam). 

Orodje ali orožje in drugi predmeti so postali dragocena lastnina, ki so jo 

predali naslednjim generacijam ali skupnosti, namesto da bi jo zapravili 

v grobu (prav tam). Ta predaja lastnine je postala pomemben del obredov 

smrti, kar je – če je bila izvršena pred dejansko smrtjo osebe – prispevalo 

k prepričanju, da je šlo za dobro smrt. Drug razlog za to spremembo je 

bil verjetno povezan z vzponom krščanstva v zahodnem svetu. V predmo-

dernih časih so ljudje z religijo pojasnjevali delovanje narave, utemeljevali 

tradicionalna pravila morale in se soočali s strahom pred smrtjo (Perry et 

al., 2009). S krščanstvom pa se je predstava o posmrtnem življenju spre-

menila. Medtem ko je bilo posmrtno življenje zgodnjega človeka potovanje, 

polno izzivov, je posmrtno življenje, ki ga je prineslo krščanstvo, postalo 

spokojen kraj večnega počitka, nagrada za življenje, preživeto na pravilen 

način (Kellehear, 2007). To je pomenilo, da živi mrtvim niso bili dolžni 

zagotoviti potrebščin za posmrtno življenje; poskrbeti so morali le, da je 

bil umrli primerno pokopan. Religija je ljudem dajala konkretne napotke, 

kako naj pravilno živijo in služijo Bogu ter kako naj izpeljejo proces umi-

ranja in smrti (prav tam). Bog je po krščanski tradiciji večno bitje, stvarnik 

življenja in sodnik mrtvih. Ko se duša loči od telesa, pride pred Boga, da bi 

ji bilo sojeno. Človekova duša je nekakšen prepis njegovega življenja. Bog 

na podlagi tega prepisa duši izreče sodbo (Hudej, 2013). Glede na božjo 

sodbo je duša poslana ali v vice, kjer naj bi se očistila, ali pa naravnost v 

95



nebesa, kjer čaka na končno vstajenje. Če je umrla oseba zagrešila enega od 

smrtnih grehov, je bila poslana v pekel, kjer bo celo večnost kaznovana. To 

pomeni, da so ljudje živeli in se na smrt pripravljali z jasno predstavo o po-

smrtnem življenju. Religijske institucije so ljudem nudile smisel življenja 

v obliki izpolnjujočega posmrtnega življenja, s čimer so obvladovale strah 

pred smrtjo, upravljale pa so tudi obrede, povezane s procesom umiranja, 

pogrebom in procesom žalovanja (Bradbury, 1999; Kellehear, 2007). Eden 

ključnih akterjev v procesu umiranja in smrti je bil duhovnik (prav tam).

Philipe Ariès, ki je preučeval stališča do smrti na Zahodu od srednjega 

veka do dvajsetega stoletja, je smrt v tem obdobju označil kot ukročeno, 

v dogodku smrti namreč ni bilo nobene dramatičnosti, saj  so vsi imeli 

jasno predstavo, kaj se bo zgodilo po njej. Nato se je smrt postopoma 

začela povezovati z vraževerjem, nasiljem in surovostjo, dokler ni postala 

nevidna (Ariès, 2004). Spremembe v stališčih do smrti so odsev družbenih 

sprememb, ki so nastopile z modernizacijo družbenega življenja, odražajo 

pa se tudi v Simbolni smrti. 

V 19. stoletju je znanstveni razvoj mejo med življenjem in smrtjo zabrisal, 

zaradi poročil o prezgodnjih pokopih v medicinskih revijah so se ljudje 

začeli bati, da bi lahko bila smrt napačno diagnosticirana, kar bi povzročilo 

prezgodnjo prekinitev zdravstvene oskrbe in prezgodnji pokop oziroma 

pogreb (Jacobe, 2015). Strah, da bi bili pokopani živi, ni bil nov, vendar 

je v 19. stoletju dosegel raven moralne panike, saj so ga podžigale objave 

v popularnem tisku in literaturi, kot na primer kratka zgodba Prezgodnji 

pokop Edgarja Allana Poeja iz leta 1844 (prav tam). 

Da bi preprečili nenameren pokop živega človeka, so razvili številne teh-

nike preizkušanja, ali je oseba še živa, na primer z držanjem ogledala ali 

stekla pod nosnicami umrlega, tako da so se njegove kože vsaj deset sekund 

dotikali z močno segretim kosom železa ali jekla ali pa jo oparili s kropom, 

mu pod nos molili dišeče soli ali gorčico, mu vstavljali predmete pod nohte, 

trobili v uho ipd. (Jacobe, 2015; Meier, 2019). Prišlo je tudi do sprememb 

v pogrebnih praksah, saj so se na primer pojavila podjetja, ki grobov niso 

opremljala le s prezračevalnimi sistemi, temveč tudi z zvočnimi cevmi in 

signalnimi napravami, kot so ostri zvonci, utripajoče luči in zelo občutljive 

zastavice (Meier, 2019). Patentirali so »varnostne krste« oziroma naprave 

za osvoboditev pomotoma pokopane osebe (Jacobe, 2015; Meier, 2019). 

Razvile so se tudi mrliške čakalnice, kjer je bilo mogoče truplo opazovati do 

96



trenutka, ko se je začelo gnitje, tj. do začetnih znakov razkroja telesa, kar 

je zagotavljalo, da je oseba pred pokopom res mrtva (Jacobe, 2015; Meier, 

2019). Nekateri ljudje so v oporoki celo zahtevali, da se jih ne sme pokopati, 

preden se na njihovem truplu ne pojavijo znaki razkroja (Jacobe, 2015). Ti 

primeri ponazarjajo, kaj vse so bili ljudje pripravljeni storiti, da ne bi bili 

predčasno razglašeni za mrtve.

Strah pred prezgodnjim pokopom zaradi napačne diagnoze smrti se je 

ohranil zelo dolgo, dokler niso razvili tehnoloških naprav, s katerimi je bilo 

mogoče s skoraj popolno natančnostjo določiti odsotnost srčnega utripa in 

dihanja. Vendar pa tudi sodobna medicina ni povsem izkoreninila zgodb 

o živih pokopanih (Meier, 2019). Celo danes zasledimo novice o tem, 

kako so osebo razglasili za mrtvo in jo poslali v mrtvašnico, tam pa se je 

zmedena prebudila; eden takih primerov se je zgodil avgusta  leta 2020, 

ko so 81-letno Rusinjo razglasili za mrtvo in jo prepeljali v mrtvašnico, 

kjer je ponovno oživela, saj zdravniki očitno niso ustrezno preverili njenih 

kliničnih življenjskih znakov (I. K., 2020). Takšni primeri lahko obudijo 

starodavni strah in omajejo zaupanje javnosti v delo zdravstvenih delavcev.

Zaradi želje po znanstvenem napredku so se pojavile tudi številne nemo-

ralne prakse, s katerimi naj bi bil ta dosežen. Ob koncu 18. stoletja se je 

povečala potreba po truplih, da bi poglobili znanje o človeški fiziologiji 

(Bradbury, 1999; Richardson, 2006). Richardson (2006, str. 154) piše, da 

je sredi 18. stoletja v Združenem kraljestvu legitimen del smrtne kazni za 

vse morilce postalo seciranje njihovega trupla. Vendar ta vir mrtvih teles 

ni zadostoval naraščajočemu medicinskemu povpraševanju. Da bi prido-

bili več trupel in delov teles, so telesom prvič določili denarno vrednost, 

medicinske šole so namreč plačevale za trupla, ki so jih iz grobov izkopali 

tatovi trupel, njihove dele pa prodajale svojim študentom, da bi tako pokrile 

stroške njihove nabave (Bradbury, 1999; Richardson, 2006). Ta  trupla so 

torej secirali proti volji umrle osebe ali njenih sorodnikov. Znani so celo 

primeri umorov revnih in ranljivih državljanov, katerih edini motiv je bil 

oskrba lokalnih medicinskih šol s trupli za seciranje (Bradbury, 1999). 

Tako je smrt postopoma postala povezana z vraževerjem, nasiljem in suro-

vostjo (Ariès, 2004), kar je bil tudi kontekst pojavljanja novega množičnega 

strahu, strahu pred seciranjem. Seciranje je bilo stigmatizirano, saj je bilo 

na začetku del predpisane kazni za morilce (Bradbury, 1999), kar pomeni, 

da je lahko dobilo status nečesa, kar povzroča slabo smrt, in je bilo kot 

tako tudi integrirano v raven Imaginarnega. Posledica tega je bila, da so 

97



ljudje zavračali idejo seciranja ali razkosavanja človeškega telesa in vlagali v 

različne inovacije, da bi preprečili morebitno krajo trupel iz grobov.

Kot odziv na to domnevno grožnjo so se zato v pogrebnih praksah dogajale 

subtilne spremembe (Bradbury, 1999). Patentirali so železno krsto, ki naj 

je tatovi trupel ne bi mogli odpreti. Drugi so se odločili za krste iz debelega 

lesa, zemlji so dodali slamo in palice, da bi z njimi zaustavili kopačevo lopa-

to, trupla so pokopavali globoko, nagrobniki in grobnice so bili zasnovani 

tako za okras kot tudi za zaščito, nekatera pokopališča so imela nočne čuva-

je itd. (Richardson, 2006). Zaradi teh tehnik je bilo ropanje grobov oteženo 

in nevarnejše, vendar se ni ustavilo. Celo okrepilo se je, saj so cene trupel 

rasle sorazmerno s povečanim tveganjem pri njihovem pridobivanju. Strah 

pred ekshumacijo in posledično seciranjem se je ohranil tudi po pravnih 

prizadevanjih, da bi trgovanje s trupli preprečili z novim virom trupel, tega 

so predstavljali reveži, ki si niso mogli privoščiti pogreba (prav tam). To je 

verjetno še okrepilo stigmo seciranja, saj je utrjevalo predstavo o seciranju 

kot povzročitelju slabe smrti. Zakon je sicer dopuščal možnost izvzetja, saj 

so lahko revni pred dvema pričama zahtevali, naj jih ne secirajo, vendar je 

bila ta klavzula neizvršljiva, saj izjav teh prič niso upoštevali in  so bile na 

koncu enako nemočne kot umrli (prav tam). 

Strahovi pred tem, da bi bili zaradi napačne diagnoze pokopani živi, da bo 

truplo izkopano iz groba in prodano po kosih ali secirano proti volji umrle-

ga, so vztrajali vsaj dve stoletji in se umirili šele sredi 20. stoletja. Telesna 

radodarnost, torej privolitev v darovanje delov telesa ali krvi, se je okrepila v 

drugi svetovni vojni (in po njej), verjetno zaradi vzpostavitve programov za 

darovanje krvi, na katere so se ljudje odzvali, da bi rešili življenja ranjenih 

v vojni (Richardson, 2006).

Danes je po svetu zakonsko urejeno, da ne prihaja do zlorab trupla, pa tudi, da 

ne prihaja do nepovratnih napak, ki bi vodile v pokop žive osebe. V Sloveniji 

to urejata Zakon o pogrebni in pokopališki dejavnosti (ZPPDej; Uradni list 

RS, št. 62/16) in Pravilnik o pogojih in načinu opravljanja mrliško pregledne 

službe (Uradni list RS, št. 99/2022). Med drugim določata jasna merila in 

korake, ki jim je treba slediti v postopku ugotavljanja smrti in priprave trupla 

za upepelitev ali klasični pokop s krsto. Za upepelitev je tako na primer v 11. 

členu ZPPDej (2016) določeno, da se »pred upepelitvijo opravi kontrolni pregled, 

ki ga opravi zdravnik sodne medicine ali pooblaščen izvajalec«. Pri ponovnem 

mrliškem pregledu, pri katerem preverijo istovetnost trupla, predhodno 

98



izdajo zdravstveno dokumentacijo, dokumentacijo o mrliškem pregledu 

in dokumentacijo za sežig (Strokovna navodila za opravljanje mrliškega 

pregleda, Uradni list RD, št. 56/93 in 99/22), nato krsto s pokojno osebo 

zaplombirajo, tako da je pred upepelitvijo ni mogoče več odpreti. Pokop pa 

določa 15. člen ZPPDej (2016), »opravi se ga na podlagi zdravniškega potrdila 

o smrti in poročila o vzroku smrti, ki ga izda pooblaščena oseba po predpisih o 

mrliški pregledni službi«. Poleg tega se pokop lahko opravi šele, ko je preteklo 

najmanj 36 ur od nastopa smrti (prav tam). 

Ravnanje z mrtvimi v skladu z ustaljenimi družbenimi normami 

V sodobnih družbah veljajo standardizirani postopki, kako se truplo na 

primeren način odstrani, ti so prepredeni z disciplinami, praksami in 

regulacijami, ki določajo normativno rokovanje z njim (Ploštajner, 2012, 

str. 18). Kot je zapisal Ploštajner (2012, str. 18), se  

{truplo pred pokopom umije, balzamira (s tem se prepreči pre-

rano gnitje), zašije telesne odprtine, zakrije rane in izraze bolezni, obleče v nevpadljiva 

oblačila, postavi v spokojno držo, uredi obraz (usta zašijejo v primeren izraz, zaprejo oči, 

uredijo pričesko, moške obrijejo, dodajo ličila), položi v posebno izbrano krsto, razstavi 

na primerni lokaciji in v primernem duhu pietete, pokoplje na primerni lokaciji in označi 

mesto s primernim nagrobnikom.

Da se mora za trupla poskrbeti v skladu z družbenimi normami, se je jasno 

pokazalo tudi v intervjujih. Med ljudmi še vedno obstaja močna potreba 

po spoštljivem ravnanju z umrlim in zavest o nujnosti pokopa. Po mnenju 

intervjuvanih oseb postopki za pripravo trupla na zadnji počitek oz. pogreb 

vključujejo umivanje in oblačenje trupla, ogled trupla (pred upepelitvijo 

ali pokopom), odločitev o načinu pokopa, tj. pokop s krsto ali upepelitev in 

nato pokop z žaro ali z raztrosom. 

Glede spoštljivega ravnanja s truplom so intervjuvane osebe poudarile, da se 

telesu ne sme škodovati, da je treba z mrtvim telesom ravnati tako spošt-

ljivo, kot se ravna z živimi, in da je pokop posmrtnih ostankov pomemben 

del procesa smrti. 

{Raziskovalka: Kaj pomeni spoštljivo ravnanje s truplom?

Mia (44 let, osebni intervju, 2021, 2. september): Mislim, ne vem, da ga umijejo, da ga 

oblečejo, am, da ga potem dajo ali, ne vem, peljejo na sežig ali dajo v krsto, am, da se 

99



jo tudi v pravilnem, mislim, v doglednem času [pokoplje], ne, da se ne pusti, da bi nekje 

razpadalo, ne.

Neprimeren pokop, manko trupla za pokop ali predolgo čakanje na pokop 

so bili zaznani kot moteči v procesu smrti. To je razvidno iz Borutovega 

pripovedovanja (50 let, osebni intervju, 2021, 27. avgust): 

{Sam zaradi covida, ker je bila gužva v Ljubljani, po 500 

mrličev na dan so jih vozli, Maribor ni folgal, si čakal 14 dni do 3 tedne, si čakal na žaro, 

ja, veš, to je pa mučno, to je pa mučno!

Prav tako se je za pomembno v procesu smrti izkazala vloga zadnjega slo-

vesa, ki je lahko služilo kot pomoč pri prehodu mrtvega v drugi svet ali kot 

način, kako dati vrednost življenju pokojnega, da ta lahko doseže Simbolno 

smrt. Marija (54 let, osebni intervju, 2021, 1. september), ki je katoličanka, 

to razlaga takole: 

{Lej, recimo, katoličani imamo tudi običaj, vsaj pri nas na 

Štajerskem je bilo tako, kako je tukaj, ne vem, ampak jaz sem ta običaj ohranila, pri nas 

je recimo blagoslovljena voda res neki svetega, in ko so peljali mrliča iz hiše, so vedno s to 

blagoslovljeno vodo pokropili kot blagoslov, da se on lahko poslovi in da lahko gre duša v 

nebesa, ne. 

Zadnje slovo je lahko služilo tudi kot priložnost, da se žalujoči sprijazni 

ali pomiri s smrtjo oz. sprejme spoznanje, da gre za novo realnost brez 

umrle osebe, kot razlaga Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. 

september): 

{Lahko se posloviš od te osebe, verjetno da zase, čeprav bi mi ta 

nek verski del, bi mi rekel, da je itak ta oseba zraven, ampak se mi zdi, da takrat, ko nekdo 

umre, da ne razmišljaš o tem, o, sej me sliši, ampak to poveš samo zaradi tega, ker se nisi imel 

možnosti poslovit od njega in moraš dati ta čustva, ki jih nisi prej mu povedal, jih nisi imel 

šanse povedat, mu jih zdaj poveš zaradi tega, da te ne tiščijo potem kasneje, to neko žalost 

daš prek teh besed, ko se ljudje z mrtvim človekom, mrtvim truplom pogovarjajo, po moje to 

samo zaradi lastnega lažjega, ne zaradi tega, ker bi se hoteli od njega poslovit, ampak ker 

dajo to svojo bolečino ven.

Ogled trupla pred pokopom ali upepelitvijo velja za del modernih pogrebnih 

praks, ki pa je dandanes vedno manj prakticiran. Načeloma se ogled trupla 

100



priporoča kljub kulturnemu dojemanju trupla kot nečistega, saj naj bi 

imel na žalujoče zaradi njihove vztrajajoče čustvene povezanosti s telesom 

ljubljene pokojne osebe katarzični učinek (Howarth in Leaman, 2001, str. 

121). Medtem ko nekaterim še vedno predstavlja ključen korak pogrebnega 

obreda in slovesa od umrle osebe, drugi trupla pred pokopom ne želijo 

videti. Najpogostejši razlog za to bi lahko bila želja po ohranitvi zadnjega 

spomina na umrlo osebo, ko je bila ta še živa: 

{Ja, raje se ga tako spominjajo, ne, raje se ga tak spominjajo, 

sploh če je kakšna delovna nesreča, te sploh ne, tisto je problem (Borut, 50 let, osebni 

intervju, 2021, 27. avgust).

Udeležba na pogrebu velja za izkaz spoštovanja umrli osebi in svojcem, 

predvsem starejše intervjuvane osebe so omenjale da je izrekanje sožalja 

oz. izkazovanje podpore žalujočim nekakšno nezapisano pravilo. Vendar 

se je pri mnogih, predvsem pri ateističnih intervjuvanih osebah, pokazal 

kritičen pogled na pogrebne obrede, in sicer v tem smislu, da so zanje 

izpraznjeni pomena (npr. so le družbeni protokol) in avtentičnosti (npr. so 

predstava za druge). 

{Ma, za mene osebno, bom rekel tako, bom rekel pošteno, am, 

če me nisi videl prej, tudi potem me ni treba gledat, ne, torej, če nismo bili dobri, ne vem, 

kako prej, tudi po smrti ne rabiš jokat za mano, mi nosit rože, ne, brez veze (Žan, 65 let, 

osebni intervju, 2021, 9. september).

Glede obredov spominjanja umrlih so intervjuvane osebe najpogosteje izra-

zile ustaljene, normativne spominske geste, kot so obisk groba, prižiganje 

sveč ali prinašanje cvetja na grob. Pogosto so omenjale tudi spontan spo-

min, kot je razmišljanje o pokojni osebi, deljenje spomina nanjo z drugimi 

ali videnje pokojne osebe v različnih stvareh, prostorih ali dogodkih. Med 

drugimi rituali spominjanja so omenjale še spominske dneve, kot je naci-

onalni dan spomina na mrtve, 1. november, ali drugi osebni prazniki, npr. 

rojstni dnevi, obletnice. Manj pogosto so omenjali oprijemljive spomine, 

na primer hranjenje pomembnih predmetov umrle osebe ali ureditev 

simboličnega spomenika doma. 

{Zdajle vidim pogreb, slišim tiste govore, potem pa streljanje, 

ker to je bil pogreb z vojaškimi častmi in to ti ostane, pa takle en tako velik venček je bil 

spleten iz samih planik, ne, to še zdaj vidim. In midve s sestro sva potem čez kakšno leto 

101



te planike ven pobrale, za vsako eno, ne vem, če kje jo imam zdajle, bi vam pokazala, 

pa ne vem točno (Elizabeta, 82 let, osebni intervju, 2021, 25. avgust).

Podobno kot glede pogrebnih obredov so tudi v zvezi s spominskimi rituali 

izrazili kritiko, le da so pri tem poudarjali pretirano komodifikacijo smrti 

oz. njenih ritualov, kar se, recimo, izraža v Avinih (42 let, osebni intervju, 

2021, 9. avgust) besedah: 

{Ne vem, kakšen odnos ma večina, sam nisem zelo ljubiteljica 

teh 1. novembrov pa tega, ne, pač, ker to je zelo umetno sproženo, kapitalistično, dejmo 

čim več teh sveč.

102



Odnos med življenjem 

in smrtjo





Ljudje lahko odnos med življenjem in smrtjo razumejo na več različnih 

načinov, pri tem lahko smrt predstavlja končnost življenja, ali vstop v ne-

skončnost, ali novo življenje. Eno izmed možnih razumevanj odnosa med 

življenjem in smrtjo je strogo dualistično, pri katerem si življenje in smrt 

stojita na nasprotnih si koncih (Telban, 2001), pri čemer je smrt točka, s 

katero se življenje osebe konča (slika 3). 

Slika 3: Linearen, dualističen odnos med življenjem in smrtjo

življenje smrt

Ljudje, ki odnos med življenjem in smrtjo pojmujejo na ta način, življenje 

po navadi razumejo kot linearno in končno, smrt pa kot »odsotnost« živ-

ljenja, tj. tistega, kar je bilo, a ga zdaj ni več (Jacobsen, 2017a). S takšnim 

dualističnim dojemanjem smrt poseže v življenje, vnese žalost v srečo, 

strah v brezskrbnost, nekaj tujega v domačnost, nered v red in kaos v 

kozmos (Telban, 2001, str. 43). Kadar ljudje dojemajo smrt kot grožnjo 

človeškemu življenju, to lahko povzroči, da živijo neizpolnjeno življenje, ali 

pa, nasprotno, zavedanje končnosti povzroči, da življenje živijo bolj polno 

(Tomer, 1994). 

Vendar to ni edino možno razumevanje odnosa med življenjem in smrtjo, 

nekateri namreč lahko življenje razumejo kot linearno, vendar neskončno. V 

takšnem sistemu prepričanj se smrt dojema kot vrata v drugo življenje, tj. 

posmrtno življenje, v katerem umrla oseba preživi večnost (slika 4). Zaradi 

105



takšnega sistema prepričanj je smrt manj uničujoča in ljudem v življenju 

daje več utehe, saj ne predstavlja dokončnega konca. Ljudje imajo nekaj, 

česar se ob smrti lahko »veselijo«, saj verjamejo, da bodo po smrti še naprej 

živeli, morda se bodo celo ponovno združili s tistimi, ki so jih v življenju 

izgubili. 

Slika 4: Linearen odnos med življenjem in smrtjo, v katerem smrt vodi v posmrtno življenje

življenje smrt posmrtno življenje

Naslednje možno razumevanje odnosa med življenjem in smrtjo je  doje-

manje življenja kot nečesa cikličnega, pri čemer se oseba ob smrti ponovno 

rodi v novo življenje (slika 5). Nekateri ljudje pa na življenje in smrt sploh 

ne gledajo dualistično,  zanje oboje soobstaja hkrati in se v ideji nadaljuje 

(Schenk, 2001), tako da ni točke, na kateri bi se življenje začelo oziroma 

končalo (slika 6). 

Slika 5: Cikličen odnos med življenjem in smrtjo, v katerem smrt vodi v novo življenje

življenje

smrt

Slika 6: Cikličen odnos med življenjem in smrtjo, v katerem obstajata hkrati

življenje

smrt

Odnos do smrti

To, kako ljudje gledajo na življenje, vpliva na njihov odnos do smrti in 

obratno. Kot meni Feifel (1959, v Wong et al., 1994, str. 128), »se motimo, 

106



če smrt razumemo kot povsem biološki dogodek. Stališča do nje in njen pomen 

za osebo so lahko pomembno organizacijsko načelo pri določanju tega, kako se 

bo ta obnašala v življenju«. V pričujočem delu odnos do smrti razumem kot 

kompleksno razmerje med nesprejemanjem in sprejemanjem smrti. 

Pri sprejemanju smrti oseba realnost neizogibne smrti v celoti sprejme. Kot 

različne dimenzije sprejemanja smrti obravnavam naslednje konstrukte: 

aktivno sprejemanje smrti (ang. approach acceptance), sprejemanje smrti 

s pobegom (ang. escape acceptance) in nevtralno sprejemanje smrti (ang. 

neutral acceptance) (Wong et al. 1994). Pri nesprejemanju smrti oseba re-

alnosti neizogibne smrti bodisi ne sprejema bodisi jo zavrača oz. zanika. 

Kot dimenzije nesprejemanja smrti obravnavam naslednje konstrukte: 

tesnoba pred  smrtjo (ang. death anxiety), strah pred smrtjo (ang. fear of 

dearh), izogibanje smrti (ang. death avoidance) (Wong et al. 1994) in aktivno 

nesprejemanje smrti (ang. approach unacceptance) (Čož, 2022). 

Nesprejemanje smrti

Ljudje se smrti bojijo iz različnih razlogov. Nekatera od izhodišč za strah 

pred smrtjo so izguba samega sebe, neznano onkraj smrti, bolečina in 

trpljenje, izgubljena priložnost za pokoro in odrešitev ter blaginja prežive-

lih družinskih članov (Feifel in Nagy, 1981; Fry, 1990). Poleg tega se ljudje 

med odraščanjem naučimo pomembnosti dosežkov in občutka lastne 

vrednosti, med staranjem pa se zavemo svoje nemoči v odnosu do smrti, 

ki grozi, da bo uničila vse, kar nam je v življenju drago (Wass in Neimeyer, 

1995). Drug razširjen vir strahu pred smrtjo ni toliko zavedanje o človekovi 

končnosti, temveč o tem, da nam ni uspelo živeti smiselnega življenja (Eri-

kson, 1963; Butler, 1975). Po splošni domnevi številnih avtorjev sta strah 

pred smrtjo in tesnoba pred smrtjo univerzalna, njuna odsotnost pa lahko 

kaže na zanikanje smrti (ang. denial of death) (Bakan, 1971; Becker, 1973; 

Marshall, 1980). 

Strah pred smrtjo in tesnoba pred smrtjo se pogosto uporabljata kot sopo-

menki, vendar se koncepta dejansko razlikujeta. Strah pred smrtjo je bolj 

specifično in zavestno čustvo, povezano z jasno določeno stvarjo (Wong et 

al., 1994; Zouaghi et al., 2015). Oseba se lahko boji lastne smrti ali smrti 

drugih, najpogosteje svojih bližnjih. Obstaja tudi strah pred lastnim umi-

ranjem ali umiranjem ljubljene osebe, pri čemer se ljudje ne bojimo same 

smrti, temveč procesa umiranja. Občutek strahu se pojavi, ko se oseba soo-

či z vprašanjem smrti (Wong et al., 1994, str. 128). Strah pred smrtjo torej 

107



izhaja iz konteksta zanikanja smrti in kaže na to, da se je oseba končno 

začela soočati s smrtjo, od tod naprej pa lahko strah pred smrtjo razreši v 

določeno obliko sprejemanja smrti ali pa ga ponovno potlači vse do točke 

tesnobe pred smrtjo, pri čemer se raje izogiba tistemu, kar povzroča ta 

strah. Tesnoba pred smrtjo se nanaša na »bolj mentalno čustveno stanje, ki 

ustreza strahu ali bolj ali manj dobro prepoznani stvari (smrti)« (Zouaghi et 

al., 2015, str. 109),  in velja za »bolj splošno in morda zavedanju nedosto-

pno« (Wong  et al., 1994, str.  122). Takšno vedenje, ko se človek ne želi 

soočiti s tistim, kar povzroča tesnobo, tj. s smrtjo, je znano kot izogibanje 

smrti. Oseba se izogiba razmišljanju ali govorjenju o smrti, kar deluje kot 

obrambni mehanizem, pri katerem oseba smrt izrinja iz zavesti (prav tam, 

str. 128). V mojih intervjujih se je kot mehanizem za preprečevanje resnih 

pomislekov o smrti pogosto pojavilo »trkanje na les«,  kar bi lahko uvrstili v 

sklop vraževernega vedenja, ki se ga poslužujemo, da bi se izognili preizku-

šanju usode. Tako strah pred smrtjo kot tesnoba pred smrtjo sta posledici s 

smrtjo povezane stiske (ang. anguish over death). Zouaghi in soavtorji (2015, 

str. 109) s smrtjo povezano stisko opredeljujejo kot pojemki je 

{specifičen za psihoanalizo in klinično psihologijo ter se nanaša 

na teoretično realnost, ki vključuje gon smrti (Tanatos). Oseba ne prepozna več jasnega 

žarišča te stiske (smrti), saj je potisnjeno nazaj v nezavedno. Posledica tega je lahko 

bolj ali manj intenzivna stiska, ki se lahko preobrazi v druge nagonske impulze (kot je 

fobija) ali tesnobo, povezano z razkosanjem telesa. S smrtjo povezana stiska je po naravi 

nezavedna. 

Odsotnost tesnobe pred smrtjo, ali strahu pred smrtjo, ali strahu pred 

umiranjem lahko pomeni, da realnost skorajšnje smrti potlačujemo ali se ji 

izogibamo, lahko pa pomeni tudi to, da smrt sprejemamo. Ray in Najman 

(1974) sta pojasnila, da sprejemanje smrti ni kategorično nasprotje strahu 

pred smrtjo, temveč je bolj verjetno, da oboje soobstaja v krhkem premirju 

(Feifel, 1990). Po besedah Wonga et al. (1994, str.  124) se »celo osebe, ki 

neizogibnost in ‚koristnost‘ svoje umrljivosti kognitivno sprejemajo, morda ne 

morejo popolnoma znebiti nelagodja v zvezi z osebno smrtjo in njenimi posledi-

cami. Podobno se morajo vse osebe, ne glede na to, kako grozna se jim zdi smrt, 

na neki način naučiti sprejeti svojo umrljivost«. Prav to kompleksno razmerje 

med sprejemanjem in nesprejemanjem osebne smrti se je pokazalo tudi 

v poglobljenih intervjujih, kar sem poimenovala aktivno nesprejemanja 

smrti. Pri konstruktu aktivnega nesprejemanja smrti gre za to, da osebe 

izražajo tako sprejemanje neizogibnega konca kot tudi aktivno zavračanje 

108



tega konca, saj upajo, da jim nikoli ne bo treba zares umreti, na primer 

zaradi poslednje sodbe, ko bodo ponovno vstali od mrtvih ali medicinske 

razrešitve procesa staranja v času njihovih življenj, kar ilustrira Jaka (32 let, 

osebni intervju, 2021, 31. julij): 

{V tem obdobju sem zelo začel upat, tako v bistvu točno zdajle, 

ko razmišljam, imel sem par pogovorov že glede tega in se mogoče celo nočem s tem 

sprijazniti, upat na to, da bodo v mojem življenju rešili problem staranja, in opažam, 

da pogosto, če je kakršna koli omemba tega, grem brat članek in nisem prepričan, če 

enostavno se zdaj ne tolažim s tem, da maybe bo pa šla tehnologija dosti naprej, da se 

ne bom rabil soočit s smrtjo. Amm, ker jaz mislim, da se ne bom najboljše soočil z njo.

Sprejemanje smrti

Koncept sprejemanja smrti je uvedla dr. Kubler-Ross (1969), nanaša pa se 

na zadnjo stopnjo soočanja z umiranjem ali žalovanjem. V splošnem lahko 

sprejemanje smrti opredelimo kot psihološko pripravljenost na končni 

odhod in na možnost lastnega konca (Wong et al., 1994). Oseba se lahko 

že za časa življenja z različnimi strategijami sprijazni s svojo smrtjo, zato 

lahko proces umiranja začne že v fazi sprejemanja smrti. 

Spoznanje, da nizka stopnja tesnobe pred smrtjo ni nujno posledica meha-

nizmov zanikanja, temveč prej sprejemanja smrti, izhaja iz študij pozitivne-

ga staranja (Wong et al., 1994), pri katerih se je glede nekaterih udeležencev 

zdelo, da smrt nestrpno pričakujejo, zato da bi se končno osvobodili okovov 

svojega šibkega telesa. Klug in Sinha (1988) sta sprejemanje smrti opisala 

kot »relativno pomirjenost z zavedanjem lastne umrljivosti« (Wong et al., 1994, 

str.  124). Podala sta tudi natančnejšo opredelitev tega pojma: sprejemanje 

smrti je »zavestno, intelektualno priznavanje možnosti lastne smrti in pozitivna 

čustvena asimilacija posledic tega« (prav tam, str. 124). Po tej opredelitvi ima 

sprejemanje smrti dve komponenti: kognitivno zavedanje lastne končnosti 

in pozitiven (ali vsaj nevtralen) čustveni odziv na to zavedanje. Wong  in 

drugi (prav tam) so sprejemanje smrti razdelili na tri konstrukte: nevtralno 

sprejemanje, aktivno sprejemanje in sprejemanje s pobegom. 

Nevtralno sprejemanje je povezano s prepričanjem, da je smrt naravni, sestavni 

del življenja; ne moremo biti živi, če ne živimo s smrtjo in umiranjem. Oseba 

se smrti niti ne boji niti je ne pozdravlja, temveč jo preprosto sprejme kot eno 

od nespremenljivih življenjskih dejstev. Ob upoštevanju tega dejstva poskuša 

čim bolje izkoristiti svoje končno življenje. Osnovno načelo humanistične/

109



eksistencialne psihologije je to, da je samoaktualizacija mogoča šele, ko se 

oseba sprijazni z dejstvom lastne umrljivosti (May  et al., 1958; Bugental, 

1965; Maslow, 1968; Feifel, 1990). Odrasle osebe, ki se je samoaktualizirala, 

zato lastna smrt ne ogroža. Ker je smrt naravna, je sprejemanje smrti mo-

ralno dobro, njeno zanikanje pa je kršitev tega dobrega (Bregman, 1989). 

Takšno sprejemanje implicira ambivalentno ali ravnodušno stališče do smrti 

(Wong et al., 1994).  

Pri aktivnem sprejemanju ima oseba trdno prepričanje o tem, kaj se bo zgo-

dilo po smrti. Običajno vključuje verovanje v pozitivno življenje po smrti 

(Dixon in Kinlaw, 1982), povezano z verskimi prepričanji in praksami. 

Enako pogosto pa je tudi prepričanje, da po smrti ni ničesar več. Aktivno 

sprejemanje torej predstavljata dve pomembni in nezdružljivi stališči, ki 

smrt sprejemata bodisi kot konec človekove identitete bodisi kot vrata v 

drugo življenje (Epting in Neimeyer, 1984). Ti stališči pomembno vplivata 

na to, kako ljudje živijo, saj bodo tisti, ki na smrt gledajo kot na konec 

bivanja, verjetno živeli za tukaj in zdaj, medtem ko morajo tisti, ki na smrt 

gledajo kot na prehod v drugo življenje, živeti z mislijo na naslednje življe-

nje (Wong et al., 1994). 

Sprejemanje s pobegom je oblika sprejemanja smrti, ki izhaja iz aktivnega 

zavračanja življenja. Pri sprejemanju s pobegom smrt razumemo kot do-

brodošlo alternativo, kot odrešitev od življenja, polnega bolečin in trpljenja. 

Pri tem pozitivno stališče do smrti ni posledica inherentne »dobrote« 

smrti, temveč »slabosti« življenja (Wong et al., 1994). Takšna oblika spre-

jemanja se lahko pojavi, kadar je strah osebe pred življenjem v določenih 

razmerah močnejši od strahu pred smrtjo (Vernon, 1972, v Wong et al., 

1994, str. 127). Sprejemanje s pobegom se običajno pojavlja pri ljudeh, ki 

se ne morejo učinkovito spopadati z bolečino in težavami, ki jih prinaša 

življenje (Wong et al., 1994). Prepoznamo jo na primer pri neozdravljivo 

bolnih pacientih, ki prosijo za evtanazijo. 

Odnos do smrti pomembno določa, kako se bodo ljudje v vsakdanjem 

življenju spoprijeli s smrtjo, na primer, kakšne mehanizme bodo pri tem 

uporabili in kakšen pomen bodo smrti pripisovali.

110



Mehanizmi spoprijemanja z umrljivostjo in preseganje smrti

Eden največjih izzivov, s katerimi se soočajo žalujoči, je odločitev, kakšno 

mesto bo v njihovem življenju imel umrli. Žalujoči imajo do umrlih am-

bivalentna čustva: hkrati jih želijo v svojem življenju za vedno ohraniti in 

jih iz njega za vedno odstraniti (Vrtačič, 2012, str.  150). Žalujoči morajo 

zato najti ravnovesje med pozabljanjem in spominjanjem na umrlega, da 

bi svoje življenje po smrti te osebe lahko nadaljevali. Pozabljanje umrlih 

ljudem omogoča, da zgradijo nove odnose namesto tistih, ki so jih izgu-

bili. Hkrati se morajo spominjati umrlih in ohranjati vezi z njimi, saj to 

mnogim prinaša uteho. Potreba po spominjanju mrtvih naj bi izhajala iz 

človekovega zavedanja lastne umrljivosti in predstavlja strategijo preživetja 

– če želimo ostati v spominu (in tako preseči smrt), se moramo spominjati 

svojih umrlih (in jim pomagati, da jo tudi sami presežejo). 

Doseganje nesmrtnosti je bil vedno močan človeški vzgib, bodisi v obliki 

magije, bodisi religije, bodisi znanosti (Cave, 2012; Gollner, 2013, v Jacob-

sen, 2017b, str. 6). Razvoj medicine je ljudem omogočil, da živijo dlje, saj je 

drugega za drugim odpravljala vzroke smrti, s čimer je bila smrt odložena 

oziroma preložena v obdobje starosti (Brown, 2017). Bauman (1992a) je 

pisal o splošnih prizadevanjih za »skrb za sebe«, »zdravje« in »kondicijo« 

kot o preživetvenih strategijah v okviru sodobne ultraindividualistične 

skrbi za telo – da bi to bilo čim dlje zdravo, močno, lepo, mladostno in živo 

(Jacobsen, 2017a, str. 68–69). Seveda takšna prizadevanja smrti ne morejo 

odpraviti (vsaj za zdaj ne), lahko jo le odložijo; na neki točki ljudje še vedno 

dočakamo svoj neizogibni konec (Brown, 2017). Dobesedna nesmrtnost torej 

ni mogoča, vendar ljudje, tako kot Gilgameš, ki se v znamenitem epu odpra-

vi na pot iskanja nesmrtnosti, nenehno iščejo nove načine za večno življenje 

(Solomon et al., 2015). Na primer, veliko sredstev vlagajo v raziskave, kako 

preprečiti staranje, in v kriogeno zamrznitev telesa, da bi tega pozneje po-

novno oživili (Solomon et al., 2015). Dokler dobesedna nesmrtnost ostaja 

nedosegljiva, ljudje več pozornosti namenjamo razumevanju simbolnih 

načinov doseganja nesmrtnosti oziroma preseganja smrti (glej Becker, 1973; 

Lifton, 1973; Brown, 2017; Lifshin et al., 2017; Walter, 2017).

Lifton in Olson (2004, str. 34) sta simbolno nesmrtnost opisala kot psiho-

loški proces ustvarjanja smiselnih podob, ki odražajo našo povezanost z 

vsem, kar je bilo pred nami, in vsem, kar nam bo sledilo. Ta povezanost 

se izraža v številnih vrstah simbolizacije, ki nam omogočajo, da smo 

111



vključeni v tekoče družbeno življenje, ne da bi zanikali realnosti smrti 

(Lifton in Olson, 2004).  

Eden od tipov simbolne nesmrtnosti je teološki modus nesmrtnosti (Lifton, 

1973) ali religiozna nesmrtnost (Jacobsen, 2017a; Walter, 2017), ki jo nekateri 

avtorji (Lifshin et al., 2017) opredeljujejo kar kot dobesedno nesmrtnost, saj 

umrli v drugem svetu še naprej »živijo«. Religiozna nesmrtnost vključuje 

verska prepričanja o posmrtnem življenju, reinkarnaciji in/ali vstajenju. 

Verska prepričanja so pogosto osebne razlage splošnejših verskih zapovedi 

(Newton, 2011). Religija ponuja način, kako razumeti svet in mu pripisati 

pomen, ter oblikuje človekovo dojemanje življenja in smrti. Čeprav se religije 

zaradi svojega zgodovinskega in kulturnega ozadja med seboj zelo razlikujejo 

(Braun et al., 2000), obstajajo značilnosti, ki so nekaterim večjim religijam 

skupne. Krščanstvu, islamu in judovstvu je na primer skupna ideja, da sta 

čas in življenje v bistvu linearna (Telban, 2001). Ta pogled »dopušča«, da 

človek na tem svetu živi le enkrat, smrt pa predstavlja konec življenja, vendar 

le na tem svetu, saj je življenje večno (glej sliko 4). Umrli nato nadaljujejo 

svoje bivanje v posmrtnem življenju, v katerega vstopijo po tem, ko jim sodi 

višje božanstvo ali Bog, in so v njem do dneva poslednje sodbe, ko bodo 

mrtvi vstali (prav tam). Budizem in hinduizem sicer na smrt  gledata precej 

drugače od drugih treh glavnih svetovnih religij. Njuno dojemanje življenja 

in časa je ciklično, in ne linearno (prav tam). V skladu s tem pogledom človek 

na tem svetu ne živi le enkrat, ampak se vanj ponovno rodi z reinkarnacijo in 

zaživi znova (glej sliko 5). Ti religiji ne poznata višjega božanstva, ki bi sodilo 

ljudem ob koncu njihovega življenja; sodba je stalen neoseben proces, ime-

novan karma, in vpliva na reinkarnacijo v naslednjem življenju. Človek živi 

nedoločeno število življenj, dokler ne doseže nirvane, končnega razsvetljenja, 

ko izstopi iz procesa reinkarnacije in se znebi zemeljskega trpljenja, saj 

končno za vedno umre (prav tam). Verska prepričanja torej ljudem služijo s 

smiselnimi pripovedmi o življenju in smrti, kar jim pomaga živeti z zavestjo 

o smrti, se spoprijeti s smrtjo drugih, ko ta nastopi, in omogoča, da mrtvi 

simbolno presežejo smrt. Študije kažejo, da je odnos med religioznostjo 

in tesnobo pred smrtjo posredovan z dojemanjem, da je življenje smiselno 

(Tomer in Eliason, 2000; Wink in Scott, 2005). Ugotovljeno je bilo tudi, da je 

tesnoba pred smrtjo povezana z nasprotujočimi si prepričanji (ambivalenco) 

glede smrti in posmrtnega življenja (Ingram in Leiter, 1989) ter z odsotnostjo 

osebne filozofije smrti (Holcomb et al.1993). Longitudinalna študija Winka 

in Scotta (2005), ki je preučevala, ali religioznost v pozni odraslosti blaži strah 

pred smrtjo in umiranjem, je pokazala, da so se anketiranci, ki so izražali 

112



močno prepričanje v (nagrajujoče) posmrtno življenje, a nizko religioznost, 

bolj bali smrti kot tisti, ki so kazali visoko stopnjo pri obeh spremenljivkah. 

Nadaljnji rezultati te študije so pokazali, da so se osebe, ki so bile dosledno 

močno religiozne, najmanj bale smrti, ker so jo razumele kot pomembno 

zanje osebno, religioznost pa jim je  dajala tudi dodatno tolažbo zaradi mož-

nosti, da se bodo po smrti ponovno združile z ljudmi, ki so jim bile blizu 

(Wink in Scott, 2005). Osebe, ki niso imele določnega, bodisi verskega bodisi 

posvetnega pogleda na smrtnost, so bile v pozni odrasli dobi še posebej iz-

postavljene strahu pred smrtjo (Wink in Scott, 2005). 

Več mojih intervjujih je več oseb izrazilo religiozno obliko nesmrtnosti, na 

primer Benjamin (18 let, osebni intervju, 2021, 20. september): 

{Ja, zdaj, jaz verjamem v nebesa. 

Enako tudi Žan (65 let, osebni intervju, 2021, 9. september): 

{Ma, jaz še zmeraj verjamem v tole, kako se reče temu, am, 

reinkarnacija, ne, v to verjamem, da tukaj na tem neki je.

Poleg tega se je v intervjujih izrazila še ena vrsta prepričanja v obstoj živ-

ljenja po smrti, ki sicer izvira iz teološke oz. religiozne nesmrtnosti, torej 

tega, da oseba preide v drug svet, le da je to prepričanje baziralo na teore-

tiziranju moderne fizike o multivesoljih ali paralelnih svetovih in dimenzijah, 

znotraj katerih oseba po smrti preprosto preide v paralelni svet. O tem je z 

navdušenjem pripovedoval Vlado (25 let, osebni intervju, 2021, 12. avgust): 

{Ja, ok, se pravi, am, angels, am, paranormalno in te stvari, I 

believe that shit, zaradi tega, ker je bilo ogromno ljudi, ki je pač pričevalo, ki je videlo te 

dark places, ghost hunters, to jaz verjamem, da tukaj so še ene druge sile okoli nas, ok, 

dajmo tako povedat, am, lets call it another dimension.

Drug način, kako lahko oseba preseže individualno smrt je po  Liftonu 

(1973) biološki modus nesmrtnosti, kjer je nesmrtnost dosežena prek otrok, 

ki prevzamejo genetski material in spomin umrle osebe. Bauman (1992b, 

v Jacobsen, 2017a) opisuje biološki nesmrtnosti podobno idejo, v skladu s 

katero oseba svojo nesmrtnost utemeljuje z »ljubeznijo« do drugega bitja, 

z vero v nesmrtno ljubezen. A takšna strategija je kratkotrajna, saj vložek 

v nesmrtnost na ta način prenesemo na drugo umrljivo bitje (prav tam). 

113



Ljudje lahko presežejo smrt tudi prek ustvarjalnega modusa nesmrtnosti 

(Lifton, 1973), tako da simbolno živijo naprej v svojih delih in dejanjih, 

z odtisom, ki so ga pustili v družbi. Bauman je pisal tudi o kolektivni 

nesmrtnosti, v skladu s katero ljudje umrejo za skupni cilj, kar je lahko 

država, narod ali pa karizmatični voditelj, pri čemer verjamejo, da jih bo 

žrtvovanje za skupni cilj, tj. junaška smrt, naredilo nesmrtne (Jacobsen, 

2017a). Brown (2017) bi ustvarjalno in kolektivno nesmrtnost umestil na 

področje memetike in kulture, Walter (2017) pa vse tri vrste nesmrtnosti, 

biološko, ustvarjalno in kolektivno, opredeli kot sekularni spomin, kot način 

spominjanja  na umrlo osebo (npr. v sklopu spominjanja otrok, v sklopu 

dela, ki ga je ta oseba zapustila, ali pa v sklopu naroda). V mojih intervjujih 

je bila najpogostejša oblika obstoja po smrti sekularno spominjanje, kar 

ilustrira Pavlov pogled (59 let, osebni intervju, 2021, 15. julij): 

{Jah, verjetno [živi naprej] z unim, kar je naredil, kar je ustva-

ril, če je bil priden, ne, kaj je pustil za sabo na tem svetu, bi rekel po domač, čisto.

V sekularni spomin bi lahko v današnjem času vključili tudi digitalno 

nesmrtnost kot obliko digitalnega odtisa, ki ga je zapustil umrli in ga je 

mogoče uporabiti v interaktivni obliki obeleževanja (Petrović-Šteger, 2012; 

Sofka et al., 2017). Digitalizacija družbenega življenja je simbolno smrt na 

novo zapletla, saj v današnjem svetu oseba ob smrti za seboj ne pusti le 

posmrtnih ostankov, temveč tudi ogromno količino (digitalnih) informacij 

(Petrović-Šteger, 2012, str. 72) ali digitalni odtis, »ki je sestavljen iz javne, 

organizacijske, psevdonimne in zasebne vrste digitalnih podatkov« (Sofka et al., 

2017, str. 174). To ljudem ponuja nove možnosti za obeleževanje spomina 

na umrle v bolj interaktivnih oblikah (Petrović-Šteger, 2012), saj so mrtvi 

tako lahko sredi žalujočih bolj živo prisotni  (Walter, 2015) in celo dose-

žejo digitalno nesmrtnost (Sofka et al., 2017). Načini doseganja digitalne 

nesmrtnosti se razlikujejo glede na stopnjo razvitosti uporabljenega medija 

in glede na stopnjo interaktivnosti, ki ga medij omogoča z živimi (Sofka idr, 

2017, str. 174). Takšne oblike obeleževanja živim ponujajo nove oprijemljive 

načine za nadaljevanje vezi z umrlim po njegovi smrti, ki se ne omejujejo 

na sam kraj smrti (Petrović-Šteger, 2012; Walter, 2015).

Nazadnje obstaja še naravni modus nesmrtnosti, pri katerem velja, da so 

ljudje del narave in da je smrt del naravnega procesa; človek po smrti še 

naprej ostaja v naravi in živi z njo (Lifton, 1973). Tovrstno prepričanje o 

obstoju po smrti izraža Ava (42 let, osebni intervju, 2021, 9. avgust): 

114



{Zdaj, tukaj sem to telo, mogoče bom v naslednjem, ne vem, če 

bom, če je sploh naslednje življenje, ampak mogoče, če je, bom sončnica ali bom pa pač 

voda na Marsu, ne vem, izmišljujem si, ampak, pač, možnosti so pač.

Na tem mestu bi rada poudarila, da so intervjuvane osebe najlažje govorile 

o Simbolni smrti, torej o pogrebnih obredih in načinih obstoja umrlih po 

smrti, z Imaginarno in Realno smrtjo pa so imele veliko težav. Glede na opra-

vljeni obsežni pregled literature lahko sklepam, da gre pri tem za posledico 

družbeno-kulturnega ozračja sodobnih družb, v katerem se smrt iz družbe-

nega življenja izključuje, kar zmanjšuje možnosti za odprto razmišljanje in 

govorjenje o realni perspektivi smrti in o sorodnih temah. To potrjuje trditev, 

da osebni proces smrti pomembno določa širši družben-kulturni kontekst, 

ki je v sodobnih družbah močno zaznamovan s stalnimi družbenimi pro-

cesi modernizacije, kot so sekularizacija, individualizacija, medikalizacija, 

birokratizacija ipd. Pri tem razumevanje smrti na Imaginarni ravni močno 

oblikujeta dolgoživost in razvoj medicine, na Realni ravni medikalizacija in 

institucionalizacija smrti, na ravni Simbolnega pa individualizacija ob hkratni 

standardizaciji pogrebnih obredov, zaradi česar so ljudje slabo pripravljeni na 

spoprijemanje s smrtjo in sprejemanje odločitev o(b) koncu življenja zase 

in za druge. V naslednjem poglavju bom predstavila, kako se vse to kaže ob 

konkretnem primeru darovanja organov po smrti. 

115





Študija primera: 
proces smrti skozi 
odločanje o darovanju 
organov po smrti 





Darovanje organov po smrti omogoča transplantacijo organov, ki je učinko-

vit način zdravljenja v primeru odpovedi organov. Danes potreba po organih 

za presaditev povsod po svetu presega njihovo razpoložljivost (European 

Commision, 2014; Avsec in Uštar, 2018; OPTN, 2018). Veliko ljudi umre, 

medtem ko čaka na transplantacijo. Na stopnjo opravljenih transplantacij 

vpliva veliko različnih dejavnikov (za več glej Falomir-Pichastor et al., 

2013). Eden izmed teh je, da se ljudje ne opredelijo za darovanje organov 

po smrti in da o svojih željah, povezanih z darovanjem organov po smrti, 

ne razpravljajo s svojci. Čeprav so stališča ljudi do darovanja organov po 

smrti večinoma pozitivna, torej so darovanju organov naklonjeni, je delež 

oseb, ki se opredeli za darovanje organov po smrti, relativno majhen (Logar, 

2003; Kamin et al., 2017). 

V Sloveniji večina prebivalstva podpira tovrsten pristop k zdravljenju odpo-

vedi organov (Berzelak et al. 2019). Javna podpora je ključna za delovanje 

transplantacijske dejavnosti v državi, saj temelji izključno na prostovoljni 

odločitvi ljudi za darovanje organov (Avsec in Šimenc, 2013). V Sloveniji 

imamo mešan sistem pridobivanja privolitve za darovanje organov po 

smrti, kar pomeni, da se lahko oseba v času svojega življenja opredeli za 

darovanje organov ali proti njemu v temu namenjenemu nacionalnem 

registru, v dejanski situaciji pa imajo nato svojci vedno tudi pravico do veta 

glede odločitve umrlega, torej zadnja odločitev glede darovanja organov po 

smrti pripada svojcem  (Avsec in Uštar, 2018). Pripravljenost za darovanje 

organov po smrti je v Sloveniji visoka, ~ 67 % (Kamin et al., 2017; Berzelak 

et al., 2019), vendar se to ne odraža v uradnih opredelitvah, > 1 % (Avsec 

119



in Uštar, 2022). Stopnja privolitve v darovanje organov umrlih svojcev se 

v zadnjih letih giblje med 60 % in več kot 90 % (Avsec in Uštar, 2019, 

str. 28). Čeprav torej stopnja opredelitev za darovanje organov ne odraža 

pripravljenosti za darovanje organov po smrti, pa se ta odraža v stopnji 

privolitve. Zanimalo me je, kaj prispeva k temu razkoraku med pripravlje-

nostjo, opredelitvijo in nato dejansko privolitvijo v darovanje organov po 

smrti. 

Obstaja veliko število raziskav, ki se ukvarjajo z omenjeno vrzeljo med 

vedenji, povezanimi z darovanjem organov po smrti in stališči do darovanja 

organov po smrti na individualni ravni (glej Nijkamp et al., 2008; Newton, 

2011; Irving et al., 2012; Falomir-Pichastor et al., 2013). Te študije so iden-

tificirale razliko med vplivom kognitivnih in nekognitivnih dejavnikov na 

odločanje o darovanju organov po smrti. Kognitivni ali zavestni dejavniki 

predstavljajo stališča do darovanja organov po smrti, znanje o darovanju 

organov po smrti in zaznane družbene norme o darovanju organov po 

smrti (Parisi in Katz, 1986; Horton in Horton, 1991; Siminoff et al., 2004; 

Morgan et al., 2008a). Nekognitivni dejavniki pa predstavljajo podzavestna 

prepričanja, ki jih ljudje težje izrazijo, med njimi so raziskovalci identi-

ficirali tako tiste, ki na odločanje o darovanju organov po smrti delujejo 

zaviralno, kot tudi tiste, ki delujejo spodbujevalno (Sanner, 2001; 2006; 

Morgan et al., 2008a; 2008b, Irving et al., 2012; Kamin et al., 2017; Pfaller 

et al., 2018). 

Na podlagi ugotovitev predhodnih raziskav lahko identificirane negativne 

oz. zaviralne nekognitivne dejavnike razdelimo v naslednje kategorije:

•	 Magična prepričanja, kamor lahko vključimo magično razmišljanje, 

vraževerje (npr. oseba se boji, da si bo z opredelitvijo za darovanje 

organov po smrti priklicala prezgodnjo smrt; Morgan et al., 2008a) 

in tabuje, povezane s smrtjo (npr. nezmožnost, da bi o darovanju or-

ganov po smrti sploh razmišljali ali se o tem pogovarjali; Zouaghi et 

al., 2015).

•	 (Ne)zaupanje v zdravstvo, kamor lahko vključimo strah pred malo-

marnim obravnavanjem opredeljenih darovalcev (npr.  prezgodnja 

razglasitev darovalčeve smrti, opustitev njegovega zdravljenja, zato 

da bi rešili življenje drugi osebi; Hessing in Elffers, 1986; Wu in 

Tang, 2009) ali nezaupanje v samo diagnozo možganske smrti (Pel-

letier, 1992; Sanner, 2006). Vse to izvira iz nezaupanja v zdravstven 

120



sistem ali zdravstveno osebje. A zaviralno lahko deluje tudi pretira-

no zaupanje v zdravstveno osebje, ko se od njega pričakuje čudež 

(tj. da bo osebo na kocu rešilo iz brezupnega stanja; Mojtabaee et 

al., 2018).

•	 Nedotakljivost osebe, kamor lahko vključimo ohranjanje celovitosti te-

lesa, da bi tako ohranili njeno integriteto (npr. zavračanje darovanja 

organov po smrti, ker bi izrez organov iznakazil njeno telo), iluzijo 

o vztrajanju življenja (npr. ideja, da bo umrla oseba zaradi darovanja 

organov trpela, saj se njeno telo še ni znebilo znakov življenja) in 

vprašanje meje identitete (npr. prenos osebnostnih lastnosti umrle-

ga darovalca na prejemnika organa; Sanner, 2006).

•	 Kljubovanje naravi, kamor lahko vključimo dejavnike gnusa (Mor-

gan et al., 2008a) kot telesnega odziva na opomnik umrljivosti (npr. 

telesno nelagodje ob misli na darovanje organov po smrti) ali prepri-

čanja, da je presaditev organov kršitev meja narave (npr. darovanje 

organov po smrti ni naravno, igramo se Boga; Sanner, 2006).

•	 Religiozna nesmrtnost, kamor lahko vključimo prepričanja, da je tre-

ba upoštevati določene rituale ali ohraniti telesno integriteto umr-

lega, da bi mu tako zagotovili mesto v posmrtnem življenju (npr. 

potreba po celostnem telesu za vstajenje; Morgan et al., 2008a; Ir-

ving et al., 2012).

Identificirane pozitivne oz. spodbujevalne dejavnike pa lahko razdelimo v 

naslednje kategorije:

•	 Kartezijansko telo, kamor lahko vključimo dojemanje »telesa kot 

stroja« (npr. organi so sestavni deli, ki se jih ob okvari lahko zame-

nja; Sanner, 2006) ali objektiviziranega telesa (npr. telesa po smrti 

ne potrebujemo več; Haddow, 2005).

•	 Dobesedna nesmrtnost, kamor lahko vključimo prepričanje, da bo del 

osebe z darovanjem organov po smrti živel naprej v nekom drugem 

in s tem fizično presegel lastno smrt (Ellithorpe in Jain, 2016).

•	 Junaštvo, kamor lahko vključimo altruistično prepričanje o pomoči 

ljudem v stiski in o reševanju življenj (npr. z darovanjem organov po 

smrti nekomu rešimo življenje; Sanner, 2006) in prepričanje, da je 

darovalec organov junak (Morgan et al., 2008a).

•	 Zdrav razum, kamor lahko vključimo prepričanje o solidarnosti ali 

posredni vzajemnosti (npr. dam, ker nikoli ne vem, kdaj bom to mo-

goče potreboval tudi sam; Sanner, 2006), prepričanje, da je takšno 

121



ravnanje pravilno (Ralph et al., 2014) ali da je edino logično (npr. 

umrli ljudje svojih organov ne potrebujejo več, drugi pa jih še vedno; 

Sanner, 2006), in druge predstave o družbeni ali moralni odgovor-

nosti (npr. dolžni smo pomagati drug drugemu; Ule, 2009).

Pri tem se jasno kaže, da na vedenja, povezana z darovanjem organov po 

smrti, močneje vplivajo nekognitivnih dejavnikov kot pa kognitivni (Mor-

gan et al. 2008a). Raziskave nadalje ugotavljajo, da so s pripravljenostjo 

na darovanje organov, ki je bila prepoznana kot eden glavnih napovednih 

dejavnikov vedenja pri darovanju organov po smrti (Radecki in Jaccard, 

1997; Godin et al. 2008; Falomir-Pichastor et al., 2013), povezani tako 

pozitivni (npr. humanitarne koristi darovanja organov, občutki ponosa) kot 

tudi negativni dejavniki (npr. strah pred pohabljenjem telesa, neustrezno 

zdravljenje, ko je ogroženo življenje; Nijkamp  et al., 2008, str.  21), pri 

čemer se z namero postati darovalec organov po smrti močneje povezuje 

odsotnost negativnih nekognitivnih dejavnikov kot pa prisotnost pozitivnih 

(Parisi in Katz, 1986; Skowronski, 1997; Brug  et al., 2000; Reubsaet  et 

al., 2001; Nijkamp  et al., 2008, str.  21). Mnoge omenjene raziskave so 

preučevale tudi strah oz. tesnobo pred smrtjo kot dejavnika vpliva na od-

ločanje o darovanju organov po smrti, kar pa ni pokazalo jasne povezave 

z odločanjem o darovanju organov po smrti (Hessing in Elffers, 1986-87; 

Robbins, 1990; Baluch idr, 2001; Haddow, 2005; Lester, 2005; Sanner, 

2006; Hirschberger et al., 2008; Wu in Tang, 2009; Jain in Ellithorpe, 

2016). To je najverjetneje posledica omejenega razumevanja in posledične 

operacionalizacije konstrukta smrti. Na podlagi vsega zgoraj naštetega sem 

postavila tezo, da nekognitivini dejavniki izvirajo iz liminalnosti procesa 

smrti, pri čemer zaviralni dejavniki kažejo na nezmožnost integracije ideje 

darovanja organov po smrti v lasten proces smrti, medtem ko spodbujeval-

ni dejavniki nakazujejo kompatibilnost idej o darovanju organov po smrti s 

sistemom prepričanj o smrti in s tem možnost integracije ideje darovanja 

organov po smrti v proces smrti. 

Integracija darovanja organov po smrti v proces smrti

Na podlagi pregleda izsledkov raziskav o dejavnikih vpliva na odločanje 

o darovanju organov po smrti predpostavljam naslednje: ko smo ljudje 

pozvani, naj razmislimo o darovanju organov po smrti kot eni od možnih 

odločitev ob koncu življenja bodisi v zvezi z nami samimi bodisi v zvezi 

z našimi bližnjimi, moramo to idejo najprej integrirati v svoja obstoječa 

122



prepričanja o smrti. To lahko storimo tako, da gremo v mislih, najverje-

tneje podzavestno, skozi proces smrti, kar sem ga podrobno predstavila 

v poglavju Proces smrti (str. 29-31), to pomeni, da o tej idejo razmislimo 

na ravni Imaginarnega, Realnega in Simbolnega. Na vsaki izmed teh treh 

ravni ideja darovanja organov po smrti prinaša posebne izzive, ki zahte-

vajo razširitev oz. dopolnitev običajnih, pogosto nereflektiranih osebnih 

predstav ali prepričanj o smrti, recimo, ideja o nezgodni, nepričakovani ali 

nenadni smrti, ideja o možganski smrti ali nadzorovani srčni smrti, ideja 

o seciranju telesa mrtvih, zato da bi jim odvzeli organe, in zavedanje, da 

zaradi čakanja na presaditev morebiti kdo drug lahko umre. 

Darovanje organov po smrti odpira razmislek na Imaginarni ravni, na 

kateri ljudje hranimo predstave o kulturno sprejetih scenarijih oz. razlogih, 

zakaj oseba lahko umre, pri čemer se soočimo tudi z mislijo o nezgodni, 

nepričakovani ali nenadni smrti, torej o vrstah smrti, ki najpogosteje vodijo 

v darovanje organov po smrti. V dolgoživih družbah, v katerih večina ljudi 

pričakuje, da bo dočakala starost in nato umrla stara, omenjene smrti niso 

kulturno sprejete oz. veljajo za nezaželene. To pomeni, da jih ljudje ne do-

jemamo kot možne smrti zase ali za bližnje in zato o njih verjetno ne bomo 

razmišljali pogosto oziroma kot o  resni možnosti. To lahko pomembno 

zavira odločanje o darovanju organov po smrti.

Ko oseba razmišlja o darovanju organov po smrti  kot o možnem scenariju 

ob koncu življenja, mora ob tem sprejeti tudi realnost, da bo nekega dne 

umrla. Sprejeti mora torej idejo o svoji možni Realni smrti, ki predstavlja 

biološko, telesno smrt. Predvidevamo lahko, da bodo ljudje, ki so sposobni 

razmišljati o svoji Realni smrti, bolj verjetno razmišljali tudi o darovanju 

organov po smrti kot možni odločitvi ob koncu življenja. Poleg tega da-

rovanje organov po smrti na Realno raven procesa smrti vnaša koncept 

možganske smrti, saj gre pri darovanju organov po smrti običajno za osebe, 

pri katerih je bila potrjena možganska smrt in se jih umetno ohranjanja 

pri življenju. Koncepta možganske smrti pogosto še vedno ne enačimo z 

biološko oz. telesno smrtjo, saj mrtva oseba navkljub diagnozi smrti zaradi 

umetnega ohranjanja življenja še vedno kaže njegove znake (tj. ob dotiku 

je še topla, prsni koš se ji dviga in spušča, ipd.). Možganska smrt lahko 

postane Realna smrt le pod pogojem, da jo oseba tudi res dojema kot teles-

no smrt, sicer ta koncept ne more pridobiti statusa Realne smrti v lastnem 

procesu smrti. Več študij je namreč pokazalo, da za privolitev v darovanje 

organov po smrti ni ključno razumevanje možganske smrti, temveč osebno 

123



dojemanje, da je umrla oseba resnično mrtva (Pelletier, 1992; Siminoff et 

al., 2004; Haddow et al., 2005; Ralph et al., 2014). Pelletier (1992) je na 

primer v svoji raziskavi, v kateri je preučevala, kako so družine darovalcev 

doživljale postopek darovanja organov po smrti, ugotovila, da so se družin-

ski člani obrnili na zdravnike z zahtevo po darovanju organov, še preden 

je bila potrjena oz. diagnosticirana možganska smrt bližnje osebe, kar 

pomeni, da so že sprejeli dejstvo, da je nastopila njena smrt. Siminoff in 

drugi (2004) so v svoji raziskavi, v kateri so preučevali povezavo med tem, 

kako respondenti zaznavajo osebe v različnih nevroloških stanjih (možgan-

ske smrti, kome, trajnega vegetativnega stanja), in odločitvijo za darovanje 

organov po smrti, ugotovili, da so bili tisti respondenti, ki so paciente v 

komi ali trajnem vegetativnem stanju dojemali kot mrtve, čeprav so bili po 

medicinskih merilih živi, pripravljeni darovati organe teh oseb. Nasprotno 

pa so bili respondenti, ki so osebe v takšnih stanjih, kot tudi tiste, ki so bile 

možgansko mrtve, dojemali kot žive, manj pripravljeni darovati njihove 

organe (Siminoff et al., 2004). To velja tudi za pridobivanje organov daro-

valcev po njihovi nadzorovani srčni smrti, ko zdravnik odtegne zdravljenje za 

ohranjanje življenja in tako sproži nadzorovan srčni zastoj. V tem primeru 

moramo tistega, ki mu življenje ohranjajo aparature, nujno dojemati kot 

nekoga, ki mu ni več pomoči, da bi lahko privolili v darovanje organov. Če 

torej ljudje sprejmejo dejstvo, da se je Realna smrt zgodila ali bi se morala 

zgoditi, bodo z večjo verjetnostjo naklonjeni ideji darovanja organov kot 

možni odločitvi ob koncu življenja. 

Darovanje organov po smrti je medicinski poseg, pri katerem se telo mrtve 

osebe zaradi pridobitve njenih organov secira po istem postopku, kot da bi 

šlo za običajni operativni poseg, kar pomeni, da se truplo po posegu tudi 

zašije. Ideja, da bo umrlo telo secirano ali da bodo vidni šivi zaradi darovanja 

organov po smrti, marsikomu predstavlja prepreko za privolitev v darova-

nje organov po smrti, saj ne želi, da bi bilo telo pred pokopom iznakaženo. 

Več študij namreč kaže, da se ljudje nočejo opredeliti za darovanje organov 

po smrti ali privoliti v darovanje organov umrlih bližnjih, kar je pogosto 

posledica različnih prepričanj o ohranjanju telesne integritete (Morgan et 

al., 2008b; Newton et al., 2011; Irving et al., 2012). Pri tem ima ključno 

vlogo dojemanje telesnosti, kar sem predstavila v poglavju Odločanje o 

telesu mrtvih (str. 84–89): holistično dojemanje telesa bolj povezano z željo 

po ohranitvi celostnega telesa, kartezijansko pa z željo po njegovi utilizaciji 

(Haddow, 2005).

124



Premišljevanje o darovanju organov po smrti lahko privede tudi do zaveda-

nja o morebitni smrti drugih, to je oseb, ki čakajo na presaditev organov in za 

katere darovanje organov pomeni zdravljenje, ki jim rešuje življenje in tudi 

pomembno izboljšuje njegovo kakovost. Študije poročajo, da je v družinah, 

ki so privolile v darovanje organov umrlega bližnjega, ta odločitev pozitivno 

osmislila njihovo izgubo bližnjega in predstavljala način spoprijetja z nje-

govo nenadno, predčasno smrtjo, s tem so namreč rešile življenja drugih 

(Pelletier, 1992; Ralph et al., 2014). Nekateri ljudje so ponosni na to, da 

so formalno opredeljeni kot darovalci organov, in se zaobljubijo, da bodo 

storili nekaj dobrega tudi ob svoji smrti (Morgan et al., 2008a). Tako lahko 

odločitev o opredelitvi za darovalca organov ali privolitev v darovanje orga-

nov po smrti umrlega bližnjega postane del Simbolne smrti osebe ali način 

spoprijemanja z Realno smrtjo v vsakdanjem življenju. Osmišljanje smrti 

z darovanjem organov po smrti lahko tako predstavlja pomemben meha-

nizem za spoprijemanje z realnostjo smrti in način integriranja izkušnje 

nenadne, nepričakovane ali predčasne smrti v lasten imaginarij smrti. Kot 

kažejo raziskave (Newton, 2011), lahko ljudje darovanje organov po smrti 

dojemajo kot način dobesednega preseganja smrti, saj del darovalčevega 

telesa živi naprej v drugi osebi, tj. prejemniku. Tako ima lahko darovanje 

organov po smrti v procesu žalovanja tudi tolažilno vlogo, saj nesmiselni, 

nenadni smrti osebe lahko podeli višji pomen, kar pomeni, da ta oseba ni 

umrla zaman, saj je njena smrt omogočila rešitev življenj drugih in tako 

podarila dar življenja (Ralph et al., 2014). 

Raziskave so prav tako pokazale, da lahko ljudje pozneje ponovno načnejo 

problem svoje odločitve o darovanju organov umrlih svojcev (tako za da-

rovanje kot tudi proti njemu) in jo tudi obžalujejo. Ralph in drugi (2014), 

ki so opravili sintezo kvalitativnih raziskav dojemanja darovanja organov 

po smrti družin darovalcev, so poročali o tem, da so bile te družine tudi 

že po sprejetju odločitve o darovanju organov glede te odločitve še vedno 

negotove. Smrt svojca je bila pogosto nepričakovana, udeleženci raziskave 

pa so opisovali občutke kaosa, šoka in panike v času sprejemanja odločitve. 

Čustveno in kognitivno so se počutili slabo opremljene za odgovor na 

vprašanje o darovanju organov (prav tam, str. 927). Potem ko so privolili 

v darovanje, nekateri še vedno niso bili prepričani, ali so sprejeli »pravo« 

odločitev, in pri tem navajali, da so se znašli v čustveni zmedi. Nekateri 

so bili v dvomih glede tega, ali je njihov svojec umrl, in so bili še naprej 

vznemirjeni in zmedeni glede postopka darovanja organov, kar je oviralo 

njihovo sposobnost žalovanja (prav tam, str.  927). Takšna negotovost 

125



odločanja ovira sposobnost ljudi, da bi svojo izkušnjo smrti integrirali z 

Imaginarno smrtjo, zaradi česar obtičijo v liminalnosti procesa smrti, v 

kateri prehajajo sem in tja skozi različne ravni smrti, medtem ko iščejo 

odgovore in tavajo v negotovosti, dokler ne oblikujejo razumske pripovedi, 

s katero osmislijo to, kar so doživeli, in ta dogodek integrirajo v svoj proces 

smrti. Poleg tega so Sque in drugi (2006) v pogovorih z družinami daro-

valcev ugotovili, da nekateri ljudje darovanje organov po smrti razumejo 

prej kot žrtvovanje, ne pa kot dar življenja. O tem, da darovanje organov 

izpolnjuje kriterije žrtvovanja, je pisal Mongoven (2003, v Sque  et al., 

2006, str. 122): »Žalujoča družina mora pogosto sprejeti zelo težko odločitev, 

odpovedati se skrbništvu in zaščiti trupla ter dovoliti razkosanje telesa in odvzem 

organov v korist prejemnika, četudi s standardiziranim kirurškim postopkom.« 

Predstava o žrtvovanju lahko ljudi odvrne od darovanja organov ljubljene 

osebe (Sque  et al., 2006), po drugi strani pa lahko tudi omogoča, da se 

smrt običajne osebe spremeni v smrt junaka. To pomeni, da lahko zaradi 

darovanja organov umrle osebe zadobi status junaške smrti, saj s tem, ko 

umre predčasno, reši življenja drugih in tako »s svojo žrtvijo« prispeva k 

širšemu dobremu. 

Slika 7 prikazuje model procesa smrti, v katerem ravnokar predstavljene 

različne ideje, povezane z darovanjem organov po smrti, vstopajo v pro-

ces smrti. Ideje nenadne, nepričakovane smrti, ki vodijo do darovanja 

organov po smrti, se vključijo na raven Imaginarnega; ideje možganske 

in nadzorovane srčne smrti se pojavljajo na ravni Realnega; ideje, ki se 

nanašajo na presaditev organov, v sklopu katere truplo osebe pred poko-

pom secirajo, da bi pridobili organe za zdravljenje oz. reševanje življenja, 

pa se umeščajo na raven Simbolnega. Med prehodi iz ene smrti v drugo se 

odpirajo ključna vprašanja, ki lahko razkrijejo zaviralne ali spodbujevalne 

dejavnike,  posledično pa tudi stopnjo zmožnosti integracije različnih idej 

darovanja organov po smrti v proces smrti ter proces sprejemanja odločitve 

o darovanju organov po smrti. 

Na podlagi pregleda nekognitivnih dejavnikov, ki vplivajo na darovanje 

organov po smrti, sem postavila tezo, da ti izvirajo iz liminalnosti procesa 

smrti, saj predstave, povezane z darovanjem organov po smrti (npr. nenadna 

smrt, možganska smrt, seciranje trupla), lahko povzročijo »onesnaženje« 

procesa smrti, ki predstavlja skupek obstoječih (zavednih in nezavednih) 

prepričanj o smrti. Tako nekognitivni dejavniki delujejo kot mediatorji pri 

sprejemanju odločitev o darovanju organov po smrti, torej pojasnjujejo, v 

126



Sl
ik

a 
7:

 I
n

te
g

ra
ci

ja
 d

ar
o

va
n

ja
 o

rg
an

o
v 

po
 s

m
rt

i 

(D
O

PS
) 

v 
pr

o
ce

s 
sm

rt
i

Imaginarna smrt
–  nenadna, nepričakovana smrt

Sprejemanje odločitev 
ob koncu življenja

Kako oseba DOPS pove-
zuje z mrtvim telesom?

Simbolna smrt
–  presaditev organov

Realna smrt
–  možganska smrt, 

nadzorovana srčna smrt

O
sm

iš
lja

nj
e 

ko
nc

a 
ži

vl
je

nj
a

Ka
kš

no
 s

im
bo

ln
o 

vr
ed

no
st

 o
se

ba
 

pr
ip

is
uj

e 
D

O
PS

?
Predstavljanje konca živlejnja

Kako oseba dojem
a vrste sm

rti, 

ki vodijo v D
O

PS? (Ne)sprejemanje 
DOPS

V
ir

: D
el

o 
av

to
ri

ce
.

kolikšni meri (ne)sprejemamo darovanje organov po smrti v lasten proces 

smrti. Iz tega sledi, da ima prisotnost ali odsotnost maloprej opredeljenih 

nekognitivnih dejavnikov lahko naslednje implikacije glede darovanja 

organov po smrti (glej sliko 8): Sklepam, da je pri ljudeh, ki darovanje 

organov po smrti dojemajo kot logični korak v procesu smrti, več nekogni-

tivnih spodbujevalnih dejavnikov za darovanje organov po smrti, tako da se 

bodo verjetneje odločili za darovanje organov po smrti. Nasprotno pa je pri 

ljudeh, ki darovanja organov po smrti ne morejo integrirati v svoj proces 

smrti, več nekognitivnih zaviralnih dejavnikov glede darovanja organov po 

smrti, tako da bodo manj verjetno odločili zanj.

Specifično dejavniki, ki se lahko pojavijo na poti med predstavami o smrti 

oz. Imaginarno smrtjo in o možnostih Realne smrti ter zavirajo strinjanje 

z darovanjem organov po smrti, so magična prepričanja, skupaj z magičnim 

razmišljanjem, vraževerjem in tabujem smrti, ter (ne)zaupanje v zdravstvo, 

skupaj s strahom pred malomarno obravnavo opredeljenih darovalcev, 

nezaupanjem v diagnozo možganske smrti in pričakovanjem čudežne 

ozdravitve. Če kdo kaže ta prepričanja, lahko sklepamo, da ne sprejema 

Realne smrti, odsotnost ali integracija teh prepričanj pa lahko nakazujeta 

sprejemanje Realne smrti.

Če oseba sprejema realnost Realne smrti, se lahko na poti do ravni 

Simbolne smrti, na kateri premišljuje o darovanju organov po smrti kot 

127



o možni odločitvi ob koncu življenja, pojavita naslednja zaviralna dejav-

nika: nedotakljivost osebe, skupaj s prepričanjem, da spoštovanje do trupla 

izražamo z ohranjanjem njegove telesne integritete, z iluzijo vztrajanja 

življenja in z vprašanjem meje identitete, ter kljubovanje naravi, ki vključuje 

dejavnik gnusa kot telesni odziv na opomnik umrljivosti in prepričanje, da 

presaditev organov krši meje narave. Ti zaviralni dejavniki lahko kažejo 

na poznejše zavračanje darovanja organov po smrti kot možne odločitve 

ob koncu življenja, zase ali za bližnje, saj ga nismo sposobni sprejeti kot 

del Simbolne smrti. Odsotnost teh zaviralnih dejavnikov ali prisotnost 

spodbujevalnega dejavnika kartezijanskega telesa, ki vključuje dojemanje 

telesa kot »stroja« oziroma telo objektivizira, pa lahko kaže na sprejemanje 

darovanja organov po smrti kot možne odločitve ob koncu življenja, zase 

ali za bližnje, in posledično uspešno integracijo ideje darovanja organov po 

smrti v proces smrti.

Na poti osmišljanja odločitev ob koncu življenja, tj. na prehodu med 

Simbolno in Imaginarno smrtjo, se lahko pojavijo naslednji dejavniki, 

ki vplivajo na odločanje o darovanju organov po smrti: prvi je religiozna 

nesmrtnost, ki vključuje prepričanje, da je treba upoštevati določene 

rituale ali ohraniti telesno integriteto, da bi pokojniku zagotovili mesto 

v posmrtnem življenju. Prisotnost tega zaviralnega dejavnika lahko kaže 

na to, da se darovanja organov po smrti v procesu smrti na Simbolni in/

ali Imaginarni ravni ne more smiselno integrirati. Prisotnost preostalih 

identificiranih nekognitivnih spodbujevalnih dejavnikov pa lahko kaže na 

sposobnost, da smo idejo darovanja organov po smrti zmožni integrirati v 

proces smrti kot smiselno odločitev ob koncu življenja. Ti spodbujevalni 

dejavniki so teološka nesmrtnost, ki vključuje vero v ločitev duše od telesa, 

dobesedna nesmrtnost, tj.  prepričanje, da bo del osebe z darovanjem organov 

po smrti živel v nekom drugem, junaštvo, ki vključuje altruistične dejavnike 

in dojemanje darovalca organov kot junaka, in zdrav razum, ki vključuje 

prepričanje o solidarnosti, tj. prepričanje, da je takšno ravnanje pravilno ali 

edino logično, saj umrli svojih organov ne potrebujejo več, drugi pa jih še 

vedno potrebujejo, in druge predstave o družbeni ali moralni odgovornosti.

Na podlagi pregleda literature lahko poleg mediatorjev procesa smrti 

opredelim tudi nekatere moderatorje procesa smrti, ki izvirajo iz družbe-

no-kulturni konteksta osebe, ki se odloča (glej sliko 8). Na poti predstav o 

koncu življenja, ko mora človek sprejeti možnost Realne smrti, lahko kot 

najmočnejša moderatorja identificiram prepričanji o pravici do ohranjanja 

128



življenja in  o pravici do smrti. Na poti sprejemanja odločitev ob koncu živ-

ljenja, ki povezuje Realno in Simbolno smrt, sta najmočnejša moderatorja 

prepričanji o izkoriščanju smrti in o izkoriščanju umrlih (več o tem v nasled-

njem poglavju). In nazadnje, na poti osmišljanja konca življenja, torej na 

prehodu od Simbolne k Imaginarni smrti, sta najmočnejša moderatorja 

prepričanji o obstoju oziroma neobstoju po smrti (glej sliko 8). 

Imaginarna smrt
–  scenariji smrti

– nenadna, nepričakovana smrt

Nedotakljivost osebe (-)
Kljubovanje naravi (-)
Kartezijansko telo (+)

Simbolna smrt
–  preseganje smrti

–  odločitev za DOPS

Realna smrt
–  telesna smrt

–  možganska smrt, 
madzorovana srčna smrt

O
sm

iš
lja

nj
e 

ko
nc

a 
ži

vl
je

nj
a

O
bs

to
j/N

eo
bs

to
j p

o 
sm

rti
Predstavljanje konca živlejnja

Pravica do ohranjanja 

življenja/Pravica do sm
rti(Ne)sprejemanje 

DOPS v procesu 
smrti

Sl
ik

a
 8

: M
o

d
er

at
o

rj
i i

n
 m

ed
ia

to
rj

i v
 p

ro
c

es
u
 s

m
rt

i p
ri

 p
re

m
iš

lj
ev

a
n

ju
 o

 

d
a

ro
va

n
ju

 o
rg

a
n

o
v 

po
 s

m
rt

i k
o

t 
m

o
ž

n
i o

d
lo

č
it

vi
 o

b
 k

o
n

c
u
 ž

iv
lj

en
ja

V
ir

: D
el

o 
av

to
ri

ce
. 

(Ne)sprejemanje smrti in odločanje o darovanju organov po smrti

Pri procesu sprejemanja odločitev ob koncu življenja ljudje običajno izhaja-

jo iz svojih obstoječih prepričanj o smrti. Njihovo (ne)sprejemanje realnosti 

smrti je odvisno od prepričanj o smrti in se lahko v odnosu do smrti izrazi 

kot njeno nesprejemanje, ko se ljudje smrti izogibajo, jo aktivno zavračajo, 

se je bojijo ali so zaradi nje tesnobni, ali pa kot njeno sprejemanje, ko se s 

smrtjo sprijaznijo (več o tem glej v poglavju Odnos do smrti, str. 106–110). 

Odnos do smrti deluje kot kognitivna podlaga, na kateri ljudje razdelajo 

svoje odločitve o(b) koncu življenja, oblikuje pa se, ko oseba premišljuje o 

smrti na treh ravneh procesa smrti, tj. na ravni Imaginarnega, Realnega in 

Sprejemanje odločitev ob koncu življenja
Izkoriščanje smrti/Izkoriščanje umrlih

Re
lig

ijs
ka

 n
es

m
rtn

os
t (

-)

Te
ol

oš
ka

 in
 d

ob
es

ed
na

 

ne
sm

rtn
os

t (
+)

Ju
na

št
vo

 in
 z

dr
av

 ra
zu

m
 (+

) M
agična pričakovanja (-)

M
edicinsko (ne)zaupanje (-)

129



Simbolnega. To se je pokazalo tudi v poglobljenih intervjujih, s pomočjo 

katerih sem lahko za vsako intervjuvano osebo določila njen odnos do 

smrti, pa tudi njeno opredeljenost do darovanja organov po smrti v zvezi s 

sabo in z njenimi bližnjimi, pri čemer so se pokazale ključne razlike med 

tistimi osebami, ki so kazale sprejemanje smrti, in tistimi, ki so kazale 

njeno nesprejemanje.

Pri intervjuvanih osebah, ki so kazale aktivno sprejemanje smrti, so se 

pokazale razlike glede prepričanja o načinu obstoja po smrti in odločanja 

o darovanju organov po smrti v zvezi s sabo ali svojimi bližnjimi. Pri 

osebah, prepričanih o obstoju nebes in popolni ločitvi duše od telesa, 

lahko opazimo pripravljenost na omenjeno darovanje organov. Kadar 

pa je šlo za prepričanje o obstoju po smrti, pri čemer je smrt pomenila 

prehod v naslednje življenje in bi odločitev o darovanju organov po smrti 

lahko še vedno imela (negativne) posledice za pokojno osebo v naslednjem 

življenju, je bilo zaznati nepripravljenost na darovanje lastnih organov ali 

organov svojih najbližjih. To lahko opazimo v primeru Aleksandra (59 let, 

osebni intervju, 2021, 4. september), ki se je moral odločiti glede darovanja 

roženice svoje tragično umrle hčere in je kljub osebnemu nasprotovanju 

zaradi situacijskih dejavnikov v darovanje privolil, pozneje pa se je soočil 

z negotovostjo glede sprejete odločitve, vendar jo je tudi uspel preseči in 

svojo odločitev uspešno integrirati v proces smrti:

{Kar sem prej govoril, ne, da če je karmatično, ti povlečeš ene, 

am, ene dogodke, da se ti nekaj zgodi, potem te ne sme nekdo reševat, ne, no, in vidiš, ta 

del me je potegnila recimo prijateljica zdravnica, ne. Jaz mislim, da osebno ne bi bil za to, 

za darovat, in sem se v bistvu hčeri opravičil, sem ji rekel, glej, mogoče sem ti vzel oči, torej 

v naslednjem življenju ne boš videla stvari, ki bi jih morala videti, recimo, ne.

Intervjuvane osebe, ki so bile prepoznane kot tiste, ki aktivno sprejemajo 

smrt, z močnim prepričanjem o neobstoju po smrti, so pokazale podobne 

vzorce pripravljenosti na darovanje organov po smrti, pri čemer so izrazile 

predvsem pripravljenost na darovanje lastnih organov po smrti. Teoretič-

no so bile pripravljene privoliti tudi v darovanje organov svojih bližnjih, 

vendar se je pri njih pojavila tudi neprepričanost  glede svoje dokončne 

odločitve, pri čemer so izpostavljale vidik nedotakljivosti osebe, kar ilustrira 

Virginijin (52 let, osebni intervju, 2021, 14. september) primer:

130



{A, ja, lej, tako kot sem ti prej rekla, takrat bi verjetno vedela, 

zdajle, če bi zdajle rekla, bi rekla verjetno ja, ne, ne vem, mogoče bi bil pa takrat tako 

emocionalen moment, da bi pa rekla ne, ne boste ga rezal, ne vem, lahko sem zdajle 

pametna pa rečem seveda, tako, ker ti je lepo darovat, ampak mogoče pa pride v tistem 

hipu neka, neka stiska pa bi lahko tudi tako reagirala, ne vem, ne boste rezal mojega sina, 

ne, ne boste, ne dam vam njegovega srca, ne. 

Pri intervjuvanih osebah, pri katerih je prevladovalo nevtralno sprejemanje 

smrti, lahko opazimo, da so večinoma pripravljene postati darovalci organov 

po smrti in privoliti v darovanje organov svojih bližnjih. Elizabeta (82 let, 

osebni intervju, 2021, 25. avgust), ki je bila prepričana, da zaradi starosti in 

prebolelega raka ne more več darovati svojih organov, se je odločila, da bo 

k opredelitvi za darovalca organov spodbudila svojega družinskega člana.

{Elizabeta: Ne, ne, ker tut ne morem, ker js sm mela raka in 

mam samo eno slabo ledvico.

Raziskovalka: Aha, ne morete, seveda, potem …

Elizabeta: Ne, ne, sploh ne, drugač pa bi, načeloma sem za darovanje organov, glejte, 

zakaj ne bi nekomu rešil življenja, če ga lahko, ne?

Raziskovalka: Mhm, je to tudi vaš glavni razlog, da ste za?

Elizabeta: Ja, glejte, pravzaprav, jaz sem zelo odprt človek in sprejemam stvari take, kot 

so. Na primer, jaz sem rekla mojemu sinu, daj, vpiši se v register darovalcev, ker nikdar ne 

veš, kaj in kako bo s tvojim življenjem, in če s tvojimi organi lahko nekdo nadaljuje, ne, 

življenje, ne, glejte, preprosto.

Raziskovalka: Zelo preprosto, pa se je potem vpisal?

Elizabeta: Je, je, je.

Danes starost ni dejavnik klinične kontraindikacije za darovanje organov po 

smrti, za dejavnik tveganja velja le v kombinaciji z drugimi bolezenskimi 

dejavniki (Jeras 2005; EUDONORGAN 2017). Za opredelitev o darovanju 

organov po smrti ni zgornje starostne omejitve. O izključitvi zaradi zdra-

vstvenih razlogov odločajo zdravstveni delavci, potem ko ocenijo stanje 

potencialnih darovalcev, zato da bi zagotovili pravilno delovanje organov po 

presaditvi (prav tam). Izključitev neustreznih darovalcev je torej skrb zdrav-

nikov, samoizključitev na podlagi starosti ali samoocene zdravja organov ter 

preteklih bolezenskih stanj v primeru darovanja organov ni potrebna. Tre-

nutno so klinične kontraindikacije, zaradi katerih zdravniki lahko izključijo 

potencialne darovalce organov po smrti,  neznan vzrok smrti, darovalec z 

131



virusom človeške imunske pomanjkljivosti (HIV), ali s tumorjem (večina 

rakov pomeni absolutno kontraindikacijo, razen nekaterih izjem), ali pa 

akutno okužbo (če je ta bila vzrok smrti) (EUDONORGAN, 2017). 

Prav tako lahko opazimo, da se pri osebah, pri katerih je prevladovalo 

nevtralno sprejemanje smrti, večinoma kaže pripravljenost na privolitev v 

darovanje organov po smrti glede njih samih in njihovih bližnjih, tudi če je 

bila želja umrle osebe neznana. Lahko pa se tudi pojavi zavračanje darova-

nja organov po smrti, čeprav ga kot medicinski poseg sicer podpirajo, ker 

v njih prevlada sum, da gre za črni trg in da je skorumpirani zdravstveni 

sistem pokvaril zdravnike: 

{Jaz mislim, da v teh cajtih noben ne bi tega naredil, ne vem, ker 

noben ne zaupa več v dohtarje, ne, kako pa lahko jaz vem, da bo šel ta organ tam pa tam, 

ali ga bo prodal kam drugam, ne, ni zaupanja, ni zaupanja v tem več, ne (Borut,  50 let, 

osebni intervju, 2021, 27. avgust).

Osebe, pri katerih je rahlo prevladovalo nesprejemanje smrti, so izrazile prip-

ravljenost na darovanje organov po smrti. V enem primeru se je izkazalo, 

da oseba zase ne misli, da bi lahko postala darovalka organov po smrti, ker 

je prestara, vendar bi dala soglasje za svoje bližnje, če bi si ti želeli svoje 

organe darovati, saj se ji zdi lepo, da bi jih dobil nekdo, ki jih potrebuje. V 

nekem drugem primeru je intervjuvana oseba sama posedovala zastarelo 

oz. neveljavno kartico darovalca, , poznala je tudi želje svoje družine, ki 

je bila v celoti naklonjena darovanju organov po smrti, gesta darovanja 

organov po smrti pa je zanjo osebno predstavljala tolažbo v tem smislu, da 

bodo njeni organi živeli naprej v nekom drugem.

Pri eni izmed intervjuvanih oseb je bilo zaznati prevlado strahu pred smrtjo, 

pa tudi ambivalentnost glede pripravljenosti na darovanje organov po 

smrti. Čeprav je razmišljala o tem, da bi bila darovalka organov po smrti, se 

zaradi strahu pred zlorabami v zdravstvu nikoli ne bi želela opredeliti kot 

darovalka organov. Glede njene privolitve glede darovanja organov bližnjih, 

pa je bilo mogoče opaziti nepripravljenost, da bi sprejela takšno odločitev 

v imenu umrlega, in negotovost glede tega, ali bi se bila sploh sposobna 

odločiti.

Pri intervjuvanki, ki je  izražala tesnobo pred smrtjo, lahko prav tako opazimo 

ambivalentnost glede njene pripravljenosti na posmrtno darovanje lastnih 

132



organov in organov njenih bližnjih. Nagibala se je k darovanju lastnih orga-

nov po smrti, vendar je bila izrecno proti darovanju določenega dela telesa:

 

 {Ja, pač sem za, ampak nisem pa na temu darovanju, dejansko 

nisem liste podpisala nikoli, tako da očitno nisem tok za, kolikor pravim, da sem za, ker če 

ne bi že bila tam, ne, tako da neki me očitno še ustavlja ali kar koli. [Raziskovalka: Če te 

izzovem, da probaš malo pomisliti, kaj bi to bilo, kaj bi tako na prvo žogo rekla, morda, 

da je to, da te ustavlja?] Ne vem, na prvo žogo, ne vem, pač, kej bi, ne vem, mogoče moja 

familija. Mislim, sem ful preveč povezana s tem, kaj bi moja familija mislila glede tega, 

da pač, kakor da potem nimajo cele mene za pokopat ali kar koli, veš, kako smešno, ker 

jaz ful razmišljam, da bodo mene pokopali, da ne bo treba meni drugih pokopat, ahaha 

(Ema, 28 let, osebni intervju, 2021, 3. avgust).  

Podobno mnenje je ta intervjuvanka imela tudi  glede darovanja organov 

svojih bližnjih po njihovi smrti, vendar ni bila povsem prepričana, kako bi 

se na koncu odločila: 

{Mhm, ja tukaj bi bilo spet fajn vedet, kaj bi oseba rada, kaj 

so bile želje od osebe, am, tako da, ja, najbrž bi, ja, sam, če ne veš želje od osebe pa ... ne 

vem, težko je premislit o tem, kako bi se odločil v neki hipotetični situaciji, ker zdaj lahko 

rečem ja, definitivno bi se odločila, da ja, ampak pač ni nujno, ne, da bi se v tistem danem 

trenutku odločila za ja, ali pa lahko zdaj rečem ne, pa bi potem tistikrat bila ja, mogoče 

bi bilo odvisno, kateri organ, ne vem, zakaj mi je to zdaj tako pomembno, amm, ampak 

ti ne znam dati konkretnega odgovora, kaj bi se odločila v tisti situaciji (Ema, 28 let, 

osebni intervju, 2021, 3. avgust).

Osebe, pri katerih se je pokazal kot prevladujoč odnos aktivnega nespre-

jemanja smrti, so večinoma izražale jasno pripravljenost na darovanje 

svojih organov in privolitev v darovanje organov svojih bližnjih, vendar 

se je večini zdelo, da je zelo majhna verjetnost, da bi do tega sploh lahko 

prišlo. V določenih primeri pa se je izrazila nepripravljenost na darovanje 

organov, na primer, ena izmed intervjuvanih oseb je izrazila jasno nep-

ripravljenost postati darovalka organov, saj je to dojemala kot nenaravno, 

vendar  je bila hkrati pripravljena darovati organe ljubljene osebe, če bi 

bila to njena izrecna želja, torej ji zaradi lastne nepripravljenosti glede tega 

ne bi nasprotovala. V nekem  drugem primeru pa se je pokazala močna 

nepripravljenost osebe na darovanje le določenih delov telesa, tistih, ki so 

simbolizirali njeno osebnost: 

133



{Zdaj, iskreno povedano, imam zadržke za določene zadeve, 

zase osebno, ne, recimo, stvari, povezane z obrazom, ali pa, recimo, cela roka. Am, jaz 

mislim, da bi rekel, da si teh darovanj ne želim, am, najverjetneje me lahko kdo prepriča 

v to, ampak še vedno me samopodoba, to, moj obraz, dojemam sebe, ne, ampak notranje 

organe, go for it, ni problema, to, to nisem jaz, to je moj stroj. /…/ am, ja, iz istega 

razloga, kjer prideva nazaj na uno, ko sva govorila čisto na začetku, am, kontinuiteta 

življenja, ne, jaz mislim, da ta faktor ni vezan name kot na mojo izkušnjo smrti, ampak 

na socialni del, mogoče bi temu rekel spoštovanju do mene po smrti, ne, se ne navezuje 

name, ampak na odnos drugih ljudi in men se zdi, ok, mogoče so to težke besede, ampak, 

recimo, da je to znotraj spektra nespoštovanja do mene. Men se ne zdi, da me spoštuješ 

s tem, ko mi to vzameš. To je moja stvar, ne /…/  men se to zdi nespoštljivo do mene, 

ker si mi s tem ukradel mojo identiteto, ne. Ni v bistvu faktor to, da si vzel mojo kožo z 

obraza, če mi ti odrežeš klele [pokaže torzo] takle del pa daš nekomu drugemu, sem jaz 

ok s tem, maybe, haha, nisem sure, v bistvu bolj kot razmislim, tudi tisto darovanje delov 

očesa pa to, to so sestavni deli, nima veze. Bolj roka, ker roka je še vedno, how it looks /…/ 

in mi s tem ukradeš identiteto in je ta del problem darovanja, ne, am, medtem ko če ti 

meni vzameš, ne vem, mišico iz roke, am, neki notranjega, ne, neki, kar ni identiteta in 

površinskega, tisto, kako zgleda, ne, ali pa če vzameš tako, da v bistvu, ne vem, vzameš 

del kože in to potem ni več prepoznavno jaz, ne, recimo, tisto je meni grozljivo, ko vidim, 

ko dajo celo roko gor in potem, a veš, da bi jaz zdaj videl od mojega očeta roko na nekom 

drugem, pa je tisto od mojega očeta, mislim, to mi je, to mi je creepy as hell, ampak da 

je pa od mojega očeta srce v tebi, mi je pa ok, ker ni identiteta. To (Jaka, 31 let, osebni 

intervju, 2021, 31. julij).

Študija primera kaže, da obstaja možnost, da je sprejemanje smrti dejav-

nik, ki pomembno vpliva na odločanje o darovanju organov po smrti. Pri 

sprejemanju smrti se kažejo jasnejše predstave o lastni (ne)pripravljenosti 

postati darovalec organov po smrti in o privolitvi v darovanje organov 

umrlega bližnjega. Nasprotno pa je v primerih, ko oseba ni mogla dojeti 

ali sprejeti možnosti smrti in je kazala strah ali tesnobo pred smrtjo, glede 

pripravljenosti na darovanje organov po smrti prevladovala ambivalen-

tnost. Pri tem je pomembno opozoriti, da ne moremo govoriti o dejanskih 

povezavah med odnosom do smrti in odločanjem o darovanju organov po 

smrti, zato bi bile potrebne nadaljnje raziskave, lahko navedem le nekaj 

domnev o možnih povezavah.

Na podlagi svoje študije domnevam, da je sprejemanje smrti povezano z 

naslednjimi vzorci odločanja o darovanju organov po smrti: 1. oseba je v 

134



mislih sposobna preiti skozi faze Imaginarne, Realne in Simbolne smrti; 2. 

lahko razmišlja o možnosti svoje Realne smrti in si oblikuje jasne predstave 

o tem, kaj bo sledilo po njeni smrti, tj. predstave o Simbolni smrti; 3. manj 

verjetno je, da bo darovanje organov po smrti doživljala kot »onesnaže-

valni dogodek«, bolj verjetno je, da bo ta problem razrešila z integracijo 

darovanja organov v proces smrti; 4. da bo v zvezi z darovanjem organov 

po smrti izkazala več nekognitivnih spodbujevalnih dejavnikov kot pa 

zaviralnih; 5. da bo pripravljena postati darovalec organov ali dati soglasje 

glede svojih bližnjih; 6. ko bo zaprošena za soglasje v zvezi z darovanjem 

organov svojih bližnjih, najverjetneje ne bo prvič razmišljala o tem, kako 

naj se odloči, in bo najverjetneje privolila v darovanje organov po smrti. To 

je najverjetnejši scenarij le glede tistih, katerih sistem prepričanj o smrti je 

združljiv s koncepti darovanja organov po smrti, pri čemer bo odločitev o 

darovanju organov predstavljala celo najbolj smiselno odločitev, ki nesmi-

selni smrti dodeli dodaten pomen. Vendar se ta scenarij lahko spreminja 

glede na stopnjo aktivnega ali nevtralnega sprejemanja smrti in drugih 

sočasno prisotnih stališč do smrti. 

Obstaja tudi možnost, ki jo lahko zaznamo v prej predstavljeni študiji 

primera, da ima oseba obstoječ sistem prepričanj, ki omogoča sprejemanje 

resničnosti smrti, vendar je v neposrednem nasprotju z idejo o darovanju 

organov po smrti, ki jo zato kot možno odločitev ob koncu življenja lahko 

zavrne. Domnevam, da bi v takem primeru oseba; 1. v mislih lahko prešla 

skozi faze smrti; 2. razmišljala o možnosti svoje resnične smrti in oblikovala 

jasne predstave o tem, kaj bo sledilo po njeni smrti, tj. predstave o Simbolni 

smrti; 3. idejo o darovanju organov po smrti bi zelo verjetno doživljala kot 

»onesnaževalni dogodek«, ki se bo razrešil z zavrnitvijo darovanja organov 

po smrti iz procesa smrti; 4. zelo verjetno bo izkazala več nekognitivnih 

zaviralnih dejavnikov glede darovanja organov po smrti; 5. verjetno ne bo 

želela postati darovalec organov po smrti in bo manj pripravljena dati so-

glasje za svoje bližnje; 6. ko bo pozvana k podajanju soglasja za darovanje 

organov svojih bližnjih, najverjetneje ne bo prvič razmišljala, kako naj se 

odloči, in najverjetneje bo darovanje organov po smrti zavrnila. Tudi to se 

lahko razlikuje glede na stopnjo drugih stališč do smrti.

Nazadnje lahko zaznamo še vzorec, povezan s strahom ali tesnobo pred 

smrtjo, ki kaže, da pri teh dveh odnosih do smrti ideja darovanja organov 

po smrti ostaja v limbu. Domnevam, da bo oseba po tem scenariju 1. 

najverjetneje imela težave s tem, da bi v mislih prešla skozi faze smrti; 

135



2. skrbela jo bo možnost Realne smrti in tega, kar pride po njej, torej Sim-

bolne smrti; 3. najverjetneje bo razmišljanje o darovanju organov po smrti 

doživljala kot »onesnaževalni dogodek« in manj verjetno je, da ga bo znala 

razrešiti; 4. najverjetneje bo izkazala mešanico nekognitivnih zaviralnih in 

spodbujevalnih dejavnikov glede darovanja organov po smrti; 5. ambivalen-

tna bo glede tega, ali naj postane darovalec organov po smrti in ali naj poda 

soglasje za svoje bližnje; 6. najverjetneje bo o darovanju organov po smrti 

kot verjetni odločitvi ob koncu življenja resno razmišljala le v primeru, če 

bo pozvana, naj privoli v darovanje organov umrlega bližnjega, pri čemer 

bo izid odvisen od situacije v danem trenutku.

Pomen družbene klime in razmerij moči pri odločitvi o darovanju 
organov po smrti

Prakse darovanja organov po smrti in upravljanja smrti so umeščene v ob-

stoječo politično ureditev in vključujejo politike ekonomske zmogljivosti, 

vladavine prava in socialnih institucij, ki upravljajo družbeno delovanje. To 

so makrostrukture, znotraj katerih osebe, državljani, živimo svoje vsakda-

nje življenje. Strinjam se z avtorji (npr. Turner, 1969; Lock, 2002), ki trdijo, 

da smrt povzroča družbeni nered in da ima moč preoblikovanja ustaljenega 

družbenega reda, saj smrt ustvarja prostor za ponovna pogajanja o usta-

ljenem stanju stvari (več o tem je v poglavju Obredi prehoda, str. 21–25). 

Ob soočenju s smrtjo ljudje občutimo nemoč, ki razkrije našo odvisnost 

od družbenih struktur in vpliv, ki ga imajo te strukture na odločitve, ki jih 

sprejemamo v svojem življenju.

Smrt v sodobnih zahodnih družbah ureja zdravstven sistem, tega pa določa 

politični in gospodarski sistem, vzpostavljen v državi. V Sloveniji imamo še 

vedno javni zdravstveni sistem, ki je trenutno v krizi, kar bi lahko privedlo 

do njegovega razpada in v nadaljevanju do popolne privatizacije. Vladna 

administracija je v času pandemije covida-19 razkrojevalno delovala na 

zaupanje javnosti v zdravstveni sistem, pa tudi v celoten politični sistem 

in v socialne ustanove (Smrke in Hafner Fink, 2021). V času pandemije 

je vse bolj ščitila politične interese in kapital namesto javnega interesa 

oziroma ljudi in za težke razmere v državi krivila državljane. V moji študiji 

se je pokazalo pomanjkanje zaupanja v takratno vlado in razočaranje nad 

kapitalizmom, ki daje prednost dobičku, spodbuja korupcijo in ohranja 

družbene neenakosti. Pomanjkanje varnih družbenih struktur, ki bi jim 

človek lahko zaupal, povečuje občutek individualne odgovornosti za lastno 

136



življenje, odločitve, glede katerih večina ljudi čuti, da so še vedno v njihovi 

moči, pa so prav tiste, ki zadevajo posameznikovo telo. Telo je še zadnja 

točka, na kateri oseba še lahko deluje in ohranja nadzor. 

V Sloveniji imamo mešan sistem pridobivanja soglasja za darovanje organov 

po smrti. Osebe lahko svojo odločitev za (opt-in) ali proti (opt-out) darovanju 

organov po smrti izrazijo v nacionalnem registru darovalcev organov, svojci 

pa imajo pravico veta na odločitev umrlega. V Sloveniji so večkrat potekale 

razprave o zakonski uvedbi sistema opt-out, ki bi povečal nabor potencialnih 

darovalcev, saj bi za darovalca organov veljala vsaka oseba, ki se za časa 

svojega življenja ne bi izrekla proti darovanju. Vendar so bile te razprave 

neplodne, saj se je javnost uprla in izrazila zaskrbljenost, da bi sistem opt-out 

odpravil varnostni ventil, ki ljudi varuje pred zlorabami, zlasti pred zdrav-

niško malomarnostjo (npr. predčasna prekinitev življenja zaradi pridobitve 

organov) ali drugimi oblikami etičnih kršitev v procesu smrti (npr. prodaja 

organov zaradi osebnega dobička). Pri tem je pomembno poudariti, da si 

na svetovni ravni prizadevajo boriti proti trgovini z organi (Meshelemiah in 

Lynch, 2019). Številne mednarodne organizacije, skupaj s Svetom Evrope, 

Evropsko unijo, Združenimi narodi, Svetovno zdravstveno organizacijo in 

mednarodnimi strokovnimi zdravniškimi združenji, so pripravile pogodbe, 

resolucije in priporočila za usklajevanje boja proti trgovini s človeškimi 

organi in kaznivim dejanjem, povezanim s presaditvijo človeških organov 

(Slovenija-transplant, 2022). Slovenija-transplant navaja (2022), da 

{v Sloveniji ni trgovine z organi in zlorab v sistemu, prav tako 

je tveganje za zlorabe zelo majhno. Nacionalni sistem darovanja in presajanja je pravno 

dobro urejen, nadzorovan, varen, etičen in popolnoma pregleden. Organ nejasnega izvora 

se v sistemu ne more pojaviti, vsi prejemniki organov pa so doživljenjsko vodeni v Centru 

za transplantacijsko dejavnost v UKC Ljubljana. V skladu s Konvencijo Sveta Evrope 

proti trgovini s človeškimi organi so vse presaditve organov zunaj države brez napotitve 

lečečega specialista in brez predhodnega dogovora s transplantacijskim centrom zunaj 

Slovenije kazniva dejanja in se kazensko preganjajo.

Slovenija-transplant je od leta 2017 nacionalna točka za anonimizirano 

poročanje o takšnih primerih. Do zdaj niso zaznali nobenega primera 

nedovoljenega ravnanja. Slovenija-transplant sodeluje tudi s policijo, mi-

nistrstvi za zdravje, pravosodje, notranje in zunanje zadeve ter nevladnimi 

organizacijami, ki se ukvarjajo z žrtvami trgovine z ljudmi. Tudi neodvisne 

organizacije in nadzorni organi ne poročajo o primerih ali sumih trgovine 

137



z organi v Sloveniji (prav tam). Navkljub temu je v javnosti prevladalo mne-

nje, da je treba darovalce zaščititi pred sistemom, ki je nagnjen h korupciji, 

kar je utišalo prizadevanja za drugačno opredelitev zakona o pridobivanju 

soglasja za darovanje organov po smrti. Na podlagi tega lahko ugotovimo, 

da odločitev o privolitvi v darovanje organov po smrti ni le osebna, individu-

alna odločitev, ampak je lahko tudi politična; lahko je izraz moči ali upora 

osebe proti sistemu.

Študija primera je pokazala, da so osebe v primeru smrti, nad katero 

sicer nimajo nobenega nadzora, primorane prevzeti nadzor , pri čemer 

to lahko storijo z odločitvijo za darovanje organov po smrti, s katerim 

(nesmiselno) smrt »izkoristijo« za nekaj dobrega, saj lahko z darovanjem 

organov rešijo, podaljšajo ali izboljšajo življenja drugih ljudi. Lahko pa to 

storijo tudi z odločitvijo proti darovanju organov, ki je izraz upora proti 

nepravičnemu sistemu, pri čemer želijo mrtve predvsem zaščititi pred 

izkoriščanjem. To je še posebej povezano s stališči o skorumpiranem 

zdravstvenem sistemu, ki pokvari tudi tiste, ki so v njem zaposleni, 

zato jim ne moremo zaupati ali jim dati priložnosti, da bi se s smrtjo 

nekoga okoristili. Tiste intervjuvane osebe, ki so v darovanju organov po 

smrti videle priložnost oziroma korist za druge, so zdravstvene ustanove 

dojemale kot ustanove, ki so v službi družbe in katerih cilj je izboljšati 

življenje ljudi. Zato ni bilo potrebe po zaščiti bližnjih pred zdravstvenim 

sistemom; v ospredju je bil prevzem nadzora nad smrtjo z dajanjem živ-

ljenja. Zato darovanje organov po smrti ljudem omogoča, da iz najhujših 

razmer naredijo najboljše in prevzamejo nadzor nad sicer neobvladljivim 

dogodkom.

Pogosto ni splošno znano, da pred začetkom postopka darovanja organov 

po smrti vedno vzpostavijo stik z družino umrle osebe, tudi če se je ta 

uradno opredelila za darovanje v registru, pri čemer se vedno spoštuje 

željo družine, tudi če je v nasprotju s formalno izraženo voljo umrle osebe. 

Stopnja opredelitve glede darovanja organov po smrti je v Sloveniji še 

vedno zelo nizka (Avsec in Uštar, 2022). To pomeni, da v večini primerov 

želja umrlega ni znana, tako da se od družine zahteva, da se odloči namesto 

njega, kar dodaja še eno dimenzijo prepletenosti in spopada moči med 

osebno izbiro na eni strani in družbeno strukturo na drugi (Wilkinson, 

2007, 2014). Pri darovanju organov po smrti tako nekako izvajamo nadzor 

nad mrtvim telesom. Študija primera je pokazala, da so imele intervjuvane 

osebe težave pri prevzemanju odgovornosti za odločanje namesto umrlega, 

138



ko so razmišljale o možnosti podajanja soglasja za bližnje, pri čemer je 

večina svojo odločitev izpeljala v skladu s svojo željo po zaščiti vrednosti 

umrle osebe tudi v njeni smrti, bodisi z ohranitvijo njenega telesa bodisi 

z zagotovitvijo, da se odločitve sprejemajo v skladu z željami umrle osebe. 

Študija primera kaže na boj med družbeno potrebo po organih za reševanje 

življenj in osebnim prizadevanjem za zaščito integritete osebe v smrti ter na 

negotovost glede tega, kaj bi prevladalo v dejanskih življenjskih razmerah.

Odraz družbene ureditve v odločanju o darovanju organov po 
smrti

V uvodu sem predstavila socio-kulturno ozadje zahodnih družb, ki zajema 

tudi Slovenijo. Na tem mestu bom komentirala odločanje o darovanju orga-

nov po smrti v luči tega družbeno-kulturnega ozadja. Začela sem z mislijo, 

da zahodne kulture delujejo na podlagi treh načel, ki usmerjajo človekovo 

delovanje: etični individualizem, ekonomski racionalizem in utilitarizem. 

Ta načela človeka spodbujajo, da si prizadeva predvsem za osebno korist z 

minimalnimi osebnimi stroški in da si prizadeva predvsem za lastno srečo 

pred srečo kogar koli drugega. Takšen kontekst zavira altruistično ali pro-

socialno vedenje in ga dopušča le v instrumentalni obliki, kot sredstvo za 

doseganje drugih ciljev (Ule, 2009). Pri darovanju organov po smrti gre za 

vrsto prosocialnega vedenja, pri čemer je altruizem eden od najmočnejših 

spodbujevalcev odločitve za darovanje organov po smrti. 

Altruizem je v psihologiji najpogosteje opredeljen kot vedenje, s katerim 

človek pomaga ali koristi drugim, ne da bi za to pričakoval zunanje pri-

znanje (Ule, 2009, str. 241). Bierhoff in Klein (1990, v Ule, 2009, str. 

241) sta opredelila dva glavna pogoja altruizma: prvi je namen pomagati 

tistim, ki potrebujejo pomoč, drugi pa svoboda izbire vedenja, kar pome-

ni, da je pomoč prostovoljna in ne izhaja iz poklicne dolžnosti ali kakšne 

druge odgovornosti. Altruizem je pogosto enačen z izrazom prosocialno 

vedenje, da bi poudarili odsotnost sebičnosti v situaciji s prosocialnim 

vedenjem (Ule, 2009). Na splošno ga lahko razdelimo na premišljeni 

altruizem, pri katerem prosocialno delovanje izhaja iz zavestne odločit-

ve, in spontani altruizem, pri katerem je delovanje posledica spontane, 

instinktivne ponudbe pomoči (prav tam, str. 253). Povezan je tudi s šte-

vilnimi različnimi, a podobnimi pojmi, kot so velikodušnost, prijaznost, 

solidarnost, dobrohotnost, predanost, bratska ljubezen, skrb za druge in 

empatija (Ricard, 2013, v Zouaghi et al., 2015, str. 111). Ugotovljeno je 

139



bilo, da ljudi za prosocialno ali altruistično vedenje motivirajo različni 

razlogi, kot so moralna odgovornost, empatija, vzajemnost pri dajanju, 

povečanje lastne vrednosti in priznanje s strani drugih ljudi (Ule, 2009, 

str. 249). Ti motivi so kompleksni in ne vodijo vedno k prosocialnemu 

vedenju, saj so odvisni od osebe, družbenega položaja, norm skupnosti in 

stopnje moralne odgovornosti (prav tam). Na altruistično vedenje vplivajo 

tudi splošna družbena in kulturna klima ter civilizacijske norme, ki osebo 

obravnavajo kot odgovorno za življenje v skupnosti oziroma za dobrobit 

človeštva (prav tam, str. 251). 

Na podlagi zahodnih načel bi lahko domnevali, da družbeno-kulturno 

ozadje zahodnih družb zavira altruistično in solidarno dejanje darovanja 

organov po smrti, saj ne prinaša neposrednih koristnih posledic za daro-

valca. Vendar ni tako, študija primera kaže, da je darovanje organov po 

smrti zelo združljivo s tremi prej omenjenimi načeli in v sodobnih druž-

bah, v katerih so zdravje, življenje in produktivnost prevladujoče vrednote 

družbenega življenja, celo cveti. To se kaže v tem, da je bila pripravljenost 

na darovanje organov po smrti močno izražena v tistih primerih, ki so to 

darovanje  osvetljevali z vidika tega, kar omogoča, tj. življenja. Ko pa so 

intervjuvane osebe to darovanje obravnavale z vidika tega, kar ga sploh 

omogoča, tj. smrti ali umrlega darovalca, je to spremljalo več izraženih 

pomislekov in negotovosti glede odločanja o darovanju organov po smrti.

Odločitev za darovanje organov po smrti je skladna z načelom etičnega in-

dividualizma, po katerem oseba najprej poskrbi za svoje življenje in srečo, 

potem pa še za druge, ta odločitev osebe namreč lahko služi kot sredstvo 

povečanja  njene osebne sreče, saj ji omogoča sprijaznjenje z lastno 

umrljivostjo ali nepričakovano smrtjo in njuno sprejetje. Da je odločitev 

za darovanje organov po smrti lahko način za boljše spoprijetje s smrtjo, 

je potrdila študija Robbinsonove (1990), v kateri so tisti študentje, ki so 

podpisali kartico darovalca organov po smrti, sebe dojemali kot bolj učin-

kovite pri spoprijemanju s smrtjo, kot so sebe v zvezi s tem dojemali tisti, 

ki je niso. Prav tako darovanje organov po smrti ponuja možnost, da oseba 

tudi ob lastni smrti deluje kot produktiven član družbe, kar poveča osebni 

občutek lastne vrednosti. Poleg tega sekularni pogled na človeške zadeve, 

ki smrt razume kot konec osebnega obstoja, darovanje organov po smrti 

dojema kot dejanje, ki pokojnega darovalca osebno nič ne stane, saj njegovi 

organi ne gredo v nič, temveč se koristno uporabijo za podaljšanje življenja 

nekoga drugega, hkrati pa s tem zadnjim dobrim dejanjem v sekularnem 

140



spominu nekako preseže smrt. Ta pogled sledi načelom ekonomskega ra-

cionalizma in utilitarizma, v skladu s katerimi oseba preračunava razmerje 

med koristmi in stroški oziroma vložki, pri tem ko v vsaki situaciji išče 

osebno ali splošno korist in se drži etike ekonomske učinkovitosti. Podob-

no lahko tudi darovanje organov po smrti služi kot sredstvo za predelavo 

nepričakovane smrti bližnjega drugega, saj žalujočemu omogoča, da iz 

najhujše situacije naredi nekaj najboljšega in s tem prezgodnjo izgubo 

osmisli, saj ta omogoča življenje nekomu drugemu. To lahko pomaga 

pri žalovanju in z maksimiranjem osebnih in splošnih koristi zmanjšuje 

osebno tragedijo. Darovanje organov po smrti je torej uspešno v družbah, 

v katerih smrt nima smisla in predstavlja le nepreklicen konec življenja, 

zato je v njih vse človekovo delovanje usmerjeno v življenje in v ustvarjanje 

življenjskega smisla tu in zdaj.

V takšnih družbenih okoljih, ki vse stavijo na aktivno in produktivno 

življenje, smrt pa predstavlja njegov prisilni konec in si zato nešteto ljudi 

prizadeva, da bi jo zamaknili v nepredvidljivo prihodnost, je smrt izrinjena 

iz vsakdanjega življenja. Zaradi tega smrt postane tabu, ljudje pa živijo v 

iluziji nesmrtnosti. Takšno okolje ovira vnaprejšnje sprejemanje odločitev 

o(b) koncu življenja, na primer opredelitev za darovanje organov po smrti, 

saj človek ne čuti potrebe ali nujnosti, da bi se odločil za nekaj, kar je v ne-

predvidljivi prihodnosti. Prav tako ovira razprave v zvezi z odločitvami o(b) 

koncu življenja s (pomembnimi) drugimi, saj se ljudje izogibajo temam, ki 

niso nujne in za katere menijo, da povzročajo nelagodje.

Glede na vse to lahko bolje razumemo opažena neskladja v Sloveniji med 

poročanjem o visoki pripravljenosti na darovanje organov po smrti in 

nizko stopnjo opredelitve zanjo ter visoko stopnjo privolitve v darovanje 

organov umrlih bližnjih. Iluzija nesmrtnosti in tabu smrti to opredelitev 

zavirata, ker je smrt zamaknjena nekam v nedoločeno prihodnost,  zavi-

rata pa tudi motivacijo za odločanje o darovanju organov po smrti še za 

časa življenja, saj so neposredni »stroški« oziroma »vložki« (npr. to, da se 

mi s tem razblini iluzija nesmrtnosti in se moram soočiti z neprijetnim 

zavedanjem umrljivosti) večji od prihodnjih koristi (npr. da bom s tem 

svojim dobrim dejanjem pomagal drugim). Visoka stopnja privolitve sicer 

izraža pripravljenost na darovanje organov po smrti, a to pomeni, da bi v  

družbenem kontekstu, ki najbolj ceni (produktivno) življenje, odločitev za 

darovanje organov po smrti, ko bi ta postala relevantna, lahko uporabili kot 

mehanizem za obvladovanje nepričakovane smrti bližnje osebe. Odločitev 

141



za darovanje organov lahko zmanjša neposredne osebne »stroške« v zvezi 

s smrtjo oziroma »vložke« vanjo (npr. tako smrt lahko izkoristim za nekaj 

dobrega, jo osmislim) ter ustvarja neposredne in prihodnje koristi (npr. 

omogoča življenje, še eno dobro dejanje, zapisano v sekularni spomin na 

umrlega, posredna vzajemnost). Visoka stopnja privolitve na darovanje 

oziroma darovanja samega v Sloveniji je tudi posledica dobro urejenega 

sistema transplantacije organov ter visokega zaupanja javnosti v zdravstve-

ne ustanove, medicinsko stroko in znanost.

Čeprav sta število uradnih opredelitev proti darovanju organov po smrti v 

nacionalnem registru darovalcev organov in stopnja zavrnitve darovanja 

organov po smrti v Sloveniji nizka, ju je treba skrbno spremljati, saj 

lahko nakazujeta širše družbene trende, ki nasprotujejo prevladujočemu 

družbenemu redu, tj. statusu quo. Opazimo lahko, da odločitev proti 

darovanju organov po smrti običajno izhaja iz drugačnega pogleda na 

življenje, na družbene vrednote in smrt, ki ni združljiv z idejo uporabe 

organov po smrti. Nepripravljenost na darovanje organov po smrti lahko 

izvira iz več raznolikih prepričanj, katerih osrednje načelo je varovanje 

integritete oz. dostojanstva osebe ob njeni smrti. Ta pogosto izhajajo iz 

verskih prepričanj, v skladu s katerimi odločitev za darovanje negativno 

vpliva na posmrtno življenje, iz nezaupanja v (skorumpiran) zdravstveni 

sistem, v sklopu katerega bi odločitev za darovanje organov lahko vodila v 

izkoriščanje mrtvih ali celo črni trg z organi, ali pa iz tega, da te osebe ne 

želijo nasprotovati naravnemu redu stvari, pri čemer presaditev organov 

dojemajo kot nenaraven poseg v telo. Izraz nepripravljenosti na darova-

nje organov po smrti ali njegovo zavračanje je mogoče interpretirati tudi 

tako, da gre pri tem za povsem individualno odločitev, ki izhaja bodisi iz 

čustvenega odziva na stisko bodisi iz osebnega sledenja verski tradiciji 

ali drugim prepričanjem, ki niso združljiva z idejo o odvzemu organov 

po smrti. Lahko pa kaže tudi na globlje nezadovoljstvo s prevladujočim 

načinom življenja (npr. z vladavino biomedicine in farmacevtske indu-

strije, ki družbeno življenje pretirano medikalizira, z vladavino tržnega 

gospodarstva, ki deluje v interesu kapitala namesto v interesu ljudi) in je 

lahko izraz aktivnega upora proti njemu, kot del prizadevanj za obrambo 

družbeno-kulturnega življenjskega sveta pred neupravičenimi vdori poli-

tičnega in gospodarskega sistema vanj.

Za zdaj imamo v Sloveniji še vedno vsem državljanom dostopen javni 

zdravstveni sistem, ki se še vedno ponaša z visokim zaupanjem javnosti. 

142



Vendar se nenehno pojavljajo pritiski, da bi ga privatizirali, kar v javnem 

sistemu sproža krizo. Če bi se procesi privatizacije zdravstvenega sistema v 

Sloveniji okrepili, bi se lahko okrepili tudi glasovi proti darovanju organov 

po smrti, kar bi lahko posledično močno ogrozilo prihodnost transplanta-

cijske dejavnosti. Zato moramo zaščititi našo socialno dediščino in altrui-

zem ljudi, da bo transplantacijska stroka tudi v prihodnje lahko reševala in 

izboljševala nešteto življenj.

143





Sklep



146



Čeprav je smrt univerzalna in neizogibna za vsa človeška bitja – pred 

lastnim koncem smo nemočni –, to ne pomeni, da smo ob njej vsi enaki, 

saj je smrt družbeni konstrukt in je zato odvisna od vzpostavljenega druž-

benega sistema ali reda. Fenomen smrti odraža delovanje družbe, ponuja 

priložnost za opazovanje boja za oblast med družbenim sistemom, družbe-

nimi institucijami in ljudmi, ki ga spremljajo dane družbene neenakosti in 

njihovi učinki na življenje in posledično smrt. Fenomen smrti nam pove, 

da v smrti nismo enaki, tako kot nismo enaki v rojstvu ali v življenju. To, 

kako se človek sooča s svojim koncem, je odvisno od položaja, ki ga ima 

v družbi (socialno-ekonomski status, starost, spol, kraj rojstva in bivanja, 

življenjski slog itd.), saj ta vpliva na njegovo pričakovano življenjsko dobo 

in navsezadnje na umiranje in smrt. 

V sodobnih zahodnih družbah prevladuje ideologija, da je vsak človek 

odgovoren za svoje življenje in da je njegov uspeh odvisen izključno od 

njegovih dejanj in življenjskih odločitev. V teh družbah sta delovna etika 

ali produktivna vrednost osebe nekaj zelo hvalevrednega in dragocenega, 

kar delovanje človeka oddaljuje od vloge države, njenih sistemov in insti-

tucij. Tako je teža človekovega življenja in nato smrti le na plečih osebe in 

njenih osebnih prizadevanj, da bi z zdravimi, preventivnimi življenjskimi 

odločitvami živela življenje, ki potiska smrt v daljno prihodnost. Ker je pro-

duktivno telo v sodobnih družbah zaželeno in cenjeno, človekova osebna 

prizadevanja usmerja želja po čim daljšem ohranjanju mladega in zdra-

vega telesa, da bi človek lahko sodeloval v družbenem življenju (Bauman, 

1992a). Uvodoma sem predstavila idejo, da v sodobnih družbah običajno 

skrivamo tisto, kar od te norme »odstopa«, na primer ljudi z oviranostjo, 

147



starejše ljudi ali neozdravljivo bolne, pred očmi javnosti jih »skrivamo« v 

za to določenih ustanovah, kot so domovi za starejše občane in bolnišnice. 

Vlogo oskrbovalnih ustanov sicer lahko razumemo tako, da tem marginali-

ziranim skupinam ljudi dajejo možnost, da živijo čim bolj kakovostno živ-

ljenje. Vendar z družbenega vidika normativno družbeno življenje v resnici 

ni zasnovano tako, da bi bilo za te marginalizirane skupine vključujoče. S 

tem se tudi povečuje tabu smrti.

Poleg tega se je z napredkom medicine smrt začela obravnavati kot poraz, 

kot neuspeh prizadevanj, da bi jo preprečili (Bradbury, 1999), bodisi na 

osebni ravni, ko to prizadevanje lahko spodleti zaradi nezdravih življenj-

skih, bodisi na ravni medicine, ko zdravljenje, ki bi lahko rešilo življenje ali 

odložilo smrt, ne deluje ali (še) ni na voljo (Brown, 2017; Jacobsen, 2017a). 

Ljudje si na splošno želimo čim bolj podaljšati življenje in ne želimo 

biti »odpisani kot mrtvi«, vsaj toliko časa ne, dokler še obstaja upanje za 

»oživitev« (Jacobe, 2015). Posledica tega, da je pacientova smrt v medicini 

nekaj nezaželenega, ta, da zdravstveni delavci težje družbeno prepoznajo 

trenutek, ko je treba prizadevanje za zdravljenje opustiti ali ga odtegniti, 

ker za bolnika ni več koristno, in s tem to osebo prepoznati kot umirajočo 

(Kellehear, 2007; Gawande, 2015). Paradoksalno je, da ljudje računajo na 

to, da zdravniki ne bodo obupali do samega konca, obenem pa tudi na to, 

da bodo znali prepoznati brezupno stanje. To prispeva k vse večjim teža-

vam pri prepoznavanju dejanske točke, ko ni več možnosti ozdravitve ali 

oživitve, saj so zdravniki primorani k vedno nadaljnjim posegom, da bi 

preprečili neželeni izid, tj. smrt. To nam pove, da je trenutek smrti druž-

beno konstruiran, da se nenehno spreminja in da je odprt za pogajanja in 

debate. Kljub temu da je smrt končni, dokončni in neizogibni dogodek v 

človekovem življenju, njen trenutek še zdaleč ni jasno opredeljen, kaj šele 

popolnoma zanesljiv (Singer, 2004). V kulturah, v katerih je medicinski 

napredek smrt v stanjih, v katerih je bila nekoč nekaj neizbežnega, že 

odpravil (Kellehear, 2007), sta trenutek smrti in smrt kot taka postala nekaj 

težko sprejemljivega. Medicinski napredek je prinesel upanje, da vedno 

obstaja možnost, da je mogoče storiti še nekaj več, da bi preprečili ta zadnji 

trenutek, imenovan smrt.

Pri razreševanju negotovih stanj na meji med življenjem in smrtjo ima 

pomembno vlogo diagnoza možganske smrti, ki je v 50. letih prejšnjega 

stoletja spremenila način, kako opredeljujemo biološko smrt. Navkljub 

svoji revolucionarnosti, saj je omogočila diagnozo smrti pred nepovratnim 

148



prenehanjem bitja srca, ki predstavlja ključen znak življenja, v družbi in 

njenih institucijah ni povzročila večjega vznemirjenja. Pravzaprav je bil to 

korak k odgovoru na potrebe časa, v katerem so tehnološki dosežki, kot 

je mehanska ventilacija, ustvarjali liminalna telesa, tako da pacienti niso 

bili ne živi ne mrtvi, kar je vznemirjalo družbo in njene institucije. Pozivi 

k uveljavljanju pravice do evtanazije so bili vse pogostejši, kar je vodilo v 

nenehne spopade s Katoliško cerkvijo in drugimi organizacijami, ki so 

varovale svetost življenja (Singer, 2004). Opredelitev možganske smrti je 

prišla prav kot priročna rešitev za ublažitev skrbi javnosti in Cerkve glede 

liminalnih teles in evtanazije (prav tam). Medtem so zdravstveni delavci 

končno le dobili nekaj standardiziranih smernic o prekinitvi nekoristnega 

zdravljenja, dokler jih niso sprejeli, so morali zdravniki o tem odločati po 

lastni presoji (Pernick, 1999), kar jih je postavljalo v težaven položaj, njiho-

va primarna naloga je namreč zdraviti in življenje reševati, ne pa končevati.

Ponovna opredelitev smrti ali možganske smrti je bila posledica širših 

družbenih procesov, ki so se začeli z modernizacijo, kot so, recimo, seku-

larizacija, racionalizacija, individualizacija in medikalizacija, ki so dvignili 

življenjski standard in podaljšali življenjsko dobo ljudi. Skupaj s temi druž-

benimi procesi je smrt postajala nekaj, kar je bilo iz vsakdanjega življenja 

ljudi vse bolj izločeno, saj je bila obravnavana kot motnja v družbenem 

delovanju, kot prekinitev tekočega družbenega življenja (Blauner, 1966; 

Kallehear, 2007). V družbi, ki spodbuja racionalizacijo, optimizacijo, pro-

duktivnost in učinkovitost, je malo prostora za smrt, ki predstavlja napako 

v optimiziranem sistemu in moti njegovo tekoče delovanje. Zato v družbi 

prostor za smrt zožujemo  – socialno in fizično se oddaljujemo od vsega, 

kar nas vsaj spominja nanjo – zato da bi zmanjšali vpliv smrti, ko do nje 

dejansko pride (Blauner, 1966). Poleg tega s smrtjo omogočamo življenje, 

na primer z darovanjem organov po smrti, pri čemer mrtve uporabimo v 

službi živih.

Študija primera o darovanju organov, predstavljena v zadnjem poglavju pričujoče 

knjige, odraža družbeno-kulturni kontekst sodobnih zahodnih družb, tj. prikazuje 

le tisto, kar je zaželeno, to je dar življenja, in skriva tisto, kar ni, to je smrt. Družbeni 

mehanizmi, ki smrt in opomnike nanjo ohranjajo na robu družbenega življenja, 

ustvarjajo iluzijo nesmrtnosti. To pomeni, da v sodobnih družbah ustvarjamo oko-

lje, v katerem je človek od smrti tako odtujen, da si jo težko predstavlja kot dejansko 

možnost, ki zadeva prav njegovo življenje. Tako postane življenje človekova edina 

perspektiva in skrb. Vendar, če se naslonimo na eksistencialistično perspektivo 

149



(Thompson, 2017), z izgubo stika s smrtjo življenje izgubi tudi svoj pomen in vred-

nost, saj lahko ljudje smiselno življenje živijo prav z zavedanjem smrti. Druga posle-

dica takšne odtujenosti je, da so ljudje slabo pripravljeni na soočenje z resničnostjo 

smrti. Družbene spremembe so razbile tradicije in velike narativne strukture, ki so 

nekoč posameznike združevale v skupni družbeni resničnosti in, ko so se soočali 

z zavestjo o lastni umrljivosti, zagotavljale skupne smernice (Becker, 1973; Ariès, 

2004; Kellehear, 2007). V tem kontekstu, v katerem smo ljudje ločeni od smiselnih 

obredov smrti, smo posledično prepuščeni temu, da se s smrtjo spopadamo sami, 

brez večje podpore družbenih struktur. Trenutna družbena ureditev nam ponuja le 

učinkovite standardizirane postopke za umik mrtvih iz sveta živih, ki so običajno 

podrejeni tržnemu gospodarstvu (Howarth in Leaman, 2001). Vendar v ponudbi 

manjkajo potrebni viri (začenši s časom in prostorom), ki bi ljudem pomagali dojeti 

novo resničnost, ki jo povzroči smrt, in ustrezno reorganizirati svoje življenje.

S tega vidika je možnost darovanja organov po smrti za družbo nekaj dob-

rega, saj lahko procesu smrti vdihne nov pomen in mu da smisel. Smrt, ki 

privede do darovanja organov po smrti, je na splošno nepričakovana, človeka 

predčasno iztrga iz življenja, žalujoči pa se morajo soočiti z nepredvidenimi 

razmerami. Darovanje organov po smrti lahko služi kot način osmišljanja 

ali kot orodje za razumevanje tega neobvladljivega dogodka. Z darovanjem 

organov lahko smrt osebe postane del nekega večjega in širšega smotra, 

na primer reševanja življenj drugih ljudi, zadnje junaško dejanje, lahko pa 

umrli smrt na neki način tudi preseže, tako da del njega živi naprej prek 

nekoga drugega (Ralph et al., 2014). Ljudje torej s tem lahko dobijo nekaj 

nadzora nad situacijo, v kateri zares nimajo nikakršnega nadzora. Enako pa 

se izraža tudi v odločitvi proti darovanju organov po smrti, s katero želijo 

bližnje osebe mrtve zaščititi pred iznakaženjem, ali izkoriščanjem, ali dru-

gimi negativnimi posledicami, ki jih povezujejo s posegom v telo umrlega. 

Smrt tako odpre prostor za pogajanje med človekom in sistemom, znotraj 

katerega živijo, pri čemer je lahko odločitev o(b) koncu življenja več kot le 

osebna, lahko je tudi politična. 

150



Li
te

ra
tu

ra

Abhilash, S. P. & Namboodiri, N. (2014). Sudden cardiac death – Historical per-
spectives. Indian Heart Journal, 66(1), 4–9. https://doi.org/10.1016/j.ihj.2014.01.002

Aries, P. (2004). The hour of our death. V A. Robben (ur.), Death, mourning and buri-
al: A cross-cultural reader (str. 40-48). Blackwell Publishing.

Avsec, D. & Šimenc, J. (2013). Mobilising the Public for Deceased Donations in Slo-
venia: Actions Taken by Slovenija-Transplant. Organs, Tissues & Cells 16(3), 183–188.

Avsec, D. & Uštar, B. (2022). Give life a chance: Donation and transplantation activity in 
Slovenia in 2021. Zavod RS za presaditve organov in tkiv Slovenija-transplant.

Avsec, D. (2019). Slovenia. V R. Langer (ur.), The History of the First Kidney Transplan-
tation – a European Overview (str. 121–124). Semmelweis Publishers.

Bakan, D. (1971). Disease, pain, and sacrifice: Toward a psychology of suffering. Beacon 
Press.

Baluch, B., Randhawa, G., Holmes, S. L. & Duffy, L. J. (2001). Signing the Organ 
Donor Card: The Relationship Between Expressed Attitude, the Actual Behavior, 
and Personality Traits. The Journal of Social Psychology, 141(1), 124–126. https://doi.
org/10.1080/00224540109600530 

Bauman, Z. (1992a). Mortality, immortality and other life strategies. Polity Press.

Bauman, Z. (1992b). Survival as a Social Construct. Theory, Culture & Society, 9, 1-36.

Bauman, Z. (2006). Liquid fear. Polity Press.

Beck, U. & Beck-Gernsheim, E. (2002). Individualization: Institutionalized individua-
lism and its social and political consequences. SAGE Publications.

Becker, E. (1973). The Denial of Death. The Free Press.

Benoliel, J. Q. & Degner, L. F. (1995). ‘Institutional dying: a convergence of cultural 
values, technology, and social organisation’. V H. Wass & R. A. Neimeyer (ur.), Dying: 
Facing the Facts (str. 117–39). Taylor & Francis.

151

https://doi.org/10.1016/j.ihj.2014.01.002
https://doi.org/10.1080/00224540109600530


Bernat, J. L. (1992). The boundaries of the persistent vegetative state. Journal of Cli-
nical Ethics, 3(3), 176–180.

Berzelak, N., Avsec, D., & Kamin, T. (2019). Reluctance and willingness for organ do-
nation after death among the Slovene general population. Zdravstveno Varstvo, 58(4), 
155–163. https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020 

Blauner, R. (1966). Death and social structure. Psychiatry, 29(4), 378–394. https://doi.
org/10.2190/il2.2.d 

Bloch, M. & Parry, J. (1982). Death and the regeneration of life. Cambridge University 
Press.

Bofulin, M., Lainščak, J. F., Gosenca, K., Jelenc, A., Keršič Svetel, M., Lipovec Čebron, 
U., Pistotnik, S., Škraban, J. & Zaviršek, D. (2016). Kulturne kompetence in zdravstvena 
oskrba: priročnik za razvijanje kulturnih kompetenc zdravstvenih delavcev. Nacionalni 
inštitut za javno zdravje.

Bradbury, M. (1999). Representations of death: A social psychological perspective. Rou-
tledge.

Braun, K. L. & Nichols, R. (1996). Cultural issues in death and dying. Hawaii Medical 
Journal, 55(12), 260–264. 

Braun, K. L., Pietsch, J. H. & Blanchette, P. L. (ur.) (2000). Cultural issues in end-of-life 
decision making. Sage Publications, Inc.

Bregman, L. (1989). Dying: A universal human experience?  Journal of Religion and 
Health, 28(1), 58–69. https://doi.org/10.1007/BF00987503

Brennan, M. (2017). Emile Durkheim. V N. Thompson & G. R. Cox (ur.). Handbook 
of the sociology of death, grief, and bereavement: A guide to theory and practice (str. 
15–30). Routledge.

Brown, G. (2017). The future of death and the four pathways to immortality. V M. 
H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (str. 40–56). 
Routledge.

Brug, J., Vugt, M. V., van Den Borne, B., Brouwers, A. & Hooff, H. V. (2000). Predi-
ctors of willingness to register as an organ donor among dutch adolescents. Psycho-
logy & Health, 15(3), 357–368. https://doi.org/10.1080/08870440008401998  

Bugental, J. F. T. (1965). The search for authenticity: An existential analytic approach to 
psychotherapy. Holt, Rinehart & Winston.

Butler, R. N. (1969). Age-Ism: Another Form of Bigotry. The Gerontologist, 9(4), 243–
246. https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243 

Butler, R. N. (1975). Why survive? Being old in America. Harper & Row. 

Cohen, L. M., Poppel, D. M., Cohn, G. M. & Reiter, G. S. (2001). A very good death: 
measuring quality of dying in end-stage renal disease.  Journal of Palliative Medici-
ne, 4(2), 167–172. https://doi.org/10.1089/109662101750290209 

152

https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020
https://doi.org/10.2478/sjph-2019-0020
https://doi.org/10.2190/il2.2.d
https://doi.org/10.1007/BF00987503
https://doi.org/10.1007/BF00987503
https://doi.org/10.1080/08870440008401998
https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243
https://doi.org/10.1093/geront/9.4_Part_1.243
https://doi.org/10.1089/109662101750290209
https://doi.org/10.1089/109662101750290209


Conrad, P.  (2007). The Medicalization of Society: On the Transformation of Human 
Conditions into Treatable Disorders.  Hopkins University Press.

Counts, D. A. & Counts, D. (2004). The good, the bad, and the unresolved death 
in Kaliai. Social Science & Medicine (1982), 58(5), 887–897. https://doi.org/10.1016/j.
socscimed.2003.10.040  

Čož, S (2022). Socio-cultural aspects of death and post-mortem organ donation behavi-
ours. Doctoral dissertation. University of Ljubljana.

Davies, J. (1994). Ritual and Remembrance: Responses to Death in Human Societies. 
Sheffield Academic Press.

Davies, D. (2017). Death, Ritual and Belief: The Rhetoric of Funerary Rites (3ed ed.). 
Bloomsbury Academic.

Descartes, R. (2004/1641). Meditacije. Slovenska matica.

Dixon, R. D. & Kinlaw, B. J. R. (1982). Belief in the existence and nature of life after 
death: A Research Note. Omega: Journal of Death and Dying, 13(3), 287–292.

Douglas, M. (2010/1966). Čisto in nevarno: Analiza konceptov nečistosti in tabuja. 
Študentska založba.

Dutchen, S. A. (b. d.). Fine Line Is it time to reconsider the dead-donor rule? Harvard 
medicine. https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line

Elias, N. (1982). The loneliness of the dying. Blackwell.

Ellithorpe, M. E. & Jain, P. (2016). Mortality salience influences attitudes and in-
formation-seeking behavior related to organ donation. Journal of Communication in 
Healthcare, 9(2), 126–134. https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937 

Emanuel, E. J. & Emanuel, L. L. (1998). The promise of a good death. The Lancet 
(British Edition), 351(2), 0–9. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(98)90329-4   

Epting, F. R. & Neimeyer, R. A. (ur.) (1984). Personal meanings of death: Applications 
of personal construct theory to clinical practice. Hemisphere.

Erikson, E. (1963). Childhood and society (2nd ed.). Norton.

EUDONORGAN (2017). Module 2: Deceased organ donation.

European Commission. (2014). Organ donation and transplantation: Recent Facts & 
Figures.

Falomir-Pichastor, J. M., Berent, J. A. & Pereira, A. (2013). Social psychological fa-
ctors of post-mortem organ donation: a theoretical review of determinants and pro-
motion strategies. Health Psychology Review, 7(2), 202–247. https://doi.org/10.1080/
17437199.2011.570516  

Feifel, H. & Nagy, V. T. (1981). Another look at fear of death. Journal of Consulting and 
Clinical Psychology, 49(2), 278–286. https://doi.org/10.1037/0022-006X.49.2.278 

Feifel, H. (1990). Psychology and death. American Psychologist, 45, 537–543. 

153

https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2003.10.040
https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line
https://hms.harvard.edu/magazine/ethics/fine-line
https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937
https://doi.org/10.1080/17538068.2016.1183937
https://doi.org/10.1016/S0140-6736(98)90329-4
https://doi.org/10.1080/17437199.2011.570516
https://doi.org/10.1037/0022-006X.49.2.278


Feinmann, J. (2002). Breaking down the barriers to a good death. The Lancet (British 
Edition), 360(9348), 1846–1846. https://doi.org/10.1016/S0140-6736(02)11853-8 

Foucault, M. (1973). The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception. Ho-
use.

Fry, P. S. (1990). A factor analytic investigation of home-bound elderly individuals’ 
concerns about death and dying, and their coping responses. Journal of Clinical 
Psychology, 46(6), 737–748. https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6<737::A-
ID-JCLP2270460607>3.0.CO;2-L

Gadžijev, A. & Avsec, D. (2018). Donorski program: Postopki za izvajanje v donorskih 
bolnišnicah. Zavod RS za presaditve organov in tkiv Slovenija-transplant.

Gawande, A. (2015). Minljivost. Mladinska knjiga.

Gazelle, G. (2003). A good death: not just an abstract concept. Journal of Clinical 
Oncology, 21(9), 917–918. https://doi.org/10.1200/jco.2003.01.185 

Glaser, B. G. & Strauss, A. (1965). Awareness of dying. Aldine. 

Godin, G., Bélanger-Gravel, A., Gagné, C., & Blondeau, D. (2008). Factors predictive 
of signed consent for posthumous organ donation. Progress in Transplantation, 18(2), 
109–117. https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285l34314 

Gorer, G. (1955) ‘The pornography of death’. In G. Gorer (ed.), Death, grief, and mou-
rning (pp. 192–199). Doubleday.

Green, J. W. (2008). Beyond the good death: The anthropology of modern dying. Uni-
versity of Pennsylvania Press. https://doi.org/10.9783/9780812202076

Grogono, J. (2000). A good death. Sharing control in death: the role of an “amicus 
mortis.” BMJ. British Medical Journal, 320(7243), 1205–1205.  https://doi.org/10.1136/
bmj.320.7243.1205 

Haddow, G. (2005). The phenomenology of death, embodiment and organ tran-
splantation. Sociology of Health and Illness, 27(1), 92–113. https://doi.org/10.1111/j.
1467-9566.2005.00433.x 

Helman, C. G. (1994). Culture, health and illness. Butterworth & Heinemann. 

Hertz, R. (2004). A contribution to the study of the collective representation of de-
ath. V A. Robben (ur.), Death, mourning and burial: A cross-cultural reader (str. 197-
212). Blackwell Publishing.

Hessing, D. J. & Elffers, H. (1986). Attitude toward Death, Fear of Being Declared 
Dead Too Soon, and Donation of Organs after Death. Omega - Journal of Death and 
Dying, 17(2), 115–126. https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56 

Hirschberger, G., Ein-Dor, T. & Almakias, S. (2008). The self-protective altruist: Terror 
management and the ambivalent nature of prosocial behavior. Personality and Social 
Psychology Bulletin, 34(5), 666–678. https://doi.org/10.1177/0146167207313933 

154

https://doi.org/10.1016/S0140-6736(02)11853-8
https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6%3c737::AID-JCLP2270460607%3e3.0.CO;2-L
https://doi.org/10.1002/1097-4679(199011)46:6%3c737::AID-JCLP2270460607%3e3.0.CO;2-L
https://doi.org/10.1200/jco.2003.01.185
https://doi.org/10.1200/jco.2003.01.185
https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285l34314
https://doi.org/10.7182/prtr.18.2.p288715285l34314
https://doi.org/10.9783/9780812202076
https://doi.org/10.1136/bmj.320.7243.1205
https://doi.org/10.1111/j.1467-9566.2005.00433.x
https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56
https://doi.org/10.2190/5nb6-djdw-b68g-6t56
https://doi.org/10.1177/0146167207313933


Holcomb, L. E., Neimeyer, R. A. & Moore, M. K. (1993). Personal meanings of death: 
A content analysis of free-response narratives. Death Studies, 17(4), 299–318. https://
doi.org/10.1080/07481189308252627 

Horton, R. L. & Horton, P. J. (1991). A model of willingness to become a poten-
tial organ donor. Social Science & Medicine (1982), 33(9), 1037–1051. https://doi.
org/10.1016/0277-9536(91)90009-2  

Houlbrooke, R. (1989). Death, ritual, and bereavement. Routledge.

Howard, R. J., Cornell, D. L. & Cochran, L. (2012). History of deceased organ donati-
on, transplantation, and organ procurement organizations. Progress in Transplantati-
on, 22(1), 6–16. https://doi.org/10.7182/pit2012157 

Howarth, G. & Leaman O. (ur.) (2001). Encyclopedia of death and dying. Routledge.

Hudej, F. (2013). Dualizem telesa in duše. Teorija in Praksa, 50(3–4), 622–641.

I. K. (2020). Ruska upokojenka je v mrtvašnici vstala od mrtvih. https://www.rtvslo.si/
svet-zabave/zanimivosti/ruska-upokojenka-je-v-mrtvasnici-vstala-od-mrtvih/533870

Ingram, B. J., & Leitner, L. M. (1989). Death Threat, Religiosity, and Fear of Death: 
A Repertory Grid Investigation.  International Journal of Personal Construct Psycho-
logy, 2(2), 199–214. https://doi.org/10.1080/08936038908406109 

Irving, M. J., Tong, A., Jan, S., Cass, A., Rose, J., Chadban, S., … Howard, K. (2012). 
Factors that influence the decision to be an organ donor: A systematic review of the 
qualitative literature. Nephrology Dialysis Transplantation, 27(6), 2526–2533. https://
doi.org/10.1093/ndt/gfr683 

Jacobe, S. (2015). Diagnosing death. Journal of Pediatrics and Child Health, 51(6), 
573–576. https://doi.org/10.1111/jpc.12889 

Jacobsen, M. H.  (2017a). Individualised immortality in liquid modern times: Teasing 
out the topic of symbolic immortality in the sociology of Zygmunt Bauman. V M. 
H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (str. 57–78). 
Routledge.

Jacobsen, M. H.  (2017b). Introduction: Towards a postmortal society: Paving the 
pathway for a sociology of immortality. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: 
Towards a sociology of immortality (str. 1–18). Routledge.

Jeras, M. (2005). Transplantation in elderly. Farmacevtski Vestnik, 56, 75–77.

Jones, J. & Willis, D. (2003). In search of a good death: What is a good de-
ath? BMJ, 327(7408), 224–224. https://doi.org/10.1136/bmj.327.7408.224 

Kacmarek, R. M. (2011). The mechanical ventilator: Past, present, and future. Respira-
tory Care, 56(8), 1170–1180. https://doi.org/10.4187/respcare.01420 

Kamin, T., Berzelak, J., & Ule, M. (2017). Mind the gap: Social aspects of willingness 
for post-mortem organ donation in Slovenia. Teorija in Praksa, 54(5), 732–746.

155

https://doi.org/10.1080/07481189308252627
https://doi.org/10.1080/07481189308252627
https://doi.org/10.1016/0277-9536(91)90009-2
https://doi.org/10.1016/0277-9536(91)90009-2
https://doi.org/10.7182/pit2012157
https://doi.org/10.7182/pit2012157
https://doi.org/10.1080/08936038908406109
https://doi.org/10.1080/08936038908406109
https://doi.org/10.1093/ndt/gfr683
https://doi.org/10.1111/jpc.12889
https://doi.org/10.1111/jpc.12889
https://doi.org/10.1136/bmj.327.7408.224
https://doi.org/10.4187/respcare.01420
https://doi.org/10.4187/respcare.01420


Kehl, K. A. (2006). Moving toward peace: An analysis of the concept of a good de-
ath.  American Journal of Hospice & Palliative Medicine,  23(4), 277–286. https://doi.
org/10.1177/1049909106290380 

Kellehear, A. (2007). A social history of dying. Cambridge University Press. https://doi.
org/10.1017/CBO9780511481352 

Klass, D., Silverman, R. & Nickman, S. L. (1996). Continuing bonds: New understan-
dings of grief. Taylor and Francis.

Kleinman, A., Eisenberg, L. & Good, B. (2006). Culture, illness, and care: Clinical les-
sons from anthropologic and cross-cultural research. The Journal of Lifelong Learning 
in Psychiatry, 4(1), 140–149.

Klug, L. & Sinha, A. (1988). Death acceptance: A two-component formulation and 
scale. Omega: Journal of Death and Dying, 18(3), 229–235.

Ko, E., Kwak, J. & Nelson-Becker, H. (2015). What Constitutes a Good and Bad De-
ath?: Perspectives of Homeless Older Adults. Death Studies, 39(7), 422–432. https://
doi.org/10.1080/07481187.2014.958629  

Kralova, J. (2015). What is social death? Contemporary Social Science, 10(3), 235–248.

Kristjanson, L. J., McPhee, I., Pickstock, S., Wilson, D., Oldham, L., & Martin, K. 
(2001). Palliative care nurses’ perceptions of good and bad deaths and care expecta-
tions: a qualitative analysis. International Journal of Palliative Nursing, 7(3). 129–139. 
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911

Kubler-Ross, E. (1969). On death and dying. Macmillan.

Leichtentritt, R. D. & Rettig, K. D. (2000). The good death: Reaching an inducti-
ve understanding. Omega: Journal of Death and Dying, 41(3), 221–248. https://doi.
org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD 

Lifshin, U., Helm, P. J. & Greenberg, J.  (2017).  Terror Management Theory: Surviving 
the awareness of death one way or another. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: 
Towards a sociology of immortality (str. 79–96). Routledge.

Lifton, R. J. & Olson, E. (2004). Symbolic Immortality. V A. Robben (ur.), Death, mo-
urning and burial: A cross-cultural reader (str. 32–39). Blackwell Publishing.

Lifton, R. J. (1973). The sense of immortality: on death and the continuity of life. 
American Journal of Psychoanalysis, 33(1), 3–15. Retrieved from http://www.ncbi.nlm.
nih.gov/pubmed/4127197 

LiPuma, S. H. & DeMarco, J. P. (2013). Reviving brain death: A functionalist view. Jo-
urnal of Bioethical Inquiry, 10(3), 383–392. https://doi.org/10.1007/s11673-013-9450-y 

Lock, M. M. (2002). Twice Dead: Organ Transplantation and the Reinvention of Death. 
University of California Press.

Logar, B. (2003). Odnos do darovanja organov po smrti. Horizons of Psychology, 12(3), 
139–151.

156

https://doi.org/10.1177/1049909106290380
https://doi.org/10.1017/CBO9780511481352
https://doi.org/10.1080/07481187.2014.958629
https://doi.org/10.1080/07481187.2014.958629
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911
https://doi.org/10.12968/ijpn.2001.7.3.8911
https://doi.org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD
https://doi.org/10.2190/2GLB-5YKF-4162-DJUD
http://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/4127197
https://doi.org/10.1007/s11673-013-9450-y


Lucas, G. M. (1996). Of death and debt: A history of the body in Neolithic and early 
Bronze age Yorkshire. Journal of European Archaeology, 4, 99–118.

Lušicky, P. & Avsec, D. (2019). The role of the institute of the republic of Slovenia 
for the transplantation of organs and tissues Slovenija – Transplant in the donor 
program. Zdravniški Vestnik, 88(1–2), 3–20. https://doi.org/10.6016/ZdravVestn.2833 

Mak, J. M. H. & Clinton, M. (1999). Promoting a Good Death: an agenda for ou-
tcomes research - a review of the literature. Nursing Ethics, 6(2), 97–106. https://doi.
org/10.1177/096973309900600202  

Marshall, V. W. (1980). Last chapters: A sociology of aging and dying. Brooks/Cole.

Maslow, A. H. (1968). Toward a psychology of being (2nd ed.). Van Nostrand.

May, R., Angel, E., & Ellenberger, H. F. (ur.) (1958). Existence: A new dimension in 
psychiatry and psychology. Basic Books.

Meier, A. C. (2019). The Fear of Being Buried Alive (and How to Prevent It). JSTOR 
Daily: Politics & History. https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-
-to-prevent-it/ 

Mencej, M. (1997). Pomen vode v predstavah starih Slovanov o posmrtnem življenju in 
šegah po smrti. Slovensko etnološko društvo.

Meshelemiah, J. C. A. & Lynch, R. E. (2019). Chapter 9: Organ trafficking. In The cause 
and consequence of human trafficking: Human rights violations (str. 225-241). The Ohio 
State University Pressbook. https://ohiostate.pressbooks.pub/humantrafficking/
chapter/chapter-9-organ-trafficking/

Mojtabaee, M., Ghorbani, F., Mohsenzadeh, M. & Beigee, F. S. (2018). Update on ca-
uses of family refusal for organ donation and the related factors: Reporting the chan-
ges over 6 years. Transplantation Proceedings, 50(1), 10–13. https://doi.org/10.1016/j.
transproceed.2017.11.021   

Morgan, S. E., Stephenson, M. T., Harrison, T. R., Afifi, W. A. & Long, S. D. (2008a). 
Facts versus “feelings”: How rational is the decision to become an organ donor? Jo-
urnal of Health Psychology, 13(5), 644–658. https://doi.org/10.1177/1359105308090936 

Morgan, S. E., Harrison, T. R., Afifi, W. A., Long, S. D. & Stephenson, M. T. (2008b). 
In their own words: The reasons why people will (not) sign an organ donor card. He-
alth Communication, 23(1), 23–33. https://doi.org/10.1080/10410230701805158  

Morrow, R. A. & Brown, D. D. (1994). Critical theory and methodology (Contemporary 
Social Theory) (1st ed.). SAGE Publications Inc.

Nair-Collins, M., Green, S. R., & Sutin, A. R. (2014). Abandoning the dead donor 
rule? A national survey of public views on death and organ donation. Journal of Medi-
cal Ethics, 41(4), 297–302. https://doi.org/10.1136/medethics-2014-102229 .

Newton, J. D. (2011). How does the general public view posthumous organ donati-
on? A meta-synthesis of the qualitative literature. BMC Public Health, 11(791). https://
doi.org/10.1186/1471-2458-11-791 

157

https://doi.org/10.6016/ZdravVestn.2833
https://doi.org/10.1177/096973309900600202
https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-to-prevent-it/
https://daily.jstor.org/the-fear-of-being-buried-alive-and-how-to-prevent-it/
https://doi.org/10.1016/j.transproceed.2017.11.021
https://doi.org/10.1177/1359105308090936
https://doi.org/10.1136/medethics-2014-102229
https://doi.org/10.1136/medethics-2014-102229
https://doi.org/10.1186/1471-2458-11-791
https://doi.org/10.1186/1471-2458-11-791


Nijkamp, M. D., Hollestelle, M. L., Zeegers, M. P., van den Borne, B. & Reubsaet, A. 
(2008). To be(come) or not to be(come) an organ donor, that’s the question: a me-
ta-analysis of determinant and intervention studies. Health Psychology Review, 2(1), 
20–40. https://doi.org/10.1080/17437190802307971

Organ Procurement and Transplantation Network [OPTN]. (2018). No Title. https://
optn.transplant.hrsa.gov/ 

Pahor, M. & Štrancar, K. (2009). People in the presence of death: A qualitative rese-
arch. Slovenian Nursing Review, 43(2), 119–127.

Parisi, N. & Katz, I. (1986). Attitudes toward posthumous organ donation and com-
mitment to donate. Health Psychology: Official Journal of the Division of Health Psycho-
logy, American Psychological Association, 5(6), 565–580. https://doi.org/10.1037/0278-
6133.5.6.565 

Pelletier, M. (1992). The organ donor family members’ perception of stressful situati-
ons during the organ donation experience. Journal of Advanced Nursing, 17(1), 90–97. 
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.1992.tb01822.x

Pernick, M. S. (1999). Brain death in cultural context: The reconstruction of death, 
1967–1981. V S. J. Younger, R. M. Arnold & R. Schapiro (ur.) The definition of death: 
Contemporary controversies (str. 3–33). The Johns Hopkins University Press.

Perry, M., Jacob, M., Jacob, J., Chase, M. & Von Laue, T. H. (2009). Western civilization: 
Ideas, politics, and society (9th ed.). Houghton Mifflin Harcourt Publishing Company.

Petrović-Šteger, M. (2012). Mobile sepulchre and interactive formats of memorializa-
tion: On funeral and mourning practices in digital art. Journeys, 13(2), 71–89.

Pfaller, L., Hansen, S. L., Adloff, F. & Schicktanz, S. (2018). ‘Saying no to organ do-
nation’: an empirical typology of reluctance and rejection. Sociology of Health and 
Illness, 40(8), 1327–1346. https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775 

Pierson, C. M., Curtis, J. R. & Patrick, D. L. (2002). A good death: A qualitative study 
of patients with advanced AIDS. AIDS Care, 14(5), 587–598. https://doi.org/10.1080/
0954012021000005416 

Ploštajner, K. (2012). Od subjekta k truplu. Filozofski vestnik, XXXIII(3), 79–88.

Ralph, A., Chapman, J. R., Gillis, J., Craig, J. C., Butow, P., Howard, K., … Tong, A. 
(2014). Family perspectives on deceased organ donation: Thematic synthesis of 
qualitative studies. American Journal of Transplantation, 14(4), 923–935. https://doi.
org/10.1111/ajt.12660 

Ray, R. E. & Calasanti, T. (2011). Nobody‘s burden: Lessons from the great depression on 
the struggle for old-age security. Lexington books.

Ray, J. J. & Najman, J. (1974). Death anxiety and death acceptance. A preliminary 
approach. Omega: Journal of Death and Dying, 5(4), 311–315. https://doi.org/10.2190/
MHEL-88YD-UHKF-E98C

158

https://doi.org/10.1080/17437190802307971
https://doi.org/10.1080/17437190802307971
https://optn.transplant.hrsa.gov/
https://doi.org/10.1037/0278-6133.5.6.565
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.1992.tb01822.x
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.1992.tb01822.x
https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775
https://doi.org/10.1111/1467-9566.12775
https://doi.org/10.1080/0954012021000005416
https://doi.org/10.1111/ajt.12660
https://doi.org/10.2190/MHEL-88YD-UHKF-E98C


Reubsaet, A., van den Borne, B., Brug, J., Pruyn, J. & van Hooff, H. (2001). Deter-
minants of the intention of Dutch adolescents to register as organ donors. Social 
Science & Medicine, 53, 383–392. 

Richardson, R. (1988). Death, dissection and the destitute. Routledge & Kegan Paul.

Richardson, R. (2006). Human dissection and organ donation: A historical and soci-
al background. Mortality, 11(2), 151–165. https://doi.org/10.1080/13576270600615419 

Rizzo, R. F. & Yonder, J. M. (1973). Definition and Criteria of Clinical Death. The Lina-
cre Quarterly, 40(4), 223–233.

Robben, A. (2004). Death and anthropology: An introduction. In A. Robben (ed.), 
Death, Mourning and Burial: A Cross-Cultural Reader (pp. 1–16). Blackwell Publishing.

Robbins, R. A. (1990). Signing an organ donor card: Psychological factors. Death 
Studies, 14(3), 219–229.

Samerel, N. (1995). The dying process. V H. Wass ˛& R. A. Neimeyer (ur.) Dying: 
Facing the facts (str. 89–116). Taylor & Francis.

Sanner, M. (2001). Exchanging spare parts or becoming a new person? People’s 
attitudes toward receiving and donating organs. Social Science and Medicine, 52(10), 
1491–1499. https://doi.org/10.1016/S0277-9536(00)00258-6 

Sanner, M. (2006). People’s attitudes and reactions to organ donation. Mortality, 
11(2), 133–150. https://doi.org/10.1080/13576270600615351 

Schenk, R. (2001). Dark Light: The Appearance of Death in Everyday Life. State Uni-
versity of New York Press.

Scheper-Hughes N. & Lock, M. (1987). The mindful body: A prolegomenon to future 
work in medical anthropology. Medical Anthropology Quarterly, New Series, 1(1), 6–41.

Seale, C. (1995). Heroic death. Sociology, 29(4), 597–613.

Seale, C. (1998). Constructing death: The sociology of dying and bereavement. Cambrid-
ge University Press.

Semino, E., Demjén, Z. & Koller, V. (2014). “Good” and “bad” deaths: Narratives and 
professional identities in interviews with hospice managers. Discourse Studies, 16(5), 
667–685. https://doi.org/10.1177/1461445614538566 

Siminoff, L. A., Burant, C. & Youngner, S. J. (2004). Death and organ procurement: 
Public beliefs and attitudes. Social Science and Medicine, 59(11), 2325–2334. https://
doi.org/10.1016/j.socscimed.2004.03.029 

Singer, P. (2004). Razmislimo znova o življenju in smrti: Sesutje naše tradicionalne etike. 
Studia Humanitatis.

Skowronski, J.J. (1997). On the psychology of organ donation: Attitudinal and situ-
ational factors related to the willingness to be an organ donor. Basic and Applied 
Psychology, 19, 427–456.

159

https://doi.org/10.1080/13576270600615419
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(00)00258-6
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(00)00258-6
https://doi.org/10.1080/13576270600615351
https://doi.org/10.1080/13576270600615351
https://doi.org/10.1177/1461445614538566
https://doi.org/10.1177/1461445614538566
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2004.03.029
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2004.03.029


Slutsky, A. S. (2015). History of Mechanical Ventilation. From Vesalius to Ventilator-in-
duced Lung Injury. American Journal of Respiratory and Critical Care Medicine, 191(10), 
1106–1115. https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP 

Smith, R. (2000). A good death: An important aim for health services and for us 
all. BMJ: British Medical Journal, 320(7228), 129–130.

Smrke, M. & Hafner Fink, M. (2021). Factors of cooperation and defection in over-
coming the COVID-19 pandemic in Slovenia. Družboslovne razprave, 37(98), 95–117.

Slovenija-transplant. (2022). Against trading [Proti trgovanju]. https://www.sloveni-
ja-transplant.si/trgovanje.php

Sofka, C. J., Gibson, A. & Silberman, D. R. (2017). The future of death and the four 
pathways to immortality. V M. H. Jacobsen (ur.), Postmortal society: Towards a socio-
logy of immortality (str. 173–196). Routledge.

Solomon, S., Greenberg, J. & Pyszczynski, T.  (2015). The worm at the core: On the role 
of death in life. Random House.

Sørbye, L. W., Steindal, S. A. & Lyngroth, S. (2015). To Die at Home or to End Life 
in an Institution. Open Journal of Nursing, 5(6), 538–547. http://dx.doi.org/10.4236/
ojn.2015.56057 

Sperling, D. (2008). Me or Mine? On Property from Personhood, Symbolic Existence 
and Motivation to Donate Organs. V W. Weimar, M. A. Bos & J. J. van Busschbach 
(ur.), Organ transplantation: Ethical, legal and psychological aspects - towards a com-
mon European policy. PABST Science Publishers. https://ssrn.com/abstract=1116866 

Sque, M., Payne, S. & Macleod Clark, J. (2006). Gift of life or sacrifice?: Key discou-
rses to understanding organ donor families’ decision-making. Mortality, 11(2), 117–
132. https://doi.org/10.1080/13576270600615260 

Steinhauser, K. E., Clipp, E. C., McNeilly, M., Christakis, N. A., McIntyre, L. M. & Tul-
sky, J. A. (2000). In search of a good death: Observations of patients, families, and 
providers. Annals of Internal Medicine, 132(10), 825–832. https://doi.org/10.7326/0003-
4819-132-10-200005160-00011 

Šterk, K. (2010). You can only die thrice: Death and dying of a human body in psycho-
analytical perspective. Journal of Religion and Health, 49(4), 591–602. https://doi.
org/10.1007/s10943-009-9261-y 

Šterk, K. (2012). Smrt in delo Janez D. Filozofski Vestink, xxxiii(3), 99–109.

Štrancar, K. & Pahor, M. (2007). Umiranje kot družbeni pojav. Socialno delo, 46(1/2), 
21–31.

Telban, B. (2001). Andaypa: Eseji o smrti v novogvinejski skupnosti. Založba Obzorja.

Tercier J. (2013) The Pornography of Death. V H. Maes (ur.), Pornographic Art 
and the Aesthetics of Pornography (str. 221–235). Palgrave Macmillan. https://doi.
org/10.1057/9781137367938_12 

160

https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP
https://doi.org/10.1164/rccm.201503-0421PP
https://doi.org/10.1080/13576270600615260
https://doi.org/10.1080/13576270600615260
https://doi.org/10.7326/0003-4819-132-10-200005160-00011
https://doi.org/10.1007/s10943-009-9261-y
https://doi.org/10.1057/9781137367938_12


Thompson, N. (2017). Existentialism. V N. Thompson & G. R. Cox (ur.). Handbook 
of the sociology of death, grief, and bereavement: A guide to theory and practice (pp. 
128–140). Routledge.

Tolstaya, S. M. (1999). Slovanski ljudski koncepti smrti glede na lingvistična dejstva. 
Etnolog, 9(1), 17–26.

Tomer, A. (1994). Death anxiety in adulty life – theoretical perspective. V R. A. Nei-
meyer (ur.), Death anxiety handbook: Research, instrumentation, and application (str. 
3–28). Taylor & Francis.

Tomer, A. & Eliason, G. (2000). Beliefs about self, life, and death: Testing aspects of 
a comprehensive model of death anxiety and death attitudes. V A. Tomer (ur.), Death 
attitudes and the older adult: Theories, concepts and applications (str. 137–156). Taylor 
& Francis.

Tong, E., McGraw, S. A., Dobihal, E., Baggish, R., Cherlin, E., & Bradley, E. H. (2003). 
What is a good death? Minority and non-minority perspectives. Journal of Palliative 
Care, 19(3), 168–175. https://doi.org/10.1177/082585970301900304 

Turner, V. (1969). The Ritual Process: Structure and Anti-Structure. Aldine Transaction.

Ule, M. (2003). Spregledana razmerja: O družbenih vidikih sodobne medicine. Aristej.

Ule, M. (2009). Socialna psihologija: Analitični pristop k življenju v družbi. Založba FDV.

van der Geest, S. (2004). Dying peacefully: considering good death and bad death 
in Kwahu-Tafo, Ghana. Social Science & Medicine (1982), 58(5), 899–911. https://doi.
org/10.1016/j.socscimed.2003.10.041

van Gennep, A. (1960). The Rites of Passage. The University of Chicago Press.

Veatch, R. M. (1995). The definition of death: problems for public policy’. V H. Wass & 
R. A. Neimeyer (ur.), Dying: Facing the facts (str. 405–32). Taylor & Francis.

Venbrux, E. (2007). Robert Hertz’s seminal essay and mortuary rites in the Pacific 
region. Journal de La Société Des Océanistes, (124), 5–10. https://doi.org/10.4000/
jso.712 

Vig, E. K. & Pearlman, R. A. (2004). good and bad dying from the perspective of 
terminally ill men. Archives of Internal Medicine (1960), 164(9), 977–981. https://doi.
org/10.1001/archinte.164.9.977 

Vinogradova, L. N. (1999). Notions of “good” and “bad” death in the system of Sla-
vic beliefs. Etnolog, 9(1), 45–49.

Vrtačič, E. (2012). In the Name of Love. Filozofski vestnik, XXXIII(3), 147–162.

Walter, T. (1994). The Revival of Death. Routledge.

Walter, T. (1996). A new model of grief: Bereavement and biography. Mortality, 1(1), 
7–25. https://doi.org/10.1080/713685822 

Walter, T. (2015). Communication media and the dead: from the Stone Age to Face-
book. Mortality, 20(3), 215–232.

161

https://doi.org/10.1177/082585970301900304
https://doi.org/10.1177/082585970301900304
https://doi.org/10.4000/jso.712
https://doi.org/10.1001/archinte.164.9.977
https://doi.org/10.1080/713685822
https://doi.org/10.1080/713685822


Walter, T. (2017). How the dead survive: ancestors, immortality, memory. In M. H. 
Jacobsen (ed.), Postmortal society: Towards a sociology of immortality (pp. 19–39). Ro-
utledge.

Wass, H. & Neimeyer, R. A. (ur.) (1995) Dying: Facing the facts. Taylor & Francis.

Weber, M. (1953). Bureaucracy. V H. H. Gerth & C. Wright Mills (ur.), From Max We-
ber: Essays in sociology (str. 196-198.). New York Oxford University Press. 

Wilkinson, T. M. (2007). Individual and family decisions about organ donation. Journal 
of Applied Philosophy, 24(1), 26–40. https://doi.org/10.1111/j.1468-5930.2007.00339.x 

Wilkinson, T. M. (2014). Respect for the dead and the ethics of anatomy. Clinical 
Anatomy, 27(3), 286–290. https://doi.org/10.1002/ca.22263

Williams, S. J. (1997). Modern medicine and the “uncertain body”: From corporea-
lity to hyperreality? Social Science & Medicine (1982), 45(7), 1041–1049. https://doi.
org/10.1016/S0277-9536(97)00031-2 

Wink, P. & Scott, J. (2005). Does Religiousness Buffer Against the Fear of Death and 
Dying in Late Adulthood? Findings From a Longitudinal Study. The Journals of Ge-
rontology. Series B, Psychological Sciences and Social Sciences, 60(4), 0–8. https://doi.
org/10.1093/geronb/60.4.P207 

Wong, P. T. P., Reker, G. T. & Gesser, G. (1994). Death Attitude Profile-Revised: A 
Multidimensional Measure of Attitudes Toward Death. V R. A. Neimeyer (ur.), Death 
anxiety handbook: Research, instrumentation and application (str. 121–148). Taylor & 
Francis.

Wu, A. M. S. & Tang, C. S. K. (2009). The negative impact of death anxiety on self-ef-
ficacy and willingness to donate organs among Chinese adults. Death Studies, 33(1), 
51–72. https://doi.org/10.1080/07481180802494172

Wyman, M. F., Shiovitz-Ezra, S. & Bengel, J. (2018). Ageism in the Health Care 
System: Providers, Patients, and Systems. In L. Ayalon & C. Tesch-Römer (eds.), 
Contemporary Perspectives on Ageism. International Perspectives on Aging, vol 19 (pp. 
193–212). Springer, Cham. https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13 

Zouaghi, S., Chouk, I. & Rieunier, S. (2015). Promoting organ donation through the 
‘intensity of discussions’ with next of kin: role of superstition, taboo of death and 
personality variables. Recherche et Applications En Marketing (English Edition), 30(3), 
105–123. https://doi.org/10.1177/2051570715594132

162

https://doi.org/10.1111/j.1468-5930.2007.00339.x
https://doi.org/10.1002/ca.22263
https://doi.org/10.1002/ca.22263
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(97)00031-2
https://doi.org/10.1016/S0277-9536(97)00031-2
https://doi.org/10.1093/geronb/60.4.P207
https://doi.org/10.1080/07481180802494172
https://doi.org/10.1080/07481180802494172
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73820-8_13
https://doi.org/10.1177/2051570715594132
https://doi.org/10.1177/2051570715594132


St
va

rn
o

 in
 im

en
sk

o
 k

az
al

o

A
Ad hoc Committee Medicinske fakultete Harvard, 62

Ariès, Philipe, 12, 24, 47, 96, 97, 150

altruizem, 139, 143

B
Bauman, Zygmunt, 11, 47, 111, 113, 114, 147

Becker, Ernest, 12, 13, 41, 47, 107, 111, 150

biološka smrt, 24, 29, 31, 36, 44

Blauner, Robert, 12, 23, 43, 44, 48, 149

Bradbury, Mary, 12, 22, 23, 24, 27, 28, 35, 38, 39, 40, 41, 42, 43, 45, 46, 47, 55, 66, 68, 69, 70, 

75, 96, 97, 98, 148

budizem, 112

breme družbe, 12, 80, 81, 82

C
celostno utelešenje, 85, 124

covid-19, 14, 100, 136

D
darovanje celotnega telesa znanosti, 13, 88

Descartes, Rene, 61

diagnoza smrti, 70, 72, 73, 74, 97, 123, 148

dobra smrt, 38, 39, 40, 42, 45, 46, 49, 50, 170

dolgoživost, 115

dostojna smrt, 84

Douglas, Mary, 22, 31

družbeni razvoj, 38

družbeni nered, 23, 25, 40, 136

družbeni vakuum, 23, 24

163



družbena norma, 11, 16, 41, 120

družbena ureditev, 13, 139, 150

družbena odgovornost, 122, 128

duša, 22, 24, 25, 27, 28, 30, 61, 64, 72, 89, 95, 100, 128, 130

ločitev od telesa, 27, 128

E
ekonomski racionalizem, 12, 52, 139, 141

evtanazija, 13, 31, 39, 65, 80, 82, 83, 84, 110, 149

F
fizično izginotje trupla, 88

G
Glaser in Strauss, 67, 68

H 
Haddow, Gillian, 45, 85, 86, 87, 121, 122, 124           

Hertz, Robert, 6, 21, 22, 23, 24, 25, 44

Hinduizem, 112

hospic, 69

I
idealna smrt, 47

iluzija nesmrtnosti, 141, 149

iluzija vztrajanja življenja, 86, 121, 128

Imaginarna raven, 115, 123, 128

imunosupresivna zdravila, 60

individualizacija, 16, 47, 115, 149, 170

institucionalizacija, 15, 42, 115, 170

izkoriščanje smrti, 129

izkoriščanje mrtvih, 129, 138, 142

J
junaška smrt, 41, 114, 126

K
kakovost življenja, 45, 50, 69

karma, 41, 112

kardiopulmonalna smrt. Glej srčna smrt

kartezijansko telo, 121, 128, 129

Kehl, Karen A., 38, 40, 45, 46

Kellehear, Allan, 12, 36, 37, 38, 39, 40, 41, 42, 47, 48, 66, 67, 68, 95, 96, 148, 150

klinična smrt, 56, 57, 74, 75

164



koma, 58, 59, 62, 74, 75, 79, 80, 124

konceptualizacija smrti, 15, 19, 21, 25, 29, 55

krščanstvo, 28, 95, 112

L
liminalnost, 15, 16, 22, 25, 28, 52, 58, 59, 76, 77, 79, 80, 81, 84, 122, 126

Lock, Margaret, 21, 25, 40, 41, 56, 57, 58, 85, 136

M
magično mišljenje, 120, 127

Malinowski, Bronislaw, 21, 23

medicinski napredek, 57, 84, 148

medikalizacija, 47, 115, 149

medicinsko nepovratna stanja, 75

medicinsko povratna stanja, 75

mehanska ventilacija, 57, 84, 149

moralna odgovornost, 122, 128, 140

možganska smrt, 15, 57, 61, 62, 63, 64, 65, 70, 71, 73, 74, 75, 120, 123, 124, 126, 127, 129, 

148, 149

N
naravna smrt, 39, 42, 46

nečista smrt, 41

nenadna smrt, 123, 125, 126

nenaravna smrt, 39

nepovratna smrt, 75

nepričakovana smrt, 36, 126, 127, 129, 140, 141

nesprejemanje smrti, 107, 108, 129, 130. 132, 133

aktivno nesprejemanje, 107, 108, 133

strah pred smrtjo, 31, 95, 96, 107, 108, 110, 113, 132

izogibanje smrti, 31, 107, 108

tesnoba pred smrtjo, 31, 86, 107, 108, 109, 112, 122, 132, 134, 135

nesmrtnost, tudi, transcendenca smrti, 16, 111, 112, 113, 114, 121, 128, 129, 141, 149

biološki modus nesmrtnosti, 113

digitalna nesmrtnost, 114

dobesedna nesmrtnost, 111, 121, 128, 129

kolektivna nesmrtnost, 114

naravni modus nesmrtnosti, 114

sekularni spomin, 114, 142

simbolna nesmrtnost, 112

teološki modus nesmrtnosti, 112

transcendenca z darovanjem organov po smrti, 121

ustvarjalni modus nesmrtnosti, 114

nevidna smrt, 11, 44, 96

165



O
obdukcija, 13, 84, 85, 86, 86, 87, 89

obredi prehoda, 21, 24, 25, 89, 136, 

obredi smrti, 22, 30, 37

spominski obredi, 102

odločanje o darovanju organov po smrti

odločitev ob koncu življenja, 13, 17, 117, 120, 122, 123, 128, 129, 134, 139, 141, 169

odločitev o koncu življenja, 26, 90, 91

odločitvena negotovost, 125, 126, 130, 132, 140

odnos do smrti, 14, 15, 16, 31, 106, 107, 110, 129, 130

odtegnitev življenjske oskrbe, 58

onesnaženje, 31, 44, 45, 59, 126

opomnik umrljivosti osmišljanje konca življenja, 29, 31, 127, 129

P
paliativna oskrba, 46, 67, 69, 170

Pelletier, Maryse, 120, 124, 125

pieteta ali spoštovanje mrtvih, 16, 99

podaljšanje življenja, 55, 140

pogrebni obredi, 22, 28, 29, 30, 31, 101

pokop, 13, 16, 22, 85, 89, 96, 97, 98, 99, 100, 101, 124, 126, 133

ponovna opredelitev smrti, 29, 64, 149

poslednja sodba, 109, 122

posmrtno življenje, 36, 95, 96, 105, 106, 112, 113, 142

pravica do ohranjanja življenja, 79, 129

pravica do smrti, 129

pravilo o mrtvem darovalcu, 61, 62

pravočasnost smrti, 48, 50

predmoderni časi, 35, 95

predstavljanje konca življenja, 29, 30

prekinitev življenja, 80, 83, 137

presaditev organov, 57, 59, 60, 61, 62, 71, 121, 125, 126, 127, 128, 137, 142

pričakovana smrt, 23, 64

pričakovanje čudeža, 75, 121

proces smrti, 15, 16, 17, 26, 28, 29, 30, 31, 43, 44, 46, 52, 77, 84, 89, 99, 115, 117, 122, 123, 126, 

127, 128, 129, 130, 135, 169

Imaginarna smrt, 26, 29, 31, 71, 127, 129

Realna smrt, 26, 29, 31, 37, 59, 66, 71, 72, 75, 76, 84, 123, 124, 127, 128, 129, 135, 136

Simbolna smrt, 28, 30, 31, 59, 71, 125, 127, 128, 129, 135, 136

proces umiranja, 21, 36, 42, 43, 44, 46, 60, 66, 67, 68, 70, 75, 84, 95, 96, 107, 109

prosocialno vedenje, 139, 140

R
ravnanje s truplom, 14, 16, 22, 89, 99

razmišljanje o smrti, 13, 29, 30, 41, 45, 108, 115

Realna raven, 115, 123

Richardson, Ruth, 45, 85, 97, 98, 

166



S
Sanner, Margareta, 85, 86, 87, 120, 121, 122

scenariji smrti, 84, 129

sekularizacija, 47, 62, 115, 149

Seremetakis, Nadia, 25

Simbolna raven, 28

Siminoff in sodelavci, 58, 120, 124

Singer, Peter, 58, 59, 62, 63, 64, 65, 79, 80, 148, 149

skrita smrt, 44

skupna družbena resničnost, 150

slaba smrt, 14, 15, 38, 39, 40, 41, 51, 98

socialna smrt, 48

solidarnost, 121, 128, 139

spodbujevalni nekognitivni dejavniki, 120

… dobesedna nesmrtnost, 111, 112, 121, 128, 129

... junaštvo, 121, 128, 129

… kartezijansko telo, 121, 128, 129

... zdrav razum, 121, 128, 129

spoprijemanje s smrtjo, 36, 115, 140

sprejemanje smrti, 16, 28, 45, 107, 108, 109, 110, 130, 131, 132, 133, 134, 135

aktivno sprejemanje, 107, 109, 110, 130

sprejemanje s pobegom, 109, 110

nevtralno sprejemanje, 107, 132

sprejemanje odločitev ob koncu življenja, 29, 31, 127, 129

sprejemanje resničnosti smrti, 135

srčna smrt, 55, 56, 63, 73, 126, 127, 129

strah pred živim pokopom, 16

strah pred smrtjo, 31, 95, 96, 107, 108, 110, 113, 132

strah pred prezgodnjo smrtjo, 16

starizem, 67

stopnja opredelitve, 138, 141

Š
Šterk, Karmen, 15, 25-29, 31

T
tabu, 13, 23, 26, 41, 43, 44, 120, 127, 141, 148

tehnološki napredek, 37, 70, 80, 82

telesna celovitost, 86, 121

telesna smrt, 14, 72, 80, 123, 129

telesna radodarnost, 98

teorija neprekinjenih vezi, 28

Tolstaya, Svetlana M., 27, 28

trajno vegetativno stanje, 58, 75, 124

transplantacijska medicina, 59, 64

trenutek smrti, 12, 27, 38, 40, 46, 49, 56, 70, 72, 89, 90, 148

167



truplo brez osebe, 27, 29, 84

Turner, Victor, 24, 25, 79, 85, 136

U
Ule, Mirjana, 12, 17, 52, 68, 69, 85, 122, 139, 140

umetno ohranjanje življenja, 13, 16, 65, 75, 79, 80, 81, 82, 84, 123, 169

umrli darovalec, 60, 61, 75, 121, 140

upepelitev, 13, 16, 22, 85, 86, 98, 99, 100

utilizacija mrtvih teles oz. trupel, 16, 86, 88, 89, 124

V
van Gennep, Arnold, 15, 21, 22, 24, 25, 27, 89, 169

Vinogradova, Ljudmila, 38, 40, 41, 47

vloga zdravstvenih delavcev, 13, 44, 45, 55, 67, 68, 69, 97, 131, 148, 149

vraževerje, 96, 97, 120, 127

vzajemnost, 39, 121, 140, 142

vzrok smrti, 66, 71, 84, 99, 131, 132

Z
zadnje slovo, 16, 100

zahodna kultura/družba, 11, 12, 13, 26, 38, 65, 136, 139, 140, 147, 149

zanikanje smrti, 107, 108

zaupanje v medicino, 120, 129

zavedanje o smrti, 38, 40, 109, 111, 125, 141, 150

zavedanje o umrljivosti, 13, 16, 31, 35, 36, 47, 109, 110, 111, 140, 141, 150

zaviralni nekognitivni dejavniki, 120, 127, 135, 136

... magična prepričanja, 120, 127

... nedotakljivost osebe, 121, 128, 129, 130

… (ne)zaupanje v zdravstvo, 120, 127

... kljubovanje naravi, 121, 128, 129

… religiozna nesmrtnost, 112, 113, 121, 128

zaznavanje telesa, 85-86

zaznavanje trupla, 84-89

168



R
ec

en
zi

ji
 k

n
ji

g
e

doc. dr. Faris Kočan

Monografija dr. Sinje Gerdina Življenje skozi smrt predstavlja izjemen 

znanstveni prispevek na presečišču sociologije, antropologije, bioetike in 

medicinske humanistike. Gre za temeljito in sistematično raziskavo kom-

pleksnih družbenih vidikov smrti in umiranja, ki v slovenskem prostoru 

zapolnjuje raziskovalno vrzel in obenem odpira prostor za nadaljnje inter-

disciplinarne študije na področju smrti. Avtorica v delu presega klasične 

deskriptivne pristope in razvije lastno teoretsko izhodišče, in sicer proces 

smrti, ki je inovativna nadgradnja obstoječih antropoloških in psihoanali-

tičnih modelov. Na podlagi sinteze Van Gennepove teorije obredov prehoda 

in Lacanovega konceptualnega trikotnika avtorica vzpostavi izviren analitič-

ni okvir, ki omogoča razumevanje smrti kot dinamičnega in večnivojskega 

procesa. Posebna pozornost je namenjena liminalnim stanjem ob koncu 

življenja, skupaj z vprašanji umetnega ohranjanja življenja, darovanja 

organov, obredne telesnosti in etičnega odločanja v kontekstu sodobne 

medicine. 

Pomembna vrednost knjige je v metodičnem prepletu bogate teoretske 

podlage in izvirne kvalitativne raziskave, izvedene s pomočjo poglobljenih 

polstrukturiranih intervjujev. Avtorica prepričljivo pokaže, kako kulturne 

norme, institucionalni okvirji in osebne izkušnje oblikujejo razmerje do 

smrti in odločanje o(b) koncu življenja. Študija primera, osredotočena na 

odločanje o darovanju organov po smrti, je v znanstvenih razpravah pose-

bej dobrodošla, saj metodološki potencial razvitega modela procesa smrti 

ponazori z empirično analizo vedenjskih vzorcev in družbenih razmerij 

169



moči. Delo izstopa tudi po aktualnosti, saj se dotika tem, ki so v sodobnih 

družbah vse bolj prisotne – digitalizacija smrti, individualizacija obredov, 

preobrazba pogrebnih praks, institucionalizacija umiranja in razraščanje 

diskurza »dobre smrti«. Vse to je obravnavano na način, ki bralca spod-

buja k refleksiji, obenem pa ohranja znanstveno distanco in metodološko 

doslednost. Avtorica v delu pokaže zavidljivo širino, saj tematike smrti ne 

obravnava zgolj z vidika sociološke analize, temveč tudi z razumevanjem 

njenih simbolnih, duhovnih, pravnih in političnih dimenzij. 

Monografija Življenje skozi smrt je zato dragocen prispevek k znanstvene-

mu diskurzu o smrti in umiranju v slovenskem prostoru ter pomembno 

dopolnilo svetovni literaturi s področja tanatologije. Poleg akademske vred-

nosti ima delo tudi pomembne implikacije za prakso – za izobraževanje 

zdravstvenega osebja, razvoj smernic v paliativni oskrbi, razprave o etiki 

konca življenja in oblikovanje kulturno občutljivih politik. Gre za delo, ki 

si nedvomno zasluži širšo strokovno pozornost in podporo, saj na spoštljiv 

in izviren način razpira ključna vprašanja človeškega bivanja in osvetljuje 

enega najbolj univerzalnih, a hkrati še vedno marginaliziranih vidikov 

sodobnega življenja, in sicer vprašanje smrti. 

170



prof. dr. Mitja Velikonja

Tipkopis sem temeljito prebral in ugotovil, da gre za zrelo, tehtno in 

dragoceno delo o nelahki temi, ki se je je avtorica lotila z vso akademsko 

resnostjo in kompetentnostjo. Prvo poglavje nameni konceptualizaciji in 

procesualnosti smrti, v njem opozori na različne kontekstualne razlike in 

podobnosti v dojemanju smrti. V drugem, bolj zgodovinskem poglavju se 

posveti razvoju družbenih predstav o smrti, v tretjem pa odpre še en kom-

plementaren pogled, biomedicinski. Četrto in peto poglavje sta namenjeni 

socio-kulturnim vprašanjem odločanja o smrti, o njenem (ne)sprejemanju 

oziroma o podaljševanju življenja, šesto pa še širšemu vprašanju, namreč 

strategijam spoprijemanja z dejstvom smrti. Do te točke prežete premisle-

ke – zgodovinske in aktualne, družboslovne in medicinske, psihološke in 

biološke, filozofske in administrativne, subjektivne in objektivne  – preveri 

ob konkretnem primeru, vprašanju darovanja organov po smrti. Glavne 

ugotovitve strne v zaključnem poglavju: najpomembnejša med njimi je ta, 

da odločitve o(b) koncu življenja niso nujno le osebne, ampak vedno tudi 

kulturno-zgodovinske in politične, saj se v njih lahko odraža kompleksen, 

nenehno spreminjajoč se in kontradiktoren odnos razmerij moči med 

človekom in družbo, med individualnim in kolektivnim, med oblastjo in 

rezistenco tej oblasti, med svobodno voljo in freudovskim »nelagodjem v 

kulturi«.

Prvenec dr. Sinje Gerdina je zaradi vsega navedenega zgled teoretsko 

zasnovane, metodološko trdne in empirično izpeljane raziskave o vseskozi 

aktualni temi, ki nadgrajuje obstoječe razumevanje in tudi že objavljene 

171



knjige v popolnoma novih smereh. V vsakem poglavju je razvidno avto-

ričino temeljito poznavanje glavnih virov, domačih in tujih avtoric in 

avtorjev ter filozofskih, družboslovnih in medicinskih kontroverz, kar je 

seveda logičnega posledica njenega vestnega in kontinuiranega ukvarjanja 

s to temo. Delo je napisano v tekočem, literarno privlačnem jeziku, ki pa 

vseskozi ohranja akademsko jasnost in natančnost. Po tej knjigi bodo prav 

gotovo posegali tako strokovnjaki z vseh prej omenjenih različnih področij 

kot tudizainteresirana širša javnost; koristna bo v študijskem procesu kot 

sistematičen učbenik in v nenehnih družbenih, političnih in svetovnona-

zorskih debatah na to temo.

172






