
243

Med predmeti, ki so jih slovenski pomoršča-
ki prinesli s svojih poti po Vzhodni Aziji, 
srečamo tudi pribor za uživanje tobaka, 

predvsem stekleničke za njuhanec, nekateri pred-
meti iz njihovih zbirk pa so bili namenjeni tudi za 
uživanje opija. Obe razvadi sta bili v Vzhodni Aziji 
konca 19. in začetka 20. stoletja močno razširjeni, 
ti predmeti pa so bili sorazmerno lahko dostopni in 
so ravno v tem času postali zanimivi tudi za evrop-
ske kupce. Najbolj nenavadno pri tem pa je, da nju-
hanec in opij nista veljala za eksotični razvadi le v 
Evropi, temveč se je teh dveh substanc tudi v Vzhod-
ni Aziji držal pridih skrivnostne in privlačne tujosti. 

Tobak je na Kitajsko prišel že v 16. stoletju, 
skoraj hkrati, kot ga je spoznala Evropa. V sto letih 
zatem se je gojenje tobaka širilo po vsej Aziji, novo 
poljščino so začeli pridelovati na Filipinih, Javi, v In-
diji, na Japonskem in v Koreji, razširila pa se je tudi 
po delih Kitajske in Mandžurije (Benedict 2011, 
1–2). Na Kitajskem se je v sklepnem obdobju di-
nastije Ming (1368–1644) tobak najprej razširil po 
obalah Južnokitajskega morja, od tam pa je s selit-
vami prebivalstva v turbulentnem obdobju menjave 
dinastij zašel v osrednji del Kitajske. V zgodnjem 
obdobju dinastije Qing (1644–1912) so tobak že 
pridelovali v porečju Dolge reke, v severnokitajski 
nižini in na skrajnem zahodu države. Sredi 18. sto-
letja je bila proizvodnja in prodaja tobaka že tako 
intenzivna, da je bila pomemben del državne ekono-
mije, kajenje tobaka pa se je širilo med vse sloje pre-
bivalstva. Vzporedno s širjenjem tobaka se je pričela 

razslojevati njegova uporaba (Benedict 2011, 110), 
saj so pričeli premožnejši sloji kaditi dražje, izbrane 
vrste tobaka. Od sredine 18. stoletja so naposled to-
bak kadili le še srednji in nižji sloji, višji sloji pa so 
za kajenje vse bolj uporabljali tobačne vodne pipe 
ali še raje posegali po njuhancu. Njuhanec je pos-
tal statusni simbol v času vladavine cesarja Kangxija 
(1661–1722). V 18. stoletju so ga uživali le najpre-
možnejši sloji in izobraženski krogi, veljal pa je za 
najbolj kultivirano obliko uživanja tobaka. Četudi 
se je – kot tobak za kajenje in opij – tudi njuhanec 
nazadnje razširil med širše kroge prebivalstva, se je 
pričelo razslojevanje glede na izvor in s tem poveza-
no kvaliteto tobačnega prahu za njuhanje. Prestiž-
nejši evropski njuhanec je bil večinoma izdelan po 
zapletenejšem in kompleksnejšem postopku, ki je 
zahteval tudi zorenje in ne le sušenje in mletje to-
bačnih listov, kot je veljalo za njuhanec, proizveden 
na Kitajskem (Benedict 2011, 113–114). Z najfi-
nejšim in najdražjim evropskim njuhancem so tako, 
na primer, v 18. stoletju poskušali kitajskega cesarja 
na svojo stran pridobiti tako jezuiti kot njihovi iz 
Vatikana poslani nasprotniki, postal je pomembno 
menjalno sredstvo in izjemno prikladna dobrina za 
ustvarjanje trgovskih dobičkov. Najdražji in najkva-
litetnejši njuhanec, imenovan amostrinha, je priha-
jal iz Brazilije in Španije, v pekinških visokih krogih 
pa je veljal za eksotično luksuzno dobrino, s katero 
so dokazovali svoje svetovljanstvo (ibid.). 

Podobno kompleksno pot je imel v širjenju po 
Vzhodni Aziji opij. Proizvod iz makovih glavic so 

Pribor za uživanje tobaka in opija 

Helena Motoh

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   243Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   243 11. 09. 2025   12:02:2611. 09. 2025   12:02:26



244

v 8. stoletju na Kitajsko prvi prinesli arabski trgov-
ci, kasneje pa so ga začeli gojiti tudi ponekod na 
Kitajskem, čeprav je večina opija na Kitajsko ven-
darle vselej prihajala iz tujine – v obdobju Ming v 
obliki tributarnih darov, kasneje pa predvsem prek 
pomorskih trgovskih poti (Zheng, 2005, 42–44). 
Enako kot v Evropi je opij sprva veljal za zdravilo 
in posamezniki so ga za zdravljenje prebavnih težav, 
infekcij in pljučnih bolezni uživali oralno (Motoh 
2022, 72–75). Prav tako kot pri tobaku je največjo 
spremembo v kulturo uživanja opija na Kitajskem 
prineslo medvladje ob menjavi dinastij. Mornarji, 
predvsem Nizozemci, so z Jave v kitajska pristanišča 
prinesli navado kajenja opija, pomešanega s toba-
kom, mešanica je bila znana pod imenom madak. 
Kmalu je kajenje madaka postalo predmet ostre kri-
tike cesarskega dvora dinastije Qing, ne toliko zara-
di opojnosti – saj je mešanica vsebovala sorazmerno 
nizek delež opiatov –, temveč zato, ker bi lahko bile 
skupine izobraženskih uživalcev opija zametki poli-
tične opozicije (Motoh 2022, 73). Cesar Yongzheng 
(1722–1735) je kajenje madaka povsem prepo-
vedal, z zaustavitvijo trgovine s to substanco pa je 
sprožil povsem nepričakovan negativen učinek. Ši-
riti se je namreč začel čisti opij, ki je do sredine 18. 
stoletja postal prevladujoča oblika te substance, ta 
obrat pa je imel v naslednjem stoletju tako družbe-
no kot politično katastrofalne posledice. Britanska 
Vzhodnoindijska družba je s svojih plantaž v Indiji 
pričela izvažati opij na Kitajsko in s tem ne le izrav-
nala, pač pa kmalu tudi prevesila svoj trgovinski de-
ficit v britansko-kitajski trgovini (Lovell, 2014, 204 
isl.). Čisti opij, ki je zahteval kajenje s kompleksnim 
postopkom segrevanja opijskih kroglic v posebej za 
to prirejenih pipah, se je med prebivalstvom izjem
no hitro širil, od obale v notranjost in od najvišjih 
izobraženskih slojev do preprostega ljudstva. Odvi-
snost, ki jo je povzročala tovrstna uporaba opija, je 
bila neprimerljivo večja od tiste pri kajenju tobačne 
mešanice in je v 19. stoletju že postala resen družbe-
ni problem. Z opijskima vojnama so se razmere le še 
poslabšale, omejitev uporabe opija pa so na Kitaj-
skem uveljavili šele v začetku 20. stoletja. 

Predmeti, povezani z uživanjem tobaka in opi-
ja, ki jih najpogosteje srečamo v evropskih zbirkah, 

so predvsem različne oblike pip, stekleničke za nju-
hanec in drugi specifični pripomočki, povezani s 
temi praksami. Pri uživanju tobaka velja izpostaviti 
predvsem japonsko obliko tanke in dolge pipe ki-
seru, ki je bila z uživanjem tobaka povezana že vsaj 
od začetka 17. stoletja, oblika te pipe pa je zatem 
vplivala tudi na tipe tobačnih pip, ki so se razvili na 
Kitajskem (Gilman 2004, 78). Kiseru sestavljata dva 
kovinska dela – ustnik in majhna bučka za tobak 
–, ki ju povezuje dolga in ozka bambusova cevka. 
Drugi pripomočki, ki so spremljali kajenje tobaka v 
japonskem kontekstu, so bili pladenjček za kajenje 
(jp. tabako bon), torbica za hrambo tobaka (jp. taba-
ko ire) in umetelno izdelan etui za tobačno pipo (jp. 
kiseru-zutsu) (Gilman 2004, 81–82). Na Kitajskem 
je ta tip tobačne pipe dobil še obliko, namenjeno 
ženskam. Dodatno podaljšana cevčica ženskih pip 
naj bi kadilke namreč zavarovala pred škodljivimi 
učinki vročega, tj. yang dima na njihovo yin konsti-
tucijo. Proti koncu 18. stoletja so bile ženske prve, 
ki so pri kajenju tobaka posegle po tem novem mo-
dnem tipu tobačne vodne pipe (Gilman 2004, 89). 
Kitajski tip vodne pipe ima dolg ustnik, povezan s 
tulcem, v katerem gori tobak, vmes pa dim teče sko-
zi posodico z vodo. Ta del je vstavljen v večjo škat
lasto posodo, obenj pa je v isto posodo vstavljena še 
valjasta posoda za hrambo tobaka. Vodne pipe so 
pogosto bogato okrašene ali celo emajlirane v pre-
katni tehniki cloisonné. 

Umetnost izdelave miniaturnih stekleničk za 
njuhanec se je razvijala vzporedno z vse večjo pri-
ljubljenostjo te prakse v dinastiji Qing. Glede na 
razširjenost njuhanca med različnimi sloji lahko 
tudi pri stekleničkah za njuhanec razpoznavamo 
izjemno širok razpon v kvaliteti in umetelnosti iz-
delave. Tudi materiali teh stekleničk so različni, od 
kamnin (pogosti so bili žad, ahat, malahit in turkiz), 
roževine in slonovine do različnih vrst lesa, poslika-
nega stekla in celo – kadar je šlo za cenejše primerke 
– porcelana. Pri poslikavi steklenih posodic se ko-
nec 19. stoletja razvije posebna tehnika poslikave od 
znotraj, ki postane še posebej priljubljena pri kupcih 
spominkov (cf. Cammann 1957). Poslikava drob-
nih motivov z notranje strani je zahtevala izredno 
spretnost in precizne pripomočke (čopiče z le nekaj 

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   244Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   244 11. 09. 2025   12:02:2611. 09. 2025   12:02:26



245

ščetinami). Ker je njuhanec na Kitajskem veljal za 
eksotično, tujo substanco, so se kot motiv na stekle-
ničkah za njuhanec pogosto pojavljali »eksotični« 
evropski motivi svetlolasih žensk, evropskih mor-
narjev in evropskih pastoralnih prizorov (Benedict 
2011, 115). 

Pipe, ki so jih uporabljali uživalci opija, so se 
od tobačnih bistveno razlikovale (slika 1). Opij je 
bil namreč v obliki smolaste lepljive snovi, ki so jo 
zgnetli v drobne kroglice, te pa segrevali v na cevas-
to pipo pritrjeni bučki, ki so jo greli nad posebni-
mi gorilniki. Cevi opijskih pip so bile najpogosteje 
izdelane iz bambusa, uporabljali so tudi roževino, 
emajl, žad in srebro, na obeh koncih pa so bile zaprte 
s pokrovčkoma iz žada, slonovine ali drugih materi-
alov. Bučke, ki so bile na cev pritrjene s kovinskim 
sedlom, so lahko bile keramične, porcelanske, po-
gosto pa so bile izdelane iz žada. Bolj kvalitetne 
opijske pipe so bile izbrano okrašene s simbolnimi 
motivi, ki naj bi prinašali srečo, blagostanje in dolgo 

življenje. Opijske pipe so ob prelomu stoletja pos-
tale priljubljen zbirateljski predmet, predvsem zato, 
ker se jih je zaradi zaostrovanja restriktivne politike 
do uživanja opija na Kitajskem veliko znašlo na sta-
rinarskem trgu in so jih tujci lahko kupili po dostop
nih cenah (Martin 2007, 10). Drugi pripomočki za 
uživanje opija so v evropskih zbirkah manj pogosti, 
še najpogosteje zasledimo gorilnike za segrevanje 
opija, včasih imenovane tudi opijske svetilke. Go-
rilniki se med seboj zelo razlikujejo, skupno pa jim 
je, da imajo rezervoar za gorilno olje, perforiran del, 
prek katerega v gorilnik prihaja zrak, in steklen po-
krov, ki ima funkcijo dimnika. Plamen je pogosto 
zastrt, saj je premočna svetloba uživalce opija motila 
(Marin 2007, 93). Gorilniki, ki so bili namenjeni 
prenašanju, so bili zgrajeni bolj robustno in imeli na 
zgornjem delu pritrjeno verižico s kavljem za obeša-
nje (Martin 2007, 91). Opij so za sprotno uporabo 
shranjevali v majhnih škatlicah, ki so bile pogosto 
zelo prefinjeno okrašene. Pogosto so bile kovinske, 

Slika 1: Kitajski kadilec opija, razglednico je Zvonimir Ožegović von Barlabaševec poslal Antonietti Ožegović 18. 1. 1908 iz 
Šanghaja (album razglednic Ivana Koršiča, PMSMP).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   245Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   245 11. 09. 2025   12:02:2611. 09. 2025   12:02:26



246

emajlirane ali izdelane iz slonovine. Pogost pripo-
moček kadilcev opija je bila tudi škatlica za ogorke 
z mrežastim pokrovom, skozi katerega so otresali 
pepel pri praznjenju bučk, na mrežici pa so ostali 
ostanki opija, ki so jih ponovno uporabili ali prodali 
tistim, ki si nakupa opija sicer niso mogli privoščiti. 
V opijskih garniturah srečamo tudi majhne šatulji-
ce za kroglice opija, lakirane ali kovinske pladnje za 
odlaganje pripomočkov, kovinske pripomočke za 
oblikovanje opijskih kroglic in čiščenje pip ter dru-
go (Martin 2007, 97–105). 

V zbirkah pomorščakov v svetovnem merilu so 
predmeti za uživanje tobaka in opojnih substanc 
pogosti in tudi slovenske zbirke niso izjema. V zbir-
ki Antona Dolenca tako najdemo tri lepo izdelane 
stekleničke za njuhanec (slika 2), ki najverjetneje 
datirajo v pozno 19. ali prvo desetletje 20. stoletja. 

Prva je izdelana iz marmoriranega stekla, pri če-
mer se v beli osnovi prepletajo prameni rdeče, zelene 
in rumene obarvane steklene mase. Drugi dve ste-
klenički iz Dolenčeve zbirke sta poslikani s tehniko 
poslikave od znotraj ter sta si tudi slogovno in po ko-
loritu močno podobni. Prva ima eno stran okrašeno 
s podobo kobilarja, cvetočih drevesnih vej (verjetno 
eno od dreves rodu prunus) in cvetov magnolije. 
Vsi trije motivi simbolizirajo pomlad (cf. Eberhard 

2006, 269–270 in Bjaaland Welch 2008, 38, 78). 
Na drugi strani je steklenička okrašena z motivom 
gorske pokrajine, vidne so modro obarvane strehe 
hiš in cvetoča drevesa, kar spet nakazuje na sezonski 
motiv pomladi. Napis na zgornjem delu te poslikave 
morda lahko pomaga datirati stekleničko, ob imenu 
gore – Xiaoshan –1 je namreč zapisano še, dobese-
dno »izdelano v dingwei«, pri čemer dingwei ozna-
čuje letnico v tradicionalnem kitajskem šestdesetle-
tnem ciklu, v tem primeru gre torej najverjetneje za 
leto, ki je bilo Dolenčevemu potovanju najbližje, 
1907. Druga steklenička je okrašena s kombinaci-
jo srečenosnih motivov, ki pa morda skrivajo tudi 
kako besedno igro. Na podobi lahko prepoznamo 
vazo s cvetočo vejico (najverjetneje jablana), zvitek 
(tj. tradicionalno knjigo), posodo z zeljnimi listi in 
sadeže, ki so najverjetneje pomeli. Homofoni imen 
vsaj nekaterih od teh podob bi lahko sestavljali sre-
čenosen izrek. Cvetoča vejica jablane (pingguo 蘋
果) v vazi (ping 平) nosi podvojeno simboliko miru 
(ping 平) (Bjalaand Welch 2008, 39). Pomelo (you 
柚) je enakozvočno z glagolom »imeti« (you 有), 

1	 Xiaoshan je danes del mesta Hangzhou v provinci Zhejiang. 
Lahko bi šlo tudi za referenco na znano delo slikarja Zou Yi-
guija (1686–1772) s psevdonimom Xiaoshan z naslovom 
Xiaoshanova knjiga o slikarstvu (Zou, 2009).

Slike 2: Stekleničke za njuhanec, steklo, Kitajska, pozna dinastija Qing (zbirka Antona Dolenca, SEM, foto Sara Glavina).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   246Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   246 11. 09. 2025   12:02:2811. 09. 2025   12:02:28



247

zelje (cai 菜) pa z besedo za bogastvo (cai 財). Na 
drugi strani je steklenička, okrašena s krajinsko po-
dobo, le da gre tu za vodni prizor s čolnom in cveto-
čo drevesno vejico. 

V zbirki Ivana Skuška ml. poleg tobačne vod-
ne pipe, okrašene z emajlom v tehniki cloisonné, 
najdemo vrsto predmetov, povezanih z uživanjem 
opija. Med njimi so tri opijske pipe, dve izdelani iz 
bambusa in ena iz roževine. Najreprezentativnejša 
je ena od dveh bambusovih pip (slika 3), ki ima na 
obeh koncih cevi žadaste zaključke, okrašene z or-
namentalnim obročem. Obroč prikazuje slabo oh-
ranjene podobe simbolov, po prepoznavnih podo-
bah pahljače in bobna pa bi lahko sklepali, da gre 
za serijo simbolov osmih daoističnih nesmrtnikov. 
Sedlo je izdelano iz alpake (paktong) in okrašeno z 
reliefno podobo netopirjeve glave (netopir fu 蝠 
je homofon z besedo za srečo fu 福) in stilizirano 
pismenko lu (祿, blagostanje). Bučka je izdelana iz 
žada in je osemkotne oblike, kar aludira na sistem 
osmih heksagramov, pomembno kozmološko she-
mo Knjige premen.

V Skuškovi zbirki so tudi štirje gorilniki za opij, 
vsi prenosnega tipa, med njimi pa izstopa dobro 
ohranjen gorilnik iz medenine (slika 4). Je valjaste 

Slika 3: Pipa za kajenje opija, bambus, žad, alpaka, Kitajska, pozna dinastija Qing (Skuškova zbirka, SEM, foto Sara Glavina).

Slika 4: Oljni gorilnik za opij, medenina, Kitajska, pozna 
dinastija Qing (Skuškova zbirka, SEM, foto Sara Glavina).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   247Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   247 11. 09. 2025   12:02:3111. 09. 2025   12:02:31



248

Sliki 5a in 5b: Škatlica za opijske kroglice, slonovina, Kitajska, pozna dinastija Qing (Skuškova zbirka, SEM, foto Sara 
Glavina).

Slika 6: Posoda za pepel in ogorke, medenina, Kitajska, pozna dinastija Qing (Skuškova zbirka, SEM, foto Sara Glavina).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   248Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   248 11. 09. 2025   12:02:3211. 09. 2025   12:02:32



249

oblike z valovitim pokrovčkom in verižico za obe-
šanje. Zgornji del dekoracije je okrašen s stilizirano 
pismenko za dolgo življenje (shou), rezervoar pa 
krasijo štiri pravokotne panelne podobe, ki prikazu-
jejo simbolne pare. Na prvem panelu srečamo sim-
bola podgane in granatnega jabolka, ki simbolizira-
ta rodovitnost in številno potomstvo. Na drugem 
lahko prepoznamo par rib, ki najpogosteje pomeni 
»dvojno obilje«, saj je beseda za ribo (yu 魚) ho-
mofon besede za obilje (yu 餘). Na tretjem panelu je 
upodobljen žerjav na veji borovca in s tem namiguje 
na izrek »star kot borovec in dolgoživ kot žerjav« 
ter je simbol dolgoživosti (Bjaaland Welch 2008, 
69). Četrti panel se spet nanaša na igro homofonov, 
saj prikazuje lotos (he 荷) in rakovico (xie 蟹), kar 
skupaj zveni kot beseda za harmonijo (hexie 和諧) 
(Bjaaland Welch 2008, 94). 

Med drugimi pomožnimi predmeti za uživanje 
opija, ki jih najdemo v Skuškovi zbirki, izstopata slo-
nokoščena škatlica za kroglice opija (sliki 5a in 5b) 
ter posoda za pepel in ogorke (slika 6). Škatlica je 
okrašena z vrezanimi ter rdeče in zeleno obarvanimi 
podobami cvetja, zelja (že omenjeni srečenosni sim-
bol bogastva) in bambusa (simbol moralne nezlom-
ljivosti), poleg tega pa še s pismenkami za bogastvo, 
plemenitost in razcvet ter s citatom iz pesmi »Noč-
ni privez pri javorjevem mostu« pesnika Zhang Jija 
(?–779) iz dinastije Tang.2 

Posoda za pepel in ogorke je med temi predmeti 
najbolj neobičajna, saj jo srečamo le v redkih opij-
skih garniturah, verjetno tudi zato, ker nekitajski 
zbiratelji niso prepoznali njene namembnosti. Tako 
je bila tudi pri inventarizaciji Skuškove zbirke v Na-
rodnem muzeju označena kot »pribor za tuš« (Sta-
ra inventarna knjiga Narodnega muzeja Slovenije, 
n. p.). Medeninasta posoda je podolžne osemkotne 
oblike z okrašenimi stranicami. Daljši stranici sta 
okrašeni ena s podobo krajine, druga pa s stilizira-
no figuro, ki morda predstavlja budističnega meni-
ha, ter z motivom lotosa in močno stilizirane leteče 
živali (morda ptica, netopir ali celo metulj). Krajši 
končni stranici sta okrašeni s podobama netopirja/
metulja in petelina, pri čemer gre morda za namig 

2	 Na škatlici je zapisana prva vrstica štirivrstične pesmi: »Me-
sec zahaja na nebu, polnem krikov vran in zmrzali.«

na moško-žensko polarnost, saj metulj simbolizira 
ženskost, petelin pa moškost. Diagonalne stranice 
so okrašene s stiliziranimi podobami netopirjev. 
Pokrov posode je mrežast, vzorec, ki ga oblikujejo 
medeninasti trakovi, pa tvorijo prepletene svastike 
(kit. wan, sopomenka »deset tisoč«), kar prispeva 
dodatno srečenosno konotacijo dolgoživosti. 

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   249Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   249 11. 09. 2025   12:02:3211. 09. 2025   12:02:32


