ed predmeti, ki so jih iz Vzhodne Azije
M prinesli slovenski pomorci in v zbirkah

vzhodnoazijskih predmetov nasploh, igra-
jo pomembno vlogo predmeti religijske narave, re-
ligijske vsebine pa pogosto zaznamujejo tudi pred-
mete vsakdanje rabe — kerami¢ne izdelke, slikarska
dela ipd.

Vzhodnoazijske religije zaznamuje ve¢ znacil-
nosti, ki jih lo¢ujejo od trojice monoteisti¢nih reli-
gij, ki so prevladale v evromediteranskem prostoru
— judovstva, kri¢anstva in islama -, prav tako pa
se bistveno razlikujejo od nekaterih velikih polite-
isti¢nih religijskih tradicij anti¢nega sveta, kot so
starogrska in starorimska religija, religijske oblike
hindujskih tradicij ipd. Morda najbistvenejsi razli-
ki, ki velike religije Vzhodne Azije lo¢ita od drugih
svetovnih religijskih tradicij, sta njihov (vsaj delni)
neteizem in izrazito razsirjen neckskluzivizem (cf.
Lopez 1996, xi). Zaletne postavke daoizma, bu-
dizma in konfucijanstva — za izvorno animisti¢na
bozanstva japonskega shinta to velja na drugacen
nac¢in — niso izhajale iz predpostavke obstoja tei-
sti¢nih bozanstev, osebnih bogov, ki bi po svoji volji
ustvarjali svet, vanj posegali, ga urejali ter posredno
ali neposredno vzpostavljali odnos z ljudmi. Prav
zaradi tega so v evropskih interpretacijah od 18. sto-
letja dalje te religije pogosto interpretirali kot reli-
gije brez boga oz. celo kot »civilne« ali sekularne
prakse (cf. Standaert 1999). Ta intelektualisti¢na
interpretacija, ki je ve¢inoma temeljila na zgodnjih

oblikah teh religijskih tradicij, je spregledala o¢itno

Religijski predmeti

Helena Motoh

realnost teh religij: razvejane in kompleksne pan-
teone bozanskih ali pobozanstvenih likov, ki so se
kasneje razvijali v teh tradicijah, in z njimi povezane
prakse, ki pri¢ajo o njihovi izrazito religijski naravi
— Se celo, ¢e »religijskost« za¢rtamo v oZjem po-
menu te besede. Druga znadilnost vzhodnoazijskih
religijskih tradicij, ki pogosto zaznamuje tudi reli-
gijske predmete v evropskih zbirkah, je njihova iz-
razita neizklju¢ujoénost: marsikateri privrzenec ene
od teh religij brez zadrzkov in prepovedi prakticira
tudi prakse drugih religijskih tradicij, eklekti¢nost
praks pa se pogosto nazaj zrcali tudi v eklekti¢nos-
ti religijskih vsebin ter prepletu razli¢nih tradicij in
ikonografij.

Stiri tradicije vzhodnoazijskega prostora, ki so
pomembne za razumevanje predmetov religijskega
znacaja v evropskih zbirkah, so daoizem, konfuci-
janstvo, budizem in shintd, pri ¢emer prvi dve izvi-
rata iz kitajskega prostora, budizem se je v Vzhodno
Azijo razsiril s severa indijske podceline, shinto paje
japonska tradicija. Pri vseh Stirih izrazih gre za krov-
na poimenovanja, saj vsaka od tirih tradicij v zgo-
dovinskem in geografskem pogledu obsega Stevilne
razline oblike, verovanja in prakse pa se znotraj
vsake od njih pogosto mo¢no razlikujejo.

Daoizem kot sprva predvsem filozofska tradici-
ja datira v pozno obdobje kitajske dinastije Zhou
(771-221 pr. n. $t.). Datacija zivljenja njegovega
domnevnega zac¢etnika, Laozija oz. dobesedno
»Starega mojstra«, ni enoznacna, prav tako je

tudi o drugih biografskih podatkih tega misleca

261



znanega le malo zanesljivega. Svoje edino ohranje-
no delo, sestavljeno iz 81 jedrnatih poglavij, Dao de
Jjing (Klasik poti in kreposti) naj bi po legendi na-
pisal na pro$njo mejnega strazarja, ko se je odlo¢il
zapustiti dezelo (Sima, Shiji, »Liezhuan«, »Laozi
Han Fei liezhuan«, 3). Laozijevo delo je posve-
¢eno predvsem osrednjemu daoisti¢nemu pojmu
» poti« (kit. dao), s katerim poimenuje celoto vsch
sprememb sveta, ki je v nenehni dinamiki od Enega
k mnostvu in nazaj k Enemu. Posameznik, $e pose-
bej vladar, naj bi se po Laozijevem ucenju temu toku
sprememb prepustil in mu ne poskusal nasprotova-
ti, prav ta princip nevmesavanja (dobesedno » nede-
lovanja«, wu wei) pa postane osrednji eti¢ni model
daoisti¢ne filozofije. Nadaljevanje Lao Zijevih idej
lahko prepoznamo v delu njegovega najpomemb-
nejSega naslednika, mojstra Zhuanga (Zhuangzi),
ki v svojem obseznem istoimenskem delu, v kasne;j-
$ih kitajskih dinastijah znanem kot Klasik dezele
Jjuzne roze (Nan hua zhen jing), daoisti¢no filo-
zofijo razvija predvsem kot razumevanje nenchno
spreminjajocega se sveta. Zhuang Ziju sprememba
(kit. hua) pomeni temeljno resni¢nost bivajocega,
na tej osnovi pa prevrednoti vse druge ontoloske in
spoznavne vidike: svet, v katerem ni¢ ni stalno in se
vse nenchno spreminja, od posameznika terja dru-
gacno etiko, druga¢ne vrednote in pricakovanja,
njegova radikalna filozofska zastavitev pa je bila
neizérpen navdih tudi za razmisljanja o univerzu-
mu, umetnosti in knjizevnosti (Little 2000). Cetu-
di zgodnje obdobje daoizma v ohranjenih besedilih
izpri¢uje predvsem filozofske premisleke, lahko ze
pri omenjenih dveh avtorjih, $e bolj pa v delih Moj-
stra Ligja (Lie Zi) (5. st. pr. n. $t.) in kasnejsih av-
torjev, zasledimo omembe religijskih praks. Se bolj
se religijska plat daoizma razvije v stoletjih po kon-
cu dinastije Zhou, ko lahko govorimo Ze o posebni
religijski smeri daoizma (kit. daojiao), v okviru ka-
tere se razvije tudi ¢a$¢enje prvih mojstrov, e po-
sebej Lao Zija, kot pobozanstvenih figur. Religijski
daoizem razvija tudi prakse t. i. notranje in zunanje
alkimije (kit. neidan in waidan), pri katerih prakti-
ki s telesu lastnimi sredstvi — dihalnimi tehnikami
in kultivacijo psihofizioloskih procesov — ali z vno-
som substanc — zeli$¢ in drugih snovi — poskusajo

262

doseti dolgozivost oz. nesmrtnost (Pregadio 2008,
762-766,1002-1004). V okviru te tradicije se je -
verjetno tudi pod vplivom $irjenja budisti¢ne reli-
gije — daoizem razvil v svojo polno religijsko obliko
s panteonom, mitoloskim korpusom in religijskimi
praksami, ki so skozi stoletja zaznamovali ljudsko
religijo Kitajske.

Med religijskimi liki daoisti¢ne tradicije izsto-
pa predvsem pobozanstveni lik zacetnika Lao Zija,
ki pogosto nastopa kot eden od trojice Treh ¢istih
bozanstev (kit. San ging), dostikrat pa je v podobi
starega bradatega moza prikazan tudi posami¢no.
Pogosto je upodobljen, kako jezdi na volu, kar alu-
dira na prej omenjeno zgodbo o njegovem odhodu
iz dezele (Bjaaland Welch 2008, 170). Daoisti¢na
verovanja v moznost doseganja dolgega Zivljenja
ali nesmrtnosti so botrovala tudi oblikovanju mi-
toloske skupine t. i. »osmih nesmrtnikov« (kit.
ba xian), ki jih pogosto sre¢amo upodobljene na
umetniskih in obrtnih izdelkih, dolgo zivljenje
pa je bilo tudi znamenje enega od treh »zvezdnih
bozanstev« (kit. San xing). Ta trojica, ki jo poleg
Bozanstva dolgozivosti (kit. Shouxing) sestavljata
Se Bozanstvo srece (kit. Fuxing) in Bozanstvo blagi-
nje (kit. Luxing), je primer prepleta ljudske religije
z verovanji religijskega daoizma (Bjaaland Welch
2008, 173), saj pogosto ne moremo jasno razloéiti
med enim in drugim, v ta ohlapno zamejeni pante-
on pa so pogosto vklju¢ili tudi mitoloske like osmih
legendarnih vladarjev kitajske preteklosti, podobe
mitoloskega velikana Panguja, iz telesa katerega naj
bi nastal svet ipd.

Daoisti¢ne prvine so bile v kitajski umetnosti
prisotne na vseh ravneh, daoisti¢ne ideje so vplivale
na samorazumevanje umetnikov in na njihovo po-
cetje, v umetniskih delih sre¢amo daoisti¢no simbo-
liko, pogosto pa so daoisti¢ne legende in bozanstva
predmet umetniskih upodobitev, predvsem v slikar-
stvu in kiparstvu (najpogosteje kot kipei bozanstev
v razli¢nih materialih). Z daoisticno motiviko so
okraseni tudi predmeti obredne narave — npr. kadil-
niki, gongi ipd. Prav tako je bila religijska simbolika
daoizma, prepletena s prvinami ljudske religije in
mitoloskimi vsebinami, splo$no razsirjena na pred-
metih vsakdanje rabe.



Tudi druga velika tradicija kitajskega izvora,
konfucijanstvo, je v svojem razvoju dozivela podob-
no transformacijo kot daoizem. Za zatetno obdob-
je, ki so ga za¢rtali predvsem nauki Mojstra Konga,
ki ga v Evropi poznamo kot Konfucija, je znacilna
predvsem teoretska, filozofska naravnanost, ¢etudi
za razliko od daoistov Konfucij velik pomen pripi-
suje ritualnim praksam ter ohranjanju pravilnega
obredja in ustrezne ritualne glasbe. Obredje, o kate-
rem lahko beremo v zbirki njegovih izrekov Pogovori
(Lun yu), je bilo del drzavne religije dinastije Zhou,
utemeljeno na ¢a$c¢enju pobozanstvenega Neba ter
zapletenih ritualnih obrazcih vedenja, obla¢enja in
komuniciranja. Konfucij je zivel na prelomni to¢ki
pozne dinastije Zhou, ko je pod vplivom burnih
druzbenih in politi¢cnih sprememb zalel razpadati
religijski sistem drzavne religije, sloj ljudi, ki je skrbel
za obredje — pripadali so mu tudi Konfucijevi pred-
niki —, pa je izgubljal pomen (cf. Yao 2000, 16-29).
V obdobju Han konfucijanstvo, ki postane privzeta
drzavna ideologija nove dinastije — kar potem poi-
menujemo »konfucianizem« —, postopoma zadobi
religijske prvine, kar je $e posebej razvidno v ¢asce-
nju lika Konfucija, ki je najpogosteje upodobljen v
dostojanstveni drzi in uradniskih oblacilih. V tesni
povezavi s konfucijansko etiko spostovanja do star-
Sev (kit. xiao) pa se skozi stoletja razvija tudi splosno
razsirjena praksa ¢a$¢enja pokojnih prednikov in s
tem povezano obredje (ibid., 202).

Na konfucijansko tradicijo se v kitajski umetno-
sti naslanja tudi motivika in ikonografija, vezana na
uradniski poklic, saj so drzavni uradniki kot temelj
svoje izobrazbe cenili prav konfucijanska klasi¢na
dela. To motiviko $e posebej pogosto sretamo na
predmetih, ki so bili znadilni za uradnike, pisal-
nem priboru (Skatlah in kamnih za ¢rnilo, posodah
za Copite in pecatih) (slika 8 na strani 53), opremi
delovnih sob (pohistvu in slikah) ter dekorativnih
predmetih, namenjenih za okras pisalnih miz (npr.
izrezljani okrasni kamni).

Budizem je krovni pojem za $tevilne smeri in
Sole, ki bi jih, kot v naslovu svoje knjige stori zgodo-
vinar budizma John S. Strong, morda morali poime-
novati kar z mnozinsko obliko te besede (cf. Strong
2015). Od zgodovinskih zacetkov budisti¢ne misli

s Solo zgodovinskega Bude (Buddhe), Siddharta
Gautama, na obmoc¢ju dana$njega Nepala in sever-
ne Indije se je budizem namre¢ razvil v ve¢ veéjih in
veliko manj$ih regionalnih inadic, ki se med seboj
moc¢no razlikujejo. Prvotni nauki budizma, ki so te-
meljili na Budovem udenju o t. i. tirih resnicah in
osmeri poti, se po idejnih izpeljavah teh idej, Se bolj
pa po konkretnih religijskih praksah in druzbeni
kontekstualizaciji budisti¢ne religije, delijo v tri ve-
like smeri. Prvotnemu budizmu je po razumevanju
budisti¢ne skupnosti kot meniske skupnosti arhatov
najblizje theravadski budizem, ki je danes Ziv pred-
vsem na Srilanki in v nekaterih dezelah jugovzho-
dne Azije. Za zgodnji budizem je znadilna skrajna
zadrzanost pri upodabljanju Bude (cf. Krishan
1996), pomembno vlogo pa v tej umetnosti igrajo
posamezni simboli, npr. odtis Budovega stopala,
kolo dharme ipd.

Za razumevanje budisti¢nih predmetov, ki jih
najdemo v slovenskih zbirkah, pa sta pomembni
predvsem drugi dve veliki smeri budizma: budizem
mahayana in tibetanski budizem. Mahayanski budi-
zem se je iz zgodnjega theravadskega budizma razvil
v 1. stoletju pr. n. $t., in to Ze v severni Indiji, nato
pa so prav mahayanske ina¢ice budisti¢nega nauka
po svilni poti prodirale proti osrednji kitajski nizini
ter se $irile po Kitajski, v Korejo, na Japonsko in na
jugu v Vietnam. Za razliko od theravadskega budiz-
ma je bila mahayanska ideja budisti¢ne skupnosti
bolj vklju¢ujoca in ni bila omejena le na tiste, ki so
se zavezali meni$tvu; poleg tekstualne tradicije, ki jo
mahayana doda zgodnjemu kanonu, pa v mahayan-
ski tradiciji sre¢amo $e pomembno novost: lik bodi-
stave. Bodisatva (bodhisattva) je za razliko od bude
poimenovanje za tistega posameznika, ki se, kljub
temu, da je dosegel razsvetljenje, ne odlo¢i za izstop
iz kroga ponovnih rojstev v blazenost nirvane, tem-
ve za ponovno rojevanje kot smrtno bitje, da bi do
razsvetljenja pomagal Se drugim. V tem kontekstu
postane za vzhodnoazijsko budisti¢no umetnost e
posebej pomemben lik bodisatve Avalokite$vare.
V indijski tradiciji je ta bodisatva usmiljenja obi-
¢ajno prikazana v moski podobi, na Kitajskem pa
dobi Zensko obliko in kitajsko ime ter je znana kot
Guanyin (jp. Kannon). Mahayanski budizem tudi

263



raz¢leni » panteon « upodobljenih bud in bodisatev
ter razvije zapleteno ikonografijo atributov in dru-
gih konvencij za njihovo prikazovanje (Behrendt
2019, 75 f£).

Tibetanski budizem se postopno razvije ob $ir-
jenju budizma v Tibet in po njem v drugi polovici
prvega tiso¢letja n. §t., od drugih dveh smeri pa se
razlikuje predvsem po Stevilnih elementih, ki so v
to vrsto budizma prisli ob stiku s tantri¢nimi tra-
dicijami Himalaje in s starimi oblikami lokalne
tradicije bon. Od ¢asov Kublajkana (13. stoletje)
tibetanska inadica budizma postane tudi religija
Mongolov. Poleg Avalokitesvare, ki je v tibetan-
skem kontekstu moski, za njegove inkarnacije pa
med drugim Stejejo vsakokratnega dalajlamo, sta
pomembni bodistavi tibetanskega panteona Tara
— zenski lik — in Manjusri. Tibetanski budizem
prevzame tudi Stevilne tantri¢ne rituale, tantra
nanj $e posebej moc¢no vpliva z rabo ekscesnih in
tabuiziranih praks kot poti do razsvetljenja. Za te
prakse je znacilna tudi raba ¢loveskih posmrtnih
ostankov: pepela, kosti, lobanj ipd. za izdelavo
obrednih predmetov.

Za budisticno umetnost sploh v mahayan-
skem in tibetanskem kontekstu so zelo znadilne
prav male figuralne plastike — kipci zgodovinskega
Bude, drugih bud in bodisatev. Razlika med buda-
mi in bodisatvami, tj. med Buddbami, ki so prika-
zani kot Ze »onkrajsvetni«, in boddhisattvami, ki
so Se »tosvetnex, je v ikonografski konvenciji, ki
bude prikazuje kot neokraSene, preprosto oblece-
ne in zgolj skopo zaznamovane z atributi budstva,
bodisatve pa so prikazane $e v bogati svetni nosi
in pogosto okrasene z nakitom. Bude je mogoce
prepoznati tudi po omejenem naboru telesnih drz,
najpogosteje so prikazani le sede v poloZaju lotosa,
leze ali stoje; bodisatve pa so lahko prikazane v bolj
razgibanih polozajih telesa. Poleg kipcev in kipov
je budisti¢na umetnost razvila vedje oblike — za ob-
dobje Sirjenja in uveljavljanja budizma na Kitajskem
so tako znadilni kompleksi skalnih votlin z izjem-
nimi kiparskimi izdelki in stenskimi poslikavami
(med bolj znanimi so votline Yungang pri Datongu,
votline Mogao pri Dunhuangu in votline Longmen
pri Luoyangu) (cf. Patry Leidy 2009). Budisti¢ne

264

motive sreCamo tudi v kitajskem in japonskem sli-
karstvu, tibetanski budizem pa razvije e specifi¢cno
zasnovane slike na tekstilu thangka.

Enako kot velja za prej omenjene vzhodnoazij-
ske religije, lahko v kontekst religijske umetnosti
Stejemo tudi ritualne predmete (kadilnike, tibetan-
ske molilne mlin¢ke ipd.) ter druge neritualne pred-
mete, okraene z budisti¢nimi simboli. Najpogo-
stejsi kanoni¢ni nabor osmih budisti¢nih simbolov
obsega: lotosov cvet, neskonéni vozel, par rib, zas-
tavo, kolo dharme, vazo, deznik in lupino morskega
polza.

Zanimanje za religijske predmete je spremljalo
vsa obdobja zbiranja predmetov iz vzhodne Azije,
najpomembnej$o vlogo pa so pri spodbujanju tega
zanimanja igrali prav misijonarski zbiralci. Ze v
prvem velikem valu misijonarske aktivnosti v Azi-
ji v 17.in 18. stoletju, v katerem so klju¢no vlogo
odigrali jezuiti, je bila velika pozornost posve¢ena
razumevanju religij lokalnih ljudstev. Se dodatno
to zanimanje dobi opredmeteno obliko z razvojem
muzejev neevropskih predmetov v kolonialnem
kontekstu 19. stoletja. Budisti¢ne kipce je tako pri-
kazoval Ze eden prvih tak$nih muzejev, »Vzhodno-
indijski muzej«, ki ga je v svojih londonskih pro-
storih leta 1801 odprla britanska Vzhodnoindijska
druzba (Spiegel 2008, 314). Protestantski, nato pa
kmalu tudi spet katoliski misijonarji so svoje zbirke
v 19. stoletju sistemati¢no bogatili s predmeti, ki so
prikazovali religije ljudstev, ki so jih spreobrnili ali
zeleli spreobrniti (Wingfield 2017, 231), ta praksa
pa se je nato povezala s trgovinskimi razstavami in
velesejmi, ki so pogosto kak svoj del posvetili tudi
tem temam. V slovenskem, pa tudi nasploh sre-
dnjeevropskem kontekstu k priljubljenosti misijo-
narskih zbirk religijskih predmetov neevropskih
ljudstev je pomembno prispevala Vatikanska misi-
jonska razstava leta 1925 (Paine 2013, 85-86).

Vrste vzhodnoazijskih religijskih predmetov,
ki jih sre¢amo na teh razstavah, so zelo tipizirane:
najpogosteje gre za budisti¢ne kipce bud in bodisa-
tev, kipce daoisti¢nih bozanstev in simbolnih bitij
(npr. zmajev) ter za posamezne obredne predmete,
med katerimi so v 20. stoletju po odprtju Tibeta Se
posebej pogosti tibetanski obredni zvonci, molilni



mlincki, vajre in tantri¢ni obredni predmeti, izdela-
ni iz ¢loveskih posmrtnih ostankov. Veliko predme-
tov, povezanih s tibetanskim budizmom, ni izviralo-
iz Tibeta, ampak so bili prisotni tudi v Mongoliji in
v tibetanskih budisti¢nih samostanih na Kitajskem.
Stevilni tibetanski budisti¢ni predmeti so tako prisli
v roke tujih zbiralcev ze pred zatetkom 20. stoletja,
Se posebej kot izplen ropanja pekinskih templjev po
koncu druge opijske vojne (cf. Pearce 2014).
Predmete omenjenih tipov sre¢amo tudi v slo-
venskih zbirkah in med posami¢nimi predmeti, ki
so jih iz Vzhodne Azije prinesli slovenski pomorci.
Najobseznejsi nabor religijskih predmetov vsebuje
zbirka Ivana Skuska ml. (1877-1947) in njegove
zene Tsuneko Kondo Kawase (1893-1963), ki sta
vecino zbirke pridobila v Pekingu med letom 1914
in njunim prihodom v Ljubljano leta 1920. V zbirki
najdemo ve¢ kot 20 budisti¢nih predmetov, nekate-
ri od njih prikazujejo tudi tipi¢no tibetanske budi-
sticne motive, poleg njih pa med drugim $e dve ti-
betanski budisti¢ni votivni plo$¢ici tsatsa, kadilnik,
nekaj tempeljskega tekstila in tibetanski tantri¢ni
bobencéek, izdelan iz dveh spojenih ¢loveskih lobanj.
Religijske simbole, podobe mitoloskih bitij in likov
daoisti¢ne religije, lahko prepoznamo tudi kot okras
na $tevilnih drugih predmetih Skuskove zbirke.
Budisti¢ni kipec iz zbirke Frana Vilfana (slika 1)
je prav tako zanimiv religijski zbirateljski predmet,
saj prikazuje buda Amitayusa, vzporedno podobo
bolj znanega buda Amitabha. Podoba Amitayusa
je $e posebej priljubljena v budisti¢ni $oli Ciste de-
zele, pogosto ga sre¢amo tudi v tibetanskem budiz-
mu, vselej pa ima konotacijo dolgoZivosti, saj je znan
tudi kot Buda ve¢nega Zivljenja. Kipec iz Vilfanove
zbirke je izdelan v t. i. »sinotibetanskem slogu«,
kar nam pove, da verjetno izvira iz konteksta tibe-
tanskega budizma, tj. iz Kitajske, Tibeta ali celo
Mongolije. Cai¢enje Amitayusa je pod vplivom ti-
betanskega budizma v zadnji cesarski dinastiji Qing
(1644-1912) postalo pomemben del cesarskega
zasebnega obredja (Rawski 1998, 273). Buda Ami-
tayus je pogosto prikazan z okrasjem, krono s petimi
dragulji ter okrasjem iz svilenih trakov in verizic, v
rokah pogosto drzi posodo z eliksirjem nesmrtnosti

(Getty 1988, 89).

Par lesenih kipcev, ki ju hrani Pomorski muzej
»Sergej Masera« Piran (slika 2),’ in par kipcev, oh-
ranjen v Tepinovi zapu¢ini (slika 3), pa prikazujeta
bozanstvi iz trojice zgoraj omenjenih »zvezdnih«
bozanstev (kit. San xing), ki so znadilna za daoi-
sticno obarvano ljudsko religijo. Prvi par kipcev
prikazuje (dvakrat) eno od boZzanstev iz te trojice,
bozanstvo uspeha Luxing. Luxinga prepoznamo po
ukrivljenem Zezlu (kit. r#yi), pogosto pa je upodo-
bljen s srno. Lu (Ji), ki v kitajs¢ini pomeni srna,
je namre¢ homofon njegovega imena Lu (%%), ki
pomeni »uspeh«. Zelo podoben par kipcev iz Te-
pinove zbirke pa najverjetneje prikazuje bozanstvo
dolgozivosti, Shouxinga. Shouxing je najpogosteje
prikazan s palico in pogosto z buco, v kateri simbo-
li¢no prenasa eliksir nesmrtnosti. Ob Shouxingu je
dostikrat upodobljen tudi decek, ki naj bi simbolizi-
ral ve¢no mladost. Pri obeh parih kipcev je zanimiva
navada, na katero opozarja Patricia Bjaaland Welch
(cf. zgoraj), da naj bi upodobitev enega od treh likov
pogosto hkrati zastopala vso trojico, tako da so ene-
mu od njih ikonografsko dodani simboli drugega.
Zato je v¢asih tezko presoditi, katero od treh zvez-
dnih bozanstev je dejansko upodobljeno, saj kipec
aludira na vse tri naenkrat.

Kipec leva, ki ga najdemo v Vilfanovi zapus¢ini
(slika 4), je primer bolj neposredne upodobitve Zi-
valske podobe, ki pa nosi mo¢ne simbolne pomene
in je povezana tudi z religijsko simboliko. Zaradi
svoje modi in poguma je bil lev simbol vojaske modi,
pa tudi uradniskih uspehov; kot simbolnega varu-
ha so ga upodabljali na vhodih v templje in palace,
na levu pa pogosto jezdijo bodisatve, $e posebej
Maifjusri in véasih celo Avalokitesvara (kit. Gu-

anyin) (Bjaaland Welch 2008, 136).

3 Kipca iz Pomorskega muzeja » Sergej Masera« v Piranu je v
okviru svojega seminarskega dela preucevala Studentka Vida
Krevs na Oddelku za azijske Studije FF UL, ki je tematiko
predstavila tudi v okviru videa Motiv srne v kitajski umetnos-
ti (2023). Video je dostopen na hteps://vazcollections.si/
motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/.

265


https://vazcollections.si/motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/
https://vazcollections.si/motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/

}m‘.n;wmaasm;;sl:u @09

=

LTeaiionsensneenenn®

R P o

A
GISIERLA\

ey S

Slika1: Buda Amitayus, medenina, lak, vstavljeni kamni, Kitajska, Tibet ali Mongolija, pozna dinastija Qing (zapusci-
na Frana Vilfana, hranijo dedici, foto Jani Turk).



|  Slika 2: Par kipcev bozanstva Luxing, les, Kitajska, pozna dinastija Qing (PMSMP, foto Jani Turk).



Slika 3: Par kipcev bozanstva Shouxing, les z vdelanimi srebrnimi trakovi, Kitajska, pozna dinastija Qing (zapuscina
Alojza Tepine, PMSMP, foto Sara Glavina).

e

Slika 4: Kipec leva, medenina, Kitajska, pozna dinastija Qing (zapuscina Frana Vilfana, hranijo dedici, foto Jani Turk).



