
261

Med predmeti, ki so jih iz Vzhodne Azije 
prinesli slovenski pomorci in v zbirkah 
vzhodnoazijskih predmetov nasploh, igra-

jo pomembno vlogo predmeti religijske narave, re-
ligijske vsebine pa pogosto zaznamujejo tudi pred-
mete vsakdanje rabe – keramične izdelke, slikarska 
dela ipd. 

Vzhodnoazijske religije zaznamuje več značil-
nosti, ki jih ločujejo od trojice monoteističnih reli-
gij, ki so prevladale v evromediteranskem prostoru 
– judovstva, krščanstva in islama –, prav tako pa 
se bistveno razlikujejo od nekaterih velikih polite-
ističnih religijskih tradicij antičnega sveta, kot so 
starogrška in starorimska religija, religijske oblike 
hindujskih tradicij ipd. Morda najbistvenejši razli-
ki, ki velike religije Vzhodne Azije ločita od drugih 
svetovnih religijskih tradicij, sta njihov (vsaj delni) 
neteizem in izrazito razširjen neekskluzivizem (cf. 
Lopez 1996, xi). Začetne postavke daoizma, bu-
dizma in konfucijanstva – za izvorno animistična 
božanstva japonskega shinta to velja na drugačen 
način – niso izhajale iz predpostavke obstoja tei-
stičnih božanstev, osebnih bogov, ki bi po svoji volji 
ustvarjali svet, vanj posegali, ga urejali ter posredno 
ali neposredno vzpostavljali odnos z ljudmi. Prav 
zaradi tega so v evropskih interpretacijah od 18. sto-
letja dalje te religije pogosto interpretirali kot reli-
gije brez boga oz. celo kot »civilne« ali sekularne 
prakse (cf. Standaert 1999). Ta intelektualistična 
interpretacija, ki je večinoma temeljila na zgodnjih 
oblikah teh religijskih tradicij, je spregledala očitno 

realnost teh religij: razvejane in kompleksne pan-
teone božanskih ali pobožanstvenih likov, ki so se 
kasneje razvijali v teh tradicijah, in z njimi povezane 
prakse, ki pričajo o njihovi izrazito religijski naravi 
– še celo, če »religijskost« začrtamo v ožjem po-
menu te besede. Druga značilnost vzhodnoazijskih 
religijskih tradicij, ki pogosto zaznamuje tudi reli-
gijske predmete v evropskih zbirkah, je njihova iz-
razita neizključujočnost: marsikateri privrženec ene 
od teh religij brez zadržkov in prepovedi prakticira 
tudi prakse drugih religijskih tradicij, eklektičnost 
praks pa se pogosto nazaj zrcali tudi v eklektičnos-
ti religijskih vsebin ter prepletu različnih tradicij in 
ikonografij. 

Štiri tradicije vzhodnoazijskega prostora, ki so 
pomembne za razumevanje predmetov religijskega 
značaja v evropskih zbirkah, so daoizem, konfuci-
janstvo, budizem in shintō, pri čemer prvi dve izvi-
rata iz kitajskega prostora, budizem se je v Vzhodno 
Azijo razširil s severa indijske podceline, shintō pa je 
japonska tradicija. Pri vseh štirih izrazih gre za krov-
na poimenovanja, saj vsaka od štirih tradicij v zgo-
dovinskem in geografskem pogledu obsega številne 
različne oblike, verovanja in prakse pa se znotraj 
vsake od njih pogosto močno razlikujejo. 

Daoizem kot sprva predvsem filozofska tradici-
ja datira v pozno obdobje kitajske dinastije Zhou 
(771–221 pr. n. št.). Datacija življenja njegovega 
domnevnega začetnika, Laozija oz. dobesedno 
»Starega mojstra«, ni enoznačna, prav tako je 
tudi o drugih biografskih podatkih tega misleca 

Religijski predmeti 

Helena Motoh

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   261Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   261 11. 09. 2025   12:02:3811. 09. 2025   12:02:38



262

znanega le malo zanesljivega. Svoje edino ohranje-
no delo, sestavljeno iz 81 jedrnatih poglavij, Dao de 
jing (Klasik poti in kreposti) naj bi po legendi na-
pisal na prošnjo mejnega stražarja, ko se je odločil 
zapustiti deželo (Sima, Shiji, »Liezhuan«, »Laozi 
Han Fei liezhuan«, 3). Laozijevo delo je posve-
čeno predvsem osrednjemu daoističnemu pojmu 
»poti« (kit. dao), s katerim poimenuje celoto vseh 
sprememb sveta, ki je v nenehni dinamiki od Enega 
k mnoštvu in nazaj k Enemu. Posameznik, še pose-
bej vladar, naj bi se po Laozijevem učenju temu toku 
sprememb prepustil in mu ne poskušal nasprotova-
ti, prav ta princip nevmešavanja (dobesedno »nede-
lovanja«, wu wei) pa postane osrednji etični model 
daoistične filozofije. Nadaljevanje Lao Zijevih idej 
lahko prepoznamo v delu njegovega najpomemb-
nejšega naslednika, mojstra Zhuanga (Zhuangzi),  
ki v svojem obsežnem istoimenskem delu, v kasnej-
ših kitajskih dinastijah znanem kot Klasik dežele 
južne rože (Nan hua zhen jing), daoistično filo-
zofijo razvija predvsem kot razumevanje nenehno 
spreminjajočega se sveta. Zhuang Ziju sprememba 
(kit. hua) pomeni temeljno resničnost bivajočega, 
na tej osnovi pa prevrednoti vse druge ontološke in 
spoznavne vidike: svet, v katerem nič ni stalno in se 
vse nenehno spreminja, od posameznika terja dru-
gačno etiko, drugačne vrednote in pričakovanja, 
njegova radikalna filozofska zastavitev pa je bila 
neizčrpen navdih tudi za razmišljanja o univerzu-
mu, umetnosti in književnosti (Little 2000). Četu-
di zgodnje obdobje daoizma v ohranjenih besedilih 
izpričuje predvsem filozofske premisleke, lahko že 
pri omenjenih dveh avtorjih, še bolj pa v delih Moj-
stra Lieja (Lie Zi) (5. st. pr. n. št.) in kasnejših av-
torjev, zasledimo omembe religijskih praks. Še bolj 
se religijska plat daoizma razvije v stoletjih po kon-
cu dinastije Zhou, ko lahko govorimo že o posebni 
religijski smeri daoizma (kit. daojiao), v okviru ka-
tere se razvije tudi čaščenje prvih mojstrov, še po-
sebej Lao Zija, kot pobožanstvenih figur. Religijski 
daoizem razvija tudi prakse t. i. notranje in zunanje 
alkimije (kit. neidan in waidan), pri katerih prakti-
ki s telesu lastnimi sredstvi – dihalnimi tehnikami 
in kultivacijo psihofizioloških procesov – ali z vno-
som substanc – zelišč in drugih snovi – poskušajo 

doseči dolgoživost oz. nesmrtnost (Pregadio 2008, 
762–766, 1002–1004). V okviru te tradicije se je – 
verjetno tudi pod vplivom širjenja budistične reli-
gije – daoizem razvil v svojo polno religijsko obliko 
s panteonom, mitološkim korpusom in religijskimi 
praksami, ki so skozi stoletja zaznamovali ljudsko 
religijo Kitajske. 

Med religijskimi liki daoistične tradicije izsto-
pa predvsem pobožanstveni lik začetnika Lao Zija, 
ki pogosto nastopa kot eden od trojice Treh čistih 
božanstev (kit. San qing), dostikrat pa je v podobi 
starega bradatega moža prikazan tudi posamično. 
Pogosto je upodobljen, kako jezdi na volu, kar alu-
dira na prej omenjeno zgodbo o njegovem odhodu 
iz dežele (Bjaaland Welch 2008, 170). Daoistična 
verovanja v možnost doseganja dolgega življenja 
ali nesmrtnosti so botrovala tudi oblikovanju mi-
tološke skupine t. i. »osmih nesmrtnikov« (kit. 
ba xian), ki jih pogosto srečamo upodobljene na 
umetniških in obrtnih izdelkih, dolgo življenje 
pa je bilo tudi znamenje enega od treh »zvezdnih 
božanstev« (kit. San xing). Ta trojica, ki jo poleg 
Božanstva dolgoživosti (kit. Shouxing) sestavljata 
še Božanstvo sreče (kit. Fuxing) in Božanstvo blagi-
nje (kit. Luxing), je primer prepleta ljudske religije 
z verovanji religijskega daoizma (Bjaaland Welch 
2008, 173), saj pogosto ne moremo jasno razločiti 
med enim in drugim, v ta ohlapno zamejeni pante-
on pa so pogosto vključili tudi mitološke like osmih 
legendarnih vladarjev kitajske preteklosti, podobe 
mitološkega velikana Panguja, iz telesa katerega naj 
bi nastal svet ipd. 

Daoistične prvine so bile v kitajski umetnosti 
prisotne na vseh ravneh, daoistične ideje so vplivale 
na samorazumevanje umetnikov in na njihovo po-
četje, v umetniških delih srečamo daoistično simbo-
liko, pogosto pa so daoistične legende in božanstva 
predmet umetniških upodobitev, predvsem v slikar-
stvu in kiparstvu (najpogosteje kot kipci božanstev 
v različnih materialih). Z daoistično motiviko so 
okrašeni tudi predmeti obredne narave – npr. kadil-
niki, gongi ipd. Prav tako je bila religijska simbolika 
daoizma, prepletena s prvinami ljudske religije in 
mitološkimi vsebinami, splošno razširjena na pred-
metih vsakdanje rabe.

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   262Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   262 11. 09. 2025   12:02:3911. 09. 2025   12:02:39



263

Tudi druga velika tradicija kitajskega izvora, 
konfucijanstvo, je v svojem razvoju doživela podob-
no transformacijo kot daoizem. Za začetno obdob-
je, ki so ga začrtali predvsem nauki Mojstra Konga, 
ki ga v Evropi poznamo kot Konfucija, je značilna 
predvsem teoretska, filozofska naravnanost, četudi 
za razliko od daoistov Konfucij velik pomen pripi-
suje ritualnim praksam ter ohranjanju pravilnega 
obredja in ustrezne ritualne glasbe. Obredje, o kate-
rem lahko beremo v zbirki njegovih izrekov Pogovori 
(Lun yu), je bilo del državne religije dinastije Zhou, 
utemeljeno na čaščenju pobožanstvenega Neba ter 
zapletenih ritualnih obrazcih vedenja, oblačenja in 
komuniciranja. Konfucij je živel na prelomni točki 
pozne dinastije Zhou, ko je pod vplivom burnih 
družbenih in političnih sprememb začel razpadati 
religijski sistem državne religije, sloj ljudi, ki je skrbel 
za obredje – pripadali so mu tudi Konfucijevi pred-
niki –, pa je izgubljal pomen (cf. Yao 2000, 16–29). 
V obdobju Han konfucijanstvo, ki postane privzeta 
državna ideologija nove dinastije – kar potem poi-
menujemo »konfucianizem« –, postopoma zadobi 
religijske prvine, kar je še posebej razvidno v čašče-
nju lika Konfucija, ki je najpogosteje upodobljen v 
dostojanstveni drži in uradniških oblačilih. V tesni 
povezavi s konfucijansko etiko spoštovanja do star-
šev (kit. xiao) pa se skozi stoletja razvija tudi splošno 
razširjena praksa čaščenja pokojnih prednikov in s 
tem povezano obredje (ibid., 202). 

Na konfucijansko tradicijo se v kitajski umetno-
sti naslanja tudi motivika in ikonografija, vezana na 
uradniški poklic, saj so državni uradniki kot temelj 
svoje izobrazbe cenili prav konfucijanska klasična 
dela. To motiviko še posebej pogosto srečamo na 
predmetih, ki so bili značilni za uradnike, pisal-
nem priboru (škatlah in kamnih za črnilo, posodah 
za čopiče in pečatih) (slika 8 na strani 53), opremi 
delovnih sob (pohištvu in slikah) ter dekorativnih 
predmetih, namenjenih za okras pisalnih miz (npr. 
izrezljani okrasni kamni).

Budizem je krovni pojem za številne smeri in 
šole, ki bi jih, kot v naslovu svoje knjige stori zgodo-
vinar budizma John S. Strong, morda morali poime-
novati kar z množinsko obliko te besede (cf. Strong 
2015). Od zgodovinskih začetkov budistične misli 

s šolo zgodovinskega Bude (Buddhe), Siddharta 
Gautama, na območju današnjega Nepala in sever-
ne Indije se je budizem namreč razvil v več večjih in 
veliko manjših regionalnih inačic, ki se med seboj 
močno razlikujejo. Prvotni nauki budizma, ki so te-
meljili na Budovem učenju o t. i. štirih resnicah in 
osmeri poti, se po idejnih izpeljavah teh idej, še bolj 
pa po konkretnih religijskih praksah in družbeni 
kontekstualizaciji budistične religije, delijo v tri ve-
like smeri. Prvotnemu budizmu je po razumevanju 
budistične skupnosti kot meniške skupnosti arhatov 
najbližje theravadski budizem, ki je danes živ pred-
vsem na Šrilanki in v nekaterih deželah jugovzho-
dne Azije. Za zgodnji budizem je značilna skrajna 
zadržanost pri upodabljanju Bude (cf. Krishan 
1996), pomembno vlogo pa v tej umetnosti igrajo 
posamezni simboli, npr. odtis Budovega stopala, 
kolo dharme ipd. 

Za razumevanje budističnih predmetov, ki jih 
najdemo v slovenskih zbirkah, pa sta pomembni 
predvsem drugi dve veliki smeri budizma: budizem 
mahayana in tibetanski budizem. Mahayanski budi-
zem se je iz zgodnjega theravadskega budizma razvil 
v 1. stoletju pr. n. št., in to že v severni Indiji, nato 
pa so prav mahayanske inačice budističnega nauka 
po svilni poti prodirale proti osrednji kitajski nižini 
ter se širile po Kitajski, v Korejo, na Japonsko in na 
jugu v Vietnam. Za razliko od theravadskega budiz-
ma je bila mahayanska ideja budistične skupnosti 
bolj vključujoča in ni bila omejena le na tiste, ki so 
se zavezali meništvu; poleg tekstualne tradicije, ki jo 
mahayana doda zgodnjemu kanonu, pa v mahayan-
ski tradiciji srečamo še pomembno novost: lik bodi-
stave. Bodisatva (bodhisattva) je za razliko od bude 
poimenovanje za tistega posameznika, ki se, kljub 
temu, da je dosegel razsvetljenje, ne odloči za izstop 
iz kroga ponovnih rojstev v blaženost nirvane, tem-
več za ponovno rojevanje kot smrtno bitje, da bi do 
razsvetljenja pomagal še drugim. V tem kontekstu 
postane za vzhodnoazijsko budistično umetnost še 
posebej pomemben lik bodisatve Avalokiteśvare. 
V indijski tradiciji je ta bodisatva usmiljenja obi-
čajno prikazana v moški podobi, na Kitajskem pa 
dobi žensko obliko in kitajsko ime ter je znana kot 
Guanyin (jp. Kannon). Mahayanski budizem tudi 

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   263Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   263 11. 09. 2025   12:02:3911. 09. 2025   12:02:39



264

razčleni »panteon« upodobljenih bud in bodisatev 
ter razvije zapleteno ikonografijo atributov in dru-
gih konvencij za njihovo prikazovanje (Behrendt 
2019, 75 ff.). 

Tibetanski budizem se postopno razvije ob šir-
jenju budizma v Tibet in po njem v drugi polovici 
prvega tisočletja n. št., od drugih dveh smeri pa se 
razlikuje predvsem po številnih elementih, ki so v 
to vrsto budizma prišli ob stiku s tantričnimi tra-
dicijami Himalaje in s starimi oblikami lokalne 
tradicije bon. Od časov Kublajkana (13. stoletje) 
tibetanska inačica budizma postane tudi religija 
Mongolov. Poleg Avalokiteśvare, ki je v tibetan-
skem kontekstu moški, za njegove inkarnacije pa 
med drugim štejejo vsakokratnega dalajlamo, sta 
pomembni bodistavi tibetanskega panteona Tara 
– ženski lik – in Mañjuśrī. Tibetanski budizem 
prevzame tudi številne tantrične rituale, tantra 
nanj še posebej močno vpliva z rabo ekscesnih in 
tabuiziranih praks kot poti do razsvetljenja. Za te 
prakse je značilna tudi raba človeških posmrtnih 
ostankov: pepela, kosti, lobanj ipd. za izdelavo 
obrednih predmetov. 

Za budistično umetnost sploh v mahayan-
skem in tibetanskem kontekstu so zelo značilne 
prav male figuralne plastike – kipci zgodovinskega 
Bude, drugih bud in bodisatev. Razlika med buda-
mi in bodisatvami, tj. med Buddhami, ki so prika-
zani kot že »onkrajsvetni«, in boddhisattvami, ki 
so še »tosvetne«, je v ikonografski konvenciji, ki 
bude prikazuje kot neokrašene, preprosto obleče-
ne in zgolj skopo zaznamovane z atributi budstva, 
bodisatve pa so prikazane še v bogati svetni noši 
in pogosto okrašene z nakitom. Bude je mogoče 
prepoznati tudi po omejenem naboru telesnih drž, 
najpogosteje so prikazani le sede v položaju lotosa, 
leže ali stoje; bodisatve pa so lahko prikazane v bolj 
razgibanih položajih telesa. Poleg kipcev in kipov 
je budistična umetnost razvila večje oblike – za ob-
dobje širjenja in uveljavljanja budizma na Kitajskem 
so tako značilni kompleksi skalnih votlin z izjem-
nimi kiparskimi izdelki in stenskimi poslikavami 
(med bolj znanimi so votline Yungang pri Datongu, 
votline Mogao pri Dunhuangu in votline Longmen 
pri Luoyangu) (cf. Patry Leidy 2009). Budistične 

motive srečamo tudi v kitajskem in japonskem sli-
karstvu, tibetanski budizem pa razvije še specifično 
zasnovane slike na tekstilu thangka.

Enako kot velja za prej omenjene vzhodnoazij-
ske religije, lahko v kontekst religijske umetnosti 
štejemo tudi ritualne predmete (kadilnike, tibetan-
ske molilne mlinčke ipd.) ter druge neritualne pred-
mete, okrašene z budističnimi simboli. Najpogo-
stejši kanonični nabor osmih budističnih simbolov 
obsega: lotosov cvet, neskončni vozel, par rib, zas-
tavo, kolo dharme, vazo, dežnik in lupino morskega 
polža.

Zanimanje za religijske predmete je spremljalo 
vsa obdobja zbiranja predmetov iz vzhodne Azije, 
najpomembnejšo vlogo pa so pri spodbujanju tega 
zanimanja igrali prav misijonarski zbiralci. Že v 
prvem velikem valu misijonarske aktivnosti v Azi-
ji v 17. in 18. stoletju, v katerem so ključno vlogo 
odigrali jezuiti, je bila velika pozornost posvečena 
razumevanju religij lokalnih ljudstev. Še dodatno 
to zanimanje dobi opredmeteno obliko z razvojem 
muzejev neevropskih predmetov v kolonialnem 
kontekstu 19. stoletja. Budistične kipce je tako pri-
kazoval že eden prvih takšnih muzejev, »Vzhodno-
indijski muzej«, ki ga je v svojih londonskih pro-
storih leta 1801 odprla britanska Vzhodnoindijska 
družba (Spiegel 2008, 314). Protestantski, nato pa 
kmalu tudi spet katoliški misijonarji so svoje zbirke 
v 19. stoletju sistematično bogatili s predmeti, ki so 
prikazovali religije ljudstev, ki so jih spreobrnili ali 
želeli spreobrniti (Wingfield 2017, 231), ta praksa 
pa se je nato povezala s trgovinskimi razstavami in 
velesejmi, ki so pogosto kak svoj del posvetili tudi 
tem temam. V slovenskem, pa tudi nasploh sre-
dnjeevropskem kontekstu k priljubljenosti misijo-
narskih zbirk religijskih predmetov neevropskih 
ljudstev je pomembno prispevala Vatikanska misi-
jonska razstava leta 1925 (Paine 2013, 85–86). 

Vrste vzhodnoazijskih religijskih predmetov, 
ki jih srečamo na teh razstavah, so zelo tipizirane: 
najpogosteje gre za budistične kipce bud in bodisa-
tev, kipce daoističnih božanstev in simbolnih bitij 
(npr. zmajev) ter za posamezne obredne predmete, 
med katerimi so v 20. stoletju po odprtju Tibeta še 
posebej pogosti tibetanski obredni zvonci, molilni 

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   264Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   264 11. 09. 2025   12:02:3911. 09. 2025   12:02:39



265

mlinčki, vajre in tantrični obredni predmeti, izdela-
ni iz človeških posmrtnih ostankov. Veliko predme-
tov, povezanih s tibetanskim budizmom, ni izviralo-
iz Tibeta, ampak so bili prisotni tudi v Mongoliji in 
v tibetanskih budističnih samostanih na Kitajskem. 
Številni tibetanski budistični predmeti so tako prišli 
v roke tujih zbiralcev že pred začetkom 20. stoletja, 
še posebej kot izplen ropanja pekinških templjev po 
koncu druge opijske vojne (cf. Pearce 2014). 

Predmete omenjenih tipov srečamo tudi v slo-
venskih zbirkah in med posamičnimi predmeti, ki 
so jih iz Vzhodne Azije prinesli slovenski pomorci. 
Najobsežnejši nabor religijskih predmetov vsebuje 
zbirka Ivana Skuška ml. (1877–1947) in njegove 
žene Tsuneko Kondō Kawase (1893–1963), ki sta 
večino zbirke pridobila v Pekingu med letom 1914 
in njunim prihodom v Ljubljano leta 1920. V zbirki 
najdemo več kot 20 budističnih predmetov, nekate-
ri od njih prikazujejo tudi tipično tibetanske budi-
stične motive, poleg njih pa med drugim še dve ti-
betanski budistični votivni ploščici tsatsa, kadilnik, 
nekaj tempeljskega tekstila in tibetanski tantrični 
bobenček, izdelan iz dveh spojenih človeških lobanj. 
Religijske simbole, podobe mitoloških bitij in likov 
daoistične religije, lahko prepoznamo tudi kot okras 
na številnih drugih predmetih Skuškove zbirke. 

Budistični kipec iz zbirke Frana Vilfana (slika 1) 
je prav tako zanimiv religijski zbirateljski predmet, 
saj prikazuje buda Amitāyusa, vzporedno podobo 
bolj znanega buda Amitābha. Podoba Amitāyusa  
je še posebej priljubljena v budistični šoli Čiste de-
žele, pogosto ga srečamo tudi v tibetanskem budiz-
mu, vselej pa ima konotacijo dolgoživosti, saj je znan 
tudi kot Buda večnega življenja. Kipec iz Vilfanove 
zbirke je izdelan v t. i. »sinotibetanskem slogu«, 
kar nam pove, da verjetno izvira iz konteksta tibe-
tanskega budizma, tj. iz Kitajske, Tibeta ali celo 
Mongolije. Čaščenje Amitāyusa je pod vplivom ti-
betanskega budizma v zadnji cesarski dinastiji Qing 
(1644–1912) postalo pomemben del cesarskega 
zasebnega obredja (Rawski 1998, 273). Buda Ami-
tāyus je pogosto prikazan z okrasjem, krono s petimi 
dragulji ter okrasjem iz svilenih trakov in verižic, v 
rokah pogosto drži posodo z eliksirjem nesmrtnosti 
(Getty 1988, 89).

Par lesenih kipcev, ki ju hrani Pomorski muzej 
»Sergej Mašera« Piran (slika 2),3 in par kipcev, oh-
ranjen v Tepinovi zapuščini (slika 3), pa prikazujeta 
božanstvi iz trojice zgoraj omenjenih »zvezdnih« 
božanstev (kit. San xing), ki so značilna za daoi-
stično obarvano ljudsko religijo. Prvi par kipcev 
prikazuje (dvakrat) eno od božanstev iz te trojice, 
božanstvo uspeha Luxing. Luxinga prepoznamo po 
ukrivljenem žezlu (kit. ruyi), pogosto pa je upodo-
bljen s srno. Lu (鹿), ki v kitajščini pomeni srna, 
je namreč homofon njegovega imena Lu (祿), ki 
pomeni »uspeh«. Zelo podoben par kipcev iz Te-
pinove zbirke pa najverjetneje prikazuje božanstvo 
dolgoživosti, Shouxinga. Shouxing je najpogosteje 
prikazan s palico in pogosto z bučo, v kateri simbo-
lično prenaša eliksir nesmrtnosti. Ob Shouxingu je 
dostikrat upodobljen tudi deček, ki naj bi simbolizi-
ral večno mladost. Pri obeh parih kipcev je zanimiva 
navada, na katero opozarja Patricia Bjaaland Welch 
(cf. zgoraj), da naj bi upodobitev enega od treh likov 
pogosto hkrati zastopala vso trojico, tako da so ene-
mu od njih ikonografsko dodani simboli drugega. 
Zato je včasih težko presoditi, katero od treh zvez-
dnih božanstev je dejansko upodobljeno, saj kipec 
aludira na vse tri naenkrat. 

Kipec leva, ki ga najdemo v Vilfanovi zapuščini 
(slika 4), je primer bolj neposredne upodobitve ži-
valske podobe, ki pa nosi močne simbolne pomene 
in je povezana tudi z religijsko simboliko. Zaradi 
svoje moči in poguma je bil lev simbol vojaške moči, 
pa tudi uradniških uspehov; kot simbolnega varu-
ha so ga upodabljali na vhodih v templje in palače, 
na levu pa pogosto jezdijo bodisatve, še posebej 
Mañjuśrī in včasih celo Avalokiteśvara (kit. Gu-
anyin) (Bjaaland Welch 2008, 136). 

3	 Kipca iz Pomorskega muzeja »Sergej Mašera« v Piranu je v 
okviru svojega seminarskega dela preučevala študentka Vida 
Krevs na Oddelku za azijske študije FF UL, ki je tematiko 
predstavila tudi v okviru videa Motiv srne v kitajski umetnos-
ti (2023). Video je dostopen na https://vazcollections.si/
motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/.

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   265Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   265 11. 09. 2025   12:02:3911. 09. 2025   12:02:39

https://vazcollections.si/motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/
https://vazcollections.si/motiv-srne-v-kitajski-umetnosti/


266

Slika 1: Buda Amitāyus, medenina, lak, vstavljeni kamni, Kitajska, Tibet ali Mongolija, pozna dinastija Qing (zapušči-
na Frana Vilfana, hranijo dediči, foto Jani Turk).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   266Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   266 11. 09. 2025   12:02:3911. 09. 2025   12:02:39



267

Slika 2: Par kipcev božanstva Luxing, les, Kitajska, pozna dinastija Qing (PMSMP, foto Jani Turk).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   267Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   267 11. 09. 2025   12:02:4111. 09. 2025   12:02:41



268

Slika 3: Par kipcev božanstva Shouxing, les z vdelanimi srebrnimi trakovi, Kitajska, pozna dinastija Qing (zapuščina 
Alojza Tepine, PMSMP, foto Sara Glavina).

Slika 4: Kipec leva, medenina, Kitajska, pozna dinastija Qing (zapuščina Frana Vilfana, hranijo dediči, foto Jani Turk).

Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   268Kanček Vzhodne Azije_FINAL.indd   268 11. 09. 2025   12:02:4311. 09. 2025   12:02:43


