
33

Razmerje oblasti in nasilja skozi prizmo 
vladavine Nikogar v delu O nasilju  
Hannah Arendt
Ela Kušar

Povzetek 

Nasilje in oblast sta pojma, ki jima v političnem diskurzu pogosto pripisujemo določeno 
stopnjo sorodnosti ali pa ju celo enačimo. V tem članku poskušam prikazati, da ju lahko 
mislimo tudi kot diametralno nasprotna, in sicer skozi opredelitev nasilja in oblasti, kot 
sta pojmovana v delu O nasilju Hannah Arendt. Z oblastjo namreč Arendt razume dolo-
čeno stopnjo soglasja, ki ljudem omogoča vzpostavitev politične skupnosti ter posledično 
skupno delovanje, medtem ko je nasilje uporabljeno kot kompenzacija odsotnosti obla-
sti. Tako se ob izpostavljanju razlik med pojmoma najprej osredotočim na problematiko 
njunega medsebojnega razmerja, v nadaljevanju pa se posvetim avtoričini navezavi obeh 
na tako imenovano birokratizirano »vladavino Nikogar«, ki cveti v času hitrega razvoja 
tehnologije, in zagovarjam relevantnost dela Arendt za današnji čas. 

Ključne besede: oblast, nasilje, birokracija, legitimnost, upravičenost, Hannah Arendt, 
tehnološki razvoj

Summary

In political discourse, the terms violence and power are usually thought to be closely 
related, if not identical. However, the two terms could also be thought of as opposing 
concepts. In this article, I aim to demystify their relation by exploring how they are under-
stood in Hannah Arendt’s On Violence. When writing about power, Arendt has a specific 



34 Ela Kušar

concept in mind. Here, power is understood as a mutual agreement among the individuals 
of a political community. Power therefore allows the political community not only to ex-
ist but also to act toward a common goal. Violence, on the other hand, is seen by Arendt 
as compensating for the lack of power. By highlighting the differences between the two 
concepts, I first focus on the issue of their interrelationship to then proceed to discuss how 
these concepts relate to what Arendt calls the »rule of Nobody«, i.e., a form of rule that 
thrives in the era of technological advancements, arguing that her book remains highly 
relevant today.

Keywords: power, violence, bureaucracy, legitimacy, justification, Hannah Arendt, tech-
nological progress

Uvodoma: Hannah Arendt, O nasilju

Knjiga O nasilju Hannah Arendt je nastala leta 1970 »kot odziv na nekatere 
tokove v študentskem gibanju ’68, predvsem na navduševanje takratne 
nove levice nad nasiljem kot sredstvom za ‘ustvarjanje zgodovine’«.1 Kljub 

temu da torej globlje razumevanje njenih komentarjev takratnega duha časa od 
bralca zahteva razumevanje zelo specifičnega zgodovinskega političnega dogaja-
nja, pa je ena osrednjih tem dela pravzaprav avtoričina opredelitev pojmov nasilje 
in oblast, ki sodobnemu bralcu ponudi povsem nov uvid v lasten čas. Čeprav mar-
sikomu nasilje in oblast predstavljata sorodna, v določenih pogledih pa morebiti 
celo identična pojma, pa branje omenjenega dela jasno pokaže, kako zelo sta si v 
resnici različna. Kot zapiše Vlasta Jalušič: »Arendt v pričujoči knjigi ne pokaže 
samo, da oblast in nasilje nista isto oz. nista nujno tesno povezana, temveč da sta 
nasprotji. Sta različnega izvora, predstavljata različna principa in modusa človeške 
dejavnosti«.2

Oblast in nasilje ter njuno medsebojno razmerje 

Za začetek Arendt izpostavi dejstvo, da so v nasprotju z oblastjo, katere temelj 
obstoja je soglasje tvorcev politične skupnosti, za nasilje vedno potrebna orod-
ja, pri čemer pod orodji razumemo sredstva, ki jih uporabimo za dosego nekega 
cilja, pa naj bodo to ljudje v obliki vojakov ali tajne policije, atomske bombe ali 
pa morebiti visokotehnološki droni. Lahko bi rekli, da pri uporabi nasilja prav-
zaprav kompenziramo dejstvo odsotnosti soglasja z uporabo orodij. Vsekakor je 

1	 Gorazd Kovačič, »Hannah Arendt: O nasilju«, str. 84–87.
2	 Vlasta Jalušič, »Razumeti nasilje (in oblast)«, str. 104.



35Razmerje oblasti in nasilja skozi prizmo vladavine Nikogar  ...

torej nasilju inherentna kategorija sredstvo/cilj.3 Vendar pa je treba že na začetku 
opozoriti, da z nasiljem Arendt ne misli nujno nečesa, kar je vedno nespreje-
mljivo ali iracionalno: »Nasilje ni niti dobro niti zlo samo po sebi, ravno tako 
kot ne-nasilje ni samo po sebi dobro«.4 Ker je nasilje po naravi instrumentalno, 
je namreč »racionalno do tiste mere, kolikor je učinkovito pri doseganju cilja, ki 
ga upravičuje«.5 Toda ključen problem nasilja kot nečesa instrumentalnega je, da 
lahko sredstva hitro zasenčijo cilj. Tako se na primer obramba pred napadalcem 
lahko kljub svoji uspešnosti prelevi v čisto nov, celo grozovitejši napad. Problem 
torej nastane, ko sredstva sama prevladajo nad cilji, ko se nasilje kot praksa uvede 
v politično telo, kar pa vodi v nič drugega kot zgolj nasilnejši svet.6 Ta nevarnost 
je še posebej verjetna v dobi nenehnega tehnološkega razvoja ter izpopolnjevanja 
sredstev uničevanja, saj bi lahko trdili, da smrtonosnejša orodja po naravi stvari 
v vojskovanje vnašajo vedno več nepredvidljivosti tako za subjekte, ki ta orodja 
uporabljajo, kot tudi za tiste, zoper katere so uperjena (pomislimo npr. na jedrsko 
vojno). Kot pravi Arendt: »Fortuna [...] nikjer drugje v človeških zadevah ne igra 
usodnejše vloge kot na bojnem polju«.7

Nasilje kot nekaj instrumentalnega torej vedno potrebuje upravičenost v namenu, 
ki ga zasleduje, in zato samo po sebi ni bistvo ničesar. V tem pa se popolnoma raz-
likuje od pojma oblasti, ki je vedno »sama sebi namen«.8 To ne pomeni, da ljudje, 
ki jim je oblast zaupana, te ne uporabijo za doseganje nekaterih političnih ciljev, 
toda ključno je, da oblastna struktura sama »predhodi vsem ciljem in jih presega«.9 
Oblast je torej predpogoj, ki ljudem sploh omogoči kakršnokoli delovanje v smeri 
sredstvo/cilj ter tako ne potrebuje nikakršnega upravičevanja, saj je inherentna 
obstoju vsake politične skupnosti.10 V Sloveniji kot demokratični republiki ima na 
primer že po ustavi oblast ljudstvo, ki pa to oblast med drugim izvršuje tudi preko 
svojih predstavnikov.11 Seveda pa so ti predstavniki pravi predstavniki (torej poo-
sebitev oblasti ljudstva) samo, kolikor in dokler s strani ljudstva uživajo podpo-
ro. Svojo legitimnost torej oblast črpa že iz samega združevanja in ne delovanja 

3	 Hannah Arendt, O nasilju, str. 8.
4	 Jalušič, »Razumeti nasilje (in oblast)«, str. 112.
5	 Arendt, O nasilju, str. 65.
6	 Ibid., str. 66.
7	 Ibid., str. 8.
8	 Ibid., str. 44.
9	 Ibid.
10	 Ibid.
11	 3. člen URS.



36 Ela Kušar

ljudi.12 Ker se legitimnost sklicuje na preteklost, upravičenje pa na cilj, ki leži v pri-
hodnosti, je nasilje »potemtakem mogoče upravičiti, a nikoli ne bo legitimno«.13 
Če se torej navežemo na prej omenjeni problem nepredvidljivosti uporabe orodij 
kot sredstev nasilja, bi lahko rekli, da je nasilje toliko bolj upravičljivo kolikor 
bližje na obzorju je njegov cilj.14 Pri silobranu je na primer ta cilj – odvrniti »od 
sebe ali koga drugega istočasen protipraven napad«15 – prisoten in jasen. Toda bolj 
kot se »cilj oddaljuje v prihodnost, manj verodostojno je njegovo upravičenje«.16

Omenili smo, da je oblast nujna najmanj za vzpostavitev same politične skupno-
sti, kot jo razume Arendt. Toda kaj nam pojem oblast pove o samih medčlove-
ških razmerjih? Ali gre pri oblasti za soglašanje ljudi z zakoni ali pa morebiti za 
razmerje ukaz/poslušnost? Po mnenju Arendt je govoriti o oblasti kot o poslu-
šnosti ljudi ukazom posameznika, s katerimi ne soglašajo, popolnoma zgrešeno. 
Od soglasja je namreč odvisen ne samo nastanek politične skupnosti, ampak do 
neke mere tudi njen obstoj. Tako po njenem mnenju tudi politične institucije kot 
manifestacije oblasti propadejo, brž ko zgubijo podporo ljudi.17 Seveda pa bi bilo 
iluzorno umeščati pojem oblasti samo v oblike političnega sistema, kot je demo-
kracija. Tudi v tiraniji mora vedno obstajati vsaj kanček oblasti, saj vladajoči konec 
koncev potrebuje pomočnike za izvajanje nasilja, s katerim kompenzira pomanj-
kanje oblasti.18 Arendt tako zaključi, da je veličina oblasti premo sorazmerna s 
številom podpornikov tistemu, ki jo nosi oziroma mu je zaupana, hkrati pa iz tega 
izpelje tudi sklep, da je v tiraniji največ nasilja in najmanj oblasti.19 Oblast namreč 
potrebuje številnost mnenj, za nasilje pa zadostujejo orodja. Morebiti se torej že iz 
tega vidika določeni posamezniki, katerih individualni pogledi ne morejo prido-
biti podpore, za uveljavljanje lastne volje odločijo poslužiti se slednjega.

Kar zadeva razmerje med enim in drugim, lahko torej v okviru političnih skupno-
sti govorimo kvečjemu o nekakšnem konglomeratu nasilja in oblasti, nikoli pa o 
vladavini zgolj nasilja: »Nasilje lahko vedno uniči oblast, saj pride najučinkovitejši 
ukaz iz puškine cevi, ki rezultira v takojšnji in popolni poslušnosti. Kar ne more 

12	 Arendt, O nasilju, str. 44.
13	 Ibid., str. 45.
14	 Na tej točki puščamo ob strani problematiko same vsebine tega cilja, saj ta za argument, ki ga poskuša 

predstaviti Arendt, ni ključna.
15	 22/II KZ-1.
16	 Arendt, O nasilju, str. 45.
17	 Ibid, str. 36.
18	 Ibid.
19	 Ibid.



37Razmerje oblasti in nasilja skozi prizmo vladavine Nikogar  ...

nikoli priti iz puškine cevi, je oblast«.20 Tako zmaga z uporabo nasilja ironično 
pomeni ceno, ki jo plača ne samo poraženi, temveč tudi zmagovalec, in sicer v 
obliki zmanjšanja njegove lastne oblasti.21 Ne gre samo za to, da lahko sama upo-
raba nasilja privede do nadaljnjega zmanjšanja oblasti, ampak lahko tudi samo 
zmanjšanje oblasti (iz katerihkoli drugih vzrokov) pripelje do potrebe po uporabi 
mamljive možnosti nasilja. Nemoč namreč, pravi Arendt, rodi nasilje.

Vladavina terorja

V skrajnem primeru nemoč vodi v tako imenovano vladavino terorja. Kot zgodo-
vinski primer takšne vladavine Arendt navede Stalinov režim.22 Gre za stanje, ko 
nasilje uniči vso oblast, a namesto, da bi se potem razpustilo, »prevzame nadzor 
nad državnim aparatom«.23 Vladavina terorja je po Arendt v celoti odvisna od 
družbene atomizacije.24 »Da bi se sila terorja popolnoma sprostila, mora izginiti 
vsakršna oblika družbenega nasprotovanja«.25 V tem primeru govorimo skorajda 
o distopiji popolnega nadzora, a ne s strani redkih pomočnikov tirana, temveč s 
strani slehernega pripadnika družbe. Tam, kjer namreč skorajda ni več medčlove-
ških vezi in stikov, postane vsakdo ovaduh.26 Totalitarna dominacija, »ki temelji v 
terorju«, se tako za razliko od tiranij in diktatur, utemeljenih v nasilju, ne obrne 
samo proti sovražnikom, temveč tudi prijateljem, država pa začne »žreti svoje la-
stne otroke«.27 Na tej točki lahko morebiti govorimo o koncu politične skupnosti 
oziroma medsebojnih političnih razmerij kot takih, saj vrhunec terorja po Arendt 
pripelje do tega, da »oblast v celoti izgine«.28

Birokratizirana vladavina Nikogar

Če pri vladavini terorja govorimo o medsebojnem nadzorovanju posameznikov 
družbe, pa se zdi, da na vrhu tega mehanizma nadzora vseeno stoji določena 

20	 Ibid., str. 45.
21	 Ibid., str. 46.
22	 Ibid., str. 47.
23	 Ibid.
24	 Ibid.
25	 Ibid.
26	 Ibid.
27	 Ibid.
28	 Ibid.



38 Ela Kušar

osrednja vodilna figura v obliki velikega vodje. Temu pa vsekakor ni tako v vlada-
vini, ki jo Arendt opiše z besedami »vladavina Nikogar«, za katero bi lahko trdili, 
da je v neki meri prisotna že danes. Pri njej govorimo o vladavini birokracije ozi-
roma zapletenega sistema uradov, v kateri ni povsem jasno, koga lahko resnično 
pokličemo na odgovornost. Kot pravi Arendt: »Če [...] identificiramo tiranijo kot 
državno formo, ki ji ni potrebno nikomur izstavljati računa, potem je vladavina 
Nikogar seveda najbolj tiranska od vseh, saj ni nikogar več, ki bi ga sploh lahko 
poklicali na odgovornost za to, kar se dogaja«.29 Pravzaprav ni nikogar več, s ka-
terim bi se lahko pogovarjali, ki bi ga lahko soočili s krivicami in nanj pritiskali.30 
In prav to stanje, v katerem odgovornosti ni mogoče lokalizirati, je po njenem 
mnenju tudi eden izmed ključnih razlogov za vsesplošne nemire,31 kajti »čim večja 
bo birokratizacija javnega življenja, privlačnejše bo nasilje«.32 Birokratizacija vla-
davine Nikogar namreč krči svobodo prebivalstva v smislu zmožnosti delovanja.33 
Prav ta sposobnost delovanja pa je tisto, kar je značilno za človeka kot politično 
bitje.34 Kot pravi Arendt, torej to zaradi česar »propada oblast, ni toliko nasilje, 
kot načeloma anonimen upravljalski aparat«.35 Nadalje bi lahko trdili, da je tako 
kot pri vladavini terorja tudi pri birokratizirani vladavini Nikogar eden ključnih 
razlogov, zaradi katerih se ta lahko ohranja prav atomizacija (ki pa jo sama biro-
kratiziranost vzajemno še nadalje spodbuja). O tem v Etiki pristnosti med drugim 
razpravlja Charles Taylor, po katerem je eden od učinkov birokratizacije občutek 
nemoči tvorcev politične skupnosti.36 Tako bi lahko rekli, da je tako v vladavini 
terorja kot tudi vladavini Nikogar prisotna atomizacija, s tem da vladavino terorja 
vzdržujejo predvsem prestrašeni prebivalci z »aktivnim sodelovanjem« v terorju 
velikega vodje, medtem ko so v vladavini Nikogar v ospredju birokratski procesi, 
za katere se zdi, da nanje posameznik nima vpliva. V resnici pa gre pri obeh vla-
davinah za hromitev oblasti tvorcev politične skupnosti. 

V zvezi z izvorom birokratske forme vladavine Jalušič navede Izvore totalita-
rizma, kjer Arendt spregovori o spopadu med buržoazno družbo in nacionalno 
državo na prehodu iz 19. v 20 stoletje, ki je rezultiral v »instrumentalizaciji 
institucij nacionalne države za imperialistične potrebe buržoazije«, ki ji ne gre 

29	 Ibid., str. 34.
30	 Ibid., str. 66.
31	 Ibid., str. 34. 
32	 Arendt, O nasilju, str. 66.
33	 Ibid., str. 67.
34	 Ibid.
35	 Ibid., str. 67, op.
36	 Charles Taylor, The Ethics of Authenticity, str. 119–120.



39Razmerje oblasti in nasilja skozi prizmo vladavine Nikogar  ...

za ustanavljanje novih političnih teles, temveč za »ekspanzijo (oblasti) zaradi 
ekspanzije same«.37 Za glavno zunanjepolitično zanimanje buržoazije navede 
posle, izvoz kapitala in pa skrb za lastno varnost, pri čemer to troje postane nov 
okvir celotne nacionalne države.38

Nasilje kot nekaj racionalnega?

Kot rečeno, je nemoč v obliki nezmožnosti političnega delovanja, ki jo v tem primeru 
povzroči atomizacija ljudi in birokratizacija državnega aparata v vladavini Nikogar, 
zelo dobra iztočnica za pojav nasilja. Hkrati pa se vseeno spomnimo tudi dejstva, da 
za Arendt pojem nasilja ni nekaj a priori negativnega. Čeprav pri njem ne moremo 
zares govoriti o političnem delovanju, saj po Arendt nasilje vedno poskuša predstaviti 
enotnost mnenj in zatira pluralnost, pa lahko morebiti igra pomembno instrumen-
talno vlogo v vladavini Nikogar. Včasih lahko nasilje tako kot politično delovanje

preseka birokratsko logiko administracije in kontrole in prekine na videz 
neustavljive, »naturalizirane« procese družbene nuje, za katere se zdi, da 
jih lahko le nemočno spremljamo. Sposobno je »dramatizirati krivice« ali 
usmeriti pozornost javnosti na neko perečo problematiko, pokazati na po-
ložaj tistih, ki so popolnoma brez pravic in glasu v javnosti.39

Tako se prav v stanju, ko je v okviru državnih institucij možnost javnega poli-
tičnega delovanja zelo omejena, »nasilje kaže kot nadomestilo za delovanje«.40 
Arendt bi tako verjetno trdila, da je v takšnem stanju zatekanje k nasilju, za razliko 
od njegovega tlačenja in preusmerjanja, popolnoma »racionalen« odziv, ki odraža 
skupnost, v kateri manjka oblasti v obliki zdravo delujočega političnega telesa in 
v kateri mora čimprej priti do ukrepov, da se bo ta lahko ponovno vzpostavila in 
zaustavila zatekanje k nasilju.

Zaključek

Menim, da vladavina Nikogar preko birokratizacije ter atomizacije do neke mere 
predstavlja grožnjo za oblast tvorcev politične skupnosti. Ko je o zatonu političnega 
delovanja pisal Taylor, je kot ključni problem poleg atomiziranosti izpostavil tudi 

37	 Jalušič, »Razumeti nasilje (in oblast)«, str. 99. Cf. tudi Hannah Arendt, Izvori totalitarizma.
38	 Ibid.
39	 Jalušič, »Razumeti nasilje (in oblast)«, str. 105.
40	 Ibid., str. 106.



40 Ela Kušar

preveliko ukvarjanje s samim seboj v smislu kulta samopomoči, namesto s skupnimi 
problemi.41 Po mnenju Arendt je problematičen tudi diskurz v znanosti, ki govori 
o agresiji in z njo povezanim nasiljem kot o nečem patološkem, o nečem, kar je 
potrebno zatreti in preusmeriti, namesto da bi proučevali njegove vzroke.42 Lahko 
bi trdili, da bo oblast zmožna hromiti tudi umetna inteligenca, ki jo uporabljamo 
tako v javnem kot zasebnem življenju, vedno bolj pa tudi v vojnih spopadih. Njena 
zmožnost, da se jo uporabi na marsikaterem področju človekovega življenja – konec 
koncev tudi kot sredstvo nasilja – lahko namreč, poleg sicer mnogih pozitivnih, po-
meni tudi marsikatero negativno posledico. Prav tako bi lahko nanjo gledali kot na 
orodje, s katerim bo med drugim možno upravljati z ogromnim številom podatkov 
potrebnih za vzdrževanje velikih birokrariziranih državnih tvorb. Morda to vodi v 
situacijo, v kateri bo količina podatkov in birokratskih procesov povezanih z njimi 
tako neobvladljiva, da človek nad njimi enostavno ne bo več mogel imeti nadzora. 
V tem primeru se bo glede določenih vprašanj enostavno moral zanesti na odgovor 
stroja, pri čemer vseh odgovorov ne bo zmožen preveriti (to za marsikoga izmed 
nas do neke mere drži že danes). Kot pravi Arendt: »Napredek, kot ga razumemo 
danes, namreč pomeni rast, neusmiljen proces večanja in širjenja. Večja ko postane 
država v smislu populacije, predmetov in lastnine, večja bo potreba po administraci-
ji in z njo anonimni oblasti administratorjev«.43 Morebiti bi bilo v prihodnosti celo 
bolje reči »anonimni oblasti umetne inteligence«. Navsezadnje je torej ključno, da 
ostajamo aktivni tvorci politične skupnosti, saj je splošno nezaželeno, da bi naša pa-
sivnost privedla do zatekanja k nasilju kot obupanem in obenem obupnem izhodu 
v sili, scenarija, ki se ga lahko bojimo predvsem v birokratizirani vladavini Nikogar, 
za katero je značilna odsotnost jasno določenega nosilca odgovornosti. Nasilje se 
namreč pojavi v stanju nemoči ter obupa, pri čemer poskusi prekiniti začarani krog. 
Seveda pa vprašanje na koncu ostaja enako: kdo si upa prevzeti odgovornost?

Viri in literatura

Arendt, Hannah. O nasilju. Prev. Vlasta Jalušič in Mirt Komel. Ljubljana: Krtina, 
2013.

Arendt, Hannah. Izvori totalitarizma. Prev. Zdenka Erbežnik, Patricija Fajon in 
Polona Glavan, ur. Igor Senčar, Tatiana B. Senčar in Vojko Strahovnik. Lju-
bljana: Študentska založba, 2003.

41	 Cf. Charles Taylor, The Ethics of Authenticity.
42	 Arendt, O nasilju, str. 50, 52.
43	 Ibid., str. 68.



41Razmerje oblasti in nasilja skozi prizmo vladavine Nikogar  ...

Jalušič, Vlasta. »Razumeti nasilje (in oblast)«. V: Hannah Arendt, O nasilju, str. 
93–113. Ljubljana: Krtina, 2013.

Kovačič, Gorazd. »Hannah Arendt: O nasilju«.  Razpotja 5, št. 16 (2014): str. 
84–87.

Taylor, Charles. The Ethics of Authenticity. Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 2003.


