
117Arkologija

Arkologija: grajenje svobode
Pino Hiti Ožinger

Povzetek

V tem članku iz konceptualne arhitekture Paola Solerija, arkologije, izvlečem filozofijo 
svobode, nasprotujočo filozofiji svobode, ki jo imenujem atomistična. Ta temelji na goli 
posameznikovi pravici do izbire med različnimi alternativami in zanemarja družbeno di-
menzijo. Arkologijo naposled zagovarjam kot orodje, ki nam lahko pomaga uveljaviti to 
alternativno, družbeno pojmovanje svobode.

Ključne besede: arhitektura, ekologija, svoboda, pravičnost, skladnost, miniaturizacija

Summary

In this article, I extract a philosophy of freedom from Paolo Soleri’s conceptual architec-
ture, the Arcology, opposing what I call an atomistic philosophy of freedom. The latter is 
based purely on the individual right to choose between different alternatives and ignores 
the social dimension. I then defend arcology as a tool that can help us promote this alter-
native social conception of freedom.

Keywords: architecture, ecology, freedom, equity, congruence, miniaturization



118 Pino Hiti Ožinger

Družbeni značaj arhitekture

Tako kot vsaka žival je tudi človek do določene mere determiniran s svo-
jim okoljem. Njegova posebnost pa je, da ga lahko v veliki meri preobli-
kuje. Med človekom in njegovim okoljem zato velja recipročno razmerje 

– človek zase ustvarja bivališča in tako preureja okolje, v katerem potem sam biva. 
Mesta so za sodobnega človeka bivališča prvotnega pomena. Arhitektura je zato 
bistveno materialna umetnost, saj ima moč oblikovanja človeškega okolja ter tako 
moč narekovanja pogojev družbenih sprememb – arhitektura oblikuje infrastruk-
turo družbe. To pomeni, da je vselej kvalitativno politična in pomenska. Lahko je 
zasnovana v skladu s principom svobode ali pa proti njemu.

Najbolj nazoren primer preoblikovanja mesta z namenom nadzorovanja družbe-
nih sprememb v sodobni zgodovini je bilo Haussmanovo preoblikovanje Pariza, 
ki je postalo vpliven prototip za urbanizem mest zahodnega sveta in njegovih 
kolonij. Pariz je bil med letoma 1853 in 1870 prenovljen tako, da so bile v mesto 
vrezane široke in ravne povezane ulice, ki so stavbe ločevale v trikotne segmen-
te. To je služilo dvema namenoma. Prvič: geometrijska struktura mesta je strogo 
ločevala prej zamegljeni sferi zasebnega in javnega življenja, med njima pa posta-
vila čim večje število trgovskih objektov ter tako omogočila karseda prost pretok 
kapitala. Drugič: široke, ravne in sistematično povezane ulice so omogočale prost 
dostop policijskim in vojaškim enotam, kar je bil neposreden odgovor na revolu-
cije s konca 18. ter začetka 19. stoletja.1

V haussmanizaciji zato vidim poseg v človeško urbano okolje, ki je namensko deter-
miniral družbeni razvoj – ta poseg je predstavljal sredstvo za ohranjanje obstoječih 
družbenih razmerij. Haussmanizacija mesta je zakrivala materialna protislovja, ki so 
rasla v mestu in delovala kot orodje oboroženega kapitalizma, saj je z odpiranjem 
poti policiji in vojski delovala nasproti revolucionarnim gibanjem. Od takrat na-
prej je logika prostega trga v veliki meri narekovala razvoj mest. Od druge polovice 
20. stoletja naprej lahko opazujemo nastanek neukrotljivega raztezanja mest čez 
naravno pokrajino: megalopolisi združujejo prej ločena mesta, okoli njih pa nasta-
jajo nizko-gostotna predmestja, suburbije.2 Posledica tovrstnega urbanega raztega je 
uničevanje biodiverzitete3 izguba obdelovalne zemlje, poudarjanje avtomobilskega 

1	 Leonardo Benevolo, Mesto v zgodovini Evrope, str. 197–205.
2	 Paolo Soleri namesto pojma suburb, ki pomeni predmestje, uporablja pojem suburbia, ki nima prave ustre-

znice v slovenščini, vsebuje pa slabšalni prizvok v angleščini. S tem ločuje svojo kritiko od predmestij v 
splošnem, ki lahko sledijo raznovrstnim urbanim načrtom, od tistih, ki ustvarjajo v nadaljevanju poudarjen 
negativni učinek nizkogostotnega urbanega raztega.

3	 Annie Sneed, »The Grass Is Not Greener«, str. 16.



119Arkologija

transporta in s tem onesnaževanje ter družbena atomizacija posameznika – torej 
izginjanje skupnosti in družbenopodpornih sistemov. Zagovorniki tovrstnega ur-
banističnega pristopa poudarjajo potrošnikovo svobodo odločitve in se sklicujejo na 
tržne pokazatelje, po katerih naj bi bila zaradi manjše regulacije pri mestnem plani-
ranju končna gospodarska izračunica za mesto pozitivna.4 Namesto da se spustimo 
na raven debate o ekonomskih izračunih stroškov in koristi, želim napasti temeljno 
premiso o potrošnikovi svobodi izbire. Je svobodo možno misliti tudi drugače? Je 
možno graditi mesta, ki temeljijo na drugačnem razumevanju svobode, takšnem, ki 
bi bilo skladno z ohranjanjem naravnega okolja in družbenim značajem človeka?

Politične dimenzije arkologije

Arkologija (sestavljenka iz besed arhitektura in ekologija) Paola Solerija je kon-
ceptualna arhitektura, ki poskuša najti prostor za skladnost z okoljem v gradnji 
sodobnega mesta. Njen osnovni cilj sicer ni udejanjanje svobode, a trdim, da vse-
eno vsebuje določeno filozofijo svobode. Arkologija je v veliki meri politični pro-
jekt. Za ta projekt sta pomembni dve določili: prvo je boj za pravičnost, ki pa ga 
dopolnjuje drugo, skladnost:

Težke razmere neprivilegiranih in revnih zahtevajo uvedbo pravičnosti. 
Prizadevanje za pravičnost je primarno in bistveno za človeka. Prizadeva-
nje za skladnost pa je v bistvu prenos in preoblikovanje naravne skladnosti 
v skladnost, ki zajema človekovo stanje.5

Če je pravičnost specifična človeku, pa je skladnost lastnost žive narave (katere del 
je tudi človek). Je »konstantna koordinacija neskladnih stvari v skladne vzorce«.6 
Kar se tiče človeka, zanj po Soleriju skladnost brez pravičnosti pomeni goli na-
ravni deterministični mehanizem, ki ne dopušča prostora za svobodo. Mislim, da 
lahko zato v političnem smislu družbeno skladnost brez pravičnosti razumemo 
tudi kot zasnovo za fašizem – v kolikor fašizem koordinira neskladne elemente 
v skladne vzorce, prekrije pa interna družbena protislovja, ki zadevajo pravičnost 
(npr. razredna, spolna in rasna neenakost). Po Soleriju je skladnost »ekološki fak-
tor«, saj zadeva razmerje med posameznikom in njegovim okoljem, med delom 
in celoto. Zato je lahko to povsem racionalni faktor, ki mora biti uporabljen kot 
dopolnilo k pravičnosti. Če ta dva elementa delujeta skupaj, lahko v tem procesu 
vidimo recept za gradnjo okolja, ki ljudem omogoča svobodo.

4	 Peter Gordon in Harry W. Richardson. »Prove It: The Costs and Benefits of Sprawl«, str. 23–25.
5	 Paolo Soleri, Arcology: The City in the Image of Man, str. 5.
6	 Ibid., str. 5.



120 Pino Hiti Ožinger

Uveljavljanje skladnosti se po avtorju imenuje planiranje. Živa narava planira v 
neskončnem času, z neskončnim potrpljenjem – nenehno ustvarja vzorce skozi 
evolucijski samorazvoj. Človek, ki je končen, planira tako, da potiska mejo lastne 
kompleksnosti v (domnevno) neskončnost. Po Soleriju je planiranje bistveno za 
življenje, alternativa temu pa je kaos oziroma entropija.7 V biologiji temu procesu 
upiranja življenja entropiji, ki po drugemu zakonu termodinamike označuje raz-
prševanje energije, pravimo samoorganizacija. Evolucija je tako proces samokon-
strukcije bitij vedno večje kompleksnosti, ki je hitrejši od (za življenje) razkrajajo-
čega procesa entropije.8 Zato, ko Soleri piše o planiranju, misli na prenos naravne 
kvalitete v arhitekturo, ki je specifična za življenje. Zanj živo mesto pomeni tisto, 
ki se je zmožno boriti proti simboličnemu razkroju – razpršitvi njegove energije.

Vendar Solerijeve politične misli ne smemo razumeti v smislu naivnega vitalizma, 
redukcije idealne vizije družbe na naravni red, saj, kot je že bilo omenjeno, skladnost 
dopolnjuje s pravičnostjo, ki je specifična človeku. Dejali smo, da je skladnost brez 
pravičnosti fašizem. Ampak pravičnost brez skladnosti, tj. brez planiranja, je potem-
takem kaos, saj kategorije pravičnosti ostanejo neartikulirane oziroma razpršene. 
Po avtorju je »akcija sterilna brez vizije, ki jo naredi resnično in zanimivo. Gorivo 
delovanja, ki ni resnično sočutno, je v nasprotju z življenjem, je nečloveško.«9

Soleri tu nastopi kot utopičen pisec. Predpostavlja nek čas v prihodnosti, ko bo 
zavladala pravičnost (ki je sočutna kvaliteta) kot način bivanja in z njo osvobo-
ditev tako od potrebe kot od dela. Ta vizija pravičnosti daje kvalitativno vsebino 
golemu planiranju in tako akciji priskrbi »gorivo delovanja«. A četudi je potek 
misli utopičen, svoboda od potrebe in dela dejansko ni nedosegljiva. Avtor se 
sklicuje na kibernetiko, ki omogoča hitro odzivanje na raznolike situacije in 
učinkovito opravljanje mnogovrstnih del, ki so morala biti v preteklosti prepu-
ščena človeškim rokam. V nasprotju s pozitivnimi povratnimi zankami, ki po-
večujejo intenzivnost izida (kot se npr. zgodi z zvokom, če približamo mikrofon 
zvočniku, s katerim je povezan) pa kibernetika v obliki, na katero se sklicuje 
avtor, sloni na uravnavanju stabilnega stanja skozi negativne povratne zanke, 
ki intenzivnost prilagajajo stabilni ravni. Danes lahko med kibernetska orodja, 
ki nam olajšujejo življenje in ki temeljijo na principu negativne povratne zanke 
informacij štejemo vse od preprostega termostata, ki uravnava temperaturo, do 
protetičnih udov in tudi raznih robotov, ki avtomatizirajo številna tovarniška 
dela in tudi gospodinjska opravila, kot je sesanje. Zasnove so postavljene tudi 

7	 Ibid., str. 6–7.
8	 Stuart A. Kauffman, A World Beyond Physics: The Emergence and Evolution of Life, str. 123–124.
9	 Ibid., str. 22.



121Arkologija

za uporabo kibernetskih principov za urejanje družbenih organizacij, kot je npr. 
kibernetski menedžment Stafforda Beera.10 

Pravilna implementacija kibernetskih sistemov zato omogoča veliko razbremeni-
tev od dela. V svetu, kjer je kibernetika uporabljena, da bi razbremenila delavca, in 
ne zgolj kot tehnika pospeševanja orodij kapitala, človek doživi vse večje kopičenje 
prostega časa. Nato je obsojen bodisi na dolgčas bodisi na ustvarjalno delo, s kate-
rim bo transformiral svoje okolje po lastni podobi. Taka družba seveda ne sme biti 
kapitalistična družba, saj ta temelji na delitvi dela in reproduciranju vloge delavca 
kot ustvarjalca presežne vrednosti za kapitalista – na vsiljevanju določene oblike 
dela posamezniku. Zato zamisel o svobodi od tovrstne delitve dela odzvanja pri 
Marxu in Engelsu, ki koncipirata komunistično ureditev kot prosto kapitalistične 
delitve dela in kot prostor človedovega samoudejanjanja:

Brž ko namreč delo začenja biti razdeljeno, ima vsakdo določen izključen 
krog dejavnosti, ki mu je vsiljena, iz katere ven ne more; je lovec, ribič ali pa-
stir – ali kritični kritik – in mora to ostati, če noče zgubiti sredstev za življe-
nje – medtem ko v komunistični družbi, kjer ni, da bi vsakdo imel izključni 
krog dejavnosti, marveč se lahko izobrazi v vsaki poljubni panogi, uravnava 
družba občo produkcijo in mi ravno s tem omogoča, da danes delam to, jutri 
ono, da zjutraj lovim, popoldne ribarim, zvečer redim živino – in po jedi kri-
tiziram –, kot mi pač prija, ne da bi kdaj postal lovec, ribič, pastir – ali kritik.11

V arkologiji torej ni jasno, ali lahko planiranje nastopi šele v svetu »pravičnosti«, 
kjer je človek osvobojen »prisilnega dela« (Soleri) oziroma »delitve dela« (Marx in 
Engels), ali pa je planiranje bistveno, da sploh dosežemo stanje pravičnosti in ne 
zapademo v kaos. Soleri tu ostaja dvoumen. Mislim, da je treba stanje pravičnosti 
pojmovno pretvoriti v proces, namesto da nam velja za idealno končno stanje. 
Le tako lahko vzpostavimo soodvisen odnos pravičnosti in planiranja, kjer lahko 
kategorije pravičnosti artikuliramo le skozi uporabo tehnik planiranja, tehnike 
planiranja pa morajo biti usklajene s kategorijami pravičnosti.

Svoboda kot skupnostni pojem

Planiranje je naposled uveljavljanje racionalnosti in estetskega procesa za graje-
nje okolja v skladnosti z naravo nasproti kaosu. Kako lahko iz tega procesa zdaj 
izpeljemo svobodo? Svobode ne smemo misliti kot proste izbire med podanimi 
alternativami v skladu z našimi vselej spreminjajočimi se željami. Taki definiciji 

10	 Cf. Stafford Beer, Brain of the Firm.
11	 Karl Marx in Friedrich Engels, »Nemška ideologija«, str. 40.



122 Pino Hiti Ožinger

svobode sledijo zagovorniki urbanega raztezanja. Temu Soleri pravi svobodno pod-
jetništvo (ang. free enterprise) in piše, da mora arkologija nastopiti proti njemu. To 
velja tako materialno, v smislu nebrzdanega kapitalizma in svobodne trgovine, kot 
tudi idejno. Svobodno podjetništvo temelji na atomizaciji posameznika, na nje-
govi ločenosti od skupnosti. Kot piše Soleri, človek »kot posameznik ni zmožen 
ustvariti sveta po lastni podobi«.12 Ločenost od skupnosti zato nastopa kot ome-
jitev, ne kot osvoboditev. Arkologija kot arhitekturna forma zato ni zapor, ampak 
je preslikava človekovega bistva v univerzalno.

Svobodo je zato treba misliti v skupnostnem smislu, tj. nasproti atomizaciji. Že 
Hegel se je pri svojem konceptu svobode izognil temu, da bi slednja slonela na 
logiki svobodnega podjetništva. V nasprotju s tem, Hegel razume svobodnega ak-
terja kot nekoga, ki je »v svoji omejitvi, v tem drugem pri samem sebi«.13 Svobodni 
akter se po Heglu namenoma omeji v odnosu do drugega in v tej omejitvi določa 
samega sebe. Hegel nadalje zapiše, da se nam v občutju ta konkretna oblika svobo-
de kaže kot prijateljstvo ali ljubezen.14 Svoboda tako nikakor ni izbira med danimi 
alternativami, ki so nam ponujene od zunaj, ampak je določena od znotraj, izha-
jajoč iz posameznikove racionalnosti, da bi segla izven posameznika k drugemu. 
Svoboda je racionalno samodoločanje, ki mora biti vedno v ljubečem odnosu do 
drugega ter torej segati v obče in v skupnost.

Soleriju je Hegel blizu tudi zaradi poudarka na sočutnosti. Po Soleriju se mora 
človek – potem ko arhitektura postane okoljska determinanta zanj – odločiti, ali 
bo ta opravljala le golo instrumentalno vlogo ali pa bo šla onkraj nje in opravljala 
tudi estetsko funkcijo. Estetsko pa po Soleriju »ni odsotnost funkcionalnega, am-
pak njegova obdanost s sočutjem človeka«.15 Zakaj je estetsko nujno sočutno? Ne-
sočutna forma je entropična – za cilj ima svojo razgradnjo. Forma, ki ni navdana 
s sočutjem, ima za svoj cilj »totalno robotizacijo vrste«,16 kar pomeni, da zapade v 
goli naravni determinizem in povzroči popolno atomizacijo posameznika. Estet-
sko je po Soleriju bistvena človeška kategorija, ki vznikne onkraj golega naravnega 
determinizma. Rojeno je iz trpljenja, s katerim se čista znanost ali racionalnost 
ne more uspešno spopasti.17 To trpljenje je nato zaobrnjeno v radost in spočne 

12	 Soleri, Arcology, str. 10.
13	 G. W. F. Hegel, Oris filozofije pravice, str. 322.
14	 Ibid., str. 322.
15	 Soleri, Arcology, str. 19.
16	 Ibid., str. 20.
17	 Soleri tu poseže po neracionalnih kategorijah, da lahko razloži sočutni estetski proces, ki je zanj nujen pri 

uveljavljanju svobode. To je v nasprotju s Heglom, ki svobodo zvede na popolnoma racionalno samodolo-
čanje. Pri obeh pa gre za premoščanja meje med posameznikom in občim skozi ljubeči odnos do drugega.



123Arkologija

kreativni akt.18 Estetsko je zato nasprotno entropičnemu/determinističnemu in 
ustreza trpljenju/radosti kot formi sočutja. Zato je treba pri prenosu človeškega v 
okolje, tj. pri grajenju mesta po lastni podobi, graditi sočutno. Če je posameznik 
v mestu atomiziran, pravi Soleri, mesto umre. Če pa je v ljubečem odnosu do 
drugega, mesto postane lepo in zaživi. Mrtvo entropično mesto je sodobno mesto, 
ki je usmerjeno v golo funkcionalnost in zanemarja estetsko dimenzijo. Umiranje 
mesta tu razumem zgolj v smislu njegove odtujenosti od družbenega bistva člove-
ka, ki ga gradi, ne pa tudi v smislu njegovega realnega razkroja – mrtva entropična 
mesta namreč še naprej rastejo in se raztezajo. Soleri sicer opisuje naravnanost 
entropičnega mesta k smrti na ta način:

Družba še ni pridobila samoohranitvene vzdržljivosti, značilne za organiz-
me. Konstantno jo je treba razumsko prepričevati ali siliti v to, da sprejme 
lasten obstoj in da ga vzame resneje, ko se sooča z željo po smrti. Družba 
je še vedno nerodna žival, ki trpi posledice nekakšnega »ploskega gigantiz-
ma«, ki jo pritrjuje na zemljino površje.19

Družbo, ki je zajeta v tem mestu, Soleri opisuje kot bolno žival, a se ne spusti po-
drobno v načine »siljenja« živali k nadaljnemu obstoju. Gre seveda za kompleksne 
tržne mehanizme, ki jih avtor ne eksplicira. Tu ne gre torej za dejansko umiranje 
mesta, ampak je to metafora za mesto, ki ga vsekakor sistemski faktorji propagi-
rajo, a mu v njegovi strukturi manjka skupnost in povezanost, torej skladnost. Za 
človeka je to pomembno, ker ga življenje v takem mestu izolira od drugih. Človek 
pa je svoboden le, če se samodoloča v odnosu do drugega. Ločen od skupnosti, 
posameznik postane nesvoboden in duhovno umira.

Da bi bolje razumeli, zakaj je temu tako, lahko atomistično logiko priženemo do 
njenih radikalnih logičnih konsekvenc. Kot primer atomistične logike vzemimo 
utilitaristično filozofijo. Utilitarizem družbeno dobro zvede na seštevek preferenc 
posameznikov. Družbene vezi, ki jih posameznik sklepa z drugimi, so v enačbi 
zanemarjene, saj niso relevantne za končni seštevek splošnega ugodja. Spomnimo 
na argument zagovornikov urbanega raztezanja in suburbij – končna gospodarska 
izračunica naj bi tu dokazovala koristnost tovrstnega urbanega planiranja. Osre-
dinjenje na atomarnega posameznika v utilitaristični enačbi paradoksno vodi do 
izničenja posameznikove zmožnosti za samorealizacijo, saj ga odtujuje od lastnih 
projektov. Če je družbeno dobro zgolj seštevek dobrega iz projektov ločenih po-
sameznikov, potem se mora projekt slehernega posameznika ukloniti projektom 

18	 Paolo Soleri, The Bridge Between Matter & Spirit Is Matter Becoming Spirit: The Arcology of Paolo Soleri, str. 
34.

19	 Soleri, Arcology, str. 5.



124 Pino Hiti Ožinger

drugih, za katere je utilitaristična kalkulacija določila, da so na koncu koristnej-
ši.20 Utilitaristična logika je zato logika prostega trga in svobodnega podjetništva. 
Temelji na atomiziranem posamezniku, ki brez ozira na skupnost sledi lastnim 
ciljem, gradi svoje projekte in tekmuje na trgu, ta pa nato po temeljiti kalkulaciji 
določi domnevno družbeno dobro. Vidimo lahko, zakaj tovrstna logika vodi v 
nesvobodno stanje: relacija posameznika in družbe je tu koncipirana zgolj kot 
relacija delov in njihovih abstrahiranih seštevkov. Atomistični družbi primanjkuje 
povezovalni skupnostni element. Posameznik, ki je reduciran na zgolj del abstrak-
tne celote, naposled nima prostora za samorealizacijo, je odtujen in nesvoboden. 
Neatomistično družbo je zato treba razumeti na drugačen način.

Po Marxu se je »[p]redvsem [...] treba izogniti temu, da bi ‚družbo‘ spet fiksirali 
kot abstrakcijo nasproti individuu«,21 saj je

individuum družbeno bitje. Njegovo izkazovanje življenja [Lebensäusse-
rung] – četudi naj se ne kaže v neposredni obliki skupnostnega, obenem z 
drugimi dopolnjenega izkazovanja življenja – je zatorej izkazovanje in po-
trjevanje družbenega življenja. Individualno in generično življenje človeka 
se ne razlikujeta, pa naj že bo – in to nujno – način bivanja individualnega 
življenja bolj poseben ali bolj obči način generičnega življenja, ali generično 
življenje bolj posebno ali bolj obče individualno življenje.22

Tu torej ni prave distinkcije med družbenim življenjem in življenjem posamezni-
ka, saj je eno konkretizacija drugega in obratno. Posameznik je bistveno tvorec 
družbe skozi vezi, ki jih ustvarja v svoji skupnosti. Sicer pa po Marxu v trenutni 
kapitalistični družbenozgodovinski formaciji človek še ni realiziral svojega druž-
benega bistva, saj ni odpravil zasebne lastnine. Človek ostaja odtujen od svojega 
družbenega bistva, ki bi ga lahko uveljavljal v pravi skupnostni dejavnosti. Priva-
tna lastnina določa obliko družbenosti, ki jo zaznamuje »čut posedovanja«, kar je 
»enostavna odtujitev vseh fizičnih in duhovnih čutov«, torej redukcija vseh stvari 
na njihovo golo funkcionalnost.23

Odprava privatne lastnine je zatorej popolna emancipacija vseh človeških 
čutov in lastnosti; toda ta emancipacija je ravno po tem, da so ti čuti in 
lastnosti, tako objektivno kot subjektivno, postali človeški. Oko je postalo 
človeško oko, kot je njegov predmet postal družben, človeški, od človeka za 
človeka izvirajoč predmet […].24

20	 J. J. C. Smart in Bernard Williams, Utilitarianism: For and Against, str. 115–116.
21	 Karl Marx, »Kritika nacionalne ekonomije (Pariški rokopisi 1844)«, str. 335–336.
22	 Ibid.
23	 Ibid., str. 337.
24	 Ibid., str. 337-338.



125Arkologija

Torej, če atomistična filozofija družbo abstrahira iz skupka posameznikov in tako 
zakriva skupnost, pa neatomistična filozofija družbo razume kot konkretizacijo 
človekovega bistva in tako postavlja zahtevo po grajenju skupnosti kot uveljavlja-
nju tega bistva. 

Ta logika ustreza arkološkemu mestu, ki poudarja sočutno gradnjo. Medtem pa 
atomistična, entropična logika ustreza bodisi Haussmannovemu mestu, ki podle-
že absolutizaciji trga in policije, bodisi suburbiji in megalopolisu, ki prav tako zane-
marjata skupnost in skladnost, poudarjata individualiziran avtomobilski transport 
in se raztezata čez naravo kot uničujoč plašč. V Združenih državah Amerike je 
prav avtomobilska industrija odigrala ključno zgodovinsko vlogo pri udejanjanju 
tovrstnega atomističnega raztega. Lobisti so namreč v prvi polovici 20. stoletja 
vplivali na gradnjo avtocest, kar je doseglo vrhunec v Meddržavnem avtocestnem 
zakonu (ang. Federal-Aid Highway Act) iz leta 1956. Posledice so vključevale za-
nemarjanje reinvesticij v obstoječe urbane centre, namesto tega pa ogromen poseg 
v nizkogostotno poseljena območja in rast lastništva avtomobilov napram razvoju 
javnega transporta. Stvari so postale decentralizirane in oddaljene, kar je služilo 
predvsem zasebnim interesom prodajalcev osebnih prevoznih sredstev.25

Miniaturizacija nasproti urbanemu raztegu

Nasproti suburbiji, ki se razteza in razkraja, zato arkologija poudarja miniaturiza-
cijo, ki je njen osrednji pojem. Solerijeva knjiga o arkologiji se zato začne s stav-
kom: »Ta knjiga govori o miniaturizaciji.«26 Pojem pomeni koncentracijo energije 
v manjši, a bolj kompleksen prostor. Človek, ki je po Soleriju omejen s časom in 
prostorom, v katerem biva, oziroma uklenjen v »časovno-prostorski prisilni jo-
pič«, lahko to omejitev minimizira in povzroči eksplozijo življenjskega potenciala. 
Dejansko vsako življenje miniaturizira, saj deluje proti entropiji, ki je proces raz-
prševanja skozi prostor. »Miniaturiziraj ali umri, to je bilo ključno pravilo za pora-
jajoče se življenje.«27 Miniaturizacija je torej prenos procesa porajanja vedno večje 
kompleksnosti v relativno majhnem telesu, ki ga opazimo pri človeški evoluciji, na 
sfero arhitekture – ustvarjanje mesta po lastni (človeški) podobi. Pri reševanju iz 
časovno-prostorskega prisilnega jopiča nam lahko, kar zadeva čas, pomaga kiber-
netika, ki bi lahko pod pravimi pogoji odpravila prisilno delo in človeku priskrbela 

25	 Owen D. Gutfreund, Twentieth-Century Sprawl: Highways and the Reshaping of the American Landscape, 
str. 58–59.

26	 Soleri, Arcology, epigraf pred predgovorom.
27	 Ibid., str. 2.



126 Pino Hiti Ožinger

razbremenitev ter možnost svobodnega ustvarjanja. Kar zadeva prostor, pa rešitev 
iščemo v trodimenzionalni gradnji. Arkološko mesto je trodimenzionalno, ker je 
njegova vertikalnost razmeroma skladna z njegovo horizontalnostjo, kot denimo 
pri kocki, krogli, cilindru ali tetraedru. Suburbija je dvodimenzionalna in se raz-
teza čez naravo, medtem ko je arkologija trodimenzionalna in tako ohranja v sebi 
učinkovitost, zaradi česar ne uničuje narave. Je kompaktna, zato ni samo površina, 
ampak je trdno telo.28 Četudi se naša mesta danes raztezajo tudi v višino, njihova 
višina ni skladna z njihovimi drugimi dimenzijami, zato pa naša mesta niso varč-
ne, ekološke gmote. Iz tega Soleri izpelje trditev, da je »življenje v (kvalificirani) 
gostoti stvari«.29 Gostota prinaša življenjsko potencialnost nasproti entropični 
tankosti. Arkološko mesto je zato gosto, živo, trodimenzionalno in kompleksno.

Svoboda vznikne iz miniaturizacije zato, ker sta razpršenost in atomizacija za 
človeka uklenjajoči. Človek, ki se prepusti entropiji, je kvantificiran in razsekan 
na dele, ki so ujeti v predeterminirane tokove kapitala. Atomiziranemu človeku 
zato manjka potencial za samodeterminacijo. Deleuze piše, da je človek v sodobni 
družbi nadzora kvantificiran, nato pa naknadno združen v dinamične vzorce skozi 
abstrakcijo prej disperznih delov. To lahko družba nadzora stori zato, ker ljudje 
v njej sestojijo iz delov, ki so brezpomenski, razen v kontekstu njihovih vselej 
spreminjajočih se modulacij.30 Tovrstna praksa nadzora ustreza atomistični logiki, 
ki prav tako zakriva družbeno bistvo človeka. Zato mislim, da nasproti temu svo-
boden človek potrebuje skupnost in nasploh okolje, ki mu dopušča realizacijo te 
skupnosti. Namesto entropičnosti zato iščemo koncentracijo energije, tako da v 
infrastrukturo družbe (skozi arhitekturo) vnesemo svobodo. Sočutna arhitektura, 
tj. arkologija, deluje po logiki, nasprotni svobodnemu podjetništvu. Prva oprede-
litev svobode, s katero operira, je negativna – svoboda od odtujenega dela. Druga 
je pozitivna: svobodo išče v omogočanju posameznikovega kreativnega dejanja, s 
katerim se samoudejanja. Pri tem pa posameznika ne loči od skupnosti, ampak ga 
obravnava kot konkretizacijo njegove obče družbene narave.

Prevladajoča zamisel svobode je še vedno ukalupljena v stare atomistične nazore. 
Leta 2023 je Donald Trump napovedal gradnjo t. i. freedom cities oz. mest svobode.31 
Ime je seveda zavajajoče, saj ideja svobode v predlaganemu načrtu spet temelji 
na logiki svobodnega podjetništva, minimiziranja (predvsem ekoloških in tržnih) 

28	 Ibid., str. 9.
29	 Ibid., str. 9.
30	 Gilles Deleuze, »Pripis k družbam nadzora«, str. 82–83.
31	 Eric Bradner, Kristen Holmes in Alicia Wallace, »Trump proposes building 10 ‘freedom cities’ and flying 

cars«.



127Arkologija

regulacij in nebrzdani privatizaciji državne zemlje, kar spominja na zasebne de-
lavske kolonije iz 19. stoletja. To ni naključje, saj se uporabljena retorika sklicuje 
na »frontier spirit« iz časov ameriške ekspanzije proti zahodu. Rešitev za stano-
vanjsko stisko »mesta svobode« namesto v miniaturizaciji vidijo v grajenju nizko-
gostotnih novih domov za mlade družine. To je dvodimenzionalno razmišljanje, 
ki spodbuja gradnjo suburbij, kjer je posameznik atomiziran in nesvoboden. Prava 
osvobajajoča gradnja je zato tej idejno nasprotna, spodbuja javni prevoz, ekološke 
kmetijske prakse in dostopna stanovanja. A ne le to, aktivno nastopa proti razje-
danju skupnosti in okolja – je trodimenzionalna in gosta. Je fizična vgraditev ideje 
svobode v infrastrukturo družbe.

Viri in literatura

Beer, Stafford. Brain of the Firm. 2. izd. Chichester: John Wiley & Sons, 1981.
Benevolo, Leonardo. Mesto v zgodovini Evrope. Prev. Vera Troha. Ljubljana: 

Založba /*cf., 2004. 
Bradner, Eric, Kristen Holmes in Alicia Wallace. »Trump proposes building 10 

‘freedom cities’ and flying cars.« CNN, 3. 3. 2023. Dostop 22. 4. 2025. https://
edition.cnn.com/2023/03/03/politics/donald-trump-freedom-cities-flying-
cars/index.html.

Deleuze, Gilles. »Pripis k družbam nadzora«. Prev. Peter Klepec. Praznine 8 
(2015): str. 82–83.

Gordon, Peter in Harry W. Richardson. »Prove It: The Costs and Benefits of 
Sprawl«. The Brookings Review 16, št. 4 (1998): str. 23–25.

Gutfreund, Owen D. Twentieth-Century Sprawl: Highways and the Reshaping of 
the American Landscape. Oxford: Oxford University Press, 2004.

Hegel, G. W. F. Oris filozofije pravice. Prev. in ur. Zdravko Kobe. Ljubljana: Krtina, 
2013. 

Kauffman, Stuart A. A World Beyond Physics: The Emergence and Evolution of Life. 
New York: Oxford University Press, 2019.

Marx, Karl. »Kritika nacionalne ekonomije (Pariški rokopisi 1844)«. V: Izbrana 
dela v petih zvezkih, I. zv., ur. Boris Ziherl, str. 245–398. Ljubljana: Cankar-
jeva založba, 1969.

Marx, Karl, in Friedrich Engels. »Nemška ideologija«. V: Izbrana dela v petih 
zvezkih, II. zv., ur. Boris Ziherl, str. 5–352. Ljubljana: Cankarjeva založba, 
1976.

Smart, J. J. C., in Bernard Williams. Utilitarianism: For and Against. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008.

https://edition.cnn.com/2023/03/03/politics/donald-trump-freedom-cities-flying-cars/index.html
https://edition.cnn.com/2023/03/03/politics/donald-trump-freedom-cities-flying-cars/index.html
https://edition.cnn.com/2023/03/03/politics/donald-trump-freedom-cities-flying-cars/index.html


128 Pino Hiti Ožinger

Sneed, Annie. »The Grass Is Not Greener«. Scientific American 320, št. 1 (2019): 
str. 16.

Soleri, Paolo. Arcology: The City in the Image of Man. Cambridge: MIT Press, 1973.
–––––. The Bridge Between Matter & Spirit Is Matter Becoming Spirit: The Arcology 

of Paolo Soleri. Garden City: Anchor Press, 1973.


