89

Jezik kot prostor boja: filozofija emancipacije
zensk skozi jezikovne prakse

Nika Fabjan

Povzetek

Clanek se opira na podrodje feministi¢ne filozofije jezika in obravnava jezik kot ontoloski
pogoj subjektivnosti ter kot prostor druzbenega boja. Osredotoca se na razmerje med je-
zikom, bitjo in modjo ter analizira, kako specifi¢ne jezikovne prakse (med drugim tiste, ki
zenske izkljuCujejo ali utisajo) reproducirajo razmerja moci. Predstavi tudi emancipatorni
potencial jezika, ki se uresniCuje prek feministi¢nih intervencij v diskurz, ter nakaze mo-
Znosti za preoblikovanje subjektivnosti in skupnosti skozi transformacijo jezikovnih praks.

Kljuéne besede: feministi¢na filozofija jezika, emancipacija Zensk, patriarhalni diskurz,
ontologija, subjektivnost, jezikovni upor

Summary

'The article draws on feminist philosophy of language to explore language as an ontologi-
cal condition of subjectivity and a space of social struggle. It focuses on the interplay be-
tween language, being, and power, examining how specific linguistic practices (including
those that exclude or silence women) reproduce structures of domination. By highlighting
the emancipatory potential of language as it unfolds through feminist interventions in
discourse, it points to the transformative possibilities of subjectivity and community thro-
ugh reconfigured linguistic practices.

Keywords: feminist philosophy of language, women’s emancipation, patriarchal discourse,
ontology, subjectivity, linguistic resistance



90  Nika Fapjan

Uvod

ezik ni zgolj nevtralno orodje komunikacije, temve¢ v sebi nosi druzbene

norme, vrednote in razmerja moci. V patriarhalnih druzbah jezik pogosto

odraza ter utrjuje moske norme in marginalizira Zenske izkusnje ter identi-

tete. To se kaze v razli¢nih jezikovnih praksah, med katerimi so najopaznejse
uporaba moskega spola kot nevtralnega, pomanjkanje Zenskih izrazov za doloce-
ne poklice ali lastnosti in stereotipne predstave o Zenskah v jeziku. Po drugi strani
pa lahko jezik predstavlja prostor boja za svobodo in emancipacijo Zensk: jezik je
lahko orodje upora proti patriarhalnim normam, feministi¢ne filozofije jezika pa
razkrivajo in podvrzejo kritiki prevladujoce jezikovne strukture.!

Feministi¢ne jezikovne reforme si prizadevajo za spremembo teh struktur z uva-
janjem spolno nevtralnih izrazov, preimenovanjem poklicev in druzbenih funkcij
ter zavedanjem o moci jezika pri oblikovanju druzbenih percepcij. Primeri spolno
nevtralnih besed in izrazov v slovens¢ini bi bili »oseba« ali »vsakdo«, podobno
vrednost pa ima tudi raba neosebnih glagolskih konstrukeij. V' slovenskem je-
ziku na podrocju poklicev in druzbenih funkcij opazamo uporabo dvojnih oblik
(»uciteljice in ulitelji« namesto »ucitelji«), uporabo Zenskih oblik poklicev, ki so
bile prej izpuscene ali negativno zaznamovane (npr. »direktorica«, »ministricac,
»zupanja«?), in nasploh diskurz o jezikovni vidnosti Zensk, ki poudarja enakovre-
dnost moskih in Zenskih oblik poklicev (na primer enakovredna uporaba izrazov
»zdravnik« in »zdravnica«).® Vendar pa so te reforme pogosto delezne odpora, saj
izzivajo globoko zakoreninjene norme in prepricanja o jeziku in spolu. V sodob-
nem kontekstu digitalnih medijev in druzbenih omrezij se pojavljajo nove oblike
jezikovnega izrazanja, ki omogocajo Zenskam, da ustvarjajo in delijo svoje zgodbe
ter izkusnje zunaj tradicionalnih medijev. To odpira nove moznosti za upor proti
patriarhalnim jezikovnim strukturam in za oblikovanje bolj vklju¢ujocega in ra-
znolikega jezikovnega prostora.

Ko govorimo o jeziku kot prostoru bgja, imamo v mislih prostor simbolnih, diskur-
zivnih in materialnih praks, v katerih se spopadajo nasprotujoce si sile: hegemonija

1 Rastko Mo¢nik denimo v ¢lanku o jezikovnih politikah prezre ontolosko razseznost jezika kot pogoja
subjektivnosti. Feministi¢ne jezikovne intervencije niso samo partikularisti¢na gesta znotraj kapitalizma,
ampak poskus preoblikovanja simbolnega reda, ki Zenskam omogoca govoriti kot subjektom. Boj za jezik
ni le politi¢en, temveé tudi ontoloski: gre za moznost biti. Cf: Rastko Mo¢nik, »Identitetna politika na
univerzic.

2 Je mar nakljudje, da so bile negativno zaznamovane Zenske oblike predvsem tistih poklicev, kjer Zenska
zaseda vodilno ali avtoritativno vlogo?

3 Helena Dobrovoljc in Marko Stabej, »Jezikovne izbire v slovenskih smernicah za spolno obcutljivo rabo
jezika, str. 374-381.



Jezik kot PrOSTOR BOjA 91

in odpor, izklju¢evanje in prisvajanje, molk in govor. Boj v tem kontekstu ne pome-
ni konflikta v klasi¢nem, fizicnem smislu, temve¢ pomeni nenehno napetost med
strukturami mo¢i, ki dolo¢ajo, kaj se sme izreci, kdo ima pravico do govora in kateri
pomeni so legitimni, ter tistimi, ki te strukture izzivajo, preoblikujejo ali presegajo.
Jezik je tako eno klju¢nih prizoris¢ tega boja — ne le kot sredstvo izrazanja, temvec
kot sistem, ki dolo¢a meje misljenja in izrekljivega. Znotraj feministi¢ne filozofije
se boj za jezik kaze kot boj za prepoznavnost Zenskih subjektivnosti, za moznost
govora iz lastne izkusnje in za razbitje jezikovnih norm, ki reproducirajo podrejene
druzbene vloge. Gre za boj, ki se odvija v vsakdanjih izrazih, institucionalnih po-
imenovanjih, literarnih formah in akademskih diskurzih — povsod tam, kjer jezik
oblikuje naso zaznavo realnosti in na$ polozaj v njej. Na primer, ¢e se v javnem
diskurzu o voditeljih vedno uporablja izraz »direktor, si vecina ljudi pod tem izra-
zom predstavlja moskega, kar vpliva na zaznavo Zensk kot manj primernih za vod-
stvene polozaje.* Podobno v literaturi prevladujoce moske perspektive oblikujejo
naso predstavo o univerzalnih izku$njah, medtem ko se Zenske pripovedi pogosto
dojema kot posebne, Custvene ali postranske.> Zato govoriti o jeziku kot prostoru
boja pomeni tudi razmisljati o jeziku kot orodju osvoboditve in preobrazbe.

Jezik ni zgolj sredstvo izrazanja, temve¢ nosilec simbolnega nasilja: tistega ne-
vidnega, a ucinkovitega mehanizma, preko katerega se utrjuje dominacija. Kot
patriarhalni instrument tako ne le izkljucuje, temve¢ normativno doloca, kaj je
mogoce izre¢i in kdo ima pravico do izrekanja. Pisati kot zenska v jeziku patri-
arhata pomeni spopadati se z lastno izlocitvijo — a prav v tem spopadu vznikne
moznost, da se jezik na novo rojeva.

V tem kontekstu lahko uporabimo Deleuzov koncept manjsinskosti, kot ga razvije
v eseju »Je zajecljal...« in delu o Kafki.® Deleuze opozori, da manjsinskosti ne gre
razumeti kot preprosto rabo marginalnih ali »manjsinskih« vsebin, temve¢ kot
formalno gesto, s katero se vecinski jezik notranje razrahlja. Veliki avtorji, pravi
Deleuze, svoj materni jezik naredijo tuj, pripravijo ga do tega, da zajeclja, se zati-
ka, zdrsne.” Podobno lahko razumemo feministi¢ni govor kot manjsinsko gesto,
ki zareze v simbolni red in ga destabilizira od znotraj — ne tako, da bi preprosto

4 Stevilo konkordanc besede »direktorica« naceloma ne sovpada z dejanskim stevilom Zensk na vodstvenih
polozajih, saj je ta raba odvisna tudi od druzbenih norm (ki lahko zavirajo ali spodbujajo uporabo zenskih
oblik). Gre pa za nekaksen obojestranski mehanizem, kajti raba besede »direktorica« odraza prisotnost
Zensk v vodstvu in s tem oblikuje druzbeno zaznavo vloge. Nusa S¢uka, Spolno obcutljiva raba jezika v
spontanem formalnem javnem diskurzu, str. 25-30.

5 Dobrovoljc in Stabej, »Jezikovne izbire v slovenskih smernicahc, str. 378.
6 Cf. Gilles Deleuze, »Je zajecljal .. .«; ter Gilles Deleuze in Félix Guattari, Kafka: za manjsinsko knjizevnost.
7 Simon Hajdini, »Znova ni¢ novega: Adorno, Deleuze, Beckett«, str. 188-191.



92  Nika Fapjan

prevzela mesto v jeziku, temve¢ tako, da pokaze, da to mesto ni naravno, ni dano,
ampak strukturirano skozi izkljucitev. Moska pozicija v jeziku, ki je normirana in
naddolocujoca, se tako zoperstavlja jecljajo¢emu govoru manjsine, ki nima kraja, a
prav zato razpira moznost nove subjektivnosti.

Kritika jezikovnih praks v lué¢i feministi¢ne filozofije jezika

Feministi¢ne filozofije jezika razkrivajo, kako jezik ni zgolj sredstvo komunikacije,
temve¢ tudi mehanizem, ki lahko utrjuje druzbene neenakosti, zlasti v kontekstu
spola. Ena izmed klju¢nih kritik se nanasa na domnevno spolno nevtralno rabo
besed, kar vkljucuje zaimke, kot so »tisti«, »vsak« ali »sam« (npr. »Vsak sam zase
najbolje ve«), pa tudi glagolske oblike preteklega Casa, pri katerih se nevtralnost
pogosto izraza z mogko obliko (npr. »je zamudilg, »je izbral«). Ti zaimki in zaim-
kom sorodne oblike niso zgolj slovni¢ne izbire, temve¢ nosijo pomembno simbol-
no tezo: reproducirajo moskost kot jezikovno privzeto in s tem druzbeno normo.
Njihova navidezna nevtralnost izkljucuje ali vsaj potiska Zensko iz izrekanja, vi-
dnosti in pripadnosti diskurzu. Poleg tega so v vsakdanjih institucionalnih in for-
malnih kontekstih pogoste formulacije, kot so »uporabnik«, »kandidat«, »delavec,
ki naj bi veljale za spolno nevtralne.

Ta uporaba moskega spola kot domnevno nevtralne oblike v jeziku je ena izmed
osrednjih tematik, ki jih feministiéne teoreticarke jezika kritiéno obravnavajo. Ce-
prav naj bi zaimki, pridevniki in glagoli v moskem slovni¢nem spolu v dolo¢enih
kontekstih zajemali vse ljudi, Stevilne raziskave in feministi¢ne analize kazejo, da
taks$na raba ni resni¢no nevtralna, temvec utrjuje moskost kot normo in Zenske po-
tiska v ozadje.® Oziroma, kot lahko povzamemo besede Simone de Beauvoir, utrjuje
pojmovanje Zenske kot drugega spola: Zenska se v tradicionalnem jeziku pogosto
konstituira zgolj kot »ne-moski« — kot odstopanje od norme, ki je implicitno moska.
De Beauvoir pise: »Dolocena je glede na moskega in se razlikuje glede nanj, ne pa
on glede nanjo; ona je nebistveno nasproti bistvenega. On je Subjekt, on je Absolu-
tno: ona je Drug.«’ V tem smislu je Zenskost definirana negativno, kot manko, kot
odsotnost moskega atributa, kar utrjuje hierarhijo Ze na ravni poimenovanja.

Empiri¢na studija’ je pokazala, da lahko Ze preprosta uporaba besed vpliva
na to, kako si posamezniki zapomnijo in nato reproducirajo videne oblike.

8 Mojea Sorli, »Spol in jezik na robu pameti: med slovnico in ideologijo«, str. 47-51.
9 Simone de Beauvoir, Drugi spol I, str. 15.

10  Leonard Carmichael, »An Experimental Study of the Effect of Language on the Reproduction of Visually
Perceived Form, str. 79-80.



JEzik kOT PROSTOR BOJA 93

Udelezenci $tudije so si ogledali enake, dvoumne vizualne oblike, ki so bile
predhodno opisane z razlicnimi besedami (npr. »ocala« ali »utez«). Rezultati
so pokazali, da so udelezenci pod vplivom konkretnega poimenovanja figure to
tudi vizualno prilagodili tako, da je njihova kasnejsa reprodukcija bolj spomi-
njala na pomen pripisane besede kot na dejansko obliko. V skupini, kjer so bile
figure poimenovane, je priblizno 74 % reprodukcij vkljucevalo znacilnosti, ki
so ustrezale pomenom teh poimenovanj, medtem ko je bil ta delez v kontrolni
skupini brez poimenovanj le 45 %. To jasno kaze, da jezik neposredno oblikuje
kognitivne predstave.

Ta mehanizem je mogoce neposredno prenesti na rabo generi¢nih moskih oblik v
jeziku: ¢e besede usmerjajo zaznavo Ze pri tako osnovnih vizualnih nalogah, je ra-
zumljivo, da generi¢na raba moskega slovni¢nega spola (npr. »zdravnike, »uditelj,
»direktor«) prav tako vpliva na predstave o tem, kdo zaseda te vloge. Posledi¢no
bralci in poslusalci ob taksnih izrazih pogosteje vizualizirajo moske kot nosilce
teh druzbenih vlog, medtem ko Zenske v miselni predstavi ostajajo nevidne. Ta-
ksna jezikovna praksa ne le odraza obstojece druzbene neenakosti, temvec jih tudi
ohranja in krepi."!

Uporaba spolno zaznamovanih poimenovanj poklicev je bolj kot problem sloven-
§¢ine problem drugih jezikov, meni najbliZja sta franco$¢ina in angles¢ina: »femme
directeur«, »female director« (slovensko »Zenski direktor«) in pa »femme médecin,
»female doctor« (slovensko »Zzenski zdravnik«) ni zgolj vprasanje jezikovne natanc-
nosti, temve¢ ima globoke druzbene in psiholoske posledice. Taksna poimenova-
nja implicirajo, da so Zenske v teh vlogah odstopanje od moske norme, kar utrjuje
predstavo o moskosti kot standardu in Zenske postavlja v podrejen polozaj.

Raziskave so pokazale tudi, da uporaba Zenskih oblik poklicev lahko vpliva na
zaznavanje kompetentnosti in topline Zensk v teh vlogah. Ena izmed studij je
pokazala, da so moski udelezenci kandidatke z Zenskimi slovni¢nimi oblikami
poklicev dojemali kot manj tople in nekoliko manj kompetentne kot tiste z mo-
skimi oblikami, kar je vodilo do manj$e moznosti, da bi jih zaposlili.’* To kaze, da
lahko uporaba Zenskih oblik poklicev sprozi stereotipe, ki negativno vplivajo na
oceno kandidatk, poleg tega lahko uporaba spolno zaznamovanih poimenovan;
poklicev vpliva na obc¢utek pripadnosti in privlacnosti delovnih mest za Zenske.
Ista studija je namrec pokazala, da je za Zenske manj verjetno, da se bodo prijavile
na delovna mesta, ki uporabljajo mosko zaznamovano jezikovno obliko, saj se ne

11 Ihid
12 Stericker, »Does This ‘He’ or ‘She’ Business«, str. 637-641.



94  Nika Fapjan

¢utijo vkljucene ali primerne za taks$na delovna mesta, kar zmanjSuje moznosti za
raznolikost in enakost spolov na delovnem mestu."

Feministi¢na filozofija jezika analizira tudi, kako dolo¢eni izrazi odrazajo mosko
perspektivo in s tem marginalizirajo Zenske izkusnje. Terminologija, povezana s
spolnostjo, na primer pogosto izhaja iz moske izkusnje, kar lahko vodi v neustre-
zno razumevanje in vrednotenje Zenskih izkusen;. Jezikovna reforma tako ostaja
pomemben (ne pa edini) korak k odpravi spolnih stereotipov in spodbujanju ena-
kosti spolov v druzbi.

V odgovor na te izzive se pojavlja gibanje za uporabo spolno nevtralnih poimeno-
vanj poklicev, kot so »vodja« namesto »direktor« ali »direktorica«. Cilj je ustvariti
jezik, ki ne implicira spola ter s tem spodbuja enakost in vklju¢evanje vseh spolov
na delovnem mestu."* Vendar pa je pomembno opozoriti, da so spremembe v
jeziku pogosto delezne odpora, saj izzivajo globoko zakoreninjene norme in pre-
pricanja o jeziku in spolu.”®

Feministi¢ne filozofije jezika torej razkrivajo, kako jezik lahko odraza in utrjuje
druzbene neenakosti, hkrati pa ponujajo poti za njegovo preoblikovanje v smeri
vedje enakopravnosti in vkljucevanja razli¢nih izkusenj in perspektiv.

Emancipacija Zensk skozi jezikovne prakse

Vprasanje jezika je za feministi¢no misel vselej bilo tudi vprasanje moznosti govo-
ra—in s tem tudi vprasanje moznosti biti. Ko se Zenske v jeziku ne morejo prepo-
znati, ko se njihova telesa, izkusnje in Zelje kazejo le kot odkloni od moske norme,
tedaj je jezik ne le orodje izrazanja, temve¢ tudi sredstvo izkljucevanja in nadzora.
A ravno tu se odpira tudi njegov potencial za spremembo: ¢e je jezik prostor, kjer
se oblikujejo pomenske strukture in razmerja modi, potem je lahko tudi prostor
njihovega preoblikovanja, reinterpretacije in upora. Emancipacija Zensk skozi je-
zikovne prakse tako pomeni ve¢ kot zgolj zahtevo po enakopravni zastopanosti

13 1bid., str. 641.

14 Ceprav raziskave kazejo, da Zenske z izrazito Zenskimi poklicnimi poimenovanji pogosto doZivljajo nizjo
oceno kompetentnosti, ni jasno, ali je vir teZave sama raba Zenskega izraza ali globlje zakoreninjeni stereo-
tipi o Zenskosti v poklicnem svetu. Preskok k spolno nevtralnim izrazom tako morda ne resuje temeljnega
problema neenake zaznave Zensk v profesionalnem okolju, ampak le zakrije njegov simptom. S tem se
postavi tudi vprasanje meje jezikovnih resitev: sprememba poimenovanja ne zadostuje, ¢e se ne spremeni
percepcija tistih, ki poimenujejo.

15  Prakse, kot so uporaba spolno nevtralnih izrazov, uporaba moskega spola kot generi¢nega, leksikalna asi-
metri¢nost in morfoloske prakse, so povzete po Berenger Garnica, »Linguistic Sexism and Society: A
Woman'’s Representation Through Languagex.



JEZIK KOT PROSTOR BOJA 95

v jeziku; pomeni proces preoblikovanja samih temeljev diskurza, ki doloca, kdo,
kako in v katerem jeziku sme govoriti. Gre za filozofski, politi¢ni in eksistencialni
premik — od govorke, ki mora svoje izkus$nje prevajati v tuj jezik, k subjektiviteti,
ki soustvarja jezik kot izraz lastne telesnosti, identitete in zgodovine. V nadaljeva-
nju obravnavane avtorice nas opozarjajo, da jezik ni nevtralna kulisa, temve¢ Ziva
struktura mo¢i in pomena — in da boja za emancipacijo Zensk ni mogoce voditi
brez boja za jezik.

Smeh meduze in écriture féminine

Knjizica Hélene Cixous Smeh meduze (Le rire de la méduse, 1975) velja za eno
najvplivnejsih feministi¢nih besedil 20. stoletja. V njem Cixous poziva Zenske, naj
se osvobodijo patriarhalnega jezika in za¢nejo pisati iz lastnega telesa, s ¢imer naj
bi preoblikovale tako jezik kot svojo identiteto. Knjiga je hkrati teoreticen mani-
fest in literarna praksa, ki utelesa tisto, kar poimenuje écriture féminine — zensko
pisanje.

Cixous v tekstu trdi, da so Zenske skozi zgodovino izklju¢ene iz pisanja in govo-
ra, ker je patriarhalni jezik zasnovan tako, da Zenske potiska na rob, zato poziva
zenske, naj zanejo pisati iz lastnega telesa, saj je telo vir moci in ustvarjalnosti.
Poudarja, da jezik ni nevtralen, temve¢ nosi v sebi druzbene norme in vrednote, ki
pogosto marginalizirajo Zenske. Pisanje naj bo tako izraz lastne izkusnje, ki prese-
ga logocentri¢ne in falocentri¢ne' strukture jezika.Pri tem pa Cixous opozarja, da
pisanje ni le miselni akt, temve¢ tudi telesni, saj je telo vir mo¢i in ustvarjalnosti.

Prav tako v Smehu meduze Meduza ni le mitolosko bitje, temve¢ simbol Zenske
modi in ustvarjalnosti. Filozofinja se ne sklicuje na tradicionalno predstavo Me-
duze kot grozljive Zenske, katere pogled spremeni vse v kamen, ampak preoblikuje
ta mit: Meduza se smeji, saj se zaveda svoje moci in sposobnosti ustvarjanja —
smeh Meduze je torej akt osvoboditve in zatrditev lastne moci: »Zapisi samo sebe.
"Tvoje telo mora biti slidano.«'” Ob tem lahko vzpostavimo filozofski paralelizem s
Hansom Blumenbergom, ki v delu Tracankin smeb interpretira Platonovo zgodbo
o Tracanki, ki se smeji Talesu, ko ta s pogledom obrnjenim v nebo pade v vodnjak,
in mu rece, da »medtem ko si morda strastno Zeli spoznati vse stvari v vesolju,

16  Logocentrizem pomeni privilegiranje razuma, logike in stabilnih pomenov kot temeljnih struktur mislje-
nja, medtem ko falocentrizem vzpostavlja moski princip kot izvor simbolnega reda in sredis¢e pomena.
Pojem logocentrizem je sprva uvedel Ludwig Klages v zacetku 20. stoletja, v filozofski in literarnoteoretski
kontekst pa ga je uvedel Jacques Derrida, Cixousjin tesni sodelavec, ¢igar dekonstrukeija je prav kritika
logocentrizma.

17 Hélene Cixous, Smeh meduze in druga besedila, str. 14.



96  Nika Fapjan

stvari pred njegovim nosom in nogami zanj ostajajo nevidne«.’® Njen smeh je tele-
sna gesta proti abstraktnemu misljenju. Je obrambni premislek, protest telesnosti
pred visinskim logosom, ki izgublja stik z realnostjo. Vendar pa smeh Meduze
presega zgolj obrambni ton, saj namre¢ ni zgolj odziv, ampak ustvarjalna afirma-
cija misljenja, ki izhaja iz telesne Zenske izkusnje. Medtem ko Blumenbergovo
Tracanko smeh §¢iti pred izgubo stika z realnostjo, smeh Meduze rusi meje patri-
arhalnega diskurza in odpira prostor za écriture féminine, torej pisanje, ki telesno
izkusnjo materializira v jezik.

Knjiga Smeh meduze je na ta nalin poziv k akciji: Zenske naj zaénejo pisati, pre-
vzemati nadzor nad svojim jezikom, svojim telesom in svojo zgodovino. S tem naj
preoblikujejo tako jezik kot druzbo, v kateri Zivijo.

Spekulum druge Zenske in parler-femme

Luce Irigaray v svojem delu Spekulum druge Zenske (Speculum de I'autre femme,
1974) kritizira patriarhalne jezikovne sisteme, ki Zenske izkljucujejo iz aktivne
subjektivne pozicije. Izpeljuje, da jezik, oblikovan z moske perspektive, Zenskam
onemogoca, da se izrazijo kot subjekti z lastno identiteto in Zeljami. V tem konte-
kstu Zenska pogosto postane le odsev moskega subjekta, njen glas pa ostaja neiz-
recen ali napacno interpretiran. Na primer, ko Zenska izrazi jezo ali odlo¢nost, se
to pogosto interpretira kot histerija ali ustvena nestabilnost, medtem ko bi bila
enaka izrazanja pri moskem razumljena kot odlo¢nost ali samozavest."

Irigaray opozarja, da so filozofske in psihoanaliticne teorije, ki so jih razvili mo-
ski misleci, pogosto neustrezne za razumevanje Zenske izkusnje. Freudova teorija
zavidanja penisa na primer Zenske postavlja v vlogo pomanjkljivosti, saj naj bi si
Zelele moski spolni organ kot simbol moéi. Ze Lacan problematizira to postavko
in obrne perspektivo: zavidanje penisa ni Zenski, temve¢ moski problem.” A kot
opozarja Leo Bersani v eseju »Ali je rektum grob?«, to $e ne pomeni, da je s tem
problem za Zenske resen: vsak moski problem postane hkrati tudi Zenski.?' Irigaray
pa meni, da taksne teorije ne upostevajo Zenske kot subjekta z lastnimi Zeljami in
identiteto. V svojem delu filozofinja predlaga koncept parler—femme — zenski govor,
ki presega patriarhalne jezikovne norme. Ta govor naj bi omogo¢il Zenskam, da se
izrazijo kot subjekti z lastnimi Zeljami in identiteto, ne da bi se morali prilagajati

18  Hans Blumenberg, The Laughter of the Thracian Woman: A Protohistory of Theory, str. 6.
19 Luce Irigaray, Speculum of the Other Woman, str. 140.
20 Jacques Lacan, »Pomen falosa«.

21 Leo Bersani, »Ali je rektum grob?«.



Jezik koT PROSTOR BOJA 97

moskim jezikovnim strukturam. Parler-femme pomeni govoriti kot Zenska, ne pa
govoriti o Zenskah; tako predstavlja subverzijo forme govora, ne dodajanje Zenskih
vsebin, saj gre za ustvarjanje prostora za Zensko subjektivnost znotraj jezika.

Avtorica izhaja iz dvoumnosti samega pojma spekulum, ki pomeni tako ogledalo
kot tudi ginekoloski instrument. Ta ambivalenca ni naklju¢na, saj razpira simbolni
in materialni razpon moskega pogleda nad Zenskim telesom in subjektivnostjo.
Kot ogledalo spekulum ponazarja nacin, kako se Zenska v patriarhalni kulturi pre-
poznava skozi o¢i moskega, kot pasivni nacin njegovega pogleda. Zenska tako
ne vidi le sebe, ampak podobo, ki ji je bila vsiljena od zunaj. Irigaray opozori, da
zenske potrebujejo druga¢no ogledalo, ki ne bo ve¢ le povrsina moske projekeije,
ampak prostor za prepoznavo lastne subjektivnosti in identitete. S spekulumom kot
ginekoloskem instrumentom pa je Zensko telo na najintimnejsi ravni podvrzeno
moskemu pogledu in nadzoru, s ¢éimer Irigaray poudari, da potreba po spremembi
ni le simbolna, ampak tudi materialna. V tem smislu Irigaray zapise: »Zenska je
prostor moske Zelje, a tudi njegovega strahu.«*

Ta ambivalenca se razkrije tudi v freudovski ideji zavidanja penisa, ki tu prikriva
nekaj drugega: moski Zenski pripise manko, a s tem v resnici izrazi lastni strah
pred izgubo; Zenska pa tako postane mesto projekcije kastracijske fantazme.”
Spekulum kot podaljsek pogleda v tem kontekstu ni nevtralen instrument, tem-
ve¢ orodje simbolnega reda, ki Zensko konstituira kot objekt. Irigaray zato poziva
k razpadu te logike in k vzpostavitvi novega odseva, v katerem bi Zenska lahko
spregovorila iz izkusnje razlike, ne iz manka. Njeno delo je pomemben prispevek
k feministi¢ni teoriji, saj razkriva, kako patriarhalni jezikovni in filozofski sistemi
oblikujejo in omejujejo Zensko subjektivnost. Irigaray spodbuja k razmisleku o
tem, kako lahko Zenske ustvarijo nove jezikovne in filozofske strukture, ki bodo
omogocile njihovo polno izrazanje in priznanje kot subjekti. S tem odpira prostor
za razumevanje, da je jezik ve¢ kot le komunikacijsko orodje; je nosilec zgodovine,
kulture in identitete, ki si zasluzi spostovanje in priznanje.

Teorija utisane skupine

Teorija utisane skupine (Muted Group Theory, MGT), ki jo je razvila ameriska
jezikoslovka Cheris Kramarae, dokazuje, da jezik odraza in utrjuje interese domi-
nantnih skupin v druzbi — predvsem moskih — kar vodi v marginalizacijo in iz-
kljucitev Zenskih izkusenj, misli in na¢inov izrazanja. Avtorica pokaze, da je jezik,

22 lrigaray, Speculum of the Other Woman, str. 191.

23 Lacan, »Pomen falosa«.



98  Nika Fapjan

ki se uporablja v javnem zivljenju, oblikovan predvsem z moske perspektive, kar
pomeni, da Zenske pogosto nimajo ustreznih besednih sredstev za izrazanje svojih
izku$enj in obcutij. Feministi¢ne teoreticarke v anglesko govorecem prostoru na
primer opozarjajo, da Zenske pogosto nimajo izrazja za telesne ali spolne izkusnje
brez konotacij sramu ali vulgarnosti. Tudi v sloveni¢ini se razmerje med izrazi za
moske in Zenske spolne organe kaze kot izrazito asimetri¢no: besedi »vagina« in
»vulva« sta zaznamovani kot medicinski in se redko uporabljata, medtem ko je
»pizda« pogosta, a predvsem kot vulgarizem, Zaljivka ali sinonim za ni¢vrednost.
Nasprotno pa so izrazi za moske spolne organe, recimo »kurec, sicer prav tako
vulgarni, a pogosto nosijo komi¢no, samozavestno ali celo krepcilno funkcijo: go-
vorci jih uporabljajo, da izrazijo odlo¢nost, neposrednost in avtonomijo (npr. »ku-
rec, pa taka druzba« ali »kurec me briga«).?* Taksna semanti¢na razlika razkriva,
kako globoko je jezik prezet s spolno simboliko, ki moskost povezuje z modjo,
zenskost pa s pomanjkanjem ali poniZanjem.

Tudi izrazi za vodstvene funkcije, kot je »3ef«, se pogosteje povezujejo z moskimi
predstavami avtoritete. Tak »mogki jezik« ne odraza zenskih izkusenj in vrednot,
kar Zenske postavlja v podrejeni polozaj. Teorija utisane skupine s tem ponuja
pomemben vpogled v to, kako jezik ni zgolj nevtralen instrument komunikacije,
temve¢ tudi orodje mo¢i, ki lahko prispeva k ohranjanju druzbenih neenakosti:
»Jezik ni le sredstvo izrazanja, temve¢ tudi sredstvo nadzora. Ko jezik odraza in
utrjuje druzbene norme, lahko deluje kot mehanizem za ohranjanje obstojecih

razmerij moci.«*

Kot opozori Kramarae, morajo Zenske, da bi bile slisane in razumljene v druzbe-
nih in kulturnih kontekstih, kjer prevladuje moski jezik, pogosto prevajati svoje
izkusnje v jezik, ki ni bil ustvarjen zanje. Na primer, Zenska, ki Zeli izraziti svoje iz-
kusnje z nadlegovanjem, se pogosto zatece k evfemizmom, kot so »pocutila sem se
neprijetno« namesto »bil je nasilenc, ker jezikovni in druzbeni kontekst pogosto
minimalizira resnost Zenskih dozivljanj. Ta proces prevajanja ni zgolj lingvisticen,
temve¢ tudi kulturni in psiholoski, saj Zenske pogosto spreminjajo in prilagajajo
svoje izraze, da bi se uskladile z moskimi normami in pricakovanji. Kramarae trdi,
da to »prevajanje« vodi v izkrivljeno komunikacijo, pri kateri Zenske pogosto ne
morejo v celoti izraziti svojih misli in ob¢utij, saj so prisiljene uporabljati jezik, ki
ne ustreza njihovim izku$njam, kar pa Se dodatno utrjuje njihovo marginalizacijo
in podrejenost v druzbi.

24 Glej gesli SSKJ2 »pizda« in »kurecs, pri ¢emer je prvo geslo oznaceno kot vulgarno in psovka, drugo pa je
poleg tega oznaceno $e kot izraz jeze ali mo¢nega zanikanja.

25 Kramarae, Language, Gender and Society, str. 45.



JEZIK KOT PROSTOR BOJA 99

Jezikoslovka v svoji teoriji ponuja tudi moznosti za spremembo tega stanja. Pre-
dlaga razvoj nove jezikovne oblike in prakse, ki bodo omogocile Zenskam, da
se izrazijo na nacin, ki odraza njihove lastne izkusnje in vrednote. To vkljucuje
ustvarjanje novih besed, fraz in izrazov, ki bodo bolje ustrezali Zenskemu dozivlja-
nju sveta. Primeri, s katerimi se sre¢ujemo danes, vkljucujejo besede, kot sta »man-
splaining« (moski pokroviteljski govor, ki izrecno naslavlja Zenske) ali »femicid«
(umor na podlagi Zenskega spola). Ti primeri presegajo ustaljene slovni¢ne norme
in ustvarjajo nove prostore pomena.

Kramarae obenem poudarja pomen izobrazevanja in ozavescanja o tem, kako jezik
oblikuje in utrjuje druzbene strukture modi. S tem ko se ljudje ozavejo vpliva jezika
na oblikovanje druzbenih norm in vrednot, lahko prispevajo k spremembam, ki
bodo omogocile bolj enakopravno in vklju¢ujoco komunikacijo.? Teorija utisane
skupine je potemtakem pomemben prispevek k razumevanju povezave med jezi-
kom, mogjo in druzbenimi neenakostmi, saj ponuja orodja za analizo in razumeva-
nje, kako jezik lahko prispeva k marginalizaciji dolocenih skupin, ter predlaga poti
za spremembo, ki bodo omogo¢ile bolj enakopravno in vklju¢ujoco druzbo.

Poudarki tega poglavja, ki izpostavljajo pomen artikulacije Zenske izkusnje, tezko
sovpadajo s predlogi za uporabo spolno nevtralnih izrazov. Taksna nevtralizacija
lahko sicer zmanj$uje stereotipne ucinke, vendar hkrati izbrise razliko, ki je kljuc-
na za afirmacijo govorecega subjekta, in s tem ne omogo¢i izrazanja Zenske izku-
$nje, ker jo potisne v nevidnost. Ce naj jezik resni¢no sluzi kot prostor emanci-
pacije, mora omogocati natan¢no artikulacijo teh zaznamovanosti in razlik, ne pa
jih prekrivati ali zabrisovati z oblikami jezikovne neopredeljenosti. Le tako lahko
jezik postane orodje, ki spodbuja vidnost, prepoznavnost in priznanje razli¢nih
oblik subjektivnosti, s ¢imer aktivno prispeva k premikom v smer enakopravnosti
in spostovanja Zenskih izkusen;.

Jezik kot pogoj subjektivnosti: kdo sme biti?

Heidegger v znanem izreku zatrdi, da je »jezik hisa biti«.?” Ta misel odpira temelj-
no vprasanje: Kdo biva v tej hisi? C’igawz bit je lahko poimenovana, slisana, umesce-
na? Ce je jezik prostor, v katerem se bit pojavlja, potem ima izkljucenost iz jezika
tudi ontoloske posledice. Biti brez jezika — ali biti ujet v jezik, ki ni tvoj — pomeni

26 Povzeto po: Cheris Kramarae, Barrie Thorne in Nancy Henley, »Perspectives on Language and
Communication«.

27 Martin Heidegger, Pot % jeziku, str. 13.



100 Nika Fapjan

biti potisnjen na rob biti kot take. Klju¢no filozofsko vprasanje, ki se tukaj pojavi,
zadeva razlikovanje med epistemolosko in ontolosko razseznostjo jezika: ali jezik
zgolj epistemolosko dolo¢a meje nasega misljenja ali pa aktivno onfolosko konstitu-
ira bit simo? Kritika patriarhalnega jezika ne odpira le vprasanja reprezentacije,
temved tudi in predvsem vprasanje ontologije — kdo (ali kaj) sme obstajati kot
govorece, Cutece in mislece bitje.

Fredric Jameson v delu Jeca jezika opozarja na to, da jezik ni le sredstvo za izra-
Zanje misli, temve¢ pogosto deluje kot utesnjujo¢ okvir, omejujoca struktura, ki
misel ujame in dolo¢a njene meje. Jameson govori o jeziku kot o »jeci«, v kateri so
nasi pojmi in izkusnje ujeti, vpeti v sistem simbolov in struktur, ki jih ne moremo
enostavno preseci. Ta jeca jezika ne omogoca svobodne artikulacije vseh moznih
izkusenj, temve¢ predpostavlja in vzdrzuje dolo¢ene norme in hierarhije.”® Na ta
nacin jezik ne le odraza, temve¢ tudi ustvarja druzbeni svet: posledi¢no ne doloca
samo nacin, kako se o Zenskah govori, temve¢ tudi vprasanje, ali jih je sploh mo-
goce misliti. Zenske tako v druzbenem svetu niso le predstavljene — z jezikom so
tudi umeséene v pojmovanje resni¢nosti kot take ali izbrisane iz njega.

V patriarhalnem diskurzu, kot opozarja Irigaray, je Zenska pogosto predsta-
vljena kot drugi, kot odsev moskega, ne kot samostojen ontologki subjekt. Jezik,
ki strukturira svet, ne omogoca njenega samostojnega nastopa kot govorecega
bitja, temve¢ jo vzpostavlja v odnosu do moskega kot normativnega subjekta.
Zenska je bodisi molceca bodisi govorjena — govori se o njej, ne govori ona sama.
V tem smislu je ontoloski status Zensk v jeziku vprasljiv: ali lahko postanejo
subjekti, e je jezik, ki jim je dan na voljo, Ze vnaprej strukturiran tako, da jih ne
priznava kot takih?? Ce jezik ne vsebuje ustreznih kategorij za njihovo izkusnjo,
potem je njihova iz v jeziku prisotna le kot izkrivljena, prelomljena, utisana.
Zato feministi¢ne teoretic¢arke — Cixous s svojo idejo écriture féminine, Irigaray
s pojmom parler-femme, Kramarae s teorijo utiSane skupine — razumejo jezik
kot bojisce za ontolosko priznanje. Pisati drugace, govoriti iz telesa, preoblikovati
sintakso in metaforiko pomeni ve¢ kot politi¢no dejanje — pomeni 4izi, vznikniti
kot subjekt. To se sklada tudi s slavnim citatom Simone de Beauvoir, da se Zen-
ska »ne rodi, temvec¢ postane«,* kar je mogoce razumeti tudi kot izjavo o jeziku:
zenska mora postati govoreca, pridobiti svoj glas in ga artikulirati v jeziku, ki ga
ni ustvarila in ki ji je pogosto tuj.

28  Fredric Jameson, The Prison-House of Language, str. 5-10.

29  Heidegger v Poti k jeziku na str. 13—15 poudarja, da je jezik ne le sredstvo izrazanja, temve¢ tudi prostor,
kjer se oblikuje razumevanje sveta: jezik oblikuje nase dojemanje biti in sveta, v katerem ta biva.

30  De Beauvoir, Drugi spol I, str. 15.



Jezik kot prOsTOR Boja 101

S tem je nujno povezana dolo¢ena eksistencialna tujost, obcutek, da je govorjenje
vedno Ze tuje, prevajanje v sistem, ki ni njen. Apropriacija jezika, torej njegova
prisvojitev kot sredstvo lastnega izraza, je klju¢na za moznost Zensk, da postanejo
govoreci subjekti. Brez dostopa do simbolnega reda, ki jih priznava kot tiste, ki
lahko govorijo, ostajajo v polozaju pasivnih objektov diskurza, ne pa aktivnih sou-
stvarjalk pomena. Simbolni red v tem kontekstu pomeni sistem pomenov, norm in
struktur, ki doloca, kdo lahko govori, kdo je slisan in kdo $teje kot subjekt pomena.
Patriarhalni simbolni red strukturira realnost tako, da moski govor prepoznava
kot nevtralen, univerzalen, medtem ko Zenski govor deluje kot odmik, kot od-
klon. Delovati znotraj tega reda pomeni sprejemati njegove pogoje, delovati proti
njemu pa pomeni tvegati nerazumljenost — toda tudi odpirati moznosti za nove
oblike pomena.

Tako Zenska subjektivnost v jeziku ni dana, temvec jo je treba ustvariti, pogosto
z velikim naporom. Irigaray govori o tem, da Zenske potrebujejo novo ogledalo
— tisto, ki ne odraza le moskega pogleda, temve¢ omogoc¢a samoprepoznanje. A
ogledalo v jeziku ne obstaja kot nekaj samoumevnega; treba ga je oblikovati skozi
pisanje, govor, umetnost. Pisati pomeni stopiti iz tiSine v prostor ontoloske vidnosti,
a tudi tvegati nesporazum, zgre$enost, izbris. Feministi¢no pisanje je zato pogosto
prepleteno s fragmentarnostjo, prekinjanjem, nenavadnimi metaforami — to ni
znak $ibkosti, temvec¢ poskus govoriti od znotraj, mimo struktur, ki so bile posta-
vljene brez soglasja. Feministi¢na filozofija jezika tako ni zgolj kritika komunika-
cije, temve¢ ontologije: ne gre samo za pomen, temvec za prisotnost.

V tej luci je klju¢no ponovno premisliti: kaj sploh pomeni govoriti od znotraj? Iri-
garay v Spekulumu druge Zenske razkriva, da je celoten ustroj zahodne misli zasno-
van na instrumentalizaciji Zenskosti kot drugega. Njena uporaba figure spekulu-
ma (ne zrcala, temve¢ ginekoloskega instrumenta) nakazuje, da gre v patriarhalni
logiki za nasilen vpogled v Zensko telo, za njegovo epistemolosko kolonizacijo in
za ontolosko nevtralizacijo njegove drugosti. Spekulum v tem smislu ni orodje
razumevanja, ampak instrument predrtja in osvetlitve notranjosti, ki je Zenskam
odvzeta kot lastna in prikazana kot »objekt raziskave« moske vednosti. Irigaray s
tem ne zahteva boljse reprezentacije Zensk znotraj obstojecega simbolnega reda,
temve¢ izvede rez v samem epistemoloskem temelju, ki Ze vnaprej predpostavlja
enotno, koherentno, univerzalno subjektivnost, in s tem izlo¢i tisto, kar je fluidno,
afektivno ali telesno. Zato njeno pisanje ni mimeti¢no, temve¢ mimeti¢no-sub-
verzivno: zrcali moski diskurz, da bi ga iznakazilo in da bi v njem povzroéilo zlom,
razpoke. Parler-femnme na ta nacin ne nastopa kot alternativna vsebina, ampak kot
perforacija jezika, ki ga destabilizira od znotraj. Je motnja, ki z artikulacijo tistega,



102 Nika Fapjan

kar se upira simbolizaciji, v jeziku povzro¢a sum, ampak prav zato, ker se ne da
ujeti v obstojece logike pomena, odpira moznost za ontolosko drugo, ki ni zgolj
prezrta vsebina, vendar drugacen nacin bivanja v jeziku.

Na tej tocki postane jasno, da feministino misljenje vsaj v svoji bolj radikalni
filozofski formi ne operira ve¢ znotraj okvirov kritike reprezentacije, ampak cilja
na destrukcijo metafizi¢nih struktur, ki so pogojevale samo moznost reprezenta-
cije. Cixousjina écriture féminine ni empirija, ki ¢aka na artikulacijo: nasprotno,
je mesto nemega, ki povzroca zatikanje v mehanizmih smisla. Tu se feministi¢ni
projekt pribliza dekonstrukeiji falogocentrizma, kot jo je zasnoval Derrida: falos
kot sredi¢e pomena, logos pa kot red govora in smisla, ki stoji na izkljucitvi telesa,
afekta, seksualnosti in histerije.’’ Feministi¢ni poseg tako ni le politi¢en, ampak
ontogenetski, ker ne gre za »dodajanje« Zensk k Ze obstoje¢emu naboru subjektov,
temvec za zastavljanje vprasanja, kaj subjekt je in ali je sploh 70goc, Ce ne izhajamo
iz enosti, temve¢ iz mnostvenosti, iz razlike brez centra, iz razprsene, fragmentar-
ne, tudi neozdravljive subjektivnosti. Bit se tu ne kaze ve¢ kot prisotnost, ampak
postane dogodek.

Lacanov pojem realnega postane bistven za razumevanje feministi¢ne ontoloske
geste: realno kot tisto, kar se izmika simbolizaciji, a hkrati strukturira simbolno
kot njegov manko, je ravno tisto mesto, kjer govor Zenskega telesa zares spregovori
(seveda ne kot nova vsebina, ampak kot prekoracitev strukture). Ta govor ni takoj
viden, ni reprezentativen ali univerzalno artikuliran, ravno to pa mu daje moc¢, da
simbolni red prestavi, zasuka in destabilizira. Tukaj feministi¢na ontologija ni ve¢
vprasanje biti Zenska, saj postane ontologija ekstimnosti torej govor iz obmodja, ki
je v simbolnem, a hkrati v fazi razkroja. To je prostor zunanjosti kot notranje tujo-
sti, kjer pomen ne nastane z linearnim zapisom, ampak z zarezo, s preglasitvijo.
Parler-femme in écriture féminine postaneta filozofsko dejanje par excellence: je vec
kot samo komunikacija, saj deluje kot performativna gesta, ki spreminja pogoje
moznosti govora kot takega. Gre se za vpis telesa v logos, za raztezovanje mej
jezika, da bi ustvarili prostor, kjer jezik $e ni postal hisa biti, ampak se kaze kot
rahlo Selestenje, dotik ali Spranja, kjer bi se Zenska vzpostavila kot tista, ki lahko
sploh izrece svet. V tej razpoki, ki jo simbolni red zaznava kot $um, ne ti¢i zahteva
po vedji slisanosti, temvec se poraja vprasanje, ali so obstoje¢i jeziki sploh zmozni
zaznati druge oblike subjektivnosti.

Feministi¢na filozofija jezika torej presega vprasanja spola in se zaZira v samo
strukturo biti ter bivajocega z vprasanji, o kom se lahko govori, kdo sme govoriti

31 Cf Jacques Derrida, O gramatologiji.



Jezik kot prOsTOR BOjA 103

in kdo sme biti? Ne gre ve¢ za to, kdo vstopa v Ze zgrajeno hiso jezika, temve¢ za
moznost, da se ta hisa od temeljev pretrese in pokaze, da bit, kot jo jezik omogoca,
ni enotna, temve¢ porozna, vecglasna in odprta za tisto, kar $ele prihaja.

Viri in literatura

Beauvoir, Simone de. Drugi spol. 3., popravljena izd. Ljubljana: Krtina, 2022.

Bersani, Leo. »Ali je rektum grob?«. Prev. Marko Mioci¢. Problemi 60, §t. 7-8
(2022): str. 13-51.

Blumenberg, Hans. Tbe Laughter of the Thracian Woman: A Protobistory of Theory.
Prev. Spencer Hawkins. New York: Bloomsbury Academic, 2015.

Carmichael, Leonard. »An Experimental Study of the Effect of Language on the
Reproduction of Visually Perceived Form«. Journal of Experimental Psychol-
ogy 15, 5t.1 (1932): str. 73-86.

Cixous, Hélene. Smeh meduze in druga besedila. Prev. Barbara Poga¢nik. Ljubljana:
Drustvo Apokalipsa, 2005.

Deleuze, Gilles. »Je zajecljal ...«. V: Gilles Deleuze, Kritika in klinika, prev. Su-
zana Koncut, str. 157-166. Ljubljana: Studentska zalozba, 2010.

Deleuze, Gilles, in Félix Guattari. Kafka: za manjsinsko knjizevnost. Prev. Vera
Troha. Ljubljana: LUD Literatura, 1995.

Derrida, Jacques. O gramatologiji. Prev. Uro$ Grilc. Ljubljana: Drustvo za teoret-
sko psihoanalizo, 1998.

Dobrovoljc, Helena, in Marko Stabej. »Jezikovne izbire v slovenskih smernicah za
spolno ob¢utljivo rabo jezika.« Slavisticna revija 67,5t. 2 (2019): str. 373-384.

Garnica, Berenger. »Linguistic Sexism and Society: A Woman’s Representation
Through Language«. Language. Text. Society 7, $t. 2 (2020): 1-9.

Hajdini, Simon. »Znova ni¢ novega: Adorno, Deleuze, Beckett«. Filozofski vest-
nik 34,5t. 3 (2013): str. 179-195.

Heidegger, Martin. Pof % jeziku. Prev. Ivo Urbanci¢. Ljubljana: Slovenska matica,
1989.

Irigaray, Luce. Speculum of the Other Woman. Prev. Gillian Gill. Ithaca: Cornell
University Press, 1985.

Jameson, Fredric. The Prison-House of Language: A Critical Account of Structuralism
and Russian Formalism. Princeton: Princeton University Press, 1974.

Kramarae, Cheris. Language, Gender, and Society. Rowley: Newbury House, 1983.

Kramarae, Cheris, Barrie Thorne in Nancy Henley. »Perspectives on Language

and Communication«. Nozs 20, §t. 1 (1986): str. 45-51.



104 Nika Fapjan

Lacan, Jacques. »Pomen falosa«. Prev. Marjan Simenc. V: Jacques Lacan, Spisi, str.
233-242. Ljubljana: Drustvo za teoretsko psihoanalizo, 1994.

Moc¢nik, Rastko. »Identitetna politika na univerzi«. Slavisticna revija 67, $t. 2
(2019): str. 355-360.

Stericker, Anne. »Does This ‘He’ or ‘She’ Business Really Make a Difference? The
Effects of Masculine Pronouns as Generics on Job Attitudes«. Sex Roles 7
(1981): str. 637-641.

S¢uka, Nuga. Spolno obiutljiva raba jezika v spontanem formalnem javnem diskurzu.
Magistrsko delo. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, 2016.

Sorli, Mojca.»Spol in jezik na robu pameti: med slovnico in ideologijo. Slovenicina
2.07,5t.2 (2019): str. 45-74.



