
89

Jezik kot prostor boja: filozofija emancipacije 
žensk skozi jezikovne prakse
Nika Fabjan 

Povzetek 

Članek se opira na področje feministične filozofije jezika in obravnava jezik kot ontološki 
pogoj subjektivnosti ter kot prostor družbenega boja. Osredotoča se na razmerje med je-
zikom, bitjo in močjo ter analizira, kako specifične jezikovne prakse (med drugim tiste, ki 
ženske izključujejo ali utišajo) reproducirajo razmerja moči. Predstavi tudi emancipatorni 
potencial jezika, ki se uresničuje prek feminističnih intervencij v diskurz, ter nakaže mo-
žnosti za preoblikovanje subjektivnosti in skupnosti skozi transformacijo jezikovnih praks. 

Ključne besede: feministična filozofija jezika, emancipacija žensk, patriarhalni diskurz, 
ontologija, subjektivnost, jezikovni upor 

Summary 

The article draws on feminist philosophy of language to explore language as an ontologi-
cal condition of subjectivity and a space of social struggle. It focuses on the interplay be-
tween language, being, and power, examining how specific linguistic practices (including 
those that exclude or silence women) reproduce structures of domination. By highlighting 
the emancipatory potential of language as it unfolds through feminist interventions in 
discourse, it points to the transformative possibilities of subjectivity and community thro-
ugh reconfigured linguistic practices.

Keywords: feminist philosophy of language, women’s emancipation, patriarchal discourse, 
ontology, subjectivity, linguistic resistance



90 Nika Fabjan

Uvod

J ezik ni zgolj nevtralno orodje komunikacije, temveč v sebi nosi družbene 
norme, vrednote in razmerja moči. V patriarhalnih družbah jezik pogosto 
odraža ter utrjuje moške norme in marginalizira ženske izkušnje ter identi-
tete. To se kaže v različnih jezikovnih praksah, med katerimi so najopaznejše 

uporaba moškega spola kot nevtralnega, pomanjkanje ženskih izrazov za določe-
ne poklice ali lastnosti in stereotipne predstave o ženskah v jeziku. Po drugi strani 
pa lahko jezik predstavlja prostor boja za svobodo in emancipacijo žensk: jezik je 
lahko orodje upora proti patriarhalnim normam, feministične filozofije jezika pa 
razkrivajo in podvržejo kritiki prevladujoče jezikovne strukture.1 

Feministične jezikovne reforme si prizadevajo za spremembo teh struktur z uva-
janjem spolno nevtralnih izrazov, preimenovanjem poklicev in družbenih funkcij 
ter zavedanjem o moči jezika pri oblikovanju družbenih percepcij. Primeri spolno 
nevtralnih besed in izrazov v slovenščini bi bili »oseba« ali »vsakdo«, podobno 
vrednost pa ima tudi raba neosebnih glagolskih konstrukcij. V slovenskem je-
ziku na področju poklicev in družbenih funkcij opažamo uporabo dvojnih oblik 
(»učiteljice in učitelji« namesto »učitelji«), uporabo ženskih oblik poklicev, ki so 
bile prej izpuščene ali negativno zaznamovane (npr. »direktorica«, »ministrica«, 
»županja«2), in nasploh diskurz o jezikovni vidnosti žensk, ki poudarja enakovre-
dnost moških in ženskih oblik poklicev (na primer enakovredna uporaba izrazov 
»zdravnik« in »zdravnica«).3 Vendar pa so te reforme pogosto deležne odpora, saj 
izzivajo globoko zakoreninjene norme in prepričanja o jeziku in spolu. V sodob-
nem kontekstu digitalnih medijev in družbenih omrežij se pojavljajo nove oblike 
jezikovnega izražanja, ki omogočajo ženskam, da ustvarjajo in delijo svoje zgodbe 
ter izkušnje zunaj tradicionalnih medijev. To odpira nove možnosti za upor proti 
patriarhalnim jezikovnim strukturam in za oblikovanje bolj vključujočega in ra-
znolikega jezikovnega prostora.

Ko govorimo o jeziku kot prostoru boja, imamo v mislih prostor simbolnih, diskur-
zivnih in materialnih praks, v katerih se spopadajo nasprotujoče si sile: hegemonija 

1	 Rastko Močnik denimo v članku o jezikovnih politikah prezre ontološko razsežnost jezika kot pogoja 
subjektivnosti. Feministične jezikovne intervencije niso samo partikularistična gesta znotraj kapitalizma, 
ampak poskus preoblikovanja simbolnega reda, ki ženskam omogoča govoriti kot subjektom. Boj za jezik 
ni le političen, temveč tudi ontološki: gre za možnost biti. Cf. Rastko Močnik, »Identitetna politika na 
univerzi«.

2	 Je mar naključje, da so bile negativno zaznamovane ženske oblike predvsem tistih poklicev, kjer ženska 
zaseda vodilno ali avtoritativno vlogo?

3	 Helena Dobrovoljc in Marko Stabej, »Jezikovne izbire v slovenskih smernicah za spolno občutljivo rabo 
jezika«, str. 374–381.



91Jezik kot prostor boja

in odpor, izključevanje in prisvajanje, molk in govor. Boj v tem kontekstu ne pome-
ni konflikta v klasičnem, fizičnem smislu, temveč pomeni nenehno napetost med 
strukturami moči, ki določajo, kaj se sme izreči, kdo ima pravico do govora in kateri 
pomeni so legitimni, ter tistimi, ki te strukture izzivajo, preoblikujejo ali presegajo. 
Jezik je tako eno ključnih prizorišč tega boja – ne le kot sredstvo izražanja, temveč 
kot sistem, ki določa meje mišljenja in izrekljivega. Znotraj feministične filozofije 
se boj za jezik kaže kot boj za prepoznavnost ženskih subjektivnosti, za možnost 
govora iz lastne izkušnje in za razbitje jezikovnih norm, ki reproducirajo podrejene 
družbene vloge. Gre za boj, ki se odvija v vsakdanjih izrazih, institucionalnih po-
imenovanjih, literarnih formah in akademskih diskurzih – povsod tam, kjer jezik 
oblikuje našo zaznavo realnosti in naš položaj v njej. Na primer, če se v javnem 
diskurzu o voditeljih vedno uporablja izraz »direktor«, si večina ljudi pod tem izra-
zom predstavlja moškega, kar vpliva na zaznavo žensk kot manj primernih za vod-
stvene položaje.4 Podobno v literaturi prevladujoče moške perspektive oblikujejo 
našo predstavo o univerzalnih izkušnjah, medtem ko se ženske pripovedi pogosto 
dojema kot posebne, čustvene ali postranske.5 Zato govoriti o jeziku kot prostoru 
boja pomeni tudi razmišljati o jeziku kot orodju osvoboditve in preobrazbe. 

Jezik ni zgolj sredstvo izražanja, temveč nosilec simbolnega nasilja: tistega ne-
vidnega, a učinkovitega mehanizma, preko katerega se utrjuje dominacija. Kot 
patriarhalni instrument tako ne le izključuje, temveč normativno določa, kaj je 
mogoče izreči in kdo ima pravico do izrekanja. Pisati kot ženska v jeziku patri-
arhata pomeni spopadati se z lastno izločitvijo – a prav v tem spopadu vznikne 
možnost, da se jezik na novo rojeva.

V tem kontekstu lahko uporabimo Deleuzov koncept manjšinskosti, kot ga razvije 
v eseju »Je zajecljal…« in delu o Kafki.6 Deleuze opozori, da manjšinskosti ne gre 
razumeti kot preprosto rabo marginalnih ali »manjšinskih« vsebin, temveč kot 
formalno gesto, s katero se večinski jezik notranje razrahlja. Veliki avtorji, pravi 
Deleuze, svoj materni jezik naredijo tuj, pripravijo ga do tega, da zajeclja, se zati-
ka, zdrsne.7 Podobno lahko razumemo feministični govor kot manjšinsko gesto, 
ki zareže v simbolni red in ga destabilizira od znotraj – ne tako, da bi preprosto 

4	 Število konkordanc besede »direktorica« načeloma ne sovpada z dejanskim številom žensk na vodstvenih 
položajih, saj je ta raba odvisna tudi od družbenih norm (ki lahko zavirajo ali spodbujajo uporabo ženskih 
oblik). Gre pa za nekakšen obojestranski mehanizem, kajti raba besede »direktorica« odraža prisotnost 
žensk v vodstvu in s tem oblikuje družbeno zaznavo vloge. Nuša Ščuka, Spolno občutljiva raba jezika v 
spontanem formalnem javnem diskurzu, str. 25–30. 

5	 Dobrovoljc in Stabej, »Jezikovne izbire v slovenskih smernicah«, str. 378.
6	 Cf. Gilles Deleuze, »Je zajecljal …«; ter Gilles Deleuze in Félix Guattari, Kafka: za manjšinsko književnost.
7	 Simon Hajdini, »Znova nič novega: Adorno, Deleuze, Beckett«, str. 188–191. 



92 Nika Fabjan

prevzela mesto v jeziku, temveč tako, da pokaže, da to mesto ni naravno, ni dano, 
ampak strukturirano skozi izključitev. Moška pozicija v jeziku, ki je normirana in 
naddoločujoča, se tako zoperstavlja jecljajočemu govoru manjšine, ki nima kraja, a 
prav zato razpira možnost nove subjektivnosti. 

Kritika jezikovnih praks v luči feministične filozofije jezika 

Feministične filozofije jezika razkrivajo, kako jezik ni zgolj sredstvo komunikacije, 
temveč tudi mehanizem, ki lahko utrjuje družbene neenakosti, zlasti v kontekstu 
spola. Ena izmed ključnih kritik se nanaša na domnevno spolno nevtralno rabo 
besed, kar vključuje zaimke, kot so »tisti«, »vsak« ali »sam« (npr. »Vsak sam zase 
najbolje ve«), pa tudi glagolske oblike preteklega časa, pri katerih se nevtralnost 
pogosto izraža z moško obliko (npr. »je zamudil«, »je izbral«). Ti zaimki in zaim-
kom sorodne oblike niso zgolj slovnične izbire, temveč nosijo pomembno simbol-
no težo: reproducirajo moškost kot jezikovno privzeto in s tem družbeno normo. 
Njihova navidezna nevtralnost izključuje ali vsaj potiska žensko iz izrekanja, vi-
dnosti in pripadnosti diskurzu. Poleg tega so v vsakdanjih institucionalnih in for-
malnih kontekstih pogoste formulacije, kot so »uporabnik«, »kandidat«, »delavec«, 
ki naj bi veljale za spolno nevtralne. 

Ta uporaba moškega spola kot domnevno nevtralne oblike v jeziku je ena izmed 
osrednjih tematik, ki jih feministične teoretičarke jezika kritično obravnavajo. Če-
prav naj bi zaimki, pridevniki in glagoli v moškem slovničnem spolu v določenih 
kontekstih zajemali vse ljudi, številne raziskave in feministične analize kažejo, da 
takšna raba ni resnično nevtralna, temveč utrjuje moškost kot normo in ženske po-
tiska v ozadje.8 Oziroma, kot lahko povzamemo besede Simone de Beauvoir, utrjuje 
pojmovanje ženske kot drugega spola: ženska se v tradicionalnem jeziku pogosto 
konstituira zgolj kot »ne-moški« – kot odstopanje od norme, ki je implicitno moška. 
De Beauvoir piše: »Določena je glede na moškega in se razlikuje glede nanj, ne pa 
on glede nanjo; ona je nebistveno nasproti bistvenega. On je Subjekt, on je Absolu-
tno: ona je Drug.«9 V tem smislu je ženskost definirana negativno, kot manko, kot 
odsotnost moškega atributa, kar utrjuje hierarhijo že na ravni poimenovanja.

Empirična študija10 je pokazala, da lahko že preprosta uporaba besed vpliva 
na to, kako si posamezniki zapomnijo in nato reproducirajo videne oblike. 

8	 Mojca Šorli, »Spol in jezik na robu pameti: med slovnico in ideologijo«, str. 47–51.
9	 Simone de Beauvoir, Drugi spol I, str. 15.
10	 Leonard Carmichael, »An Experimental Study of the Effect of Language on the Reproduction of Visually 

Perceived Form«, str. 79–80.



93Jezik kot prostor boja

Udeleženci študije so si ogledali enake, dvoumne vizualne oblike, ki so bile 
predhodno opisane z različnimi besedami (npr. »očala« ali »utež«). Rezultati 
so pokazali, da so udeleženci pod vplivom konkretnega poimenovanja figure to 
tudi vizualno prilagodili tako, da je njihova kasnejša reprodukcija bolj spomi-
njala na pomen pripisane besede kot na dejansko obliko. V skupini, kjer so bile 
figure poimenovane, je približno 74  % reprodukcij vključevalo značilnosti, ki 
so ustrezale pomenom teh poimenovanj, medtem ko je bil ta delež v kontrolni 
skupini brez poimenovanj le 45 %. To jasno kaže, da jezik neposredno oblikuje 
kognitivne predstave.

Ta mehanizem je mogoče neposredno prenesti na rabo generičnih moških oblik v 
jeziku: če besede usmerjajo zaznavo že pri tako osnovnih vizualnih nalogah, je ra-
zumljivo, da generična raba moškega slovničnega spola (npr. »zdravnik«, »učitelj«, 
»direktor«) prav tako vpliva na predstave o tem, kdo zaseda te vloge. Posledično 
bralci in poslušalci ob takšnih izrazih pogosteje vizualizirajo moške kot nosilce 
teh družbenih vlog, medtem ko ženske v miselni predstavi ostajajo nevidne. Ta-
kšna jezikovna praksa ne le odraža obstoječe družbene neenakosti, temveč jih tudi 
ohranja in krepi.11

Uporaba spolno zaznamovanih poimenovanj poklicev je bolj kot problem sloven-
ščine problem drugih jezikov, meni najbližja sta francoščina in angleščina: »femme 
directeur«, »female director« (slovensko »ženski direktor«) in pa »femme médecin«, 
»female doctor« (slovensko »ženski zdravnik«) ni zgolj vprašanje jezikovne natanč-
nosti, temveč ima globoke družbene in psihološke posledice. Takšna poimenova-
nja implicirajo, da so ženske v teh vlogah odstopanje od moške norme, kar utrjuje 
predstavo o moškosti kot standardu in ženske postavlja v podrejen položaj. 

Raziskave so pokazale tudi, da uporaba ženskih oblik poklicev lahko vpliva na 
zaznavanje kompetentnosti in topline žensk v teh vlogah. Ena izmed študij je 
pokazala, da so moški udeleženci kandidatke z ženskimi slovničnimi oblikami 
poklicev dojemali kot manj tople in nekoliko manj kompetentne kot tiste z mo-
škimi oblikami, kar je vodilo do manjše možnosti, da bi jih zaposlili.12 To kaže, da 
lahko uporaba ženskih oblik poklicev sproži stereotipe, ki negativno vplivajo na 
oceno kandidatk, poleg tega lahko uporaba spolno zaznamovanih poimenovanj 
poklicev vpliva na občutek pripadnosti in privlačnosti delovnih mest za ženske. 
Ista študija je namreč pokazala, da je za ženske manj verjetno, da se bodo prijavile 
na delovna mesta, ki uporabljajo moško zaznamovano jezikovno obliko, saj se ne 

11	 Ibid.
12	 Stericker, »Does This ‘He’ or ‘She’ Business«, str. 637–641.



94 Nika Fabjan

čutijo vključene ali primerne za takšna delovna mesta, kar zmanjšuje možnosti za 
raznolikost in enakost spolov na delovnem mestu.13 

Feministična filozofija jezika analizira tudi, kako določeni izrazi odražajo moško 
perspektivo in s tem marginalizirajo ženske izkušnje. Terminologija, povezana s 
spolnostjo, na primer pogosto izhaja iz moške izkušnje, kar lahko vodi v neustre-
zno razumevanje in vrednotenje ženskih izkušenj. Jezikovna reforma tako ostaja 
pomemben (ne pa edini) korak k odpravi spolnih stereotipov in spodbujanju ena-
kosti spolov v družbi. 

V odgovor na te izzive se pojavlja gibanje za uporabo spolno nevtralnih poimeno-
vanj poklicev, kot so »vodja« namesto »direktor« ali »direktorica«. Cilj je ustvariti 
jezik, ki ne implicira spola ter s tem spodbuja enakost in vključevanje vseh spolov 
na delovnem mestu.14 Vendar pa je pomembno opozoriti, da so spremembe v 
jeziku pogosto deležne odpora, saj izzivajo globoko zakoreninjene norme in pre-
pričanja o jeziku in spolu.15

Feministične filozofije jezika torej razkrivajo, kako jezik lahko odraža in utrjuje 
družbene neenakosti, hkrati pa ponujajo poti za njegovo preoblikovanje v smeri 
večje enakopravnosti in vključevanja različnih izkušenj in perspektiv.

Emancipacija žensk skozi jezikovne prakse 

Vprašanje jezika je za feministično misel vselej bilo tudi vprašanje možnosti govo-
ra – in s tem tudi vprašanje možnosti biti. Ko se ženske v jeziku ne morejo prepo-
znati, ko se njihova telesa, izkušnje in želje kažejo le kot odkloni od moške norme, 
tedaj je jezik ne le orodje izražanja, temveč tudi sredstvo izključevanja in nadzora. 
A ravno tu se odpira tudi njegov potencial za spremembo: če je jezik prostor, kjer 
se oblikujejo pomenske strukture in razmerja moči, potem je lahko tudi prostor 
njihovega preoblikovanja, reinterpretacije in upora. Emancipacija žensk skozi je-
zikovne prakse tako pomeni več kot zgolj zahtevo po enakopravni zastopanosti 

13	 Ibid., str. 641.
14	 Čeprav raziskave kažejo, da ženske z izrazito ženskimi poklicnimi poimenovanji pogosto doživljajo nižjo 

oceno kompetentnosti, ni jasno, ali je vir težave sama raba ženskega izraza ali globlje zakoreninjeni stereo-
tipi o ženskosti v poklicnem svetu. Preskok k spolno nevtralnim izrazom tako morda ne rešuje temeljnega 
problema neenake zaznave žensk v profesionalnem okolju, ampak le zakrije njegov simptom. S tem se 
postavi tudi vprašanje meje jezikovnih rešitev: sprememba poimenovanja ne zadostuje, če se ne spremeni 
percepcija tistih, ki poimenujejo.

15	 Prakse, kot so uporaba spolno nevtralnih izrazov, uporaba moškega spola kot generičnega, leksikalna asi-
metričnost in morfološke prakse, so povzete po Berenger Garnica, »Linguistic Sexism and Society: A 
Woman’s Representation Through Language«.



95Jezik kot prostor boja

v jeziku; pomeni proces preoblikovanja samih temeljev diskurza, ki določa, kdo, 
kako in v katerem jeziku sme govoriti. Gre za filozofski, politični in eksistencialni 
premik – od govorke, ki mora svoje izkušnje prevajati v tuj jezik, k subjektiviteti, 
ki soustvarja jezik kot izraz lastne telesnosti, identitete in zgodovine. V nadaljeva-
nju obravnavane avtorice nas opozarjajo, da jezik ni nevtralna kulisa, temveč živa 
struktura moči in pomena – in da boja za emancipacijo žensk ni mogoče voditi 
brez boja za jezik. 

Smeh meduze in écriture féminine 

Knjižica Hélène Cixous Smeh meduze (Le rire de la méduse, 1975) velja za eno 
najvplivnejših feminističnih besedil 20. stoletja. V njem Cixous poziva ženske, naj 
se osvobodijo patriarhalnega jezika in začnejo pisati iz lastnega telesa, s čimer naj 
bi preoblikovale tako jezik kot svojo identiteto. Knjiga je hkrati teoretičen mani-
fest in literarna praksa, ki uteleša tisto, kar poimenuje écriture féminine – žensko 
pisanje.

Cixous v tekstu trdi, da so ženske skozi zgodovino izključene iz pisanja in govo-
ra, ker je patriarhalni jezik zasnovan tako, da ženske potiska na rob, zato poziva 
ženske, naj začnejo pisati iz lastnega telesa, saj je telo vir moči in ustvarjalnosti. 
Poudarja, da jezik ni nevtralen, temveč nosi v sebi družbene norme in vrednote, ki 
pogosto marginalizirajo ženske. Pisanje naj bo tako izraz lastne izkušnje, ki prese-
ga logocentrične in falocentrične16 strukture jezika. Pri tem pa Cixous opozarja, da 
pisanje ni le miselni akt, temveč tudi telesni, saj je telo vir moči in ustvarjalnosti.

Prav tako v Smehu meduze Meduza ni le mitološko bitje, temveč simbol ženske 
moči in ustvarjalnosti. Filozofinja se ne sklicuje na tradicionalno predstavo Me-
duze kot grozljive ženske, katere pogled spremeni vse v kamen, ampak preoblikuje 
ta mit: Meduza se smeji, saj se zaveda svoje moči in sposobnosti ustvarjanja – 
smeh Meduze je torej akt osvoboditve in zatrditev lastne moči: »Zapiši samo sebe. 
Tvoje telo mora biti slišano.«17 Ob tem lahko vzpostavimo filozofski paralelizem s 
Hansom Blumenbergom, ki v delu Tračankin smeh interpretira Platonovo zgodbo 
o Tračanki, ki se smeji Talesu, ko ta s pogledom obrnjenim v nebo pade v vodnjak, 
in mu reče, da »medtem ko si morda strastno želi spoznati vse stvari v vesolju, 

16	 Logocentrizem pomeni privilegiranje razuma, logike in stabilnih pomenov kot temeljnih struktur mišlje-
nja, medtem ko falocentrizem vzpostavlja moški princip kot izvor simbolnega reda in središče pomena. 
Pojem logocentrizem je sprva uvedel Ludwig Klages v začetku 20. stoletja, v filozofski in literarnoteoretski 
kontekst pa ga je uvedel Jacques Derrida, Cixousjin tesni sodelavec, čigar dekonstrukcija je prav kritika 
logocentrizma. 

17	 Hélène Cixous, Smeh meduze in druga besedila, str. 14.



96 Nika Fabjan

stvari pred njegovim nosom in nogami zanj ostajajo nevidne«.18 Njen smeh je tele-
sna gesta proti abstraktnemu mišljenju. Je obrambni premislek, protest telesnosti 
pred višinskim logosom, ki izgublja stik z realnostjo. Vendar pa smeh Meduze 
presega zgolj obrambni ton, saj namreč ni zgolj odziv, ampak ustvarjalna afirma-
cija mišljenja, ki izhaja iz telesne ženske izkušnje. Medtem ko Blumenbergovo 
Tračanko smeh ščiti pred izgubo stika z realnostjo, smeh Meduze ruši meje patri-
arhalnega diskurza in odpira prostor za écriture féminine, torej pisanje, ki telesno 
izkušnjo materializira v jezik.

Knjiga Smeh meduze je na ta način poziv k akciji: ženske naj začnejo pisati, pre-
vzemati nadzor nad svojim jezikom, svojim telesom in svojo zgodovino. S tem naj 
preoblikujejo tako jezik kot družbo, v kateri živijo. 

Spekulum druge ženske in parler-femme

Luce Irigaray v svojem delu Spekulum druge ženske (Speculum de l ’autre femme, 
1974) kritizira patriarhalne jezikovne sisteme, ki ženske izključujejo iz aktivne 
subjektivne pozicije. Izpeljuje, da jezik, oblikovan z moške perspektive, ženskam 
onemogoča, da se izrazijo kot subjekti z lastno identiteto in željami. V tem konte-
kstu ženska pogosto postane le odsev moškega subjekta, njen glas pa ostaja neiz-
rečen ali napačno interpretiran. Na primer, ko ženska izrazi jezo ali odločnost, se 
to pogosto interpretira kot histerija ali čustvena nestabilnost, medtem ko bi bila 
enaka izražanja pri moškem razumljena kot odločnost ali samozavest.19 

Irigaray opozarja, da so filozofske in psihoanalitične teorije, ki so jih razvili mo-
ški misleci, pogosto neustrezne za razumevanje ženske izkušnje. Freudova teorija 
zavidanja penisa na primer ženske postavlja v vlogo pomanjkljivosti, saj naj bi si 
želele moški spolni organ kot simbol moči. Že Lacan problematizira to postavko 
in obrne perspektivo: zavidanje penisa ni ženski, temveč moški problem.20 A kot 
opozarja Leo Bersani v eseju »Ali je rektum gròb?«, to še ne pomeni, da je s tem 
problem za ženske rešen: vsak moški problem postane hkrati tudi ženski.21 Irigaray 
pa meni, da takšne teorije ne upoštevajo ženske kot subjekta z lastnimi željami in 
identiteto. V svojem delu filozofinja predlaga koncept parler-femme – ženski govor, 
ki presega patriarhalne jezikovne norme. Ta govor naj bi omogočil ženskam, da se 
izrazijo kot subjekti z lastnimi željami in identiteto, ne da bi se morali prilagajati 

18	 Hans Blumenberg, The Laughter of the Thracian Woman: A Protohistory of Theory, str. 6.
19	 Luce Irigaray, Speculum of the Other Woman, str. 140.
20	 Jacques Lacan, »Pomen falosa«.
21	 Leo Bersani, »Ali je rektum gròb?«.



97Jezik kot prostor boja

moškim jezikovnim strukturam. Parler-femme pomeni govoriti kot ženska, ne pa 
govoriti o ženskah; tako predstavlja subverzijo forme govora, ne dodajanje ženskih 
vsebin, saj gre za ustvarjanje prostora za žensko subjektivnost znotraj jezika. 

Avtorica izhaja iz dvoumnosti samega pojma spekulum, ki pomeni tako ogledalo 
kot tudi ginekološki instrument. Ta ambivalenca ni naključna, saj razpira simbolni 
in materialni razpon moškega pogleda nad ženskim telesom in subjektivnostjo. 
Kot ogledalo spekulum ponazarja način, kako se ženska v patriarhalni kulturi pre-
poznava skozi oči moškega, kot pasivni način njegovega pogleda. Ženska tako 
ne vidi le sebe, ampak podobo, ki ji je bila vsiljena od zunaj. Irigaray opozori, da 
ženske potrebujejo drugačno ogledalo, ki ne bo več le površina moške projekcije, 
ampak prostor za prepoznavo lastne subjektivnosti in identitete. S spekulumom kot 
ginekološkem instrumentom pa je žensko telo na najintimnejši ravni podvrženo 
moškemu pogledu in nadzoru, s čimer Irigaray poudari, da potreba po spremembi 
ni le simbolna, ampak tudi materialna. V tem smislu Irigaray zapiše: »Ženska je 
prostor moške želje, a tudi njegovega strahu.«22 

Ta ambivalenca se razkrije tudi v freudovski ideji zavidanja penisa, ki tu prikriva 
nekaj drugega: moški ženski pripiše manko, a s tem v resnici izrazi lastni strah 
pred izgubo; ženska pa tako postane mesto projekcije kastracijske fantazme.23 
Spekulum kot podaljšek pogleda v tem kontekstu ni nevtralen instrument, tem-
več orodje simbolnega reda, ki žensko konstituira kot objekt. Irigaray zato poziva 
k razpadu te logike in k vzpostavitvi novega odseva, v katerem bi ženska lahko 
spregovorila iz izkušnje razlike, ne iz manka. Njeno delo je pomemben prispevek 
k feministični teoriji, saj razkriva, kako patriarhalni jezikovni in filozofski sistemi 
oblikujejo in omejujejo žensko subjektivnost. Irigaray spodbuja k razmisleku o 
tem, kako lahko ženske ustvarijo nove jezikovne in filozofske strukture, ki bodo 
omogočile njihovo polno izražanje in priznanje kot subjekti. S tem odpira prostor 
za razumevanje, da je jezik več kot le komunikacijsko orodje; je nosilec zgodovine, 
kulture in identitete, ki si zasluži spoštovanje in priznanje.

Teorija utišane skupine 

Teorija utišane skupine (Muted Group Theory, MGT), ki jo je razvila ameriška 
jezikoslovka Cheris Kramarae, dokazuje, da jezik odraža in utrjuje interese domi-
nantnih skupin v družbi – predvsem moških – kar vodi v marginalizacijo in iz-
ključitev ženskih izkušenj, misli in načinov izražanja. Avtorica pokaže, da je jezik, 

22	 Irigaray, Speculum of the Other Woman, str. 191.
23	 Lacan, »Pomen falosa«.



98 Nika Fabjan

ki se uporablja v javnem življenju, oblikovan predvsem z moške perspektive, kar 
pomeni, da ženske pogosto nimajo ustreznih besednih sredstev za izražanje svojih 
izkušenj in občutij. Feministične teoretičarke v angleško govorečem prostoru na 
primer opozarjajo, da ženske pogosto nimajo izrazja za telesne ali spolne izkušnje 
brez konotacij sramu ali vulgarnosti. Tudi v slovenščini se razmerje med izrazi za 
moške in ženske spolne organe kaže kot izrazito asimetrično: besedi »vagina« in 
»vulva« sta zaznamovani kot medicinski in se redko uporabljata, medtem ko je 
»pizda« pogosta, a predvsem kot vulgarizem, žaljivka ali sinonim za ničvrednost. 
Nasprotno pa so izrazi za moške spolne organe, recimo »kurec«, sicer prav tako 
vulgarni, a pogosto nosijo komično, samozavestno ali celo krepčilno funkcijo: go-
vorci jih uporabljajo, da izrazijo odločnost, neposrednost in avtonomijo (npr. »ku-
rec, pa taka družba« ali »kurec me briga«).24 Takšna semantična razlika razkriva, 
kako globoko je jezik prežet s spolno simboliko, ki moškost povezuje z močjo, 
ženskost pa s pomanjkanjem ali ponižanjem.

Tudi izrazi za vodstvene funkcije, kot je »šef«, se pogosteje povezujejo z moškimi 
predstavami avtoritete. Tak »moški jezik« ne odraža ženskih izkušenj in vrednot, 
kar ženske postavlja v podrejeni položaj. Teorija utišane skupine s tem ponuja 
pomemben vpogled v to, kako jezik ni zgolj nevtralen instrument komunikacije, 
temveč tudi orodje moči, ki lahko prispeva k ohranjanju družbenih neenakosti: 
»Jezik ni le sredstvo izražanja, temveč tudi sredstvo nadzora. Ko jezik odraža in 
utrjuje družbene norme, lahko deluje kot mehanizem za ohranjanje obstoječih 
razmerij moči.«25 

Kot opozori Kramarae, morajo ženske, da bi bile slišane in razumljene v družbe-
nih in kulturnih kontekstih, kjer prevladuje moški jezik, pogosto prevajati svoje 
izkušnje v jezik, ki ni bil ustvarjen zanje. Na primer, ženska, ki želi izraziti svoje iz-
kušnje z nadlegovanjem, se pogosto zateče k evfemizmom, kot so »počutila sem se 
neprijetno« namesto »bil je nasilen«, ker jezikovni in družbeni kontekst pogosto 
minimalizira resnost ženskih doživljanj. Ta proces prevajanja ni zgolj lingvističen, 
temveč tudi kulturni in psihološki, saj ženske pogosto spreminjajo in prilagajajo 
svoje izraze, da bi se uskladile z moškimi normami in pričakovanji. Kramarae trdi, 
da to »prevajanje« vodi v izkrivljeno komunikacijo, pri kateri ženske pogosto ne 
morejo v celoti izraziti svojih misli in občutij, saj so prisiljene uporabljati jezik, ki 
ne ustreza njihovim izkušnjam, kar pa še dodatno utrjuje njihovo marginalizacijo 
in podrejenost v družbi. 

24	 Glej gesli SSKJ2 »pizda« in »kurec«, pri čemer je prvo geslo označeno kot vulgarno in psovka, drugo pa je 
poleg tega označeno še kot izraz jeze ali močnega zanikanja. 

25	 Kramarae, Language, Gender and Society, str. 45. 



99Jezik kot prostor boja

Jezikoslovka v svoji teoriji ponuja tudi možnosti za spremembo tega stanja. Pre-
dlaga razvoj nove jezikovne oblike in prakse, ki bodo omogočile ženskam, da 
se izrazijo na način, ki odraža njihove lastne izkušnje in vrednote. To vključuje 
ustvarjanje novih besed, fraz in izrazov, ki bodo bolje ustrezali ženskemu doživlja-
nju sveta. Primeri, s katerimi se srečujemo danes, vključujejo besede, kot sta »man-
splaining« (moški pokroviteljski govor, ki izrecno naslavlja ženske) ali »femicid« 
(umor na podlagi ženskega spola). Ti primeri presegajo ustaljene slovnične norme 
in ustvarjajo nove prostore pomena. 

Kramarae obenem poudarja pomen izobraževanja in ozaveščanja o tem, kako jezik 
oblikuje in utrjuje družbene strukture moči. S tem ko se ljudje ozavejo vpliva jezika 
na oblikovanje družbenih norm in vrednot, lahko prispevajo k spremembam, ki 
bodo omogočile bolj enakopravno in vključujočo komunikacijo.26 Teorija utišane 
skupine je potemtakem pomemben prispevek k razumevanju povezave med jezi-
kom, močjo in družbenimi neenakostmi, saj ponuja orodja za analizo in razumeva-
nje, kako jezik lahko prispeva k marginalizaciji določenih skupin, ter predlaga poti 
za spremembo, ki bodo omogočile bolj enakopravno in vključujočo družbo.

Poudarki tega poglavja, ki izpostavljajo pomen artikulacije ženske izkušnje, težko 
sovpadajo s predlogi za uporabo spolno nevtralnih izrazov. Takšna nevtralizacija 
lahko sicer zmanjšuje stereotipne učinke, vendar hkrati izbriše razliko, ki je ključ-
na za afirmacijo govorečega subjekta, in s tem ne omogoči izražanja ženske izku-
šnje, ker jo potisne v nevidnost. Če naj jezik resnično služi kot prostor emanci-
pacije, mora omogočati natančno artikulacijo teh zaznamovanosti in razlik, ne pa 
jih prekrivati ali zabrisovati z oblikami jezikovne neopredeljenosti. Le tako lahko 
jezik postane orodje, ki spodbuja vidnost, prepoznavnost in priznanje različnih 
oblik subjektivnosti, s čimer aktivno prispeva k premikom v smer enakopravnosti 
in spoštovanja ženskih izkušenj.

Jezik kot pogoj subjektivnosti: kdo sme biti? 

Heidegger v znanem izreku zatrdi, da je »jezik hiša biti«.27 Ta misel odpira temelj-
no vprašanje: Kdo biva v tej hiši? Čigava bit je lahko poimenovana, slišana, umešče-
na? Če je jezik prostor, v katerem se bit pojavlja, potem ima izključenost iz jezika 
tudi ontološke posledice. Biti brez jezika – ali biti ujet v jezik, ki ni tvoj – pomeni 

26	 Povzeto po: Cheris Kramarae, Barrie Thorne in Nancy Henley, »Perspectives on Language and 
Communication«.

27	 Martin Heidegger, Pot k jeziku, str. 13.



100 Nika Fabjan

biti potisnjen na rob biti kot take. Ključno filozofsko vprašanje, ki se tukaj pojavi, 
zadeva razlikovanje med epistemološko in ontološko razsežnostjo jezika: ali jezik 
zgolj epistemološko določa meje našega mišljenja ali pa aktivno ontološko konstitu-
ira bit sámo? Kritika patriarhalnega jezika ne odpira le vprašanja reprezentacije, 
temveč tudi in predvsem vprašanje ontologije – kdo (ali kaj) sme obstajati kot 
govoreče, čuteče in misleče bitje.

Fredric Jameson v delu Ječa jezika opozarja na to, da jezik ni le sredstvo za izra-
žanje misli, temveč pogosto deluje kot utesnjujoč okvir, omejujoča struktura, ki 
misel ujame in določa njene meje. Jameson govori o jeziku kot o »ječi«, v kateri so 
naši pojmi in izkušnje ujeti, vpeti v sistem simbolov in struktur, ki jih ne moremo 
enostavno preseči. Ta ječa jezika ne omogoča svobodne artikulacije vseh možnih 
izkušenj, temveč predpostavlja in vzdržuje določene norme in hierarhije.28 Na ta 
način jezik ne le odraža, temveč tudi ustvarja družbeni svet: posledično ne določa 
samo način, kako se o ženskah govori, temveč tudi vprašanje, ali jih je sploh mo-
goče misliti. Ženske tako v družbenem svetu niso le predstavljene – z jezikom so 
tudi umeščene v pojmovanje resničnosti kot take ali izbrisane iz njega.

V patriarhalnem diskurzu, kot opozarja Irigaray, je ženska pogosto predsta-
vljena kot drugi, kot odsev moškega, ne kot samostojen ontološki subjekt. Jezik, 
ki strukturira svet, ne omogoča njenega samostojnega nastopa kot govorečega 
bitja, temveč jo vzpostavlja v odnosu do moškega kot normativnega subjekta. 
Ženska je bodisi molčeča bodisi govorjena – govori se o njej, ne govori ona sama. 
V tem smislu je ontološki status žensk v jeziku vprašljiv: ali lahko postanejo 
subjekti, če je jezik, ki jim je dan na voljo, že vnaprej strukturiran tako, da jih ne 
priznava kot takih?29 Če jezik ne vsebuje ustreznih kategorij za njihovo izkušnjo, 
potem je njihova bit v jeziku prisotna le kot izkrivljena, prelomljena, utišana. 
Zato feministične teoretičarke – Cixous s svojo idejo écriture féminine, Irigaray 
s pojmom parler-femme, Kramarae s teorijo utišane skupine – razumejo jezik 
kot bojišče za ontološko priznanje. Pisati drugače, govoriti iz telesa, preoblikovati 
sintakso in metaforiko pomeni več kot politično dejanje – pomeni biti, vznikniti 
kot subjekt. To se sklada tudi s slavnim citatom Simone de Beauvoir, da se žen-
ska »ne rodi, temveč postane«,30 kar je mogoče razumeti tudi kot izjavo o jeziku: 
ženska mora postati govoreča, pridobiti svoj glas in ga artikulirati v jeziku, ki ga 
ni ustvarila in ki ji je pogosto tuj. 

28	 Fredric Jameson, The Prison-House of Language, str. 5–10.
29	 Heidegger v Poti k jeziku na str. 13–15 poudarja, da je jezik ne le sredstvo izražanja, temveč tudi prostor, 

kjer se oblikuje razumevanje sveta: jezik oblikuje naše dojemanje biti in sveta, v katerem ta biva.
30	 De Beauvoir, Drugi spol I, str. 15.



101Jezik kot prostor boja

S tem je nujno povezana določena eksistencialna tujost, občutek, da je govorjenje 
vedno že tuje, prevajanje v sistem, ki ni njen. Apropriacija jezika, torej njegova 
prisvojitev kot sredstvo lastnega izraza, je ključna za možnost žensk, da postanejo 
govoreči subjekti. Brez dostopa do simbolnega reda, ki jih priznava kot tiste, ki 
lahko govorijo, ostajajo v položaju pasivnih objektov diskurza, ne pa aktivnih sou-
stvarjalk pomena. Simbolni red v tem kontekstu pomeni sistem pomenov, norm in 
struktur, ki določa, kdo lahko govori, kdo je slišan in kdo šteje kot subjekt pomena. 
Patriarhalni simbolni red strukturira realnost tako, da moški govor prepoznava 
kot nevtralen, univerzalen, medtem ko ženski govor deluje kot odmik, kot od-
klon. Delovati znotraj tega reda pomeni sprejemati njegove pogoje, delovati proti 
njemu pa pomeni tvegati nerazumljenost – toda tudi odpirati možnosti za nove 
oblike pomena. 

Tako ženska subjektivnost v jeziku ni dana, temveč jo je treba ustvariti, pogosto 
z velikim naporom. Irigaray govori o tem, da ženske potrebujejo novo ogledalo 
– tisto, ki ne odraža le moškega pogleda, temveč omogoča samoprepoznanje. A 
ogledalo v jeziku ne obstaja kot nekaj samoumevnega; treba ga je oblikovati skozi 
pisanje, govor, umetnost. Pisati pomeni stopiti iz tišine v prostor ontološke vidnosti, 
a tudi tvegati nesporazum, zgrešenost, izbris. Feministično pisanje je zato pogosto 
prepleteno s fragmentarnostjo, prekinjanjem, nenavadnimi metaforami – to ni 
znak šibkosti, temveč poskus govoriti od znotraj, mimo struktur, ki so bile posta-
vljene brez soglasja. Feministična filozofija jezika tako ni zgolj kritika komunika-
cije, temveč ontologije: ne gre samo za pomen, temveč za prisotnost. 

V tej luči je ključno ponovno premisliti: kaj sploh pomeni govoriti od znotraj? Iri-
garay v Spekulumu druge ženske razkriva, da je celoten ustroj zahodne misli zasno-
van na instrumentalizaciji ženskosti kot drugega. Njena uporaba figure spekulu-
ma (ne zrcala, temveč ginekološkega instrumenta) nakazuje, da gre v patriarhalni 
logiki za nasilen vpogled v žensko telo, za njegovo epistemološko kolonizacijo in 
za ontološko nevtralizacijo njegove drugosti. Spekulum v tem smislu ni orodje 
razumevanja, ampak instrument predrtja in osvetlitve notranjosti, ki je ženskam 
odvzeta kot lastna in prikazana kot »objekt raziskave« moške vednosti. Irigaray s 
tem ne zahteva boljše reprezentacije žensk znotraj obstoječega simbolnega reda, 
temveč izvede rez v samem epistemološkem temelju, ki že vnaprej predpostavlja 
enotno, koherentno, univerzalno subjektivnost, in s tem izloči tisto, kar je fluidno, 
afektivno ali telesno. Zato njeno pisanje ni mimetično, temveč mimetično-sub-
verzivno: zrcali moški diskurz, da bi ga iznakazilo in da bi v njem povzročilo zlom, 
razpoke. Parler-femme na ta način ne nastopa kot alternativna vsebina, ampak kot 
perforacija jezika, ki ga destabilizira od znotraj. Je motnja, ki z artikulacijo tistega, 



102 Nika Fabjan

kar se upira simbolizaciji, v jeziku povzroča šum, ampak prav zato, ker se ne da 
ujeti v obstoječe logike pomena, odpira možnost za ontološko drugo, ki ni zgolj 
prezrta vsebina, vendar drugačen način bivanja v jeziku.

Na tej točki postane jasno, da feministično mišljenje vsaj v svoji bolj radikalni 
filozofski formi ne operira več znotraj okvirov kritike reprezentacije, ampak cilja 
na destrukcijo metafizičnih struktur, ki so pogojevale samo možnost reprezenta-
cije. Cixousjina écriture féminine ni empirija, ki čaka na artikulacijo: nasprotno, 
je mesto nemega, ki povzroča zatikanje v mehanizmih smisla. Tu se feministični 
projekt približa dekonstrukciji falogocentrizma, kot jo je zasnoval Derrida: falos 
kot središče pomena, logos pa kot red govora in smisla, ki stoji na izključitvi telesa, 
afekta, seksualnosti in histerije.31 Feministični poseg tako ni le političen, ampak 
ontogenetski, ker ne gre za »dodajanje« žensk k že obstoječemu naboru subjektov, 
temveč za zastavljanje vprašanja, kaj subjekt je in ali je sploh mogoč, če ne izhajamo 
iz enosti, temveč iz mnoštvenosti, iz razlike brez centra, iz razpršene, fragmentar-
ne, tudi neozdravljive subjektivnosti. Bit se tu ne kaže več kot prisotnost, ampak 
postane dogodek.

Lacanov pojem realnega postane bistven za razumevanje feministične ontološke 
geste: realno kot tisto, kar se izmika simbolizaciji, a hkrati strukturira simbolno 
kot njegov manko, je ravno tisto mesto, kjer govor ženskega telesa zares spregovori 
(seveda ne kot nova vsebina, ampak kot prekoračitev strukture). Ta govor ni takoj 
viden, ni reprezentativen ali univerzalno artikuliran, ravno to pa mu daje moč, da 
simbolni red prestavi, zasuka in destabilizira. Tukaj feministična ontologija ni več 
vprašanje biti ženska, saj postane ontologija ekstimnosti torej govor iz območja, ki 
je v simbolnem, a hkrati v fazi razkroja. To je prostor zunanjosti kot notranje tujo-
sti, kjer pomen ne nastane z linearnim zapisom, ampak z zarezo, s preglasitvijo. 
Parler-femme in écriture féminine postaneta filozofsko dejanje par excellence: je več 
kot samo komunikacija, saj deluje kot performativna gesta, ki spreminja pogoje 
možnosti govora kot takega. Gre se za vpis telesa v logos, za raztezovanje mej 
jezika, da bi ustvarili prostor, kjer jezik še ni postal hiša biti, ampak se kaže kot 
rahlo šelestenje, dotik ali špranja, kjer bi se ženska vzpostavila kot tista, ki lahko 
sploh izreče svet. V tej razpoki, ki jo simbolni red zaznava kot šum, ne tiči zahteva 
po večji slišanosti, temveč se poraja vprašanje, ali so obstoječi jeziki sploh zmožni 
zaznati druge oblike subjektivnosti. 

Feministična filozofija jezika torej presega vprašanja spola in se zažira v samo 
strukturo biti ter bivajočega z vprašanji, o kom se lahko govori, kdo sme govoriti 

31	 Cf. Jacques Derrida, O gramatologiji.



103Jezik kot prostor boja

in kdo sme biti? Ne gre več za to, kdo vstopa v že zgrajeno hišo jezika, temveč za 
možnost, da se ta hiša od temeljev pretrese in pokaže, da bit, kot jo jezik omogoča, 
ni enotna, temveč porozna, večglasna in odprta za tisto, kar šele prihaja.

Viri in literatura 

Beauvoir, Simone de. Drugi spol. 3., popravljena izd. Ljubljana: Krtina, 2022.
Bersani, Leo. »Ali je rektum gròb?«. Prev. Marko Miočić. Problemi 60, št. 7-8 

(2022): str. 13–51.
Blumenberg, Hans. The Laughter of the Thracian Woman:  A Protohistory of Theory. 

Prev. Spencer Hawkins. New York: Bloomsbury Academic, 2015.
Carmichael, Leonard. »An Experimental Study of the Effect of Language on the 

Reproduction of Visually Perceived Form«. Journal of Experimental Psychol-
ogy 15, št. 1 (1932): str. 73–86. 

Cixous, Hélène. Smeh meduze in druga besedila. Prev. Barbara Pogačnik. Ljubljana: 
Društvo Apokalipsa, 2005.

Deleuze, Gilles. »Je zajecljal …«. V: Gilles Deleuze, Kritika in klinika, prev. Su-
zana Koncut, str. 157–166. Ljubljana: Študentska založba, 2010.

Deleuze, Gilles, in Félix Guattari. Kafka: za manjšinsko književnost. Prev. Vera 
Troha. Ljubljana: LUD Literatura, 1995.

Derrida, Jacques. O gramatologiji. Prev. Uroš Grilc. Ljubljana: Društvo za teoret-
sko psihoanalizo, 1998.

Dobrovoljc, Helena, in Marko Stabej. »Jezikovne izbire v slovenskih smernicah za 
spolno občutljivo rabo jezika.« Slavistična revija 67, št. 2 (2019): str. 373–384.

Garnica, Berenger. »Linguistic Sexism and Society: A Woman’s Representation 
Through Language«. Language. Text. Society 7, št. 2 (2020): 1–9.

Hajdini, Simon. »Znova nič novega: Adorno, Deleuze, Beckett«. Filozofski vest-
nik 34, št. 3 (2013): str. 179–195.

Heidegger, Martin. Pot k jeziku. Prev. Ivo Urbančič. Ljubljana: Slovenska matica, 
1989.

Irigaray, Luce. Speculum of the Other Woman. Prev. Gillian Gill. Ithaca: Cornell 
University Press, 1985.

Jameson, Fredric. The Prison-House of Language: A Critical Account of Structuralism 
and Russian Formalism. Princeton: Princeton University Press, 1974.

Kramarae, Cheris. Language, Gender, and Society. Rowley: Newbury House, 1983.
Kramarae, Cheris, Barrie Thorne in Nancy Henley. »Perspectives on Language 

and Communication«. Noûs 20, št. 1 (1986): str. 45–51.



104 Nika Fabjan

Lacan, Jacques. »Pomen falosa«. Prev. Marjan Šimenc. V: Jacques Lacan, Spisi, str. 
233–242. Ljubljana: Društvo za teoretsko psihoanalizo, 1994.

Močnik, Rastko. »Identitetna politika na univerzi«. Slavistična revija 67, št. 2 
(2019): str. 355–360.

Stericker, Anne. »Does This ‘He’ or ‘She’ Business Really Make a Difference? The 
Effects of Masculine Pronouns as Generics on Job Attitudes«. Sex Roles 7 
(1981): str. 637–641.

Ščuka, Nuša. Spolno občutljiva raba jezika v spontanem formalnem javnem diskurzu. 
Magistrsko delo. Ljubljana: Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta, 2016.

Šorli, Mojca. »Spol in jezik na robu pameti: med slovnico in ideologijo«. Slovenščina 
2.0 7, št. 2 (2019): str. 45–74.


