
15

Učenje, nesmrtna duša humanizma
Verena Perko

Povzetek

Prispevek prikazuje opredmeteno učenje starejših v muzejih. Avtorica opira prikaz na vpra-
šanje neusahljive žeje po znanju, ki je značilna za starejšo publiko. Osvetljen je enostranski 
pogled sodobne družbe na celoto znanja in vlogo znanosti ter predstavljena konvivalna in 
hermenevtska znanja, ki so zakodirana v predmetih kulturne dediščine, pokrajini in narativi. 
Z vidika človekove presežnostne narave je predstavljena vloga učenja o preteklosti, ki prek 
semiotičnega veriženja pomenov omogoča učenje o samem sebi. Motrenje lastnih življenj-
skih vlog in nalog v luči preteklosti vzpodbuja dojetje širšega smisla človekovanja. Vzpodbuja 
samorefleksijo in posredno tudi stik z lastnim bivanjskim smislom. Učenje je naravni odziv 
na človekove psihofizične in duhovne potrebe. Predstavlja jedro procesov človekovanja, ki 
osmišljajo sobivanje in družbo usmerjajo v humanizem. Učenje v muzejih nastaja kot »stran-
ski produkt« interpretacije muzejskega gradiva. Je vključujoče narave, uporabljene metode 
opredmetenega, izkustvenega učenja pa omogočajo vzpostavitev divergentnih diskurzov. 
Učenje na podlagi dediščine poteka večidel na polju etičnega. Prispevek opozarja na ključni 
pomen sobivanja in odločilno vlogo Drugega, ki vodi v osrčje etičnega. 

Ključne besede: učenje, humanizem, muzej, dediščina

Learning, the immortal soul of humanism

Abstract

This paper presents a method of object-based learning for older adults in museums. The 
author bases her presentation on the issue of the inexhaustible thirst for knowledge that 
characterizes the older audience. The one-sided view of modern society on the totali-
ty of knowledge and the role of science is highlighted. The convivial and hermeneutic 
knowledge encoded in cultural heritage objects, landscapes and narratives is presented. 
From the point of view of human transcendence, the role of learning about the past is 
also presented, which enables learning about oneself through a semiotic chain of mea-
ning. The consideration of one’s own life roles and tasks in the light of the past stimula-
tes the perception of the wider meaning of humanity. It encourages self-reflection and, 
indirectly, contact with one’s own existential meaning. Learning is a natural response to 
one’s psycho-physical and spiritual needs. It is at the heart of the processes of humaniza-
tion that make coexistence meaningful and orient society towards humanism. Learning 

Vedno radovedni_FINAL.indd   15Vedno radovedni_FINAL.indd   15 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



16 Vedno radovedni

in museums is a by-product of the interpretation of museum collections. It is inclusive in 
nature, and the methods of object-based and experience-based learning used allow for 
the creation of divergent discourses. Heritage-based learning takes place largely in the 
field of the ethical. The paper draws attention to the crucial importance of coexistence 
and the decisive role of the Other, which leads to the heart of the ethical. 

Keywords: learning, humanism, museum, heritage

1	 Uvod

Pisati o učenju, humanizmu in etiki je velik izziv, vendar velja poskusiti. Potrebna 
pa je dobršna mera poguma in znanja. Poguma so me učili moji »sošolci«, člani 
skupin za tretje življenjsko obdobje, ki se z velikim navdušenjem učijo o preteklo-
sti s pomočjo muzejskih predmetov. Bolje rečeno, poguma se učimo, kajti med 
njimi, izkušenimi in izkušanimi, sem tudi jaz učenka in sošolka. Moje teoretično 
in strokovno znanje pa je popotnica na poti skupnega učenja. 

Teoretična znanja ne opogumljajo, so pa nepogrešljivi temelj znanstvenih vé-
denj, ki se v sodobni družbi vse bolj oddaljujejo od človeka. Kot arheologinja sem 
imela srečo, da me je nadaljnji, interdisciplinarni študij muzeologije na zagrebški 
univerzi usmeril v humanistične vrednote. Toda šele v pristnem stiku s starejšo 
muzejsko javnostjo sem začela zares razmišljati o učenju, posebej še o pomenu 
vseživljenjskega učenja. Posebej me je vznemirjalo, zakaj vlada v skupinah starejših 
tolikšna žeja po znanju, ko pa vendarle minljivost življenja čedalje bolj prežema 
zavest bivanjskosti. Ob skupnemu učenju o preteklosti, zasnovanem na arheolo-
ških znanjih in izkustvenih, življenjskih spoznanjih, so rastla moja najdragocenejša 
spoznanja. Razkrila se mi je ključna, osmišljevalna vloga učenja. Spoznala sem, da 
je znanje vrednota samo po sebi. To me je vzpodbudilo k interdisciplinarnemu razi-
skovanju družbenega pomena dediščinskega učenja, ki združuje mnogotera huma-
nistična znanja. Nastalo je razmišljanje, ki bi ga rada podelila z vami. 

2	 Nič ni bolj božanskega kot izobraževanje. Samo z izobrazbo človek 
zares postane človek. (Platon)

Prispevek temelji na predpostavki, da je učenje vrednota že samo po sebi, ven-
dar pa dobi humanistični značaj šele, ko je proces učenja odprt na vse strani, 
je recipročen in vključuje družbeno-socialne cilje1 (Hooper-Greenhill, 2007; Ep-

1 	 V muzejih uporabljamo delitev na družbene in socialne cilje. Družbeni cilji so usmerjeni na povezovanje družbe 
in procese demokratizacije, socialni cilji pa omogočajo udeležencem, da s svojim znanjem in z dejavnostmi 
izboljšajo svoj položaj v skupnosti. 

Vedno radovedni_FINAL.indd   16Vedno radovedni_FINAL.indd   16 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



17Verena Perko: Učenje, nesmrtna duša humanizma 

štejn, 2012, str. 10). Humanističnim ciljem lahko sledimo z učenjem, ki odkriva 
ontološke vsebine in je antropičnega značaja. To pomeni, da vključuje samospo-
znavanje in vzpodbuja razmišljanje o samem sebi. Učenje s pomočjo dediščine 
je zelo specifično, zaradi vključujočnosti ima tudi terapevtske učinke (Silverman, 
2002; Simon, 2010; van Mensch in Meijer-van Mensch, 2011). Dediščina je druž-
bena vrednota in v svojem bistvu področje etičnega (Howard, 2003; Harrison, 
2013; Perko 2023a; Pirkovič, 2023; Rovšnik, 2020). Druga predpostavka se zato 
glasi, da so procesi humanističnega učenja usmerjeni k spoznavanju Drugega, ki 
je po judovsko-francoskem filozofu Emmanuelu Levinasu primarno etično načelo 
človekovanja (Levinas, 1998).

Utemeljimo najprej osnovne pojme: učenje, znanje in humanizem, ki so v 
okviru družbenih potreb postmodernizma dobili nove vsebine. Z izrazom post-
modernizem običajno v sodobnih kulturnih, razvojno-ekonomskih in družbeno 
političnih diskurzih označujemo širše razumljene kulturne ter intelektualne poja-
ve skupaj s specifičnim načinom življenja poznega 20. in zgodnjega 21. stoletja. 
Besedo »postmodernizem« je leta 1979 uporabil Jean-François Lyotard, poeno-
stavljeno rečeno, gre za nadaljevanje dobe moderne, vendar na spremenjen in 
drugačen način (Lyotard, 2002). Prav zaradi tega je sociolog in filozof Zygmunt 
Bauman predlagal rabo izraza »tekoča moderna« (Bauman, 2002). Poimenova-
nje je prispodoba nestalnosti sodobne družbe, njene mobilnosti in naglih spre-
memb, ki se odražajo v odnosih, identitetah ter globalnem ekonomskem okolju. 
Za postmoderno družbo pa je značilen na splošno tudi zelo ozek, tehnicistično 
pozitivističen pogled na znanje.2 

Splošnega strinjanja glede definicije znanja skorajda ni.3 Nesoglasja izha-
jajo iz različne opredelitve znanja z ozirom na cilj in glede na rabljene metode 
za dosego zadanega cilja.4 Na splošno velja za »objektivno in pravo« le znanje, 
pridobljeno z znanstvenimi metodami v procesih kvantitativnih, empiričnih razi-
skav. Ključnega pomena so tudi veljavne paradigme ali splošno sprejeti dogovori 
o veljavnih, znanstveno dognanih »resnicah«. Precenjevanje sodobnih znano-
sti je razvidno na več nivojih. Neomejeno zaupanje sodobne družbe znanosti je 
navsezadnje očitno tudi iz ekonomsko politične moči naravoslovno-tehniških in 
družbenih ved. Znanje s tega področja se večidel nekritično enači že tudi s celoto 
človeškega znanja (Patočka, 2021, 2023). 

2 	 Večina definicij se omejuje na t. i. propozicijsko znanje, ki velja za najbolj paradigmatično vrsto znanja in nastaja 
kot raziskovanje odgovorov na vprašanja kaj, kje, kdaj, zakaj.

3 	 Slovar slovenskega knjižnega jezika opredeljuje znanje kot »celoto podatkov, ki si jih kdo vtisne v zavest z učen-
jem, študijem«, in tudi kot »celoto znanih, ugotovljenih podatkov o stvarnosti« (SSKJ, geslo Znanje).

4 	 Glej npr. prispevek Damijana Štefanca, Pojmovanja znanja v pedagoškem diskurzu: nekateri problemi, Sodobna 
pedagogika, 62/128, št. 1, mar. 2011, str. 100–140.

Vedno radovedni_FINAL.indd   17Vedno radovedni_FINAL.indd   17 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



18 Vedno radovedni

Češki filozof Jan Patočka je že pred desetletji opozarjal na nevarnost, da »bomo 
nakopičili ogromno količino védenja, ne da bi pri tem izvedeli, ali in v kolikšni meri 
je resnično enotno in kakšen je njegov dejanski pomen« (Patočka, 2023, str. 193). 
Le nekaj desetletij pozneje lahko potrdimo upravičenost njegovih strahov. Tehni-
cistična, empirično pridobljena znanja so postala neobvladljivo razdrobljena, nji-
hovega pomena ne poznamo, celota védenj ostaja tesnobo vzbujajoča neznanka.5 

Vprašanje védenja ali znanja je vznemirjalo že antične mislece.6 Sokrat je 
razlikoval med različnimi vrstami znanja in jih označil kot epistêmê, téchnê, 
phrónêsis in mètis. Epistêmê je razlagal kot znanstveno pridobljena znanja in 
spoznanja. Téchnê, kot nakazuje iz grščine prevzeta sodobna beseda, so bila teh-
nična znanja in praktične izkušnje, kamor je v antiki sodila tudi umetnost. Téchnê 
lahko razumemo kot instrumentalno organizirano vrsto praktičnega in teoretič-
nega védenja (Parry, 2014). Epistêmê in téchnê sta medsebojno povezani, kažeta 
pa tudi temeljne razlike. Téchnê je temeljila na logični dedukciji, bila je organizira-
no in univerzalno znanje, kar velja tudi za sodobno znanost. Phrónêsis je védnost 
ali sposobnost moralne presoje, ki se pridobi z razumevanjem samega sebe. Po-
dobno razlaga phrónêsis tudi Aristotel v Nikomahovi etiki.7 Razlaga jo kot intelek-
tualno vrlino, ki omogoča pametno odločanje v zadevah, ki zadevajo življenjske 
dobrine. Phrónêsis lahko razumemo tudi kot življenjsko modrost. Mètis, ki nosi 
ime po mitični izjemno bistri in prevêjani prvi Zevsovi soprogi, je znanje, pove-
zano z ženskim principom. Že ime namiguje na zvitost in strateško inteligenco, ki 
povezuje praktične veščine z življenjsko modrostjo. Je sposobnost odzivanja na 
nenehno se spreminjajoče okolje. V grški filozofiji, zlasti v delih Platona in Aristo-
tela, se mètis razlikuje od drugih oblik znanja. V nasprotju z epistêmê in téchnê, 
ki ju je mogoče kodificirati in sistematično posredovati, je mètis kontekstualno 
znanje, zakoreninjeno v praktičnih izkušnjah.8

Zelo poenostavljeno, in izključno za potrebe pričujočega prispevka, je sodobno 
tehnicistično, empirično pridobljeno znanje mogoče prepoznati predvsem v antič-
nih epistêmê in téchnê, phrónêsis in mètis pa sta pristala na obrobju sodobnega 
védenja. Heritologija, sodobna interdisciplinarna veda o dediščini in njeni družbeni 
vlogi, razkriva v svojih raziskavah mnogovrstno naravo človeškega znanja, zaobje-
tega in zakodiranega v snovni in nesnovni dediščini (Appadurai, 2013). Po antro-
pozofu Ivanu Ilichu imenujemo ta največkrat neopazna, pa vendar vseobsežna in 
vseprisotna človeška védenja konvivalna znanja. Kot pove samo ime, gre za znanja, 

5 	 V neobvladljivosti celote znanj tiči tudi upravičeni strah pred umetno inteligenco.

6 	 Platon v Teajtetu obravnava številne Sokratove teorije o znanju, podrobno G. Kocijančič, Platon, Zbrana dela, 
Celje, Mohorjeva družba, 2004, str. 221–282.

7 	 Aristotel v Nikomahovi etiki (VI. knjiga) opisuje intelektualne vrline, fronesis enači s preudarnostjo in sofijo ali 
modrostjo.

8 	 Obsežno Detienne in Vernant (1991), glej tudi Parry (2014).

Vedno radovedni_FINAL.indd   18Vedno radovedni_FINAL.indd   18 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



19Verena Perko: Učenje, nesmrtna duša humanizma 

podedovana in pridobljena z življenjskimi izkušnjami, ki največkrat niso stvar ra-
zuma in logike, temveč intuicije. Pogosto so neločljivo povezana z dediščinskimi 
vrednotami in modrostmi (Perko, 2014, str. 324 in tam navedeni viri).

Konvivalna znanja so specifična védenja, ki so nastajala in se prenašala skozi 
dolgo dobo učlovečenja in človekovanja v naravnem in družbenem okolju.9 Pora-
jala so se v dolgotrajnih in raznovrstnih procesih »udomačevanja« narave in obli-
kovanja družbe. Večidel gre za oblike izkustvenih in intuitivnih kolektivnih védenj, 
modrosti, pa tudi veščin, usvojenih z načinom življenja, ki ga določa življenjsko 
okolje. Posredovana so prek tradicije in kulturnih habitusov ter spominskih sklo-
pov. V dediščini so usnovljena na specifičen način, inherentna so širokemu spek-
tru kulturnih in verskih pojavov ter izrazov. V jedru predstavljajo tradicijo, tisto 
rdečo nit življenjskega veriženja, ki nas po Hansu-Georgu Gadamerju navezuje na 
preteklost in jo napravlja razumljivo (Gadamer, 2009). Konvivalna védenja pred-
stavljajo neizmerljivo bogat vir divergentnega diskurza, ki se po Mihailu Epštejnu 
razpira navzven, gradi in razširja med dediščinskim doživljajskim, vključujočim in 
dialoškim učenjem (Epštejn, 2012, str. 19).

Konvivalna znanja so sad kontinuiranega prizadevanja človeške vrste za pre-
živetje in ohranjanje skupnostnega življenja, »upravljanega in nadzorovanega« z 
duhovnimi in verskimi nauki ter zakoni. So izraz kolektivnega razuma in kulturne-
ga spomina, ki je po Janu Assmannu »tradicija v nas, besedila, podobe in obredi, 
ki so se utrjevali skozi generacije, stoletja, v nekaterih primerih celo tisočletja 
ponavljanja in ki oblikujejo našo zavest o času in zgodovini, naš pogled nase in na 
svet« (Assmann, 2006, str. 70). 

Konvivalna znanja so časovno in prostorsko specifična. Odražajo se v ma-
terialih, oblikah in načinih uporabe predmetov, v oblačilni in bivanjski kulturi, v 
vsakodnevnih opravilih, lovu in grobnih pridatkih. Pojavno predmetni svet je bil 
vse do industrijske dobe simbolno metaforičen odraz mnogovrstnih izkustvenih 
in duhovnih védenj ter zapovedanih odnosov, ki so omogočali obstoj skupnosti in 
preživetje skupnosti podrejenih posameznikov (Appadurai, 2013). Duhovna zna-
nja so nastajala v simbolnem dialogu s preteklimi in prihajajočimi rodovi. Odra-
žala so generacijska spoznanja in védenja, vrednote in verovanja. Niso bila stvar 
samo razumske odločitve posameznika, temveč prvenstveno stvar skupnosti in 
presežnega, kolektivnega razuma. 

Sodobnemu človeku se zdi samoumevno, da znanost, ki je po svoji naravi 
univerzalna, pozna odgovore na vsa vprašanja in odkriva resnico. Karl Jaspers 
pojasnjuje, da se znanost omejuje »na razum obvezujočo, obče veljavno pravil-
nost«. Resnica, ki je obsežnejša, naj bi se po njegovem kazala predvsem umu 

9 	 Izraz učlovečenje je rabljen v smislu razvojne antropologije od dobe pojava človeka in najzgodnejših, kame-
nodobnih kultur do stalne poselitve v mlajši kameni dobi ali neolitiku. Človekovanje je pojem, ki zaobsega 
specifični način človekovega bivanja v svetu, ki se odraža v oblikovanju kulture in nastanku civilizacij.

Vedno radovedni_FINAL.indd   19Vedno radovedni_FINAL.indd   19 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



20 Vedno radovedni

filozofiranja. Filozofijo pa je opredelil kot vir tiste resnice, h kateri znanstveno 
védenje nima dostopa (Jaspers, 1999, str. 19).

Jan Patočka je filozofska spoznanja opredelil kot hermenevtska znanja, va-
nje je uvrstil tudi druga duhovna védenja kot skupno dediščino svetnih in ver-
skih spoznanj, ki težijo k spoznanju celote. Hermenevtska znanja so vraščena v 
konvivalna védenja, ni jih mogoče jasno razlikovati ali ločevati, hkrati pa se tudi 
razlikujejo. Večidel so zapisana in kodificirana, prenašana z učenjem, toda hkrati 
tudi sporočana z obredjem, narativo in upodobitvami. To velja tako za filozofske 
kot religijske vsebine, ki se prepletajo in odražajo v vseh oblikah človekove komu-
nikacije z bivanjskim svetom. Obeležena so materialno, formalno in vsebinsko v 
umetniškem ustvarjanju, oblikovanju, npr. v pokrajini. Hermenevtska znanja so 
po svoji naravi holistična, težijo k prikazovanju celote: vključujejo epistemolo-
ška in ontološka znanja, so transcendenčna in ključnega pomena za osmislitev 
človekovanja. Vključujejo tudi arhetipsko obarvane prvine, posebej pri temah o 
življenju, minljivosti in smrti. Posredovana so tudi v sklopih zakodiranih kulturnih 
sporočil, npr. v mitih, pripovednem blagu in obrednih formulah, ter so terapev-
tskega značaja na kolektivni in individualni ravni (Škodlar in Ciglenečki, 2021).

Humanizem je kot samorefleksivna misel nastal v antiki in se ponovno rodil v 
času renesanse (Škamperle, 1999). Oblikoval se je s postavitvijo »velikih« vprašanj 
o človeku, o njegovih vrlinah in načinih bivanja, o smislu obstoja, o izvoru in ciljni 
naravnanosti (Škamperle, 2021, str. 426). To so tudi danes osrednja vprašanja so-
dobne družbe, ki s stopnjo človekove odtujenosti le še pridobivajo na svoji teži. 
V sodobnem mnogoplastnem, kompleksnem, toda na drugi strani tudi atomizira-
nem svetu človek najbolj trpi za akutno izgubo življenjskega smisla. Humanizem, 
ki temelji na samospoznavanju, lahko najbolje opredelimo kot vrnitev k človeku 
in kot pot iskanja resnice o sebi. Kot pravi I. Škamperle, je to pot, »ki vedno ostaja 
nedokončana in je ni mogoče zarisati na nobenem zemljevidu. Je pot, na kateri se 
ni mogoče ustaviti in ki je ni mogoče zapisati« (Škamperle, 2021, str. 428). 

Humanizem sloni na bistveni človekovi lastnosti, ki jo je pionir filozofske an-
tropologije, Max Scheler, osvetlil z naslednjimi besedami: »Edino človek (…) se 
kot živo bitje lahko povzpne nad samega sebe in si iz centra, ki je hkrati onstran 
prostorsko-časovnega sveta, naredi vse za predmet svojega spoznanja, med dru-
gim tudi samega sebe. Kot duhovno bitje je človek torej tisti, ki presega samega 
sebe kot živo bitje in svet« (Scheler, 1998, str. 42; Škamperle, 2021, str. 427). 
Presežnostna pa je tudi narava znanja, ki presega meje individualnega prosto-
ra in časa. Schelerjeva trditev o človekovi sposobnosti, da se povzpne »onstran 
prostorsko-časovnega sveta, naredi vse za predmet svojega spoznanja, med dru-
gim tudi samega sebe«, je ključna za razumevanje presežnostnostnih procesov 
učenja in narave znanja. Ponuja pa tudi uvid, kako ključnega pomena je za obstoj 
človeštva učenje o preteklosti. 

Vedno radovedni_FINAL.indd   20Vedno radovedni_FINAL.indd   20 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



21Verena Perko: Učenje, nesmrtna duša humanizma 

Preteklost preživi kot predmet, krajina ali narativa (Perace, 2003, str. 27). 
Učenje o preteklosti pa temelji na psihološkem pojavu t. i. zrcaljenja, pogojenega 
s človekovo zmožnostjo, »da se povzpne nad samega sebe in si naredi za pred-
met svojega spoznanja tudi samega sebe« (Scheler, 1998, str. 42). Heritološko 
gledano gre za pojav semiotičnega veriženja pomenov, ki omogoča, da se vsebi-
ne prenašajo in se s časovne distance osvetli podoba lastnega položaja v družbi.10 
Z uzrtjem lastnega, bitnega časa in družbenega okolja pa se učimo tudi o sebi. 

Učenje širi posameznikovo obzorje v sfere preteklega in prihodnjega, omo-
goča oceniti lastni položaj v toku časa in ga skozi spremembe motriti v prostoru 
lastne biti. Uziranje časovno oddaljenih kultur vzpodbuja h kritičnemu razmi-
sleku o sodobju. Učenje o preteklosti usmerja pogled na lastne družbene vloge 
in omogoča, da jih s časovne distance bolje razumemo. Olajšuje premagovanje 
egocentrizma, sproža samorefleksijo in vodi v samozavedanje. Jernej Šček prepo-
znava samozavedanje, notranji dialog in tišino kot izvire človekovega mišljenja, 
posebno vrsto energije, ki se sprošča v družbenost.11

Motrenje lastnih življenjskih vlog in nalog v luči preteklosti vzpodbuja dojetje 
širšega, razumu težko zapopadljivega in izmuzljivega smisla človekovanja. Vzpod-
buja samorefleksijo in posredno tudi stik z lastnim bivanjskim smislom (Škodlar 
in Ciglenečki, 2021). Sklenemo lahko, da je učenje naravni odziv na človekove 
psihofizične in duhovne potrebe, da predstavlja jedro procesov človekovanja, ki 
osmišljajo sobivanje in družbo usmerjajo v humanizem.

3	 Ves svet je moja šola in vse človeštvo je moj učitelj. (George Whitman)

Opredmeteno ali dediščinsko učenje se je razvilo in je najbolj v rabi v muzejih 
(Rovšnik, 2020, in tam objavljeni prispevki). Poteka v sklopu širokega spektra 
muzejske komunikacije z javnostjo, največkrat v okviru razstav. Sodobni muzej 
je prepoznaven predvsem po aktivnem vključevanju javnosti (van Mensch in 
Meijer-van Mensch 2011). Muzej mora poleg zbirk dobro poznati svojo javnost 
ter spremljati družbene potrebe in navade lokalnega okolja (Šola, 2011). Muzej-
sko učenje je zasnovano na podlagi zbirk, vsebina učenja pa ni omejena na znan-
stvene discipline, ki jim zbirke pripadajo, npr. arheologijo, zgodovino, etnologijo. 
Vključuje interdisciplinarna znanja in alternativne poglede ter znanja in izkušnje 
svoje javnosti (Hooper Greenhill, 2007). 

10 	 Metafora omogoča spremembe pomena na podlagi očitne povezave z neko sorodno vsebino; pri metonimiji pa 
gre za prenos pomena, ki poteka s pomočjo logične povezave med predmeti, ki jih označujejo te besede.

11 	 Citat je vzet iz intervjuja z italijansko filozofinjo Simono Forti, ki ga je za Sobotno prilogo Dela pripravil Jernej 
Šček (Oblast ni zlobna, postane pa nevarna, ko se zdivja v nadvlado, intervju, Sobotna priloga Dela, 25. januar 
2025, str. 10–13).

Vedno radovedni_FINAL.indd   21Vedno radovedni_FINAL.indd   21 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



22 Vedno radovedni

Učenje nastaja kot stranski produkt interpretacije muzejskega gradiva in de-
diščinskih vsebin, izbranih v sodelovanju z javnostjo in oblikovanih, upoštevajoč 
njeno identitetno obarvanost (Pearce, 2003; Hooper Greenhill, 2007, str. 242). 
Strokovnjak ima vlogo svetovalca, nekakšnega primus inter pares ali prvega med 
enakimi. Prvega, ker skrbi za vzpostavitev modela opredmetenega učenja, ki se 
osredotoča na izkustvo, doživetje in dialoško izmenjavo mnenj. Skrbi za aktualne 
znanstvene podatke, ki jih s pomočjo skupine »pretvarja« v zgodbe, v katerih se 
prepletajo spomini ter izmenjavajo izkušnje in znanja. Opredmeteno učenje od-
pira veliko zakladnico konvivalnih védenj, ki se ob znanstveno pridobljenih zna-
njih povezujejo v celoto humanističnih vrednot. Interpretacija s hermenevtsko 
zanko, ki se od interpretirane teme vedno znova obrača k interpretatorju, upi-
ra pogled v nas same in vzpodbuja kritično opazovanje lastne dobe (Gadamer, 
2009; Perko, 2023b; Pirkovič, 2023). 

Hermenevtika se odpoveduje eni sami, nespremenljivi resnici (Klun, 2014, 
str. 107–108). To pripomore k skupnemu uvidu, da preteklosti ni mogoče za-
nesljivo spoznati. Z zanesljivimi znanstvenimi podatki se tej podobi približamo, 
navkljub temu pa ostaja zgolj ena od možnih podob nespoznavne resničnosti. 
Nemoč spričo z znanstvenimi dokazi podprte, pogosto »institucionalizirane re-
snice« in odprt dialog o alternativnih pogledih razpirata prostor za spoštovanje 
drugega. Hermenevtika kaže na potrebo dialoga in pomen kolektivnega spomina 
ter odstira družbeno ideološke vplive na splošno podobo znanja.

Metoda opredmetenega, izkustvenega učenja omogoča vzpostavitev diver-
gentnih diskurzov, ki po Mihailu Epštejnu predstavljajo mnoštvo različnosti »in 
razpletajo vozlišča pojmov ter puščajo proste niti, ki vodijo v neznano« (Epštejn, 
2012, str. 19). Divergentnost omogoča na eni strani večsmerne, recipročne poti 
učenja, ki omogočajo, da javnost s svojim znanjem povečuje muzejska znanja in 
dokumentacijo. Na drugi strani pa se večajo zakladnice skupnih in osebnih znanj, 
ki hranijo in ohranjajo kolektivni spomin. Recipročne poti učenja so pomemben 
dejavnik zmanjševanja avtoritativnega dediščinskega diskurza, ki ustanovam in 
strokovnjakom daje odločilno vlogo pri odločanju o dediščini (Smith, 2006; Wa-
terton in Watson, 2015, str. 29). Divergentni diskurz zmanjšuje ali celo izključuje 
kontrolo in v procesih muzejskega učenja veča stopnjo demokratičnosti (Epštejn, 
2012, str. 19). 

Načelo dialoškosti in komunikacije je odločilno tudi pri osvetljevanju »tiste 
resnice, ki zadeva bit in vse tisto, kar je iznad vsake biti« (Jaspers, 1999, str. 11). 
Govorimo torej o resnici, ki po K. Jaspersu »ne more biti nikjer zapisana in se 
zaiskri le skozi mišljenje v ugodnem trenutku komunikacije« (Jaspers, 1999, str. 
11). Morda prav te nevidne iskre vnemajo v udeležencih voljo za skupno učenje 
in odkrivanje novega tudi v življenjski dobi, ko prežame človekovo bit zavest min-
ljivosti. V tretji življenjski dobi, ko se človek zave svoje končnosti in soodvisnosti 

Vedno radovedni_FINAL.indd   22Vedno radovedni_FINAL.indd   22 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



23Verena Perko: Učenje, nesmrtna duša humanizma 

od sočloveka, pa se odnos do Drugega zlije tudi z osrednjim vprašanjem življenj-
skega smisla (Frankl, 2020). 

Učenje na podlagi dediščine, ki je družbena vrednota, poteka večidel na 
polju etičnega (Sandell, 2011). Zrenje v preteklost pomeni simbolno uziranje 
drugih, prepoznavanje drugačnega in Drugega. Na presodni pomen človekove-
ga odnosa do Drugega je pokazal Emmanuel Levinas. Središče Levinasove etike 
ni lastni »jaz«, temveč je drugi. »Ta drugi je moj bližnji in … me določa v jedru 
moje subjektivnosti« (Klun, 2014, str. 162). Drugi je človekova primarna naloga 
in vnaprejšnja etična odgovornost (Levinas, 1998). Zagotavljanje spoštovanja do 
Drugega je srž vsega človeškega in torišče procesov demokratizacije. Vsak odmik, 
čemur smo v dobršni meri priča v sodobnosti, pomeni nevaren pomik na polje 
totalitarizma in usoden odmik od humanizma (Desmet, 2023). 

Dediščina je družbena vrednota. Odraža se v bolj povezanem, osveščenem in 
duhovno bogatejšem življenju posameznika ter skupnosti (Pirkovič, 2023). Dedi-
ščinsko učenje opozarja na ključni pomen sobivanja in odločilno vlogo Drugega, 
ki vodi v osrčje etičnega. In nas neopazno potiska v območje dobrega, lepega in 
pravičnega, k osmišljevanju človekovega delovanja. 

4	 Zaključek

Učenje je ena najbolj značilnih, bivanjskih potreb človeka, ki jo že od samega 
začetka terjata naravno okolje in boj za preživetje. Znanje je skupnostno in prese-
žnostno. Omogoča obstoj skupnosti in vzpodbuja posameznikov intelektualni ra-
zvoj. Znanje ni nekaj, kar bi pripadalo enemu samemu človeku, je stvar človeštva, 
skupnosti preteklih, sodobnih in prihodnjih rodov. Je bistvo kulture in civilizacij-
skega duha ter je sad dialoškosti in komunikacije. Znanje ima skrit, z osebnega 
vidika težko spoznaven smisel. Podobno velja tudi za učenje, ki ni nikdar eno
tiren ali celo individualen proces. Osmišljajoče, v prihodnost naravnano učenje 
je vključujoče in skupnostno. Bogati in plemeniti se na skupnih izkušnjah, znanjih 
in védenjih. V skupnosti se porajajo nova spoznanja in se sprožajo ciklični procesi 
med družbami preteklosti, sedanjosti in prihodnosti. Karl Jaspers opozarja, da 
»prihodnost ne prihaja po vzorčni nujnosti, kot dogajanje bivajočega, ampak po 
tem, kar se zdaj stori in živi iz svobode« (Jaspers, 1999, str. 32). 

Učenje v skupini, ki je vzpostavila etične temelje na odnosu do Drugega, pre-
sega objektivnost znanstvenih raziskav in njihovih znanj. Emmanuel Levinas je 
pokazal, da »se subjektivnost osnuje v odnosu, ko sprejme, da je odgovorna za 
drugega«. Poenostavljeno rečeno, se proces ponotranjenja, subjektiviranja na-
učenega, tj. osvojenega znanja zgodi prek etičnih mehanizmov, vzpostavljenih v 
učni skupini. 

Vedno radovedni_FINAL.indd   23Vedno radovedni_FINAL.indd   23 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29



24 Vedno radovedni

Naj zaključimo s spoznanjem, da konvivalna in hermenevtska ali tudi dedi-
ščinska znanja postajajo spričo postmodernističnega relativizma in etičnega uti-
litarizma ključna za ohranitev civilizacijskih ter humanističnih norm. Lepo, dobro 
in resnično ostajajo temelji spoznavanja sveta in samega sebe. 

Literatura

Appadurai, A. (2013). The social life of things: commodities in cultural perspecti-
ve. Cambridge University Press.

Aristoteles (1964). Nikomahova etika. Cankarjeva založba.
Assmann, J. (2011). Cultural Memory and Early Civilization. Cambridge University 

Press. 
Bauman, Z. (2002). Tekoča moderna. Založba /*cf.
Desmet, M. (2023). Psihologija totalitarizma. Sanje.
Detienne, M. in Vernant, J.-P. (1991). Cunning Intelligence in Greek Culture and 

Society. University of Chicago Press. 
Epštejn, M. (2012). Znak_vrzeli. O prihodnosti humanističnih ved. Literarno-ume-

tniško društvo Literatura.
Frankl, V. E. (2020). Človekovo iskanje najvišjega smisla. Celjska Mohorjeva 

družba.
Gadamer, H.-G. (2009). Tekst in interpretacija. Phainomena, 18(70/71), 183–211.
Harrison, R. (2013). Heritage. Critical Approaches. Routledge. 
Hooper-Greenhill, E. (2007). Museums and Education. Purpose, Pedagogy, Per-

formance. Routledge. 
Howard, P. (2003). Heritage: management, interpretation, identity. Continuum.
Jaspers, K. (1999). O pogojih in možnostih novega humanizma. KUD Apokalipsa.
Klun, B. (2014). Onkraj biti. Biblični odmevi v postmoderni misli. KUD Logos.
Kocijančič, G. (2004). Platon, Zbrana dela. Mohorjeva družba.
Levinas, E. (1998). Etika in neskončno. Čas in drugi. Družina.
Lyotard, J.-F. (2002). Postmoderno stanje. Analecta.
Parry, R. (2014). Episteme and Techne. V N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The Stan-

ford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2024 Edition). Metaphysics Rese-
arch Lab, Philosophy Department  Stanford University. https://plato.stan-
ford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/

Patočka, J. (2021). Krivoverski eseji o filozofiji zgodovine. KUD Apokalipsa.
Patočka, J. (2023). Večnost in zgodovinskost. Nadcivilizacija in njen notranji kon-

flikt. KUD Apokalipsa.
Pearce, S. (2003). Objects of Meaning; or narrating past. V S. Pearce (ur.), Inter-

preting Objects and Collections (str. 19–29). Routledge. 

Vedno radovedni_FINAL.indd   24Vedno radovedni_FINAL.indd   24 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29

https://mally.stanford.edu/
https://mally.stanford.edu/
https://philosophy.stanford.edu/
http://www.stanford.edu/
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/


25Verena Perko: Učenje, nesmrtna duša humanizma 

Perko, V. (2014). Muzeologija in arheologija za javnost. Muzej Krasa. Kinetik, za-
vod za razvijanje vizualne kulture. 

Perko, V. (2023a). Arheologija za javnost, muzeji in odnos do človeških telesnih 
ostankov. Arheo. Glasilo Slovenskega arheološkega društva, 40, 89–100.

Perko, V. (2023b). Interpretacija kulturne dediščine s pomočjo mitov in pravljic. 
Sodobni pogledi na literarno prevajanje. Ars & Humanitas, 17(1), 215–228.

Pirkovič, J. (2023). Model interpretacije dediščine, prilagojen soudeležbi javnosti. 
Ars & Humanitas, 16, 271–270. 

Rovšnik, B. (ur.). (2020). Dostopnost dediščine starejšim odraslim. Priročnik za 
dobro prakso. Skupnost muzejev Slovenije.

Sandell, R. (2011). On ethics, activism and human rights. V J. Marstine.(ur.), The 
Routledge Companion to Museum Ethics (str. 129–145). Routledge.

Scheler, M. (1998). Položaj človeka v kozmosu. Nova revija.
Silverman, L. H. (2002). The therapeutic potential of museums as pathways 

to inclusion. V R. Sandell (ur.), Museums, Society, Inequality (str. 69–83). 
Routledge.

Simon, N. (2010). The participatory museum. Museum 2.0.
Slovar slovenskega knjižnega jezika (SSKJ). (2014). Geslo: Znanje. Slovenska aka-

demija znanosti in umetnosti. https://fran.si/iskanje?View=1&Query=znanje
Smith, L. (2006). Uses of Heritage. Routledge.
Šček, J. (2025). Oblast ni zlobna, postane pa nevarna, ko se zdivja v nadvlado. 

Intervju s Simono Forti. Delo, Sobotna priloga, 25. januar (str. 10–13).
Škamperle, I. (1999). Magična renesansa. Študentska založba Univerze v Ljubljani.
Škamperle, I. (2021). Prihodnost humanistike in pojem humanologije v delu 

Mihaila Epštejna. V O poslanstvu humanistike in družboslovja: ob stoletnici 
Filozofske Fakultete Univerze v Ljubljani (str. 425–433). Znanstvena založba 
Filozofske fakultete. https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/
view/274/408/6299-1 

Škodlar, B. in Ciglenečki, J. (2021). Meandri duše. Antična filozofija in psihotera-
pija. KUD Logos.

Šola, T. (2011). Prema totalnom muzeju. Centar za muzeologiju i heritologiju Filo-
zofskog fakulteta u Beogradu.

Štefanc, D. (2011). Pojmovanja znanja v pedagoškem diskurzu. Nekateri proble-
mi. Sodobna pedagogika, 62/128(1), 100–140.

Van Mensch, P. in Meijer-van Mensch, L. (2011). New Trends in Museology. Mu-
zej novejše zgodovine Celje. 

Waterton, E. in Watson, S. (2015). Heritage as a Focus of Research: Past, Present 
and New Directions. V E. Waterton in S. Watson (ur.), The Palgrave Han-
dbook of Contemporary Heritage Research Paperback (str. 1–14). Palgrave, 
Macmillan.

Vedno radovedni_FINAL.indd   25Vedno radovedni_FINAL.indd   25 4. 11. 2025   15:28:294. 11. 2025   15:28:29

https://fran.si/iskanje?View=1&Query=znanje
https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/view/274/408/6299-1
https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/view/274/408/6299-1

