15

Ucenje, nesmrtna dusa humanizma

Verena Perko

Povzetek

Prispevek prikazuje opredmeteno ucenje starejsih v muzejih. Avtorica opira prikaz na vpra-
Sanje neusabhljive Zeje po znanju, ki je znacilna za starejSo publiko. Osvetljen je enostranski
pogled sodobne druzbe na celoto znanja in vlogo znanosti ter predstavljena konvivalna in
hermenevtska znanja, ki so zakodirana v predmetih kulturne dediscine, pokrajini in narativi.
Z vidika ¢lovekove preseZnostne narave je predstavljena vioga ucenja o preteklosti, ki prek
semioti¢nega verizenja pomenov omogoca ucenje o samem sebi. Motrenje lastnih Zivljenj-
skih vlog in nalog v lui preteklosti vzpodbuja dojetje SirSega smisla ¢lovekovanja. Vzpodbuja
samorefleksijo in posredno tudi stik z lastnim bivanjskim smislom. U¢enje je naravni odziv
na ¢lovekove psihofiziéne in duhovne potrebe. Predstavlja jedro procesov ¢lovekovanja, ki
osmisljajo sobivanje in druzbo usmerjajo v humanizem. U¢enje v muzejih nastaja kot »stran-
ski produkt« interpretacije muzejskega gradiva. Je vkljuCujoce narave, uporabljene metode
opredmetenega, izkustvenega ucenja pa omogocajo vzpostavitev divergentnih diskurzov.
Ucenje na podlagi dediscine poteka vecidel na polju eti¢nega. Prispevek opozarja na kljucni
pomen sobivanja in odlocilno viogo Drugega, ki vodi v osrcje eti¢nega.

Kljuéne besede: ucenje, humanizem, muzej, dedis¢ina

Learning, the immortal soul of humanism

Abstract

This paper presents a method of object-based learning for older adults in museums. The
author bases her presentation on the issue of the inexhaustible thirst for knowledge that
characterizes the older audience. The one-sided view of modern society on the totali-
ty of knowledge and the role of science is highlighted. The convivial and hermeneutic
knowledge encoded in cultural heritage objects, landscapes and narratives is presented.
From the point of view of human transcendence, the role of learning about the past is
also presented, which enables learning about oneself through a semiotic chain of mea-
ning. The consideration of one’s own life roles and tasks in the light of the past stimula-
tes the perception of the wider meaning of humanity. It encourages self-reflection and,
indirectly, contact with one’s own existential meaning. Learning is a natural response to
one’s psycho-physical and spiritual needs. It is at the heart of the processes of humaniza-
tion that make coexistence meaningful and orient society towards humanism. Learning



16 Vedno radovedni

in museums is a by-product of the interpretation of museum collections. It is inclusive in
nature, and the methods of object-based and experience-based learning used allow for
the creation of divergent discourses. Heritage-based learning takes place largely in the
field of the ethical. The paper draws attention to the crucial importance of coexistence
and the decisive role of the Other, which leads to the heart of the ethical.

Keywords: learning, humanism, museum, heritage

1 Uvod

Pisati o u¢enju, humanizmu in etiki je velik izziv, vendar velja poskusiti. Potrebna
pa je dobrSna mera poguma in znanja. Poguma so me ucili moji »soSolci«, ¢lani
skupin za tretje Zivljenjsko obdobje, ki se z velikim navdusenjem ucijo o preteklo-
sti s pomocjo muzejskih predmetov. Bolje receno, poguma se u¢imo, kajti med
njimi, izkusenimi in izkusanimi, sem tudi jaz u¢enka in soSolka. Moje teoreti¢no
in strokovno znanje pa je popotnica na poti skupnega ucéenja.

Teoreti¢na znanja ne opogumljajo, so pa nepogresljivi temelj znanstvenih vé-
denj, ki se v sodobni druzbi vse bolj oddaljujejo od ¢loveka. Kot arheologinja sem
imela sreCo, da me je nadaljnji, interdisciplinarni studij muzeologije na zagrebski
univerzi usmeril v humanisti¢ne vrednote. Toda Sele v pristnem stiku s starejsSo
muzejsko javnostjo sem zacela zares razmisljati o ucenju, posebej Se o pomenu
vsezivljenjskega ucenja. Posebej me je vznemirjalo, zakaj vlada v skupinah starejsih
tolikSna Zeja po znanju, ko pa vendarle minljivost Zivljenja ¢edalje bolj prezema
zavest bivanjskosti. Ob skupnemu ucenju o preteklosti, zasnovanem na arheolo-
Skih znanjih in izkustvenih, Zivljenjskih spoznanjih, so rastla moja najdragocenejsa
spoznanja. Razkrila se mi je klju¢na, osmisljevalna vloga ucenja. Spoznala sem, da
je znanje vrednota samo po sebi. To me je vzpodbudilo k interdisciplinarnemu razi-
skovanju druzbenega pomena dediscinskega uéenja, ki zdruzuje mnogotera huma-
nisti€na znanja. Nastalo je razmisljanje, ki bi ga rada podelila z vami.

2 Ni¢ ni bolj bozanskega kot izobrazevanje. Samo z izobrazbo ¢lovek
zares postane clovek. (Platon)

Prispevek temelji na predpostavki, da je u¢enje vrednota Zze samo po sebi, ven-
dar pa dobi humanisti¢ni znacaj Sele, ko je proces ucenja odprt na vse strani,
je reciprocen in vkljuCuje druzbeno-socialne cilje! (Hooper-Greenhill, 2007; Ep-

1  Vmuzejih uporabljamo delitev na druzbene in socialne cilje. Druzbeni cilji so usmerjeni na povezovanje druzbe
in procese demokratizacije, socialni cilji pa omogocajo udelezencem, da s svojim znanjem in z dejavnostmi
izbolj$ajo svoj poloZaj v skupnosti.



Verena Perko: Ucenje, nesmrtna dusa humanizma 17

Stejn, 2012, str. 10). Humanisti¢nim ciljem lahko sledimo z ucenjem, ki odkriva
ontoloske vsebine in je antropi¢nega znacaja. To pomeni, da vkljuuje samospo-
znavanje in vzpodbuja razmisljanje o samem sebi. Ucenje s pomocjo dedis¢ine
je zelo specifi€no, zaradi vkljucujo¢nosti ima tudi terapevtske ucinke (Silverman,
2002; Simon, 2010; van Mensch in Meijer-van Mensch, 2011). Dediscina je druz-
bena vrednota in v svojem bistvu podrocje eticnega (Howard, 2003; Harrison,
2013; Perko 2023a; Pirkovi¢, 2023; Rovsnik, 2020). Druga predpostavka se zato
glasi, da so procesi humanisti¢nega uéenja usmerjeni k spoznavanju Drugega, ki
je po judovsko-francoskem filozofu Emmanuelu Levinasu primarno eti¢no nacelo
¢lovekovanja (Levinas, 1998).

Utemeljimo najprej osnovne pojme: uéenje, znanje in humanizem, ki so v
okviru druzbenih potreb postmodernizma dobili nove vsebine. Z izrazom post-
modernizem obicajno v sodobnih kulturnih, razvojno-ekonomskih in druzbeno
politi¢nih diskurzih oznac¢ujemo SirSe razumljene kulturne ter intelektualne poja-
ve skupaj s specificnim nacinom Zivljenja poznega 20. in zgodnjega 21. stoletja.
Besedo »postmodernizem« je leta 1979 uporabil Jean-Francois Lyotard, poeno-
stavljeno receno, gre za nadaljevanje dobe moderne, vendar na spremenjen in
drugacen nacin (Lyotard, 2002). Prav zaradi tega je sociolog in filozof Zygmunt
Bauman predlagal rabo izraza »teko¢a moderna« (Bauman, 2002). Poimenova-
nje je prispodoba nestalnosti sodobne druzbe, njene mobilnosti in naglih spre-
memb, ki se odrazajo v odnosih, identitetah ter globalnem ekonomskem okolju.
Za postmoderno druzbo pa je znacilen na splosno tudi zelo ozek, tehnicisticno
pozitivisticen pogled na znanje.?

Splosnega strinjanja glede definicije znanja skorajda ni.®> Nesoglasja izha-
jajo iz razlitne opredelitve znanja z ozirom na cilj in glede na rabljene metode
za dosego zadanega cilja.* Na splosno velja za »objektivno in pravo« le znanje,
pridobljeno z znanstvenimi metodami v procesih kvantitativnih, empiri¢nih razi-
skav. Klju¢nega pomena so tudi veljavne paradigme ali sploSno sprejeti dogovori
o veljavnih, znanstveno dognanih »resnicah«. Precenjevanje sodobnih znano-
sti je razvidno na vec nivojih. Neomejeno zaupanje sodobne druzbe znanosti je
navsezadnje ocitno tudi iz ekonomsko politicne moci naravoslovno-tehniskih in
druzbenih ved. Znanje s tega podrocja se vecidel nekriticno enadi Ze tudi s celoto
¢loveskega znanja (Patocka, 2021, 2023).

2 Vecina definicij se omejuje na t. i. propozicijsko znanje, ki velja za najbolj paradigmatic¢no vrsto znanja in nastaja
kot raziskovanje odgovorov na vprasanja kaj, kje, kdaj, zakaj.

3 Slovar slovenskega knjiznega jezika opredeljuje znanje kot »celoto podatkov, ki si jih kdo vtisne v zavest z ucen-
jem, Studijem, in tudi kot »celoto znanih, ugotovljenih podatkov o stvarnosti« (SSKJ, geslo Znanje).

4 Glej npr. prispevek Damijana Stefanca, Pojmovanja znanja v pedagoskem diskurzu: nekateri problemi, Sodobna
pedagogika, 62/128, §t. 1, mar. 2011, str. 100-140.



18 Vedno radovedni

Ceski filozof Jan Patocka je Ze pred desetletji opozarjal na nevarnost, da »bomo
nakopicili ogromno koli¢ino védenja, ne da bi pri tem izvedeli, ali in v kolikSni meri
je resni¢no enotno in kaksen je njegov dejanski pomen« (Patocka, 2023, str. 193).
Le nekaj desetletij pozneje lahko potrdimo upravicenost njegovih strahov. Tehni-
cisticna, empiri¢no pridobljena znanja so postala neobvladljivo razdrobljena, nji-
hovega pomena ne poznamo, celota védenj ostaja tesnobo vzbujajoc¢a neznanka.®

Vprasanje védenja ali znanja je vznemirjalo Ze anticne mislece.® Sokrat je
razlikoval med razlicnimi vrstami znanja in jih oznacil kot epistémé, téchng,
phrénésis in metis. Epistémé je razlagal kot znanstveno pridobljena znanja in
spoznanja. Téchné, kot nakazuje iz grs¢ine prevzeta sodobna beseda, so bila teh-
ni¢na znanja in prakti¢ne izkusnje, kamor je v antiki sodila tudi umetnost. Téchné
lahko razumemo kot instrumentalno organizirano vrsto prakticnega in teoreti¢-
nega védenja (Parry, 2014). Epistémé in téchné sta medsebojno povezani, kazeta
pa tudi temeljne razlike. Téchné je temeljila na logi¢ni dedukciji, bila je organizira-
no in univerzalno znanje, kar velja tudi za sodobno znanost. Phrénésis je védnost
ali sposobnost moralne presoje, ki se pridobi z razumevanjem samega sebe. Po-
dobno razlaga phrénésis tudi Aristotel v Nikomahovi etiki.” Razlaga jo kot intelek-
tualno vrlino, ki omogoca pametno odlocanje v zadevah, ki zadevajo Zivljenjske
dobrine. Phrénésis lahko razumemo tudi kot Zivljenjsko modrost. Meétis, ki nosi
ime po miti¢ni izjemno bistri in prevéjani prvi Zevsovi soprogi, je znanje, pove-
zano z Zenskim principom. Ze ime namiguje na zvitost in strateko inteligenco, ki
povezuje prakticne vescine z Zivljenjsko modrostjo. Je sposobnost odzivanja na
nenehno se spreminjajoce okolje. V grski filozofiji, zlasti v delih Platona in Aristo-
tela, se meétis razlikuje od drugih oblik znanja. V nasprotju z epistémé in téchné,
ki ju je mogoce kodificirati in sistemati¢no posredovati, je metis kontekstualno
znanje, zakoreninjeno v prakti¢nih izkusnjah.®

Zelo poenostavljeno, in izkljuéno za potrebe pricujocega prispevka, je sodobno
tehnicisticno, empiri¢no pridobljeno znanje mogoce prepoznati predvsem v antic-
nih epistémé in téchné, phrdénésis in metis pa sta pristala na obrobju sodobnega
védenja. Heritologija, sodobna interdisciplinarna veda o dediscini in njeni druzbeni
vlogi, razkriva v svojih raziskavah mnogovrstno naravo ¢loveskega znanja, zaobje-
tega in zakodiranega v snovni in nesnovni dediscini (Appadurai, 2013). Po antro-
pozofu lvanu llichu imenujemo ta najveckrat neopazna, pa vendar vseobsezna in
vseprisotna ¢loveska védenja konvivalna znanja. Kot pove samo ime, gre za znanja,

5  Vneobvladljivosti celote znanj ti¢i tudi upraviceni strah pred umetno inteligenco.

6  Platon v Teajtetu obravnava Stevilne Sokratove teorije o znanju, podrobno G. Kocijanci¢, Platon, Zbrana dela,
Celje, Mohorjeva druzba, 2004, str. 221-282.

7  Aristotel v Nikomahovi etiki (VI. knjiga) opisuje intelektualne vrline, fronesis enaci s preudarnostjo in sofijo ali
modrostjo.

8 ObseZno Detienne in Vernant (1991), glej tudi Parry (2014).



Verena Perko: Ucenje, nesmrtna dusa humanizma 19

podedovana in pridobljena z Zivljenjskimi izkusnjami, ki najveckrat niso stvar ra-
zuma in logike, temvec intuicije. Pogosto so nelodljivo povezana z dedis¢inskimi
vrednotami in modrostmi (Perko, 2014, str. 324 in tam navedeni viri).

Konvivalna znanja so specifiéna védenja, ki so nastajala in se prenasala skozi
dolgo dobo uclovecenja in ¢lovekovanja v naravnem in druzbenem okolju.’ Pora-
jala so se v dolgotrajnih in raznovrstnih procesih »udomacevanja« narave in obli-
kovanja druzbe. Vecidel gre za oblike izkustvenih in intuitivnih kolektivnih védenj,
modrosti, pa tudi vescin, usvojenih z nacinom Zivljenja, ki ga doloc¢a Zivljenjsko
okolje. Posredovana so prek tradicije in kulturnih habitusov ter spominskih sklo-
pov. V dedisc€ini so usnovljena na specificen nacin, inherentna so Sirokemu spek-
tru kulturnih in verskih pojavov ter izrazov. V jedru predstavljajo tradicijo, tisto
rdeco nit Zivljenjskega verizenja, ki nas po Hansu-Georgu Gadamerju navezuje na
preteklost in jo napravlja razumljivo (Gadamer, 2009). Konvivalna védenja pred-
stavljajo neizmerljivo bogat vir divergentnega diskurza, ki se po Mihailu EpsStejnu
razpira navzven, gradi in razSirja med dedisc¢inskim doZivljajskim, vklju¢ujo¢im in
dialoskim u¢enjem (Epstejn, 2012, str. 19).

Konvivalna znanja so sad kontinuiranega prizadevanja ¢loveske vrste za pre-
Zivetje in ohranjanje skupnostnega Zivljenja, »upravljanega in nadzorovanega« z
duhovnimi in verskimi nauki ter zakoni. So izraz kolektivnega razuma in kulturne-
ga spomina, ki je po Janu Assmannu »tradicija v nas, besedila, podobe in obredi,
ki so se utrjevali skozi generacije, stoletja, v nekaterih primerih celo tisocletja
ponavljanja in ki oblikujejo naso zavest o ¢asu in zgodovini, nas pogled nase in na
svet« (Assmann, 2006, str. 70).

Konvivalna znanja so ¢asovno in prostorsko specificna. Odrazajo se v ma-
terialih, oblikah in nacinih uporabe predmetov, v oblacilni in bivanjski kulturi, v
vsakodnevnih opravilih, lovu in grobnih pridatkih. Pojavno predmetni svet je bil
vse do industrijske dobe simbolno metaforicen odraz mnogovrstnih izkustvenih
in duhovnih védenj ter zapovedanih odnosov, ki so omogocali obstoj skupnosti in
prezivetje skupnosti podrejenih posameznikov (Appadurai, 2013). Duhovna zna-
nja so nastajala v simbolnem dialogu s preteklimi in prihajajo¢imi rodovi. Odra-
Zala so generacijska spoznanja in védenja, vrednote in verovanja. Niso bila stvar
samo razumske odlocitve posameznika, temvec prvenstveno stvar skupnosti in
preseznega, kolektivnega razuma.

Sodobnemu ¢loveku se zdi samoumevno, da znanost, ki je po svoji naravi
univerzalna, pozna odgovore na vsa vprasanja in odkriva resnico. Karl Jaspers
pojasnjuje, da se znanost omejuje »na razum obvezujoco, obce veljavno pravil-
nost«. Resnica, ki je obseznejsa, naj bi se po njegovem kazala predvsem umu

9  lzraz uclovecenje je rabljen v smislu razvojne antropologije od dobe pojava ¢loveka in najzgodnejsih, kame-
nodobnih kultur do stalne poselitve v mlaj$i kameni dobi ali neolitiku. Clovekovanje je pojem, ki zaobsega
specifi¢ni nacin ¢lovekovega bivanja v svetu, ki se odraza v oblikovanju kulture in nastanku civilizacij.



20 Vedno radovedni

filozofiranja. Filozofijo pa je opredelil kot vir tiste resnice, h kateri znanstveno
védenje nima dostopa (Jaspers, 1999, str. 19).

Jan Patocka je filozofska spoznanja opredelil kot hermenevtska znanja, va-
nje je uvrstil tudi druga duhovna védenja kot skupno dedis¢ino svetnih in ver-
skih spoznanj, ki tezijo k spoznanju celote. Hermenevtska znanja so vras¢ena v
konvivalna védenija, ni jih mogoce jasno razlikovati ali loCevati, hkrati pa se tudi
razlikujejo. Vecidel so zapisana in kodificirana, prenasana z uenjem, toda hkrati
tudi sporoc¢ana z obredjem, narativo in upodobitvami. To velja tako za filozofske
kot religijske vsebine, ki se prepletajo in odrazajo v vseh oblikah ¢lovekove komu-
nikacije z bivanjskim svetom. ObeleZena so materialno, formalno in vsebinsko v
umetnisSkem ustvarjanju, oblikovanju, npr. v pokrajini. Hermenevtska znanja so
po svoji naravi holisti¢na, teZijo k prikazovanju celote: vklju€ujejo epistemolo-
Ska in ontoloska znanja, so transcendencna in kljuénega pomena za osmislitev
Clovekovanja. Vklju€ujejo tudi arhetipsko obarvane prvine, posebej pri temah o
Zivljenju, minljivosti in smrti. Posredovana so tudi v sklopih zakodiranih kulturnih
sporoCil, npr. v mitih, pripovednem blagu in obrednih formulah, ter so terapev-
tskega znacaja na kolektivni in individualni ravni (Skodlar in Ciglenecki, 2021).

Humanizem je kot samorefleksivna misel nastal v antiki in se ponovno rodil v
¢asu renesanse (Skamperle, 1999). Oblikoval se je s postavitvijo »velikih« vprasanj
o Cloveku, o njegovih vrlinah in nacinih bivanja, o smislu obstoja, o izvoru in ciljni
naravnanosti (Skamperle, 2021, str. 426). To so tudi danes osrednja vpra$anja so-
dobne druzbe, ki s stopnjo ¢lovekove odtujenosti le Se pridobivajo na svoji tezi.
V sodobnem mnogoplastnem, kompleksnem, toda na drugi strani tudi atomizira-
nem svetu ¢lovek najbolj trpi za akutno izgubo Zivljenjskega smisla. Humanizem,
ki temelji na samospoznavanju, lahko najbolje opredelimo kot vrnitev k ¢loveku
in kot pot iskanja resnice o sebi. Kot pravi |. Skamperle, je to pot, »ki vedno ostaja
nedokonc¢ana in je ni mogoce zarisati na nobenem zemljevidu. Je pot, na kateri se
ni mogoce ustaviti in ki je ni mogoce zapisati« (Skamperle, 2021, str. 428).

Humanizem sloni na bistveni ¢lovekovi lastnosti, ki jo je pionir filozofske an-
tropologije, Max Scheler, osvetlil z naslednjimi besedami: »Edino clovek (...) se
kot Zivo bitje lahko povzpne nad samega sebe in si iz centra, ki je hkrati onstran
prostorsko-¢asovnega sveta, naredi vse za predmet svojega spoznanja, med dru-
gim tudi samega sebe. Kot duhovno bitje je ¢lovek torej tisti, ki presega samega
sebe kot Zivo bitje in svet« (Scheler, 1998, str. 42; Skamperle, 2021, str. 427).
Presezinostna pa je tudi narava znanja, ki presega meje individualnega prosto-
ra in ¢asa. Schelerjeva trditev o ¢lovekovi sposobnosti, da se povzpne »onstran
prostorsko-Casovnega sveta, naredi vse za predmet svojega spoznanja, med dru-
gim tudi samega sebex, je kljuéna za razumevanje preseznostnostnih procesov
ucenja in narave znanja. Ponuja pa tudi uvid, kako kljuénega pomena je za obstoj
¢lovestva ucenje o preteklosti.



Verena Perko: Ucenje, nesmrtna dusa humanizma 21

Preteklost preZivi kot predmet, krajina ali narativa (Perace, 2003, str. 27).
Ucenje o preteklosti pa temelji na psiholoskem pojavu t. i. zrcaljenja, pogojenega
s ¢lovekovo zmozZnostjo, »da se povzpne nad samega sebe in si naredi za pred-
met svojega spoznanja tudi samega sebe« (Scheler, 1998, str. 42). Heritolosko
gledano gre za pojav semioti¢nega veriZzenja pomenov, ki omogoca, da se vsebi-
ne prenasajo in se s casovne distance osvetli podoba lastnega poloZaja v druzbi.*
Z uzrtjem lastnega, bitnega ¢asa in druzbenega okolja pa se u¢imo tudi o sebi.

Ucenje Siri posameznikovo obzorje v sfere preteklega in prihodnjega, omo-
goca oceniti lastni poloZaj v toku ¢asa in ga skozi spremembe motriti v prostoru
lastne biti. Uziranje ¢asovno oddaljenih kultur vzpodbuja h kritichemu razmi-
sleku o sodobju. U¢enje o preteklosti usmerja pogled na lastne druzbene vloge
in omogoca, da jih s ¢asovne distance bolje razumemo. Olajsuje premagovanje
egocentrizma, sproza samorefleksijo in vodi v samozavedanje. Jernej Sé¢ek prepo-
znava samozavedanje, notranji dialog in tiSino kot izvire ¢lovekovega misljenja,
posebno vrsto energije, ki se sprosc¢a v druzbenost.!

Motrenje lastnih Zivljenjskih vlog in nalog v luci preteklosti vzpodbuja dojetje
SirSega, razumu tezko zapopadljivega in izmuzljivega smisla ¢lovekovanja. Vzpod-
buja samorefleksijo in posredno tudi stik z lastnim bivanjskim smislom (Skodlar
in Ciglenecki, 2021). Sklenemo lahko, da je ucenje naravni odziv na ¢lovekove
psihofizi¢ne in duhovne potrebe, da predstavlja jedro procesov ¢lovekovanja, ki
osmisljajo sobivanje in druzbo usmerjajo v humanizem.

3 Ves svet je moja Sola in vse ¢lovestvo je moj ucitelj. (George Whitman)

Opredmeteno ali dedis¢insko ucenje se je razvilo in je najbolj v rabi v muzejih
(Rovsnik, 2020, in tam objavljeni prispevki). Poteka v sklopu Sirokega spektra
muzejske komunikacije z javnostjo, najveckrat v okviru razstav. Sodobni muzej
je prepoznaven predvsem po aktivnem vkljucevanju javnosti (van Mensch in
Meijer-van Mensch 2011). Muzej mora poleg zbirk dobro poznati svojo javnost
ter spremljati druzbene potrebe in navade lokalnega okolja (Sola, 2011). Muzej-
sko ucenje je zasnovano na podlagi zbirk, vsebina u¢enja pa ni omejena na znan-
stvene discipline, ki jim zbirke pripadajo, npr. arheologijo, zgodovino, etnologijo.
Vklju€uje interdisciplinarna znanja in alternativne poglede ter znanja in izkusnje
svoje javnosti (Hooper Greenhill, 2007).

10 Metafora omogoca spremembe pomena na podlagi oCitne povezave z neko sorodno vsebino; pri metonimiji pa
gre za prenos pomena, ki poteka s pomocjo logi¢ne povezave med predmeti, ki jih oznacujejo te besede.

11 Citat je vzet iz intervjuja z italijansko filozofinjo Simono Forti, ki ga je za Sobotno prilogo Dela pripravil Jernej
Sc¢ek (Oblast ni zlobna, postane pa nevarna, ko se zdivja v nadvlado, intervju, Sobotna priloga Dela, 25. januar
2025, str. 10-13).



22 Vedno radovedni

Ucenje nastaja kot stranski produkt interpretacije muzejskega gradiva in de-
dis¢inskih vsebin, izbranih v sodelovanju z javnostjo in oblikovanih, upostevajoc
njeno identitetno obarvanost (Pearce, 2003; Hooper Greenhill, 2007, str. 242).
Strokovnjak ima vlogo svetovalca, nekakSnega primus inter pares ali prvega med
enakimi. Prvega, ker skrbi za vzpostavitev modela opredmetenega ucenja, ki se
osredotoca na izkustvo, doZivetje in dialosko izmenjavo mnenj. Skrbi za aktualne
znanstvene podatke, ki jih s pomocjo skupine »pretvarja« v zgodbe, v katerih se
prepletajo spomini ter izmenjavajo izku$nje in znanja. Opredmeteno ucenje od-
pira veliko zakladnico konvivalnih védenj, ki se ob znanstveno pridobljenih zna-
njih povezujejo v celoto humanisti¢nih vrednot. Interpretacija s hermenevtsko
zanko, ki se od interpretirane teme vedno znova obraca k interpretatorju, upi-
ra pogled v nas same in vzpodbuja kriti¢cno opazovanje lastne dobe (Gadamer,
2009; Perko, 2023b; Pirkovi¢, 2023).

Hermenevtika se odpoveduje eni sami, nespremenljivi resnici (Klun, 2014,
str. 107-108). To pripomore k skupnemu uvidu, da preteklosti ni mogoce za-
nesljivo spoznati. Z zanesljivimi znanstvenimi podatki se tej podobi priblizamo,
navkljub temu pa ostaja zgolj ena od moinih podob nespoznavne resni¢nosti.
Nemo¢ sprico z znanstvenimi dokazi podprte, pogosto »institucionalizirane re-
snice« in odprt dialog o alternativnih pogledih razpirata prostor za spostovanje
drugega. Hermeneuvtika kaze na potrebo dialoga in pomen kolektivhega spomina
ter odstira druzbeno ideoloske vplive na splosno podobo znanja.

Metoda opredmetenega, izkustvenega ucenja omogoca vzpostavitev diver-
gentnih diskurzov, ki po Mihailu Epstejnu predstavljajo mnostvo razlicnosti »in
razpletajo vozlis¢a pojmov ter puséajo proste niti, ki vodijo v neznano« (EpStejn,
2012, str. 19). Divergentnost omogoca na eni strani ve¢smerne, reciprocne poti
ucenja, ki omogocajo, da javnost s svojim znanjem povecuje muzejska znanja in
dokumentacijo. Na drugi strani pa se vecajo zakladnice skupnih in osebnih znanj,
ki hranijo in ohranjajo kolektivni spomin. Recipro¢ne poti u¢enja so pomemben
dejavnik zmanjSevanja avtoritativnega dedis¢inskega diskurza, ki ustanovam in
strokovnjakom daje odlocilno vlogo pri odlocanju o dedisc¢ini (Smith, 2006; Wa-
terton in Watson, 2015, str. 29). Divergentni diskurz zmanjsuje ali celo izkljucuje
kontrolo in v procesih muzejskega uéenja veca stopnjo demokrati¢nosti (EpStejn,
2012, str. 19).

Nacelo dialoskosti in komunikacije je odlocilno tudi pri osvetljevanju »tiste
resnice, ki zadeva bit in vse tisto, kar je iznad vsake biti« (Jaspers, 1999, str. 11).
Govorimo torej o resnici, ki po K. Jaspersu »ne more biti nikjer zapisana in se
zaiskri le skozi misljenje v ugodnem trenutku komunikacije« (Jaspers, 1999, str.
11). Morda prav te nevidne iskre vnemajo v udeleZencih voljo za skupno ucenje
in odkrivanje novega tudi v Zivljenjski dobi, ko prezame ¢lovekovo bit zavest min-
ljivosti. V tretji Zivljenjski dobi, ko se ¢lovek zave svoje koncnosti in soodvisnosti



Verena Perko: Ucenje, nesmrtna dusa humanizma 23

od socloveka, pa se odnos do Drugega zlije tudi z osrednjim vprasanjem zivljenj-
skega smisla (Frankl, 2020).

Ucenje na podlagi dedis¢ine, ki je druzbena vrednota, poteka vecidel na
polju eticnega (Sandell, 2011). Zrenje v preteklost pomeni simbolno uziranje
drugih, prepoznavanje drugacnega in Drugega. Na presodni pomen ¢lovekove-
ga odnosa do Drugega je pokazal Emmanuel Levinas. Sredis¢e Levinasove etike
ni lastni »jaz«, temvec je drugi. »Ta drugi je moj bliznji in ... me doloca v jedru
moje subjektivnosti« (Klun, 2014, str. 162). Drugi je ¢lovekova primarna naloga
in vnaprejsnja eticna odgovornost (Levinas, 1998). Zagotavljanje sposStovanja do
Drugega je srz vsega Cloveskega in torisce procesov demokratizacije. Vsak odmik,
¢emur smo v dobr3ni meri pri¢a v sodobnosti, pomeni nevaren pomik na polje
totalitarizma in usoden odmik od humanizma (Desmet, 2023).

Dediscina je druzbena vrednota. OdraZa se v bolj povezanem, osves¢enem in
duhovno bogatejsem Zivljenju posameznika ter skupnosti (Pirkovi¢, 2023). Dedi-
S¢insko uéenje opozarja na kljuéni pomen sobivanja in odlocilno vlogo Drugega,
ki vodi v osrcje eticnega. In nas neopazno potiska v obmocje dobrega, lepega in
pravi¢nega, k osmisljevanju ¢lovekovega delovanja.

4 Zakljucek

Ucenje je ena najbolj znacilnih, bivanjskih potreb cloveka, ki jo Ze od samega
zaCetka terjata naravno okolje in boj za preZivetje. Znanje je skupnostno in prese-
Znostno. Omogoca obstoj skupnosti in vzpodbuja posameznikov intelektualni ra-
zvoj. Znanje ni nekaj, kar bi pripadalo enemu samemu ¢loveku, je stvar ¢lovestva,
skupnosti preteklih, sodobnih in prihodnjih rodov. Je bistvo kulture in civilizacij-
skega duha ter je sad dialoSkosti in komunikacije. Znanje ima skrit, z osebnega
vidika tezko spoznaven smisel. Podobno velja tudi za ucenje, ki ni nikdar eno-
tiren ali celo individualen proces. Osmisljajoce, v prihodnost naravnano ucenje
je vklju€ujoce in skupnostno. Bogati in plemeniti se na skupnih izkusnjah, znanjih
in védenjih. V skupnosti se porajajo nova spoznanja in se sprozajo cikli¢ni procesi
med druzbami preteklosti, sedanjosti in prihodnosti. Karl Jaspers opozarja, da
»prihodnost ne prihaja po vzoréni nujnosti, kot dogajanje bivajo¢ega, ampak po
tem, kar se zdaj stori in Zivi iz svobode« (Jaspers, 1999, str. 32).

Ucenje v skupini, ki je vzpostavila eti¢ne temelje na odnosu do Drugega, pre-
sega objektivnost znanstvenih raziskav in njihovih znanj. Emmanuel Levinas je
pokazal, da »se subjektivnost osnuje v odnosu, ko sprejme, da je odgovorna za
drugega«. Poenostavljeno re¢eno, se proces ponotranjenja, subjektiviranja na-
ucenega, tj. osvojenega znanja zgodi prek eti¢cnih mehanizmov, vzpostavljenih v
ucni skupini.



24 Vedno radovedni

Naj zaklju¢imo s spoznanjem, da konvivalna in hermenevtska ali tudi dedi-
S¢inska znanja postajajo sprico postmodernisti¢nega relativizma in eticnega uti-
litarizma kljuéna za ohranitev civilizacijskih ter humanisti¢nih norm. Lepo, dobro
in resni¢no ostajajo temelji spoznavanja sveta in samega sebe.

Literatura

Appadurai, A. (2013). The social life of things: commodities in cultural perspecti-
ve. Cambridge University Press.

Aristoteles (1964). Nikomahova etika. Cankarjeva zalozZba.

Assmann, J. (2011). Cultural Memory and Early Civilization. Cambridge University
Press.

Bauman, Z. (2002). Teko¢a moderna. Zalozba /*cf.

Desmet, M. (2023). Psihologija totalitarizma. Sanje.

Detienne, M. in Vernant, J.-P. (1991). Cunning Intelligence in Greek Culture and
Society. University of Chicago Press.

Epstejn, M. (2012). Znak_vrzeli. O prihodnosti humanisticnih ved. Literarno-ume-
tnisko drustvo Literatura.

Frankl, V. E. (2020). Clovekovo iskanje najvisjega smisla. Celjska Mohorjeva
druzba.

Gadamer, H.-G. (2009). Tekst in interpretacija. Phainomena, 18(70/71), 183-211.

Harrison, R. (2013). Heritage. Critical Approaches. Routledge.

Hooper-Greenhill, E. (2007). Museums and Education. Purpose, Pedagogy, Per-
formance. Routledge.

Howard, P. (2003). Heritage: management, interpretation, identity. Continuum.

Jaspers, K. (1999). O pogojih in mozZnostih novega humanizma. KUD Apokalipsa.

Klun, B. (2014). Onkraj biti. Biblicni odmevi v postmoderni misli. KUD Logos.

Kocijanci¢, G. (2004). Platon, Zbrana dela. Mohorjeva druzba.

Levinas, E. (1998). Etika in neskoncno. Cas in drugi. DruZina.

Lyotard, J.-F. (2002). Postmoderno stanje. Analecta.

Parry, R. (2014). Episteme and Techne. V N. Zalta in U. Nodelman (ur.), The Stan-
ford Encyclopedia of Philosophy (Winter 2024 Edition). Metaphysics Rese-
arch Lab, Philosophy Department Stanford University. https://plato.stan-
ford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/

Patocka, J. (2021). Krivoverski eseji o filozofiji zgodovine. KUD Apokalipsa.

Patocka, J. (2023). Vecnost in zgodovinskost. Nadcivilizacija in njen notranji kon-
flikt. KUD Apokalipsa.

Pearce, S. (2003). Objects of Meaning; or narrating past. V S. Pearce (ur.), Inter-
preting Objects and Collections (str. 19-29). Routledge.


https://mally.stanford.edu/
https://mally.stanford.edu/
https://philosophy.stanford.edu/
http://www.stanford.edu/
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/
https://plato.stanford.edu/archives/win2024/entries/episteme-techne/

Verena Perko: Ucenje, nesmrtna dusa humanizma 25

Perko, V. (2014). Muzeologija in arheologija za javnost. Muzej Krasa. Kinetik, za-
vod za razvijanje vizualne kulture.

Perko, V. (2023a). Arheologija za javnost, muzeji in odnos do ¢loveskih telesnih
ostankov. Arheo. Glasilo Slovenskega arheoloskega drustva, 40, 89—100.
Perko, V. (2023b). Interpretacija kulturne dedis¢ine s pomocjo mitov in pravljic.

Sodobni pogledi na literarno prevajanje. Ars & Humanitas, 17(1), 215-228.

Pirkovic, J. (2023). Model interpretacije dediscine, prilagojen soudelezbi javnosti.
Ars & Humanitas, 16, 271-270.

Rovsnik, B. (ur.). (2020). Dostopnost dediscCine starejSim odraslim. Prirocnik za
dobro prakso. Skupnost muzejev Slovenije.

Sandell, R. (2011). On ethics, activism and human rights. V J. Marstine.(ur.), The
Routledge Companion to Museum Ethics (str. 129-145). Routledge.

Scheler, M. (1998). PoloZaj ¢loveka v kozmosu. Nova revija.

Silverman, L. H. (2002). The therapeutic potential of museums as pathways
to inclusion. V R. Sandell (ur.), Museums, Society, Inequality (str. 69—83).
Routledge.

Simon, N. (2010). The participatory museum. Museum 2.0.

Slovar slovenskega knjiznega jezika (SSKJ). (2014). Geslo: Znanje. Slovenska aka-
demija znanostiin umetnosti. https://fran.si/iskanje?View=1&Query=znanje

Smith, L. (2006). Uses of Heritage. Routledge.

S¢ek, J. (2025). Oblast ni zlobna, postane pa nevarna, ko se zdivja v nadvlado.
Intervju s Simono Forti. Delo, Sobotna priloga, 25. januar (str. 10-13).

Skamperle, 1. (1999). Magicna renesansa. Studentska zalozba Univerze v Ljubljani.

Skamperle, 1. (2021). Prihodnost humanistike in pojem humanologije v delu
Mihaila EpStejna. V O poslanstvu humanistike in druzboslovja: ob stoletnici
Filozofske Fakultete Univerze v Ljubljani (str. 425—433). Znanstvena zaloZba
Filozofske fakultete. https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/
view/274/408/6299-1

Skodlar, B. in Ciglenecki, J. (2021). Meandri duse. Anti¢na filozofija in psihotera-
pija. KUD Logos.

Sola, T. (2011). Prema totalnom muzeju. Centar za muzeologiju i heritologiju Filo-
zofskog fakulteta u Beogradu.

Stefanc, D. (2011). Pojmovanja znanja v pedago$kem diskurzu. Nekateri proble-
mi. Sodobna pedagogika, 62/128(1), 100-140.

Van Mensch, P. in Meijer-van Mensch, L. (2011). New Trends in Museology. Mu-
zej novejSe zgodovine Celje.

Waterton, E. in Watson, S. (2015). Heritage as a Focus of Research: Past, Present
and New Directions. V E. Waterton in S. Watson (ur.), The Palgrave Han-
dbook of Contemporary Heritage Research Paperback (str. 1-14). Palgrave,
Macmillan.


https://fran.si/iskanje?View=1&Query=znanje
https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/view/274/408/6299-1
https://e-knjige.ff.uni-lj.si/znanstvena-zalozba/catalog/view/274/408/6299-1

